134 Literaturbericht

tionen enthdlt und u. W. auch erhiltlich ist5. In einem Beiblatt ,Vom inneren Beten® wird
eine recht gute Einfithrung in die Wort- und Bildmeditation gegeben, in der vor allem die
Ausgeglichenheit zwischen dem passiven Element des Meditierens: dem Hinschauen, Hinhé-
ren, Gott-an-sich-wirken-lassen und dem aktiven: dem Sprechen mit Gott, der Hingabe an
ihn angenehm auffillt. Die vier Meditationen beinhalten fiir das Jahr 1959 in immer glei-
cher Reihenfolge: 1. ein marianisches Geheimnis, 2. die Heiligungsaufgabe des Monats,
3. den Apostelauftrag des Monats und 4. die Gebetsanliegen des Monats. Die drei Abschnit-
te jeder Meditation, die im Gegensatz zu den bisher genannten weiter ansgefithrt wird, lau-
ten: Ich hére (Ich schaue), ich erwige, ich bete. — Hier kénnte ein Meditationsbuch fiir junge
Menschen heranreifen, das weitesten Wiinschen entspriche. Im Grunde kann man niamlich
ein solches Buch nicht in einem Zug schreiben. Es mufl vielmehr aus der Erfahrung kommen;
die einzelnen Meditationen miissen schon erprobt sein. Gibt es geniigend Priester, die die
hier beschriebene Aufgabe mutig genug anpacken? Sie jedenfalls wiilten etwas vom Wach-
sen im Reiche Gottes. Friedrich Wulf S]

8 G.Mihlenbrock, Aachen, Priesterseminar, Mozartstrafle 5.

L I TEIRATURIBETRTIUCHT

Acht neu aufgefundene Taufkatechsen des hl. Johannes Chrysostomus

Als der gelehrte Byzantinist A. Papa-
dopoulos 1909 zwei bislang noch unbe-
kannte Taufkatechesen des hl. Kirchenvaters
Johannes Chrysostomus herausgab!, fand
seine Verdffentlichung im allgemeinen we-
nig Beachtung. Man glaubte, in der siebzehn-
bandigen Chrysostomus-Ausgabe der Patro-
logia graeca von Migne? das ganze Schrift-
tum des Heiligen zu besitzen; darunter be-
fanden sich auch zwei Taufkatechesen. Al-
lerdings kannte man in lateinischer Uber-
setzung noch eine andere Taufkatechese von
ihm. Da der beriihmte Bernard de Montfau-
con ihr aber keine besondere Bedeutung bei-
mafl3, war man geneigt, sie mit ihm fiir un-
echt zu halten. Da brachte das Jahr 1955 eine
grofle Uberraschung.

Antoine Wenger, der heutige Heraus-
geber der franzosischen Zeitung ,La Croix*,
stief bei seiner Suche nach den Werken des
Servian von Gabala im Herbst dieses Jah-
res ganz unerwartet im Kloster Stauronikita

1 A.Papadopoulos-Kerameus,
Varia graeca sacra. Petersburg 1909, S.
XLIV—320 (in einer Sammlung von unver-
6ffentlichten griechischen, theologischen Tex-
ten vom 4. bis 15. Jahrhundert in russischer
Sprache).

2 PG Bd. 47—64.

3 Ebda. 63, 455.

auf dem Berge Athos auf eine Chrysosto-
mus-Handschrift, die zwar bekannt war,
aber zu seinem groflen Staunen noch acht
bisher unverdffentlichte Taufkatechesen ent-
hielt. Wenger untersuchte die Handschrift
genau, verglich die neuen Katechesen mit
dem iibrigen Gedankengut des Kirchenvaters
und studierte besonders griindlich dessen
sprachliche Eigenart. AbschlieRend kam er
zu dem Ergebnis, dafl an der Echtheit dieser
Homilien kein Zweifel sein konne.

Deshalb entschloff er sich, sie herauszuge-
ben. Er veranstaltete nicht nur eine kritisch
griindliche Textausgabet, sondern schickte
ithr auch eine vorziigliche Einleitung voraus
und fiigte eine sorgfiltige franzdsische Uber-
setzung bei. In den reichen Anmerkungen
brachte er viele Paralleltexte aus den ande-
ren Werken des Heiligen bei und sorgte
durch gute Schrift-, Namen- und Sachindices
fiir eine leichte Auswertung des ganzen Wer-
kes.

Besondere Sorgfalt widmete er der bisher
unter dem Titel ,Sermo ad neophytos* be-
kannten lateinischen Ubersetzung, deren Ur-

¢Jean Chrysostome, Huit caté-
chéses baptismales inédits. Introduction, tex-
te critique, traduction et notes de Antoine
Wenger a.a., Paris 1957, Les Editions du
Cerf (in: Sources chrétiennes, Nr. 50).



Literaturbericht ' 185

text er in der dritten Katechese wiederfand.
Es gelang ihm, in Paris und Straflburg zwei
weitere griechische Texte von ihr zu finden
und damit ihre Echtheit eindeutig sicherzu-
stellen.

Heute, wo man der altchristlichen Kate-
chese wieder eine besondere Aunfmerksam-
keit zuwendet nnd wo die Ernenerung des
Taufgel6bnisses in der Osternacht uns die
Bedeutung der Taufe fiir das christliche Le-
ben wieder lebendig ins Bewnfitsein ruft,
haben diese Katechesen fiir uns besonders
hohen Wert. Sie lassen die Praxis des alten
Katechumenates deutlich hervortreten. Dar-
um sollen sie hier etwas ausfilhrlicher be-
handelt werden.

Zunichst erhebt sich die Frage nach der
Stadt, in der Chrysostomus die Katechesen
gehalten hat. Es kommen dafiir nur die bei-
den Stidte Konstantinopel, wo er als Bischof
wirkte, ond Antiochien in Syrien in Betracht,
wo er seine priesterliche Titigkeit begann.
Mit ziemlicher Sicherheit kann man sagen,
daf sie in Antiodhien gehalten wurden. Das
zeigt einmal die nahe gedankliche Verwandt-
schaft mit den dort gchaltenen Homilien,
dann aber noch der Umstand, dafl Chrysosto-
mus in der achten Katechese gleich am An-
fang darauf hinweist, dafl sich unter den Zu-
hérern ,Leute vom Lande“ befinden, die
nicht griechisch, sondern eine andere Spra-
che sprechen, Es ist sehr unwahrscheinlich,
daf man in der Umgebung von Konstanti-
nopel etwas anderes gesprochen hat als grie-
chisch. In Antiochien lag die Sache anders.
In der Stadt sprach man griechisch, anf dem
Lande dagegen noch syrisch. In der 19. Sdu-
lenhomilie, die ganz sicher in Antiochien ge-
halten worden ist, erwdhnt der Heilige die
,Leute vom Lande® ebenfalls und schildert
ihr Leben fast mit denselben Worten wie in
der achten Katechese.

Im allgemeinen sprach Chrysostomus in
der Hauptkirche der Stadt, die zugleich bi-
schofliche Kathedrale war; an einem Mar-
tyrerfest anch einmal in einer anderen Kir-
che, die dem Andenken der Martyrer ge-
weiht war.

Was das Jahr betrifft, so 138t es sich nicht
absolnt, aber doch mit einiger Sicherheit be-
stimmen. 886 war Chrysostomus zum Prie-
ster geweiht worden und hatte gleich mit
seiner Predigttitigkeit begonnen (acht Ho-
milien éiber die Genesis). In der Fastenzeit
des folgenden Jahres hielt er die Siulen-

homilien. Es scheint, daf die von Papado-
poulos veréffentlichten Katechesen in die Fa-
stenzeit des Jahres 388 gehdren und einge-
schoben waren in die 32 Homilien iiber die
Genesis. Die vielfache sprachliche und ge-
dankliche Ahnlichkeit mit diesen Homilien
macht es wahrscheinlich, dafl die neuen Ka-
techesen nicht viel spiter gehalten sind.
Wenger denkt an das Jahr 390.

Widhtiger ist fiir das Verstindnis des
Ganzen der Zeitpunkt der einzelnen Kate-
chese, denn dadurch erhalten wir schon einen
ersten Einblick in die Ordnung des Kate-
chumenates, wie sie in Antiochien iiblich war.
Sie nnterscheidet sich nicht viel von der da-
mals in Konstantinopel oder auch im Abend-
land herrschenden Praxis.

Die erste Katechese wurde erst 30 — nicht
40 — Tage vor Ostern gehalten. Das ist
leicht verstindlich, denn zu Beginn der Fa-
stenzeit meldeten sich die Taufbewerber, die
zu Ostern das hl. Sakrament der Tauofe emp-
fangen wollten, an. Thre Namen wurden in
Listen eingetragen. Dartber vergingen bei
der groflen Zahl der Anmeldungen fast 14
Tage.

Es konnte iberraschen, dafl die folgende
Katechese erst am Tage vor der Taufe statt-
fand. Das sieht so aus, als hidtten die Kate-
chumenen inzwischen keine weiteren Unter-
weisungen erhalten. Aus den Homilien iiber
die Genesis und ans anderen ersehen wir
aber, dafl die Taufbewerber wahrend der
Fastenzeit jeden Tag zur Predigt kamen
und hier mit den anderen Gliubigen iiber
das dhristliche Leben unterrichtet wurden.
Hinzu kamen tiglich noch kiirzere Unter-
weisungen, die in Verbindung mit den Exor-
zismen gehalten wurden. Kurz vor der Taufe
folgte dann diese grofle, alles Wesentliche
zusammenfassende Instruktion.

In der Osternacht beim aufdimmernden
Morgenlicht hielt Chrysostomus die dritte
Katechese voller Osterfrende. Es ist die letz-
te Vorbereitung auf den Empfang der hl.
Eucharistie.

Inhaltlich kénnte die vierte Katechese am
Ostersonntag gehalten worden sein. Da die-
ser Tag jedoch schon eine reichlich lange
Litargie hatte, und den Glinbigen beim
Abendgottesdienst zudem noch die ganze
Leidensgeschichte des Herrn verlesen wur-
de, war fiir eine lange Predigt kaum noch
Platz. Diese Katechese wird deshalb wohl
erst am Ostermontag gehalten worden sein.



136 Literaturbericht

Die Neugetaufien kamen ja noch wihrend
der ganzen Osterwoche tiglich zum Gottes-
dienst. Die fiinfte Katechese war am Oster-
dienstag, die sechste am Mittwoch, die siebte
am Freitag, die letzte schlieflich am Tag
vor dem Weiflen Sonntag.

Als Zuhérer miissen wir uns an erster
Stelle, aber, wie schon angedeutet, keines-
wegs ausschlieBlich, die Taufbewerber vor-
stellen. Mit ihnen kamen ,die Birgen®, an
die sich Chrysostomus oft unmittelbar wen-
det. Bei der groflen Menge der Katechume-
nen, die sich am Ende des vierten Jahrhun-
derts fiir den Empfang der hl. Tanfe mel-
deten, war es den Priestern nicht méglich,
alle einzelnen Bewerber persénlich zu ken-
nen und noch viel weniger, sich iber ihr re-
ligioses Wissen und ihren christlichen Wan-
del ein ausreichend klares Bild zu machen.
Deshalb mufite jeder Taufbewerber einen
»Biirgen“ haben, der seine Teilnahme am
Unterricht und seinen Lebenswandel tiber-
wachte, ihn, falls nétig, unterwies und zu-
rechtwies und dem Bischof gegeniiber die
Garantie fiir seine Wiirdigkeit iibernahm.
Der ,Biirge“ wurde anch ,pater spiritualis®
genannt, was spéter zu der Bezeichnung Pa-
te fithrte.

Unter den Zuhdrern befanden sich auch
solche, die nicht zum erstenmal unter den
Taufbewerbern saflen, die ,jedes Jahr die
Fastenzeit hielten, ohne jemals Ostern zu
feiern“5, Leute, die sich nie zum Empfang
der Taufe entschlieffen konnten. Sie fiirch-
teten, nach derselben wieder in die alten
Fehler zurlickzufallen, und schoben sie des-
wegen immer wieder auf. Sie trosteten sich
damit, dafl anf dem Totenbett auch noch
Zeit fir die Taufe sei. Gegen diese Praxis
kimpfie Chrysostomus mit aller Kraft an
und wies darauf hin, wie ungewif es sei, ob
man kurz vor dem Sterben noch die Gnade
der Taufe erhalten werde, wenn man den
rechten Zeitpunkt dazu babe verstreichen
lassen.

Audch die lingst Getauften waren bei den
Predigten zugegen. Chrysostomus betrach-
tete sie teils als solche, die zwar getaufi,
dann aber von nenem in Siinden gefallen
waren, oder als solche, die mit der Gnade
Gottes ihre Taufunschuld bewahrt hatten.
Er steht nicht an, diese auch jetzt noch, nach

5 Chrys. 8. Homilie gegen die Juden. PG
48, 868.

so vielen Jahren, als Neugetaufte zu be-
zeichnen und zu behandeln.

Es war also ein sehr gemischtes Publikum,
vor dem Chrysostomus sprach, rein dufler-
lich gesehen auch eine bunte Menge, in alle
Farben gekleidet und mit reichem Schmuck
behangen. Nach Ostern umstand die Haupt-
gruppe ihn aber in weilen Kleidern, die sie
gleich nach der Taufe angelegt hatten, um
sie bis zum Weiflen Sonntag weiter zu tra-
gen. Die Farbe ihres Gewandes gab dem
Heiligen immer neue Gedanken ein, um die
Wirkung der Taufe zu veranschaulichen so-
wie die Pflicht, die Seele in Zukunft von je-
dem Flecken rein zu bewahren.

Eine eigene Note brachten in dieses Far-
bengemisch am Samstag nach Ostern .die

Leute vom Lande*, vielleicht weniger durch
ihre einfache und schmucklose Kleidung als
vielmehr durch ibre aszetische Gestalt und
die mustergiltig fromme Haltung in ihrem
ganzen Benehmen, so dafl der Heilige die
Blicke der ibrigen auf sie lenkte und ihnen
diese Einsiedler als lenchtendes Vorbild vor
Augen hielt.

Es gab gelegentlich auch fiihlbare Liicken
in den Reihen der Zuhérer. Am schmerz-
lichsten empfand sie der Katechet am Mitt-
woch nach Ostern. Da wurden die grofien
Pferderennen gehalten und Theatervorstel-
lungen gegeben. Obwoh! Chrysostomus in
den Tagen vorher seine Zuhérer eindring-
lichst beschworen hatte, nach der Taufe zn
diesen ,satanischen Spielen® nicht mehr hin-
auszugehen, muflte er feststellen, dafl bei so
manchem diese Mahnung nichts genutzt hat-
te. Fast hitte er dariiber den Mut verloren.
Er trostet sich damit, dafl ihm der géttliche
Lohn nicht entgehen kann, weil er das Sei-
nige getan hat; aber dann bricht doch mit
clementarer Kraft der Schmerz des Priesters
durch, der um die Seelen trauert, die ver-
lorengehen, weil sie zum ,Pomp des Sa-
tans“, dem sie doch widersagt hatten, zu-
riickgekehrt sind.

Chrysostomus steht im 4. Jahrhundert mit
seinen Katechesen nicht allein da. Im Jahre
348 hielt der hl. Cyrill von Jerusalem 19
Katechesen fiir Tanfbewerber, die uns durch
das Stenogramm eines der Hérer iiberliefert
sind. Die folgenden fiinf unter seinem Na-
men iberlieferten mystagogischen Kateche-
sen stammen wahrscheinlich von seinem
Nachfolger, Johannes von Jerusalem. Chry-
sostomus war zusammen mit seinem Freun-



Literaturbericht 137

de Theodor von Mopsuestia Schiller des
Diodor von Tarsus, der damals Lehrer an
der Katechetenschule zu Antiochien war.
Theodor hat ebenfalls Katechesen herausge-
geben, deren Text vor noch nicht allzu lan-
ger Zeit in syrischer Ubersetzung wieder-
gefunden wurde®. Kurz vor den hier be-
sprochenen acht Katechesen erschien die
»Grofie Katechese“ des hl. Gregor von Nys-
sa (885), zwei Jahre spiter in Mailand das
fir die Neugetauften bestimmte Werk ,De
mysteriis“ des hl. Ambrosius und schlieflich
vm das Jahr 400 Augustins Werk ,De ca-
techizandis rudibus“. Durch einen Vergleich
mit diesen zeitgenossischen Werken 148t sich
die Eigenart der Chrysostomus-Katechesen
gut bestimmen.

Cyrill erklirt — von den Einleitungs-
katechesen abgesehen — in der Hauptsache
das Apostolische Glaubensbekenntnis. Die
mystagogischen Katechesen handeln iiber
Taufe, Firmung und Eucharistie. Theodor
hilt sich ungefihr in demselben Rahmen.
Gregors Arbeit kénnte man als ein apolo-
getisch-katechetisches Handbuch fiir Konver-
titen bezeichnen, das besonders die verschie-
denen Voraussetzungen beriicksichtigt, die
die einzelnen mitbringen, je nachdem ob sie
aus dem Judentum oder dem Heidentum
stammen. Ambrosius’ Schrift ist ,ein wiir-
diges abendlindisches Gegenstiick zu den
mystagogischen Katechesen Cyrills, deren
tiefere lehrhafte Richtung ihr einen Ehren-
platz nnter den dogmatischen Schriften un-
seres Kirchenvaters sichern“?. Augustinus ent-
wickelt zum erstenmal eine Theorie der Ka-
techese und zeigt in zwei beigefiigten Mu-
sterkatechesen, wie die von ihm entwickelten
Grundsitze praktisch angewandt werden
sollen.

An Reichhaltigkeit bleibt Chrysostomus
in seinen Katechesen weit hinter den oben
erwihnten Autoren zuriick. Er fithrt nicht
einmal das ganze Apostolische Glaubensbe-
kenntnis an, sondern beschrankt sich im Hin-
blick auf Arius und Sabellins auf die trini-
tarischen Akpekte.

Audh iiber die Taufe und die anderen Sa-

$Théodore de Mopsueste, Ho-
mélies catéchétiques. Traduction, introduc-
tion, index par Raymond Tonneau O.P.,
en collaboration avec Robert Devreesse (Stu-
di e Testi 145), Cittd del Vaticano 1949,
s 7 7BKV, Ambrosius III Vorbemerkungen
. 274.

kramente spricht der Heilige nicht systema-
tisch, sondern wie einer, der die dogmati-
schen Kenntnisse dariiber schon voraussetzt
und sie nur erinnernd zusammenfafit. Er
fithlt und denkt durch und durch als Seel-
sorger, dem es um das praktische Handeln
geht. Wie in all seinen anderen Schriften
steht auch in diesen Katechesen das Ethische
im Uordergrund. Durch die Taufe erhilt
der Katechumene eine neue Wiirde; dem-
entsprechend hat er sich in Zukunft zu ver-
halten. Ahnlich wie die Schlufermahnung
der ersten Katechese klingt es durch alle
iibrigen durch:

»~Denke an deine Wiirde und erréte! Denn
wenn schon jemand auf eine irdische Wiirde
stolz ist und oft etwas zu tun unterldfit, um
sie nicht dem Spott preiszugeben, mufit dann
nicht auch du, der bald eine so hohe Wiirde
erlangen soll, dich schon jetzt deren wiirdig
benechmen? Deine Wiirde ist so grof}, daf§
sie sich nicht nur auf das gegenwirtige Le-
ben erstreckt, sondern dir auch im zukiinf-
tigen bleibt. Was ist das fir eine Wiirde?
Durch Gottes Giite wirst du von jetzt an
,Christ’ genannt und ,Gliubiger. Sieh, das
ist nicht nur eine Wiirde, sondern es ist
eine zweifache. Nicht mehr lange, dann
wirst du Christus anzichen. Darum gehdrt
es sich, da du alles so tust und planst, als
ob er iiberall bei dir ware“ (1, 44).

Nach Ostern kommt er auf denselben Ge-
danken in neuer FEinkleidung zuriick und
wendet ihn auf ein breiteres Publikum an:

»1ch bitte sowohl die, die gerade erst die
Wiirde der Taufe erhalten haben als auch
die anderen, die dieses Geschenk schon frii-
her erhielten; die einen, dafl sie durch Beich-
te, Trédnen und sorgféltige Reue den
Schmutz, in den sie geraten sind, von der
Seele abwischen, und die anderen, dafl sie
den frischen Glanz bewahren und an die
Schonheit der Seele denken, so dafl sie kei-
nen Spritzer zulassen, der Schmutz verur-
sachen kénnte. Seht ihr nicht, wie die Leute
in weiflen Kleidern auf dem Markt sehr
sorgfiltig darauf achten, dafl nicht irgend-
ein Dreckspritzer ihr schones Gewand be-
schmutzt, wenn auch die Seele dadurch kei-
nen Schaden litte; und doch geht es nur um
ein Kleid, das die Motte verzehrt, das mit der
Zeit verschleifit und leicht mit Wasser ge-
reinigt werden kann, wenn es einen Flek-
ken bekommen hat. Wiirde aber die Seele,
was Gott verhiiten mége, einen Flecken be-



188 Literaturbericht

kommen, sei es durch ein Wort oder durch
Gedanken, die im Herzen aufsteigen, dann
wire sogleich grofl der Schaden, grof} die
driikende Last und grof} der iible Geruch“
(6,23).

Die beiden angefiihrten Texte geben ein
gutes Bild von der Sprechweise des antio-
chenischen Katecheten, sie lassen die fiir ihn
so charakteristische bildhaft-anschauliche
Ausdrucksweise erkennenund seinHauptziel:
eine echt christliche Lebenshaltung bei sei-
nen Zuhorern grundzulegen.

Es wiirde zu weit fithren, wollten wir
seine Themen im einzelnen besprechen. Sei-
ne Katechesen leicht durchblétternd sei nur
das eine oder andere hervorgehoben: Der
wahre Schmuck der Frau (1, 84); iiber Vor-
zeichen, Schwéren und Schauspiele (1, 39);
der Neugetaufte mufl sich durch tadellose
Fithrung auszeichnen (4,17); Ostern darf
kein Grund sein, um im sittlichen Streben
nachzulassen (5,1); fiber die Trunksucht
(5,9 in der Osterpredigt!); gegen die Pfer-
derennen und Schauspiele (6,1 am Oster-
mittwoch); alles zur Ehre Gottes tun (6, 8);
nur nach den himmlischen Giitern verlan-
gen (7,12); Gebet und Almosen sind méch-
tige Mittel, um den Glanz des Taufkleides
zu bewahren (7,24. Das Almosen gilt zu-
gleich als eine Hauptbetitigung der Néch-
stenliebe); den geistigen Giitern den Vor-
zug geben (8, 7); Nichtigkeit der Erdengiiter
(8, 11); die Tagesordnung des Neugetauften
(8, 16) und als letzte Mahnung und als Aus-
klang des Ganzen: Zuerst fiir die Seele sor-
gen und die Sorge fiir das Zeitliche Gott
fiberlassen (8, 19).

Wer Chrysostomus kennt, wird sich nicht
wundern zu sehen, wie er immer wieder
Paulus und andere Minner der Hl. Schrift
als Vorbilder hinstellt. Paulus ist fiir ihn
einfachhin das Vorbild des neubekehrten
Tauflings (4, 7—11; 5,19—23; Chrys. er-
wihnt ihn ungefihr 40mal). Daneben ste-
hen Abraham (8,7—10), der Hauptmann
Cornelius (7,28—31) oder als abschrecken-
des Beispiel Simon Magus (5,19) und im-
mer wieder das Verhalten der Juden (bes.
5, 15—18).

Schon in seinen Homilien iiber die Ge-
nesis wurde Chrysostomus nicht miide, ein
Wort zu wiederholen, das anch in diesen
Katechesen fast 40mal wiederkehrt: philan-
thropia, Gottes Liebe zu den Menschen. Sie
erkennt er in allem Geschehen, nicht nur in

den grofien Wohltaten Gottes, sondern auch
in den Leiden, die er schickt oder in den
Strafen, die er verhdngt. Dieses warme
»Gott ist doch gut!“ bildet den wohltuenden
Grundakkord der ganzen Katechesen, der in
den Herzen der Neugetanften ein ganzes
Leben lang nachklingen soll. Chrysostomus
selbst wird bis an sein Lebensende nicht
miilde werden, den Menschen zuzurufen:
Gott ist gut. Auch in den schweren Leiden
seiner harten Verbannung wird er der klein-
miitigen, trenen Olympias gegeniiber in sei-
nen Briefen alles in dieses Licht riicken:
Gott ist doch gut.

Mag der Raum, den die ethischen Dar-
legungen in den Katechesen einnehmen, auch
recht betrachtlich sein, so sagen sie uns doch
auch sehr viel éiber die Taufe selbst, sowohl
in dogmatischer wie auch in liturgischer Hin-
sicht.

Ein Punkt ist durch die Auffindung des
griechischen Textes jetzt endgiiltig geklart.
Im Streit um die Erbsiinde hatten sich Pe-
lagins und Julins von Eclanum auf eine
Stelle der 3. Katechese berufen und behaup-
tet, auch Chrysostomus lehre, dafl die klei-
nen Kinder keine Erbsiinde hitten, denn er
sage: ,Hac de causa etiam infantulos bapti-
zamus, ut (cum) non sint coinguinati pec-
cato“ (3, 6). Schon Augustinus8, dem offen-
bar der griechische Text vorlag, hatte er-
widert, dafl Chrysostomus nicht den Singu-
lar (peccato) gebraucht habe, sondern den
Plural (peccatis) — was tatsidchlich auch
stimmt —, so daf} die Stelle gar nicht von
der Erbsiinde handle. Wenger sagt zur Stel-
le: ,Kann man diesen Plural ganz einfach
von den persdnlichen Stinden verstehen, wie
es Augustinus getan hat, und damit die
Schwierigkeit beheben? Ich glaube nicht.”
Er macht dann darauf anfmerksam, dafl ,die
Lehre des hl. Chrysostomus iiber die Erb-
siinde ziemlich unklar ist und irrige Ele-
mente enthdlt* (S. 154 Anm. 2). Die Frage
nach der Erbsiinde scheint Chrysostomus
dberhaupt nicht interessiert zu haben. Er
spricht wohl davon, dafl durch die Taufe
alle bisherigen Siinden getilgt werden, aber
ohne die Erbsiinde besonders herauszustel-
len.

Was die Taufe bedeutet. erliutert er an
den Gaben, welche die Taufe gewdhrt:

8 Augustinus, Contra Julianum 1, 6,
21—22. Vgl. Rouet de Journel, En-
chiridion patristicum Nr. 1228.



Literaturbericht 139

,Ihr, die ihr gestern noch Gefangene (des
Teufels) wart, seid nun frei und Birger der
Kirche; die ihr vor kurzem noch in der
Schmach der Siinde lebtet, seid nun in Zu-
versicht und Gerechtigkeit. Denn ihr seid
nicht nur frei, sondern auch heilig, nicht nur
heilig, sondern auch gerecht, nicht nur ge-
recht, sondern auch Kinder (Gottes), nicht
nur Kinder, sondern auch Erben, nicht nur
Erben, sondern auch Christi Briider, nicht
nur Briidder Christi, sondern auch seine Mit-
erben, nicht nur Miterben, sondern auch
Glieder, nicht nur Glieder, sondern auch
ein Tempel, nicht nur Tempel, sondern
anch Werkzenge des Hl. Geistes... Wenn
cinigen auch die Nachlassung der Siinden
die einzige Gabe (der Taufe) zu sein
scheint, so habe ich zehn Ehrengaben auf-
gezihlt. Deshalb taufen wir jedenfalls die
Kinder, obwohl sie keine Siinden haben,
damit ihnen hinzngegeben werde Heilig-
keit, Gerechtigkeit, Kindschaft, Erbschaft,
die Gnade, Christi Briider und Glieder zu
sein, und die Wohnung des HI. Geistes zu
werden® (3, 5—6).

Mit dieser Aufzihlung geht der Kirchen-
vater nicht iber das hinaus, was er in den
Paulusbriefen gelesen hat. Dort fand er anch
den Gedanken, den er einmal etwas weiter
ausfithrt (2, 12) und auf den er &fter zuriick-
kommt, daf der Taufling den alten Men-
schen ausziehen und dafiir Christus anziehen
miisse.

Besonders lange weilt er bei der Vorstel-
lung, dafl zwischen Christus und der Seele
des Getauften eine Vermihlung stattfinde.
Ausgehend von der Sitte der damaligen Zeit
schildert er, wie die Braut am Tage der
Hochzeit dem Briutigam, den sie vorher
niemals gesehen hat, in sein Haus folgt und
non ganz fiir ihn lebt, und wie er seiner-
seits sie mit Geschenken iiberhduft und wie
zwischen ihnen ein Vertrag geschlossen wird,
auf dem ihr ganzes weiteres Zusammenle-
ben aufbaut. Das auf Christus anwendend,
zeigt er, welch herrliche Brautgaben (die
Gaben der Erldsung) er mitbringt, und wie
die Seele sich ihm nuon fiir immer verpflich-
tet (1, 1—18). Der Vertrag ist nicht mit Pa-
pier und Tinte geschrieben, sondern die Zun-
ge schreibt ihn mit den Worten: ,Ich wider-
sage dir, Satan®“und,, Ich schliefle mich dir an,
Christus“. Die Engel sind Zeugen und tra-
gen den Wortlaut des Vertrages in die
himmlischen Biicher ein (2, 17—20).

Indem der Taufbewerber ganz auf die
Seite Christi iibertritt, eréffnet von nun an
der Satan den planmifigen Kampf gegen
ihn, den entlaufenen Sklaven (2, 23).

Als Spender der eigentlichen Taufe er-
scheint in diesen Katechesen der Bischof.
Freilich nennt Chrysostomus ihn meist nur
.den Priester“. Das kann nicht iiberraschen,
denn in den Siulenhomilien nennt er auch
Bischof Flavian von Antiochien einfach
,Priester®. In der zweiten Katechese sagt er
einmal (2, 10), dafl der ,Hohepriester die
Hand iiber das Haupt des Téuflings aus-
strecke. Wenn er diesen Titel im weiteren
Verlauf vermeidet, so hat das seinen be-
sonderen Grund. Dahinter steht niamlich
die Vorstellung, dafl der eigentliche Spender
der Taufe Christus, der ewige Hohepriester
ist, dem gegeniiber der Bischof nur ,Prie-
ster” genannt werden kann.

Die Taufformel, die in Antiochien ge-
braucht wurde, ist von der unsrigen etwas
verschieden. Es ist interessant zu sehen, wie
Chrysostomus, der auch unsere Formel kennt,
die antiochenische begriindet:

,Damit du lernst, dafl der Vater, der
Sohn und der HI. Geist nur eine Wesen-
heit haben, wird die Taufe so gespendet:
Der Priester ruft ,Getauft wird dieser hier
im Namen des Vaters und des Sohnes und
des Heiligen Geistes’. Dabei taucht er den
Kopf dreimal unter und richtet ihn wieder
auf. Durch diesen geheimnisvollen Ritus be-
reitet er ihn auf die Herabkunft des HI. Gei-
stes vor. Denn nicht der Priester allein ist
es, der den Kopf beriihrt, sondern auch die
Rechte Christi. Das ergibt sich auch aus den
Worten des Taufenden, denn er sagt nicht
JIch taufe diesen da‘, sondern ,getauft wird
dieser da‘. Dadurch zeigt er, daf er selbst
nur Diener der Gnade ist und nur seine
Hand leiht, weil er vom HI. Geiste dazu ge-
weiht ist. Wer aber alles vollendet, ist der
Vater und der Sohn und der Hl. Geist, die
ungeteilte Dreiheit. Der Glaube an sie
schenkt also Nachlafl der Siinden, dieses Be-
kenntnis verleiht uns die Gotteskindschaft®
2, 26).

Es fillt auf, dafl Chrysostomus weder in
diesen Katechesen noch sonst von der Sal-
bung nachk der Taufe spricht, in der wir
heute die Firmung sehen. Cyrill von Jeru-
salem erwahnt sie ausdriicklich und widmet
ihr eine ganze Katechese. Auch Theodor von
Mopsuestia kennt sie, also ein Antiochener,



140 Literaturbericht

der mit Chrysostomus aufgewachsen war.
Wir wissen nicht, warum Chrysostomus dar-
tber schweigt.

Auf die Texte iiber die hl. Eucharistie
brauchen wir hier nicht einzugehen. Sie sind
in lateinischer Ubersetzung immer bekannt
gewesen und stehen als Lesungen zum ,Fest
vom kostbaren Blute“ (1. Juli) im Brevier.

So bleibt nur noch ein Wort iiber die
Taufexorzismen und die anderen Tauf-
riten zu sagen. Sie waren nicht, wie es heute
iblich ist, auf wenige Minuten vor der
Taufe zusammengedringt, sondern zogen
sich iber viele Wochen hin.

Sobald die Unterweisung der Katechume-
nen begonnen hatte, begann man auch mit
den Exorzismen. Chrysostomus erklirt sie
in der zweiten Katechese ausfithrlich. Es ist
nur nicht ganz klar, ob sie tiglich vorge-
nommen wurden, sicher aber jedesmal nach
der katechetischen Unterweisung. Die Exor-
zisten hatten fiir ihr Amt eine eigene Wei-
he empfangen (2,12). Die Katechumenen
gingen zu ihnen wie Kriegsgefangene: bar-
fufl, mit erhobenen Hinden und nur mit
cinem Buflhemd bekleidet, der eine wie der
andere, ohne Unterschied ihrer sozialen
Stellung. Noch galten sie als Sklaven Satans,
den man gewissermaflen als Treiber und
Herr im Geist die Peitsche iiber sie schwin-
gen sah. Als Wirkung dieser Exorzismen
nennt der Prediger: Reinigung des Verstan-
des, Reue, Flucht der Teufel, innere, geisti-
ge Vorbereitung der Seele, um Christus den
Kénig zu empfangen.

Die feierliche Abschwérung an Satan fand
urspriinglich unmittelbar vor der Taufe
statt. So war es in Antiochien noch im Jahre
872, als Chrysostomus getauft wurde. Die
grofle Zahl der zu Taufenden zwang spiter
zu einer Vorverlegung des Termins. Aus
der dritten, von Papadopoulos verdffent-
lichten Katechese geht hervor, dafl der Kar-
freitag Nachmittag angesetzt war, die Stun-
de, in der der reuige Schicher durch sein
Bekenntnis die Gnade erhielt, mit Christus
ins Paradies einzugehen. In den acht neu
verSffentlichten Katechesen ist kein Termin
angegeben, aber es scheint, dafl diesmal die
Abschwérung am Karsamstag Nachmittag
geschah, ohne daf} dafiir ein niherer Grund
angegeben wird.

Die Tauflinge wurden von den Priestern
in die Kirche gefithrt. Sie waren gekleidet
wie bei den fritheren Exorzismen. Sie knie-

ten nieder und hoben wieder die Hinde
hoch. Die Priester nahmen jedem einzelnen
den Taufschwur ab.

Wie wir aus der zweiten Katechese sehen,
lautete er damals in Antiochien: ,Ich wi-
dersage dir, Satan, deinem Pomp, deinem
Dienst und deinen Werken® (20,20). Wih-
rend dieser Worte schauten die Tauflinge
nach Westen, der finsteren Gegend, die dem
Teufel gehort; danach wandten sie sich nach
Osten, Christus zu, und fuhren fort: ,Und
ich schliefle mich dir an, Christus®.

Spidter wurden diese Zeremonien noch

weiter entfaltet und ihnen die Ablegung
des Glaubensbekenntnisses angeschlossen.

Bei Chrysostomus finden wir davon noch
nichts, bei ihm folgt gleich die Salbung der
Téuflinge. Er sagt:

»Nach dem Kontrakt, nach der Abschwd-
rung und der Hinwendung zu Christus,
nachdem du seine Herrschaft anerkannt und
dich ihm durch die Worte deines Mundes
angeschlossen hast, salbt er (der Priester)
dich wie einen Soldaten, der fiir den geist-
lichen Kampfplatz angeworben wurde, mit
geistlichem Chrisam (Myron) auf der Stirn
und driickt dir ein Siegel auf mit den Wor-
ten: Dieser wird gesalbt im Namen des Va-
ters und des Sohnes und des Hl. Geistes®
(2, 22).

Wenn auch das Wort ,der Priester nicht
direkt im Text steht, so kann doch kein
Zweifel sein, dafl er das Subjekt des Satzes
ist, und wir wiederum an den Hohenprie-
ster, den Bischof, zu denken haben. Daf un-
ter dem Siegel nicht die innere Gnade des
HIl. Geistes, sondern ein sichtbares Kreuz-
zeichen verstanden ist, ergibt sich klar aus
den Worten ciner anderen Katechese: ,Er
(Christus) 138t dir ein Siegel aufdriicken und
setzt dir auf die Stirne das Kreuz“®,

Von dieser Salbung unterscheidet Chry-
sostomus deutlich die Salbung des ganzen
‘Korpers, die beim Nachtgottesdienst der
Ostervigil stattfand, und zwar unmittelbar
vor der Taufe:

»Zu Beginn der Nacht zieht er euch dann
das Gewand ganz aus und, als wollte er
euch durch das, was geschehen soll, in den
Himmel selbst einfiihren, 148t er den ganzen
Korper mit jenem geistlichen Ule salben, um
durch die Salbung alle Glieder zu festigen

? Varia graeca sacra (vgl. Anm. 1), 3. Ka-
techese, S. 173, 15.



Literaturbericht 141

und sie fiir die Geschosse, die der Tenfel
schleudert, unverwundbar zn machen. Nach
dieser Salbung 1aft er euch in die heiligen
Fluten hinabsteigen® (2, 24).

Hier ist zu beachten, dafl der Bischof
nicht persdnlich die Salbung des ganzen
Kérpers vornimmt, er ,lafit es tun® durch
andere. Gemeint sind die Diakone und bei
den Frauen die Diakonissinnen, die bei der
Taufe zu helfen pflegten.

In der zweiten von Papadopoulos verdf-
fentlichten Katechese nimmt Chrysostomus
Stellung zuo dem Ablegen der Kleider und
begriindet es folgendermafien:

,Adam und Eva waren nadkt, sie kannten
keine Scham, bevor sie das Kleid der Siinde
empfangen hatten. Folglich liegt auch hier
kein Grond vor, sich zu schimen; denn der
Taufbrunnen ist besser als das Paradies®.

Nach dem oben Gesagten sieht es so aus,
als ob die Taufe unmittelbar auf die Sal-
bung gefolgt sei. Aber aus einer Stelle der
40. Homilie znm ersten Korintherbrief, die
ebenfalls in Antiochien gehalten wurde, muf§
man schlielen, dafl der Taufe unmittelbar
noch ein Glaubensbekenntnis nach der in
Antiochien gebrauchlichen Formel vorans-
ging. Weshalb Chrysostomus es hier nicht
erwahnt, ist nicht ganz ersichtlich. Er spricht
ebenfalls nicht von dem Vaterunser, das
gleich nach der Taufe gesprochen wurde,
sondern erwihnt nur die freudige Begrii-
Bung des Tiuflings durch die Umstehenden
und den Kuf}, den sie ihm gaben. Nur ganz
kurz deutet er noch den Empfang der hl.
Eucharistie an, iiber die er wegen der herr-
schenden Arkandisziplin vor der Taufe nur
kurz sagt:

»Gleich nachdem sie herausgestiegen sind,
werden sie zu dem Tisch gefiihrt, der erzit-
tern laft und voll ist von tausend guten
Gaben. Sie verkosten den Leib und das Blut
des Herrn und werden eine Wohnung des
HL. Geistes. Und wie sie Christus selbst an-
gezogen haben, so erscheinen sie iberall,
wo sie gehen, als Engel im Fleische, leuch-
tend wie die Strahlen der Sonne“ (2, 27).

Damit klingt wieder ein Gedanke an, der

die ganzen Katechesen durchzieht: Taufe ist
Licht. Man mdchte sagen, dafl sich Chryso-
stomus nicht genugtun kann, von diesem
Lichte zu sprechen, und es wird uns biswei-
len schwer, die sich hdufenden Worte vom
Glanz und vom Leuchten der Seele im Deut-
schen treffend wiederzugeben. Von Anfang
an sind die Taufbewerber fiir ihn ,illumi-
nandi®, solche, die das Licht empfangen sol-
len. Nach der Taufe nennt er sie nicht, wie
es so oft geschah, ,Neophyten“, Neugebo-
rene, sondern ,Neophotistoi“, Neuerlench-
tete, die in der Taufe ein neues, unverging-
liches Licht empfangen haben. Dieses Licht
spiegelt sich nach drauflen wider in den wei-
flen Gewindern der Nengetauften und soll
von nun an ihr ganzes Leben iiberstrahlen.
Chrysostomus personlich hat seine Kate-
chesen mit grofler innerer Anteilnahme ge-
halten. Er denkt dabei an seine eigene Tau-
fe zuriidk, an das Versprechen, das er abge-
legt, und wie er es gehalten hat. In grofler
Demut und mit grofer Wehmut gesteht er
Sffentlich ein, daf er nicht alles gehalten
hat, was er einst versprach. Aber gerade
deshalb umfingt er die Neugetauften mit
um so groflerer Liebe nnd ruft ihnen zu:

~Meine innigst geliebten Briider — wenn
ich euch iberhaupt noch Briider nennen
darf —, ich habe zwar dieselbe Geburt
(Taufe) wie ihr erlebt, danach aber durch
meine Nachlissigkeit das vollkommene und
echte Brudersein verloren. Lafit mich euch
trotzdem wegen meiner groflen Liecbe zu
euch noch Briider nennen und euch ermah-
nen, um so grofleren Eifer zu zeigen, je
gréBer die Ehre war, die ibr empfangen
habt“ (3, 7).

Diese ganz personliche Art, in der Chry-
sostomus zu seinen Zuhdrern zu sprechen
vermag, geben auch in diesen Katechesen
seinen Worten eine besondere Note und las-
sen erkennen, dafl hier nicht ein rein sach-
lich darlegender Katechet gesprochen hat,
sondern ein Seelsorger mit einem groflen,
besorgten Herzen und ein Heiliger, mit des-
sen Worten viel Gnade in die Seelen kam.

Adolf Rodewyk S]





