
134 Literaturbericht 

tionen enthält und u. W. auch erhältlich ist5. In einem Beiblatt •Vom inneren Beten" wird 
eine recht gute Einführung in die Wort- und Bildmeditation gegeben, in der vor allem die 
Ausgeglichenheit zwischen dem passiven Element des Meditierens: dem Hinschauen, Hinhö- 
ren, Gott-an-sich-wirken-lassen und dem aktiven: dem Sprechen mit Gott, der Hingabe an 
ihn angenehm auffällt. Die vier Meditationen beinhalten für das Jahr 1959 in immer glei- 
cher Reihenfolge: 1. ein marianisches Geheimnis, 2. die Heiligungsaufgabe des Monats, 
3. den Apostelauftrag des Monats und 4. die Gebetsanliegen des Monats. Die drei Abschnit- 
te jeder Meditation, die im Gegensatz zu den bisher genannten weiter ausgeführt wird, lau- 
ten: Ich höre (Ich schaue), ick erwäge, ich bete. • Hier könnte ein Meditationsbuch für junge 
Menschen heranreifen, das weitesten Wünschen entspräche. Im Grunde kann man nämlich 
ein solches Buch nicht in einem Zug schreiben. Es muß vielmehr aus der Erfahrung kommen; 
die einzelnen Meditationen müssen schon erprobt sein. Gibt es genügend Priester, die die 
hier beschriebene Aufgabe mutig genug anpacken? Sie jedenfalls wüßten etwas vom Wach- 
sen im Reiche Gottes. Friedrich Wulf SJ 

5 G. Mühlenbrock, Aachen, Priesterseminar, Mozartstraße 5. 

LITERATUR    BERICHT 

Acht neu aufgefundene Tauf katechsen des hl. Johannes Chrysostomus 

Als der gelehrte Byzantinist A. Papa- 
d o p o u 1 o s 1909 zwei bislang noch unbe- 
kannte Taufkatechesen des hl. Kirchenvaters 
Johannes Chrysostomus herausgab1, fand 
seine Veröffentlichung im allgemeinen we- 
nig Beachtung. Man glaubte, in der siebzehn- 
bändigen Chrysostomus-Ausgabe der Patro- 
logia graeca von Migne2 das ganze Schrift- 
tum des Heiligen zu besitzen; darunter be- 
fanden sich auch zwei Taufkatechesen. Al- 
lerdings kannte man in lateinischer Über- 
setzung noch eine andere Taufkatechese von 
ihm. Da der berühmte Bernard de Montfau- 
con ihr aber keine besondere Bedeutung bei- 
maß3, war man geneigt, sie mit ihm für un- 
echt zu halten. Da brachte das Jahr 1955 eine 
große Überraschung. 

Antoine W e n g e r , der heutige Heraus- 
geber der französischen Zeitung •La Croix", 
stieß bei seiner Suche nach den Werken des 
Servian von Gabala im Herbst dieses Jah- 
res ganz unerwartet im Kloster Stauronikita 

1 A. Papadopoulos-Kerameus, 
Varia graeca sacra. Petersburg 1909, S. 
XLIV•320 (in einer Sammlung von unver- 
öffentlichten griechischen, theologischen Tex- 
ten vom 4. bis 15. Jahrhundert in russischer 
Sprache). 

2 PG Bd. 47•64. 
3 Ebda. 63, 455. 

auf dem Berge Athos auf eine Chrysosto- 
mus-Handschrift, die zwar bekannt war, 
aber zu seinem großen Staunen noch acht 
bisher unveröffentlichte Taufkatechesen ent- 
hielt. Wenger untersuchte die Handschrift 
genau, verglich die neuen Katechesen mit 
dem übrigen Gedankengut des Kirchenvaters 
und studierte besonders gründlich dessen 
sprachliche Eigenart. Abschließend kam er 
zu dem Ergebnis, daß an der Echtheit dieser 
Homilien kein Zweifel sein könne. 

Deshalb entschloß er sich, sie herauszuge- 
ben. Er veranstaltete nicht nur eine kritisch 
gründliche Textausgabe4, sondern schickte 
ihr auch eine vorzügliche Einleitung voraus 
und fügte eine sorgfältige französische Über- 
setzung bei. In den reichen Anmerkungen 
brachte er viele Paralleltexte aus den ande- 
ren Werken des Heiligen bei und sorgte 
durch gute Schrift-, Namen- und Sachindices 
für eine leichte Auswertung des ganzen Wer- 
kes. 

Besondere Sorgfalt widmete er der bisher 
unter dem Titel •Sermo ad neophytos" be- 
kannten lateinischen Übersetzung, deren Ur- 

4 Jean Chrysostome, Huit cate- 
cheses baptismales inedits. Introduction, tex- 
te critique, traduction et notes de Antoine 
Wenger a.a., Paris 1957, Les Editions du 
Cerf (in: Sources chretiennes, Nr. 50). 



Literaturbericht 135 

text er in der dritten Katechese wiederfand. 
Es gelang ihm, in Paris und Straßburg zwei 
weitere griechische Texte von ihr zu finden 
und damit ihre Echtheit eindeutig sicherzu- 
stellen. 

Heute, wo man der altchristlichen Kate- 
chese wieder eine besondere Aufmerksam- 
keit zuwendet und wo die Erneuerung des 
Taufgelöbnisses in der Osternacht uns die 
Bedeutung der Taufe für das christliche Le- 
ben wieder lebendig ins Bewußtsein ruft, 
haben diese Katechesen für uns besonders 
hohen Wert. Sie lassen die Praxis des alten 
Katechumenates deutlich hervortreten. Dar- 
um sollen sie hier etwas ausführlicher be- 
handelt werden. 

Zunächst erhebt sich die Frage nach der 
Stadt, in der Chrysostomus die Katechesen 
gehalten hat. Es kommen dafür nur die bei- 
den Städte Konstantinopel, wo er als Bischof 
wirkte, und Antiochien in Syrien in Betracht, 
wo er seine priesterliche Tätigkeit begann. 
Mit ziemlicher Sicherheit kann man sagen, 
daß sie in Antiochien gehalten wurden. Das 
zeigt einmal die nahe gedankliche Verwandt- 
schaft mit den dort gehaltenen Homilien, 
dann aber noch der Umstand, daß Chrysosto- 
mus in der achten Katechese gleich am An- 
fang darauf hinweist, daß sich unter den Zu- 
hörern •Leute vom Lande" befinden, die 
nicht griechisch, sondern eine andere Spra- 
che sprechen. Es ist sehr unwahrscheinlich, 
daß man in der Umgebung von Konstanti- 
nopel etwas anderes gesprochen hat als grie- 
chisch. In Antiochien lag die Sache anders. 
In der Stadt sprach man griechisch, auf dem 
Lande dagegen noch syrisch. In der 19. Säu- 
lenhomilie, die ganz sicher in Antiochien ge- 
halten worden ist, erwähnt der Heilige die 
•Leute vom Lande" ebenfalls und schildert 
ihr Leben fast mit denselben Worten wie in 
der achten Katechese. 

Im allgemeinen sprach Chrysostomus in 
der Hauptkirche der Stadt, die zugleich bi- 
schöfliche Kathedrale war; an einem Mar- 
tyrerfest auch einmal in einer anderen Kir- 
che, die dem Andenken der Märtyrer ge- 
weiht war. 

Was das Jahr betrifft, so läßt es sich nicht 
absolut, aber doch mit einiger Sicherheit be- 
stimmen. 386 war Chrysostomus zum Prie- 
ster geweiht worden und hatte gleich mit 
seiner Predigttätigkeit begonnen (acht Ho- 
milien über die Genesis). In der Fastenzeit 
des folgenden Jahres hielt er die Säulen- 

homilien. Es scheint, daß die von Papado- 
poulos veröffentlichten Katechesen in die Fa- 
stenzeit des Jahres 388 gehören und einge- 
schoben waren in die 32 Homilien über die 
Genesis. Die vielfache sprachliche und ge- 
dankliche Ähnlichkeit mit diesen Homilien 
macht es wahrscheinlich, daß die neuen Ka- 
techesen nicht viel später gehalten sind. 
Wenger denkt an das Jahr 390. 

Wichtiger ist für das Verständnis des 
Ganzen der Zeitpunkt der einzelnen Kate- 
chese, denn dadurch erhalten wir schon einen 
ersten Einblick in die Ordnung des Kate- 
chumenates, wie sie in Antiochien üblich war. 
Sie unterscheidet sich nicht viel von der da- 
mals in Konstantinopel oder auch im Abend- 
land herrschenden Praxis. 

Die erste Katechese wurde erst 30 • nicht 
40 • Tage vor Ostern gehalten. Das ist 
leicht verständlich, denn zu Beginn der Fa- 
stenzeit meldeten sich die Taufbewerber, die 
zu Ostern das hl. Sakrament der Taufe emp- 
fangen wollten, an. Ihre Namen wurden in 
Listen eingetragen. Darüber vergingen bei 
der großen Zahl der Anmeldungen fast 14 
Tage. 

Es könnte überraschen, daß die folgende 
Katechese erst am Tage vor der Taufe statt- 
fand. Das sieht so aus, als hätten die Kate- 
chumenen inzwischen keine weiteren Unter- 
weisungen erhalten. Aus den Homilien über 
die Genesis und aus anderen ersehen wir 
aber, daß die Taufbewerber während der 
Fastenzeit jeden Tag zur Predigt kamen 
und hier mit den anderen Gläubigen über 
das christliche Leben unterrichtet wurden. 
Hinzu kamen täglich noch kürzere Unter- 
weisungen, die in Verbindung mit den Exor- 
zismen gehalten wurden. Kurz vor der Taufe 
folgte dann diese große, alles Wesentliche 
zusammenfassende Instruktion. 

In der Osternacht beim aufdämmernden 
Morgenlicht hielt Chrysostomus die dritte 
Katechese voller Osterfreude. Es ist die letz- 
te Vorbereitung auf den Empfang der hl. 
Eucharistie. 

Inhaltlich könnte die vierte Katechese am 
Ostersonntag gehalten worden sein. Da die- 
ser Tag jedoch schon eine reichlich lange 
Liturgie hatte, und den Gläubigen beim 
Abendgottesdienst zudem noch die ganze 
Leidensgeschichte des Herrn verlesen wur- 
de, war für eine lange Predigt kaum noch 
Platz. Diese Katechese wird deshalb wohl 
erst am Ostermontag gehalten worden sein. 



136 Literaturberidit 

Die Neugetauften kamen ja nodi während 
der ganzen Osterwoche täglich zum Gottes- 
dienst. Die fünfte Katechese war am Oster- 
dienstag, die sechste am Mittwoch, die siebte 
am Freitag, die letzte schließlich am Tag 
vor dem Weißen Sonntag. 

Als Zuhörer müssen wir uns an erster 
Stelle, aber, wie schon angedeutet, keines- 
wegs ausschließlich, die Taufbewerber vor- 
stellen. Mit ihnen kamen •die Bürgen", an 
die sich Chrysostomus oft unmittelbar wen- 
det. Bei der großen Menge der Katechume- 
nen, die sich am Ende des vierten Jahrhun- 
derts für den Empfang der hl. Taufe mel- 
deten, war es den Priestern nicht möglich, 
alle einzelnen Bewerber persönlich zu ken- 
nen und noch viel weniger, sich über ihr re- 
ligiöses Wissen und ihren christlichen Wan- 
del ein ausreichend klares Bild zu machen. 
Deshalb mußte jeder Taufbewerber einen 
•Bürgen" haben, der seine Teilnahme am 
Unterricht und seinen Lebenswandel über- 
wachte, ihn, falls nötig, unterwies und zu- 
rechtwies und dem Bischof gegenüber die 
Garantie für seine Würdigkeit übernahm. 
Der •Bürge" wurde auch •pater spiritualis" 
genannt, was später zu der Bezeichnung Pa- 
te führte. 

Unter den Zuhörern befanden sich auch 
solche, die nicht zum erstenmal unter den 
Taufbewerbern saßen, die •jedes Jahr die 
Fastenzeit hielten, ohne jemals Ostern zu 
feiern"5, Leute, die sich nie zum Empfang 
der Taufe entschließen konnten. Sie fürch- 
teten, nach derselben wieder in die alten 
Fehler zurückzufallen, und schoben sie des- 
wegen immer wieder auf. Sie trösteten sich 
damit, daß auf dem Totenbett auch noch 
Zeit für die Taufe sei. Gegen diese Praxis 
kämpfte Chrysostomus mit aller Kraft an 
und wies darauf hin, wie ungewiß es sei, ob 
man kurz vor dem Sterben noch die Gnade 
der Taufe erhalten werde, wenn man den 
rechten Zeitpunkt dazu habe verstreichen 
lassen. 

Auch die längst Getauften waren bei den 
Predigten zugegen. Chrysostomus betrach- 
tete sie teils als solche, die zwar getauft, 
dann aber von neuem in Sünden gefallen 
waren, oder als solche, die mit der Gnade 
Gottes ihre Taufunschuld bewahrt hatten. 
Er steht nicht an, diese auch jetzt noch, nach 

s Chrys. 3. Homilie gegen die Juden. PG 
48, 868. 

so vielen Jahren,  als  Neugetaufte zu be- 
zeichnen und zu behandeln. 

Es war also ein sehr gemischtes Publikum, 
vor dem Chrysostomus sprach, rein äußer- 
lich gesehen auch eine bunte Menge, in alle 
Farben gekleidet und mit reichem Schmuck 
behangen. Nach Ostern umstand die Haupt- 
gruppe ihn aber in weißen Kleidern, die sie 
gleich nach der Taufe angelegt hatten, um 
sie bis zum Weißen Sonntag weiter zu tra- 
gen. Die Farbe ihres Gewandes gab dem 
Heiligen immer neue Gedanken ein, um die 
Wirkung der Taufe zu veranschaulichen so- 
wie die Pflicht, die Seele in Zukunft von je- 
dem Flecken rein zu bewahren. 

Eine eigene Note brachten in dieses Far- 
bengemisch am Samstag nach Ostern •die 
Leute vom Lande", vielleicht weniger durch 
ihre einfache und schmucklose Kleidung als 
vielmehr durch ihre aszetische Gestalt und 
die mustergültig fromme Haltung in ihrem 
ganzen Benehmen, so daß der Heilige die 
Blicke der übrigen auf sie lenkte und ihnen 
diese Einsiedler als leuchtendes Vorbild vor 
Augen hielt. 

Es gab gelegentlich auch fühlbare Lücken 
in den Reihen der Zuhörer. Am schmerz- 
lichsten empfand sie der Katechet am Mitt- 
woch nach Ostern. Da wurden die großen 
Pferderennen gehalten und Theatervorstel- 
lungen gegeben. Obwohl Chrysostomus in 
den Tagen vorher seine Zuhörer eindring- 
lichst beschworen hatte, nach der Taufe zu 
diesen •satanischen Spielen" nicht mehr hin- 
auszugehen, mußte er feststellen, daß bei so 
manchem diese Mahnung nichts genutzt hat- 
te. Fast hätte er darüber den Mut verloren. 
Er tröstet sich damit, daß ihm der göttliche 
Lohn nicht entgehen kann, weil er das Sei- 
nige getan hat; aber dann bricht doch mit 
elementarer Kraft der Schmerz des Priesters 
durch, der um die Seelen trauert, die ver- 
lorengehen, weil sie zum •Pomp des Sa- 
tans", dem sie doch widersagt hatten, zu- 
rückgekehrt sind. 

Chrysostomus steht im 4. Jahrhundert mit 
seinen Katechesen nicht allein da. Im Jahre 
348 hielt der hl. Cyrill von Jerusalem 19 
Katechesen für Taufbewerber, die uns durch 
das Stenogramm eines der Hörer überliefert 
sind. Die folgenden fünf unter seinem Na- 
men überlieferten mystagogischen Kateche- 
sen stammen wahrscheinlich von seinem 
Nachfolger, Johannes von Jerusalem. Chry- 
sostomus war zusammen mit seinem Freun- 



Literaturbericht 137 

de Theodor von Mopsuestia Schüler des 
Diodor von Tarsus, der damals Lehrer an 
der Katechetenschule zu Antiochien war. 
Theodor hat ebenfalls Katechesen herausge- 
geben, deren Text vor noch nicht allzu lan- 
ger Zeit in syrischer Übersetzung wieder- 
gefunden wurde6. Kurz vor den hier be- 
sprochenen acht Katechesen erschien die 
•Große Katechese" des hl. Gregor von Nys- 
sa (385), zwei Jahre später in Mailand das 
für die Neugetauften bestimmte Werk •De 
mysteriis" des hl. Ambrosius und schließlich 
um das Jahr 400 Augustins Werk •De ca- 
techizandis rudibus". Durch einen Vergleich 
mit diesen zeitgenössischen Werken läßt sich 
die Eigenart der Chrysostomus-Katechesen 
gut bestimmen. 

Cyrill erklärt • von den Einleitungs- 
katechesen abgesehen • in der Hauptsache 
das Apostolische Glaubensbekenntnis. Die 
mystagogischen Katechesen handeln über 
Taufe, Firmung und Eucharistie. Theodor 
hält sich ungefähr in demselben Rahmen. 
Gregors Arbeit könnte man als ein apolo- 
getisch-katechetisches Handbuch für Konver- 
titen bezeichnen, das besonders die verschie- 
denen Voraussetzungen berücksichtigt, die 
die einzelnen mitbringen, je nachdem ob sie 
aus dem Judentum oder dem Heidentum 
stammen. Ambrosius' Schrift ist •ein wür- 
diges abendländisches Gegenstück zu den 
mystagogischen Katechesen Cyrills, deren 
tiefere lehrhafte Richtung ihr einen Ehren- 
platz unter den dogmatischen Schriften un- 
seres Kirchenvaters sichern"7. Augustinus ent- 
wickelt zum erstenmal eine Theorie der Ka- 
techese und zeigt in zwei beigefügten Mu- 
sterkatechesen, wie die von ihm entwickelten 
Grundsätze praktisch angewandt werden 
sollen. 

An Reichhaltigkeit bleibt Chrysostomus 
in seinen Katechesen weit hinter den oben 
erwähnten Autoren zurück. Er führt nicht 
einmal das ganze Apostolische Glaubensbe- 
kenntnis an, sondern beschränkt sich im Hin- 
blick auf Arius und Sabellius auf die trini- 
tarischen Akpekte. 

Auch über die Taufe und die anderen Sa- 

' Theodore de Mopsueste, Ho- 
milies catechetiques. Traduction, introduc- 
tion, index par Raymond Tonneau O.P., 
en collaboration avec Robert Devreesse (Stu- 
di e Testi 145), Cittä del Vaticano 1949. 

7 BKV, Ambrosius III Vorbemerkungen 
S. 274. 

kramente spricht der Heilige nicht systema- 
tisch, sondern wie einer, der die dogmati- 
schen Kenntnisse darüber schon voraussetzt 
und sie nur erinnernd zusammenfaßt. Er 
fühlt und denkt durch und durch als Seel- 
sorger, dem es um das praktische Handeln 
geht. Wie in all seinen anderen Schriften 
steht auch in diesen Katechesen das Ethische 
im Vordergrund. Durch die Taufe erhält 
der Katechumene eine neue Würde; dem- 
entsprechend hat er sich in Zukunft zu ver- 
halten. Ähnlich wie die Schlußermahnung 
der ersten Katechese klingt es durch alle 
übrigen durch: 

•Denke an deine Würde und erröte! Denn 
wenn schon jemand auf eine irdische Würde 
stolz ist und oft etwas zu tun unterläßt, um 
sie nicht dem Spott preiszugeben, mußt dann 
nicht auch du, der bald eine so hohe Würde 
erlangen soll, dich schon jetzt deren würdig 
benehmen? Deine Würde ist so groß, daß 
sie sich nicht nur auf das gegenwärtige Le- 
ben erstreckt, sondern dir auch im zukünf- 
tigen bleibt. Was ist das für eine Würde? 
Durch Gottes Güte wirst du von jetzt an 
,Christ' genannt und ,Gläubiger'. Sieh, das 
ist nicht nur eine Würde, sondern es ist 
eine zweifache. Nicht mehr lange, dann 
wirst du Christus anziehen. Darum gehört 
es sich, daß du alles so tust und planst, als 
ob er überall bei dir wäre" (1,44). 

Nach Ostern kommt er auf denselben Ge- 
danken in neuer Einkleidung zurück und 
wendet ihn auf ein breiteres Publikum an: 

•Ich bitte sowohl die, die gerade erst die 
Würde der Taufe erhalten haben als auch 
die anderen, die dieses Geschenk schon frü- 
her erhielten; die einen, daß sie durch Beich- 
te, Tränen und sorgfältige Reue den 
Schmutz, in den sie geraten sind, von der 
Seele abwischen, und die anderen, daß sie 
den frischen Glanz bewahren und an die 
Schönheit der Seele denken, so daß sie kei- 
nen Spritzer zulassen, der Schmutz verur- 
sachen könnte. Seht ihr nicht, wie die Leute 
in weißen Kleidern auf dem Markt sehr 
sorgfältig darauf achten, daß nicht irgend- 
ein Dreckspritzer ihr schönes Gewand be- 
schmutzt, wenn auch die Seele dadurch kei- 
nen Schaden litte; und doch geht es nur um 
ein Kleid, das die Motte verzehrt, das mit der 
Zeit verschleißt und leicht mit Wasser ge- 
reinigt werden kann, wenn es einen Flek- 
ken bekommen hat. Würde aber die Seele, 
was Gott verhüten möge, einen Flecken be- 



138 Literaturbericht 

kommen, sei es durch ein Wort oder durch 
Gedanken, die im Herzen aufsteigen, dann 
wäre sogleich groß der Schaden, groß die 
drückende Last und groß der üble Geruch" 
(6,23). 

Die beiden angeführten Texte geben ein 
gutes Bild von der Sprechweise des antio- 
chenischen Katecheten, sie lassen die für ihn 
so charakteristische bildhaft-anschauliche 
Ausdrucks weise erkennen und sein Hauptziel: 
eine echt christliche Lebenshaltung bei sei- 
nen Zuhörern grundzulegen. 

Es würde zu weit führen, wollten wir 
seine Themen im einzelnen besprechen. Sei- 
ne Katechesen leicht durchblätternd sei nur 
das eine oder andere hervorgehoben: Der 
wahre Schmuck der Frau (1,34); über Vor- 
zeichen, Schwören und Schauspiele (1,39); 
der Neugetaufte muß sich durch tadellose 
Führung auszeichnen (4, 17); Ostern darf 
kein Grund sein, um im sittlichen Streben 
nachzulassen (5, 1); über die Trunksucht 
(5,9 in der Osterpredigt!); gegen die Pfer- 
derennen und Schauspiele (6,1 am Oster- 
mittwoch); alles zur Ehre Gottes tun (6,8); 
nur nach den himmlischen Gütern verlan- 
gen (7, 12); Gebet und Almosen sind mäch- 
tige Mittel, um den Glanz des Taufkleides 
zu bewahren (7, 24. Das Almosen gilt zu- 
gleich als eine Hauptbetätigung der Näch- 
stenliebe); den geistigen Gütern den Vor- 
zug geben (8, 7); Nichtigkeit der Erdengüter 
(8, 11); die Tagesordnung des Neugetauften 
(8, 16) und als letzte Mahnung und als Aus- 
klang des Ganzen: Zuerst für die Seele sor- 
gen und die Sorge für das Zeitliche Gott 
überlassen (8, 19). 

Wer Chrysostomus kennt, wird sich nicht 
wundern zu sehen, wie er immer wieder 
Paulus und andere Männer der Hl. Schrift 
als Vorbilder hinstellt. Paulus ist für ihn 
einfachhin das Vorbild des neubekehrten 
Täuflings (4,7•11; 5,19•23; Chrys. er- 
wähnt ihn ungefähr 40mal). Daneben ste- 
hen Abraham (8, 7•10), der Hauptmann 
Cornelius (7,28•31) oder als abschrecken- 
des Beispiel Simon Magus (5, 19) und im- 
mer wieder das Verhalten der Juden (bes. 
5, 15•18). 

Schon in seinen Homilien über die Ge- 
nesis wurde Chrysostomus nicht müde, ein 
Wort zu wiederholen, das auch in diesen 
Katechesen fast 40mal wiederkehrt: philan- 
thropia, Gottes Liebe zu den Menschen. Sie 
erkennt er in allem Geschehen, nicht nur in 

den großen Wohltaten Gottes, sondern auch 
in den Leiden, die er schickt oder in den 
Strafen, die er verhängt. Dieses warme 
•Gott ist doch gut!" bildet den wohltuenden 
Grundakkord der ganzen Katechesen, der in 
den Herzen der Neugetauften ein ganzes 
Leben lang nachklingen soll. Chrysostomus 
selbst wird bis an sein Lebensende nicht 
müde werden, den Menschen zuzurufen: 
Gott ist gut. Auch in den schweren Leiden 
seiner harten Verbannung wird er der klein- 
mütigen, treuen Olympias gegenüber in sei- 
nen Briefen alles in dieses Licht rücken: 
Gott ist doch gut. 

Mag der Raum, den die ethischen Dar- 
legungen in den Katechesen einnehmen, auch 
recht beträchtlich sein, so sagen sie uns doch 
auch sehr viel über die Taufe selbst, sowohl 
in dogmatischer wie auch in liturgischer Hin- 
sicht. 

Ein Punkt ist durch die Auffindung des 
griechischen Textes jetzt endgültig geklärt. 
Im Streit um die Erbsünde hatten sich Pe- 
lagius und Julius von Eclanum auf eine 
Stelle der 3. Katechese berufen und behaup- 
tet, auch Chrysostomus lehre, daß die klei- 
nen Kinder keine Erbsünde hätten, denn er 
sage: •Hac de causa etiam infantulos bapti- 
zamus, ut (cum) non sint coinquinati pec- 
cato" (3, 6). Schon Augustinus8, dem offen- 
bar der griechische Text vorlag, hatte er- 
widert, daß Chrysostomus nicht den Singu- 
lar (peccato) gebraucht habe, sondern den 
Plural (peccatis) • was tatsächlich auch 
stimmt •, so daß die Stelle gar nicht von 
der Erbsünde handle. Wenger sagt zur Stel- 
le: •Kann man diesen Plural ganz einfach 
von den persönlichen Sünden verstehen, wie 
es Augustinus getan hat, und damit die 
Schwierigkeit beheben? Ich glaube nicht." 
Er macht dann darauf aufmerksam, daß •die 
Lehre des hl. Chrysostomus über die Erb- 
sünde ziemlich unklar ist und irrige Ele- 
mente enthält" (S. 154 Anm. 2). Die Frage 
nach der Erbsünde scheint Chrysostomus 
überhaupt nicht interessiert zu haben. Er 
spricht wohl davon, daß durch die Taufe 
alle bisherigen Sünden getilgt werden, aber 
ohne die Erbsünde besonders herauszustel- 
len. 

Was die Taufe bedeutet, erläutert er an 
den Gaben, welche die Taufe gewährt: 

8 Augustinus, Contra Julianum I, 6, 
21•22. Vgl. Rouet de Journel.Era- 
chiridion patristicum Nr. 1228. 



Literaturbericht 139 

•Ihr, die ihr gestern noch Gefangene (des 
Teufels) wart, seid nun frei und Bürger der 
Kirche; die ihr vor kurzem noch in der 
Schmach der Sünde lebtet, seid nun in Zu- 
versicht und Gerechtigkeit. Denn ihr seid 
nicht nur frei, sondern auch heilig, nicht nur 
heilig, sondern auch gerecht, nicht nur ge- 
recht, sondern auch Kinder (Gottes), nicht 
nur Kinder, sondern auch Erben, nicht nur 
Erben, sondern auch Christi Brüder, nicht 
nur Brüder Christi, sondern auch seine Mit- 
erben, nicht nur Miterben, sondern auch 
Glieder, nicht nur Glieder, sondern auch 
ein Tempel, nicht nur Tempel, sondern 
auch Werkzeuge des Hl. Geistes ... Wenn, 
einigen auch die Nachlassung der Sünden 
die einzige Gabe (der Taufe) zu sein 
scheint, so habe ich zehn Ehrengaben auf- 
gezählt. Deshalb taufen wir jedenfalls die 
Kinder, obwohl sie keine Sünden haben, 
damit ihnen hinzugegeben werde Heilig- 
keit, Gerechtigkeit, Kindschaft, Erbschaft, 
die Gnade, Christi Brüder und Glieder zu 
sein, und die Wohnung des Hl. Geistes zu 
werden" (3, 5•6). 

Mit dieser Aufzählung geht der Kirchen- 
vater nicht über das hinaus, was er in den 
Paulusbriefen gelesen hat. Dort fand er auch 
den Gedanken, den er einmal etwas weiter 
ausführt (2, 12) und auf den er öfter zurück- 
kommt, daß der Täufling den alten Men- 
schen ausziehen und dafür Christus anziehen 
müsse. 

Besonders lange weilt er bei der Vorstel- 
lung, daß zwischen Christus und der Seele 
des Getauften eine Vermählung stattfinde. 
Ausgehend von der Sitte der damaligen Zeit 
schildert er, wie die Braut am Tage der 
Hochzeit dem Bräutigam, den sie vorher 
niemals gesehen hat, in sein Haus folgt und 
nun ganz für ihn lebt, und wie er seiner- 
seits sie mit Geschenken überhäuft und wie 
zwischen ihnen ein Vertrag geschlossen wird, 
auf dem ihr ganzes weiteres Zusammenle- 
ben aufbaut. Das auf Christus anwendend, 
zeigt er, welch herrliche Brautgaben (die 
Gaben der Erlösung) er mitbringt, und wie 
die Seele sich ihm nun für immer verpflich- 
tet (1, 1•18). Der Vertrag ist nicht mit Pa- 
pier und Tinte geschrieben, sondern die Zun- 
ge schreibt ihn mit den Worten: •Ich wider- 
sage dir, Satan" und• Ich schließe mich dir an, 
Christus". Die Engel sind Zeugen und tra- 
gen den Wortlaut des Vertrages in die 
himmlischen Bücher ein (2, 17•20). 

Indem der Taufbewerber ganz auf die 
Seite Christi übertritt, eröffnet von nun an 
der Satan den planmäßigen Kampf gegen 
ihn, den entlaufenen Sklaven (2, 23). 

Als Spender der eigentlichen Taufe er- 
scheint in diesen Katechesen der Bischof. 
Freilich nennt Chrysostomus ihn meist nur 
•den Priester". Das kann nicht überraschen, 
denn in den Säulenhomilien nennt er auch 
Bischof Flavian von Antiochien einfach 
•Priester". In der zweiten Katechese sagt er 
einmal (2, 10), daß der •Hohepriester" die 
Hand über das Haupt des Täuflings aus- 
strecke. Wenn er diesen Titel im weiteren 
Verlauf vermeidet, so hat das seinen be- 
sonderen Grund. Dahinter steht nämlich 
die Vorstellung, daß der eigentliche Spender 
der Taufe Christus, der ewige Hohepriester 
ist, dem gegenüber der Bischof nur •Prie- 
ster" genannt werden kann. 

Die Taufformel, die in Antiochien ge- 
braucht wurde, ist von der unsrigen etwas 
verschieden. Es ist interessant zu sehen, wie 
Chrysostomus, der auch unsere Formel kennt, 
die antiochenische begründet: 

•Damit du lernst, daß der Vater, der 
Sohn und der Hl. Geist nur eine Wesen- 
heit haben, wird die Taufe so gespendet: 
Der Priester ruft .Getauft wird dieser hier 
im Namen des Vaters und des Sohnes und 
des Heiligen Geistes'. Dabei taucht er den 
Kopf dreimal unter und richtet ihn wieder 
auf. Durch diesen geheimnisvollen Ritus be- 
reitet er ihn auf die Herabkunft des Hl. Gei- 
stes vor. Denn nicht der Priester allein ist 
es, der den Kopf berührt, sondern auch die 
Rechte Christi. Das ergibt sich auch aus den 
Worten des Taufenden, denn er sagt nicht 
,Ich taufe diesen da', sondern .getauft wird 
dieser da'. Dadurch zeigt er, daß er selbst 
nur Diener der Gnade ist und nur seine 
Hand leiht, weil er vom Hl. Geiste dazu ge- 
weiht ist. Wer aber alles vollendet, ist der 
Vater und der Sohn und der Hl. Geist, die 
ungeteilte Dreiheit. Der Glaube an sie 
schenkt also Nachlaß der Sünden, dieses Be- 
kenntnis verleiht uns die Gotteskindschaft" 
(2,26). 

Es fällt auf, daß Chrysostomus weder in 
diesen Katechesen noch sonst von der Sal- 
bung nach der Taufe spricht, in der wir 
heute die Firmung sehen. Cyrill von Jeru- 
salem erwähnt sie ausdrücklich und widmet 
ihr eine ganze Katechese. Auch Theodor von 
Mopsuestia kennt sie, also ein Antiochener, 



140 Literaturbericht 

der mit Chrysostomus aufgewachsen war. 
Wir wissen nicht, warum Chrysostomus dar- 
über schweigt. 

Auf die Texte über die hl. Eucharistie 
brauchen wir hier nicht einzugehen. Sie sind 
in lateinischer Übersetzung immer bekannt 
gewesen und stehen als Lesungen zum •Fest 
vom kostbaren Blute" (1. Juli) im Brevier. 

So bleibt nur noch ein Wort über die 
Taufexorzismen und die anderen Tauf- 
riten zu sagen. Sie waren nicht, wie es heute 
üblich ist, auf wenige Minuten vor der 
Taufe zusammengedrängt, sondern zogen 
sich über viele Wochen hin. 

Sobald die Unterweisung der Katechume- 
nen begonnen hatte, begann man auch mit 
den Exorzismen. Chrysostomus erklärt sie 
in der zweiten Katechese ausführlich. Es ist 
nur nicht ganz klar, ob sie täglich vorge- 
nommen wurden, sicher aber jedesmal nach 
der katechetischen Unterweisung. Die Exor- 
zisten hatten für ihr Amt eine eigene Wei- 
he empfangen (2,12). Die Katechumenen 
gingen zu ihnen wie Kriegsgefangene: bar- 
fuß, mit erhobenen Händen und nur mit 
einem Bußhemd bekleidet, der eine wie der 
andere, ohne Unterschied ihrer sozialen 
Stellung. Noch galten sie als Sklaven Satans, 
den man gewissermaßen als Treiber und 
Herr im Geist die Peitsche über sie schwin- 
gen sah. Als Wirkung dieser Exorzismen 
nennt der Prediger: Reinigung des Verstan- 
des, Reue, Flucht der Teufel, innere, geisti- 
ge Vorbereitung der Seele, um Christus den 
König zu empfangen. 

Die feierliche Abschwörung an Satan fand 
ursprünglich unmittelbar vor der Taufe 
statt. So war es in Antiochien noch im Jahre 
372, als Chrysostomus getauft wurde. Die 
große Zahl der zu Taufenden zwang später 
zu einer Vorverlegung des Termins. Aus 
der dritten, von Papadopoulos veröffent- 
lichten Katechese geht hervor, daß der Kar- 
freitag Nachmittag angesetzt war, die Stun- 
de, in der der reuige Schacher durch sein 
Bekenntnis die Gnade erhielt, mit Christus 
ins Paradies einzugehen. In den acht neu 
veröffentlichten Katechesen ist kein Termin 
angegeben, aber es scheint, daß diesmal die 
Abschwörung am Karsamstag Nachmittag 
geschah, ohne daß dafür ein näherer Grund 
angegeben wird. 

Die Täuflinge wurden von den Priestern 
in die Kirche geführt. Sie waren gekleidet 
wie bei den früheren Exorzismen. Sie knie- 

ten nieder und hoben wieder die Hände 
hoch. Die Priester nahmen jedem einzelnen 
den Tauf schwur ab. 

Wie wir aus der zweiten Katechese sehen, 
lautete er damals in Antiochien: •Ich wi- 
dersage dir, Satan, deinem Pomp, deinem 
Dienst und deinen Werken" (20,20). Wäh- 
rend dieser Worte schauten die Täuflinge 
nach Westen, der finsteren Gegend, die dem 
Teufel gehört; danach wandten sie sich nach 
Osten, Christus zu, und fuhren fort: •Und 
ich schließe mich dir an, Christus". 

Später wurden diese Zeremonien noch 
weiter entfaltet und ihnen die Ablegung 
des Glaubensbekenntnisses angeschlossen. 
Bei Chrysostomus finden wir davon noch 
nichts, bei ihm folgt gleich die Salbung der 
Täuflinge. Er sagt: 

•Nach dem Kontrakt, nach der Abschwö- 
rung und der Hinwendung zu Christus, 
nachdem du seine Herrschaft anerkannt und 
dich ihm durch die Worte deines Mundes 
angeschlossen hast, salbt er (der Priester) 
dich wie einen Soldaten, der für den geist- 
lichen Kampfplatz angeworben wurde, mit 
geistlichem Chrisam (Myron) auf der Stirn 
und drückt dir ein Siegel auf mit den Wor- 
ten: Dieser wird gesalbt im Namen des Va- 
ters und des Sohnes und des Hl. Geistes" 
(2, 22). 

Wenn auch das Wort •der Priester" nicht 
direkt im Text steht, so kann doch kein 
Zweifel sein, daß er das Subjekt des Satzes 
ist, und wir wiederum an den Hohenprie- 
ster, den Bischof, zu denken haben. Daß un- 
ter dem Siegel nicht die innere Gnade des 
Hl. Geistes, sondern ein sichtbares Kreuz- 
zeichen verstanden ist, ergibt sich klar aus 
den Worten einer anderen Katechese: •Er 
(Christus) läßt dir ein Siegel aufdrücken und 
setzt dir auf die Stirne das Kreuz"9. 

Von dieser Salbung unterscheidet Chry- 
sostomus deutlich die Salbung des ganzen 
Körpers, die beim Nachtgottesdienst der 
Ostervigil stattfand, und zwar unmittelbar 
vor der Taufe: 

•Zu Beginn der Nacht zieht er euch dann 
das Gewand ganz aus und, als wollte er 
euch durch das, was geschehen soll, in den 
Himmel selbst einführen, läßt er den ganzen 
Körper mit jenem geistlichen öle salben, um 
durch die Salbung alle Glieder zu festigen 

• Varia graeca sacra (vgl. Anm. 1), 3. Ka- 
techese, S. 173, 15. 



Literaturbericht 141 

und sie für die Geschosse, die der Teufel 
schleudert, unverwundbar zu machen. Nach 
dieser Salbung läßt er euch in die heiligen 
Fluten hinabsteigen" (2, 24). 

Hier ist zu beachten, daß der Bischof 
nicht persönlich die Salbung des ganzen 
Körpers vornimmt, er •läßt es tun" durch 
andere. Gemeint sind die Diakone und bei 
den Frauen die Diakonissinnen, die bei der 
Taufe zu helfen pflegten. 

In der zweiten von Papadopoulos veröf- 
fentlichten Katechese nimmt Chrysostomus 
Stellung zu dem Ablegen der Kleider und 
begründet es folgendermaßen: 

•Adam und Eva waren nackt, sie kannten 
keine Scham, bevor sie das Kleid der Sünde 
empfangen hatten. Folglich liegt auch hier 
kein Grund vor, sich zu schämen; denn der 
Taufbrunnen ist besser als das Paradies". 

Nach dem oben Gesagten sieht es so aus, 
als ob die Taufe unmittelbar auf die Sal- 
bung gefolgt sei. Aber aus einer Stelle der 
40. Homilie zum ersten Korintherbrief, die 
ebenfalls in Antiochien gehalten wurde, muß 
man schließen, daß der Taufe unmittelbar 
noch ein Glaubensbekenntnis nach der in 
Antiochien gebräuchlichen Formel voraus- 
ging. Weshalb Chrysostomus es hier nicht 
erwähnt, ist nicht ganz ersichtlich. Er spricht 
ebenfalls nicht von dem Vaterunser, das 
gleich nach der Taufe gesprochen wurde, 
sondern erwähnt nur die freudige Begrü- 
ßung des Täuflings durch die Umstehenden 
und den Kuß, den sie ihm gaben. Nur ganz 
kurz deutet er noch den Empfang der hl. 
Eucharistie an, über die er wegen der herr- 
schenden Arkandisziplin vor der Taufe nur 
kurz sagt: 

•Gleich nachdem sie herausgestiegen sind, 
werden sie zu dem Tisch geführt, der erzit- 
tern läßt und voll ist von tausend guten 
Gaben. Sie verkosten den Leib und das Blut 
des Herrn und werden eine Wohnung des 
Hl. Geistes. Und wie sie Christus selbst an- 
gezogen haben, so erscheinen sie überall, 
wo sie gehen, als Engel im Fleische, leuch- 
tend wie die Strahlen der Sonne" (2, 27). 

Damit klingt wieder ein Gedanke an, der 

die ganzen Katechesen durchzieht: Taufe ist 
Licht. Man möchte sagen, daß sich Chryso- 
stomus nicht genugtun kann, von diesem 
Lichte zu sprechen, und es wird uns biswei- 
len schwer, die sich häufenden Worte vom 
Glanz und vom Leuchten der Seele im Deut- 
schen treffend wiederzugeben. Von Anfang 
an sind die Taufbewerber für ihn •illumi- 
nandi", solche, die das Licht empfangen sol- 
len. Nach der Taufe nennt er sie nicht, wie 
es so oft geschah, •Neophyten", Neugebo- 
rene, sondern •Neophotistoi", Neuerleuch- 
tete, die in der Taufe ein neues, unvergäng- 
liches Licht empfangen haben. Dieses Licht 
spiegelt sich nach draußen wider in den wei- 
ßen Gewändern der Neugetauften und soll 
von nun an ihr ganzes Leben überstrahlen. 

Chrysostomus persönlich hat seine Kate- 
chesen mit großer innerer Anteilnahme ge- 
halten. Er denkt dabei an seine eigene Tau- 
fe zurück, an das Versprechen, das er abge- 
legt, und wie er es gehalten hat. In großer 
Demut und mit großer Wehmut gesteht er 
öffentlich ein, daß er nicht alles gehalten 
hat, was er einst versprach. Aber gerade 
deshalb umfängt er die Neugetauften mit 
um so größerer Liebe und ruft ihnen zu: 

•Meine innigst geliebten Brüder • wenn 
ich euch überhaupt noch Brüder nennen 
darf •, ich habe zwar dieselbe Geburt 
(Taufe) wie ihr erlebt, danach aber durch 
meine Nachlässigkeit das vollkommene und 
echte Brudersein verloren. Laßt mich euch 
trotzdem wegen meiner großen Liebe zu 
euch noch Brüder nennen und euch ermah- 
nen, um so größeren Eifer zu zeigen, je 
größer die Ehre war, die ihr empfangen 
habt" (3, 7). 

Diese ganz persönliche Art, in der Chry- 
sostomus zu seinen Zuhörern zu sprechen 
vermag, geben auch in diesen Katechesen 
seinen Worten eine besondere Note und las- 
sen erkennen, daß hier nicht ein rein sach- 
lich darlegender Katechet gesprochen hat, 
sondern ein Seelsorger mit einem großen, 
besorgten Herzen und ein Heiliger, mit des- 
sen Worten viel Gnade in die Seelen kam. 

Adolf Rodewyk SJ 




