
Zeitalter des Heiligen Geistes? 

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt a. Main 

Man kann nicht ohne eine gewisse Wehmut die Pfingstschilderung der Apostel- 
geschichte lesen (Apg 2,1-41). Gewiß bekennen wir, daß derselbe Heilige Geist, 
den der erhöhte Herr damals seiner Kirche als Lebensprinzip einhauchte, diese 
Kirche bis heute lebendig erhalten hat und ihr auch weiterhin dynamischen Bestand 
verleihen wird. Was dennoch dieser Überzeugung die Gestalt einer wehmütigen 
Sehnsucht wie nach etwas Verlorenem gibt, ist das Fehlen des Sturmes und Feuers, 
in dem der Heilige Geist sich damals manifestierte. Wenn wir auch fürchten 
müssen, daß ein Pfingststurm uns selbst als welke Blätter vom Baume wehen 
könnte, und auf die Gefahr hin, daß ein Geistesfeuer die bürgerliche Bequemlich- 
keit unseres Christentums schmerzlich zerschmelzen könnte, blicken wir doch mit 
einer gewissen Resignation auf das Pfingstereignis von damals. 

Gewiß glauben wir an den Heiligen Geist als die Seele der Kirche. Und da auch 
unser Zeitalter durch die Anwesenheit der Kirche geheiligt ist, erfreut sich auch 
unsere Zeit der Gegenwart des Heiligen Geistes. Wer aber vom •Zeitalter des 
Heiligen Geistes" spricht, meint doch wohl ein Merkmal, das diese Zeit von anderen 
unterscheidet. Da wird man eine gewisse Überraschung verstehen können, wenn 
man das Thema dieses Aufsatzes • wenn es auch mit Fragezeichen versehen ist • 
liest. Auch der Verfasser selbst bekennt, daß er sich von der Einladung, zu diesem 
Thema zu schreiben, ein wenig überrascht fühlte. 

/. 

Gegengründe 

Bei abwägendem Suchen stößt man auf immerhin gewichtige Gründe, die gegen 
eine Kennzeichnung unseres Zeitalters nach dem Heiligen Geist zu sprechen schei- 
nen. Das sind zunächst theologische Gründe, die vielleicht für manchen, der unser 
Thema erwartungsvoll gelesen hat, hinter anderen Gründen aus der alltäglichen 
Erfahrung zurücktreten, aber diesen doch erst ihr eigentliches Gewicht geben. 

1. Eine fragwürdige Dialektik 

Der Theologe sieht sich aus der Geschichte seiner Disziplin zur Vorsicht gemahnt, 
wenn ein Zeitalter dem Heiligen Geist in besonderer Weise zugeschrieben wird. 
Die Zuordnung der Zeitalter zu den Personen des dreifaltigen Gottes hat im Laufe 
der Geschichte zu oft ein verhängnisvolles Spiel getrieben. Sowohl der Glaube an 
den dreifaltigen Gott wie auch das Verständnis der Kirche mit ihrer Geschichte 
wurden durch solche, nicht selten spielerische Zuordnung häufig verzerrt. Die Über- 
tragung der dialektischen Dreiheit von These, Antithese und Synthese aus dem 
Bereich der Logik in den der Geschichtsphilosophie ist ja nicht erst eine Erfindung 
Hegels oder gar seiner marxistischen Umdeuter. Diese Dialektik wurde im Laufe 



Zeitalter des Heiligen Geistes? 167 

der Geschichte häufig auch zum Leitprinzip einer Geschichtstheologie. Und das hat 
bisweilen sonderbare Früchte gezeitigt. Die gnostischen Auffassungen eines Mar- 
cion (2. Jhd.) sind schon ein Beginn solcher Versuche. Er eignet das Alte Testament 
dem Demiurgen zu, aus dessen Eigenart das alttestamentliche Zeitalter nicht nur 
als vorbereitende Offenbarung des einen Gottes vor dem Neuen Testament, sondern 
als Zeitalter des Materiellen und Bösen gegen dieses stand. 

Einen Ansatz für die trinitarische Geschichtsdialektik bietet die Heilige Schrift 
selbst, da einige Texte des Neuen Testamentes den im Alten Testament sich 
offenbarenden Gott als die erste Person der Dreifaltigkeit zu deuten und damit 
das alttestamentliche Zeitalter in besonderer Weise dem Vater zuzuordnen scheinen. 
So heißt es am Beginn des Briefes an die Hebräer, derselbe Gott, der vor Zeiten 
durch die Propheten zu den Vätern gesprochen habe, sei es, der in unseren Tagen 
zu uns gesprochen habe durch seinen Sohn (Hebr 1,1). Das aber ist eben der Vater. 
Da nun der Alte Bund durch die Menschwerdung des Sohnes Gottes in Christus vom 
Neuen Bund abgelöst wurde, liegt es nahe, das damit anbrechende Zeitalter dem 
Sohne zuzuordnen. Nur entsteht dann sofort die Frage, wo denn der Heilige Geist 
sein Zeitalter zu wirken beginne. Und gerade diese Frage ist es, die allen mit der 
konkreten Kirche Unzufriedenen die Möglichkeit ihrer utopischen Erwartungen er- 
öffnet. Aber der Grundfehler aller trinitarischen Geschichtsdialektik ist die iso- 
lierende Betrachtung, die im dreifaltigen Gott, aber auch im Ablauf der Heilsge- 
schichte, zerteilt, was eins ist. 

Seit früher Zeit hat sich die modalistische Gestalt der trinitarischen Dialektik als 
große Versuchung für den menschlichen Geist in seinem Bemühen, das Dreifaltig- 
keitsgeheimnis zu bewältigen, angeboten. Die Dreiheit von Vater, Sohn und Heili- 
gem Geist wird zur dreifachen Offenbarungs- oder Wirkweise eines einpersonalen 
Gottes herabgemindert. Die Welt schaffend, wirke Gott in der Gestalt des Vaters, 
die Erlösung wirkend in der des Sohnes, Kirche und Einzelmenschen heiligend in 
der Gestalt des Heiligen Geistes. Man bejaht eine •ökonomische" Trinität, aber 
nicht als Manifestation einer immanenten Trinität. Die dreifache Offenbarungs- 
gestalt glaubt man nicht in einer Dreiheit göttlicher Personen begründet. Diese Art 
der trinitarischen Dialektik wirkt sich dann nicht mehr nur in der Fehldeutung der 
Geschichte aus, sondern zerstört auch den wahren Glauben an das Geheimnis des 
dreifältigen Gottes. 

Auch dem Geheimnis der Kirche leistet die Aufteilung der kirchlichen Zeitalter 
auf die göttlichen Personen einen zweifelhaften Dienst. Gewiß mag durch eine 
solche Zuordnung der Blick geschärft werden für die geschichtliche Existenz der 
Kirche und ihre heiligende Durchdringung der Weltgeschichte. Dieser Vorteil wird 
aber zu teuer dadurch erkauft, daß man einzelne kirchengeschichtliche Abschnitte 
geradezu exklusiv den Personen des drei faltigen Gottes zuordnet. Vor allem dann 
wird diese Vorstellung verhängnisvoll, wenn man nach dem Gottesvolk des Alten 
Testamentes, das dem Vater zugehöre, und der Kirche des Neuen Testamentes, die 
der Sohn gestiftet hat, eine bis jetzt noch nicht verwirklichte Kirche des Heiligen 
Geistes erwartet, die die gesellschaftlich-institutionelle Kirche ebenso ablösen 
werde, wie die Kirche Christi das Gottesvolk des Alten Bundes abgelöst hat. Das 
Leid über die menschliche Unzulänglichkeit in der von Christus gestifteten Kirche, 



168 Otto Semmelroth 

der Schmerz vor allem auch über die Trennung der Konfessionen, drängte schon 
manche Utopisten zu der falschen, dem Evangelium widersprechenden Erwartung, 
daß die sichtbare Kirche Christi noch im Laufe dieses Äon aufgehoben werde in 
eine pneumatische Kirche des Heiligen Geistes. Diese Dialektik erwartet die Auf- 
bebung der These einer petrinischen (= katholischen) Kirche und der Antithese 
einer paulinischen (= protestantischen) Kirche in der Synthese einer pneumatischen 
Kirche des hl. Johannes. 

Solche Fehlspekulationen scheinen theologisch Grund genug zu sein für eine 
reservierte, wenn nicht ablehnende Haltung gegenüber der Aussage, die Kirche 
stehe heute im Zeitalter des Heiligen Geistes. Und wir werden im zweiten Teil 
unserer Ausführungen noch feststellen, daß gerade auch der Grund, der allenfalls 
ein Recht zu dieser Aussage begründet, zugleich eine exklusive Zuordnung unserer 
Zeit zum Heiligen Geist theologisch verbietet. 

2. Wirklichkeitsfremde Gloriole 

Die bisher besprochenen theologiegeschichtlichen und geschichtstheologischen 
Gründe warnen vor der Benennung eines Zeitalters nach dem Heiligen Geist. Die 
Erfahrung des kirchlichen Alltags scheint sogar manches ins Feld zu führen, was 
gegen eine besondere Geistigkeit unseres Zeitalters spricht. Die Art, wie sich die 
Kirche mit menschlichen Mitteln einrichtet, scheint zu zeigen, daß sie selbst nicht 
allzuviel Vertrauen auf die Kraft des Heiligen Geistes hat. 

Als Christus seine Kirche stiftete, bezeugte er ihr, daß sie zwar nicht von der 
Welt sei, wohl aber in der Welt (Joh 17,14-17). In der Kirche hat sich der Geist 
Gottes einem Stück Welt eingesenkt. Nicht dadurch unterscheidet sich die Kirche 
von der Welt, daß sie nicht selbst auch Welt wäre. Nur ist in der Kirche die Welt 
nicht sich selbst oder gar dem Teufel überlassen geblieben, sondern zur Einfallsbasis 
des Gnadenwirkens Gottes in seinem Heiligen Geist geworden. Ein Stück Welt ist 
in der Kirche der heiligenden Durchdringung durch den Heiligen Geist entgegen- 
gehoben. So muß alles, was Eigentümlichkeit welthafter Existenz ist, auch in der 
Kirche anzutreffen sein. Das gilt auch für die Gefährdung, die der Welt innewohnt. 
Auch in der Kirche gibt es immer noch den Unterschied zwischen Reich Gottes, in 
dem sich die Herrschaft Gottes durchgesetzt hat, und Welt, insofern sie sich der 
Heiligung durch den Heiligen Geist, der Gottesherrschaft widersetzt. Auf jeden 
Fall bringt die Welt ihre Eigentümlichkeit mit ein, wenn sie in der Kirche der 
Durchdringung durch den Heiligen Geist offen liegt. 

Die Welt aber ist heute weithin •verwaltete Welt" (Karl Korn). Da nun Christus 
die Kirche als organisierte Gesellschaft gestiftet hat, muß damit gerechnet werden, 
daß die verwaltete Welt auch in ihr Versuchung ausübt. Der Mensch unserer Tage 
perfektioniert die Organisation der verwalteten Gesellschaft als eine Art Ersatz für 
ein verlorenes Paradies. Er spürt aber doch, daß ein wahres, jenseitiges Paradies 
die verwaltete Welt hinter sich läßt. Er ist dann einigermaßen empfindlich, wenn 
in den religiösen Bereich, der doch zum jenseitigen Paradies hinführen soll, die 
verwaltete Welt, das Kennzeichen diesseitiger Existenz, eindringt. Geist und Orga- 
nisation immer schon, sicher aber Heiliger Geist und welthaft organisierte Ver- 
waltung scheinen im unversöhnlichen Kampf gegeneinander zu stehen. 



Zeitalter des Heiligen Geistes? 169 

Wenn aber diese Alternative richtig ist, wird die Benennung unseres Zeitalters 
nach dem Heiligen Geist einigermaßen fragwürdig. Denn die Welt fängt den 
Menschen mehr und mehr in ihre perfekte Durchwaltung ein, wenn auch die Gestalt 
dieser Herrschaft des Apparates verschieden ist. Wie sollte die Kirche, in diese Welt 
hineingesandt, unbeherrscht von solcher Verwaltung bleiben? Wie weit kann die 
in der Kirche aufgehobene Weltgestalt der außerkirchlichen ähnlich sein? Hier sind 
schmerzliche Erfahrungen im geistig-geistlichen Leben der Kirche begründet. Nicht 
alle Menschen, am wenigsten vielleicht die, denen das Geheimnis der Kirche am 
meisten am Herzen liegt, können sich damit abfinden, in der Kirche die gleiche 
Weltgestalt wiederzufinden, der sie zu entfliehen hoffen, wenn sie sich aus der 
Welt der Kirche zuwenden. Das Leben in der Gottesnähe ist nun einmal immer 
auch Flucht aus der Welt. Und diese Flucht müßte eigentlich selbstverständlich in 
der Kirche an ein gewisses Ziel kommen können. Haben doch die Kirchenväter gern 
in der Kirche das einigermaßen wiedergewonnene Paradies gesehen. Mit Recht also 
suchen die von welthafter Organisation überfütterten Menschen in der Kirche eine 
Freistatt, wo sie der Verfolgung durch die verwaltete Welt entgehen können. In 
der Kirche möchten sie vom Geiste leben und nicht wieder das Walten Gottes durch 
die Verwaltung der Welt ersetzt sehen. 

Das Leben in der tatsächlichen Kirche zeigt dann aber doch sehr viel Verwaltet- 
heit. Die von Christus gewollte Welthaftigkeit der Kirche scheint ihren Wettstreit 
mit der Welt, die sie durchchristlichen soll, vor allem auch auf dem Gebiet und 
durch die Vermittlung der Verwaltung auszutragen. Manch einer möchte zweifeln, 
ob das dem Willen des Herrn entspricht. 

Damit hängt dann auch zusammen, daß in der heutigen Kirche jene Freiheit der 
Kinder Gottes, wenn nicht zu fehlen, so doch recht verborgen zu sein scheint, die 
Paulus so eindringlich als Kriterium für die Anwesenheit des Heiligen Geistes dar- 
stellt. •Wo der Geist Gottes, da ist Freiheit" (2 Kor 3,17). Man sieht zwar heute 
die gegensätzlichsten Haltungen mit dem beliebten Wort Freiheit bezeidmet oder 
getarnt. Das sollte jedenfalls mahnen, mit dem vorschnellen Schluß vorsichtig zu 
sein, der Geist Gottes könne nicht in der Kirche sein, weil die Freiheit in ihr 
fehle. Zu solchem Schluß hätte nur der Recht und Möglichkeit, der genau wüßte, 
was wirklich Freiheit ist. Manches allerdings in der menschlichen Verwirklichung 
der Kirche könnte den Glauben an die Kirche beeinträchtigen, gerade weil man 
an den Heiligen Geist glaubt, der ein Geist der Freiheit ist. Zum mindesten muß 
man mit der Testfrage rechnen, ob im Leben der heutigen Kirche so viel Freiheit 
sei, daß man von einem Zeitalter des Heiligen Geistes sprechen könne. 

//. 

Zeit der Kirche • Zeitalter des Heiligen Geistes 

Die besprochene Skepsis gegen die Kennzeichnung unserer Zeit als eines Zeit- 
alters des Heiligen Geistes darf aber nun nicht bis zur völligen Verneinung dieser 
Charakterisierung gehen. Dann nämlich würde man der Kirche unserer Zeit eine 
Eigentümlichkeit absprechen, die so wesentlich zur Kirche gehört, daß sie ihr zu 
keiner Zeit fehlen kann. Nach Leo XIII. und Pius XII. ist der Heilige Geist die 



170 Otto Semmelroth 

•Seele der Kirche"1. Daher würde die Kirche aufhören, Kirche zu sein, wenn der 
Heilige Geist von ihr weichen würde. So muß also auch in der heutigen Kirche zum 
mindesten insofern ein Zeitalter des Heiligen Geistes angetroffen werden, als sie 
die durch Christi Stiftung garantierte Lebendigkeit aus dem Heiligen Geist besitzt. 

1. Der Heilige Geist als Geist der Kirche 

Die Kirche begann ihre Wirksamkeit als •Lebensprinzip der menschlichen Ge- 
sellschaft" (Pius XII.), nachdem der Heilige Geist im Pfingststurm in sie einge- 
gangen war und die verängstigten Jünger aus den verschlossenen Räumen in die 
Öffentlichkeit der Welt drängte. Seit Beginn weiß sich die Kirche als Trägerin jener 
messianischen Gabe, als die das alttestamentliche Prophetentum den Geist Gottes 
verheißen hatte (Apg 2,16-21; Joel 3,1-5). Wenn das Apostelkonzil die Kernfragen 
des Missionswirkens der Kirche klärt, dann verkündigt es, was •dem Heiligen Geist 
und uns gefallen hat" (Apg 15,28). Die charismatischen Geistesgaben, von denen 
die junge Kirche nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes erfüllt war, dürfen 
nicht in vorschneller Resignation nur als Privileg der Urkirche betrachtet werden. 
Die Gestalt des Besonderen hatten und haben sie deshalb, weil sie Zeugnis sein 
sollen für die Geisteskraft, von der die Kirche immer erfüllt sein wird und die auch 
in späteren Zeiten immer einmal wieder die Gestalt charismatischer Besonderheit 
zeitigt. Das Charisma ist ein außergewöhnlicher Hinweis auf eine durchaus •ge- 
wöhnliche" Wirklichkeit in der Kirche: Daß sie nämlich aus der Kraft ihrer gött- 
lichen Seele, des Heiligen Geistes, lebt. 

Die gesellschaftlich sichtbare, hierarchisch gebaute Kirche ist als Leib Zeugnis für 
den verborgenen Sinn, um dessentwillen es sie gibt. Denn Glied der sichtbaren 
Kirche zu sein, hat seinen Sinn nicht in sich selbst. Die Kirchengliedschaft ist noch 
rieht das Heil, sondern erst sein Zeichen und Unterpfand. Wenn allerdings einer 
so zur Kirche gehört, daß darin die Hingegebenheit an den göttlichen Herrn der 
Kirche ausgedrückt wird, sichert die Kirchengliedschaft sein Heil. Diese durch seine 
Gliedschaft an der Kirche gewirkte Rechtfertigung des Menschen besteht darin, daß 
die Durchseeltheit der Kirche vom Heiligen Geist Anteil dieses Menschen wird. 
Der Geist Gottes wohnt in der Seele des Menschen und ruft in ihm das •Abba, 
Vater" (Rom 8,26). So ist nicht nur die leibhaftige Kirche als ganze, sondern in ihr 
auch der Leib des einzelnen Menschen Tempel des Heiligen Geistes (1 Kor 6,19). 

Wenn das wahr ist, bleibt für eine trinitarische Dialektik der Zeitalter nicht mehr 
viel Raum. Man mag das alttestamentliche Zeitalter besonders dem Vater zuordnen, 
weil die erste Person des dreifaltigen Gottes sich im Alten Testament besonders 
geoffenbart hat. Das Zeitalter des Neuen Testamentes ist aber, wenigstens da, wo 
sein volles Leben beginnt, vom Heiligen Geist gekennzeichnet. Wer nun dazwischen 
ein eigenes Zeitalter des Sohnes suchen wollte, müßte sich allenfalls mit dem kurzen 
Abschnitt von der Menschwerdung des Sohnes Gottes bis zur Geistsendung am 
Pfingsttage begnügen. Richtig verstanden, mag das einen Sinn haben. In Wahrheit 
ist aber das Zeitalter der Kirche ebenso das Zeitalter des Sohnes wie das des 

1 Neuner-Roos,  Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkündigung. 
398 f. 



Zeitalter des Heiligen Geistes? 171 

Heiligen Geistes. Denn der Sohn durchwaltet die Kirche als der verklärte Herr 
durch seinen Heiligen Geist. Der Heilige Geist ist als Geist des Sohnes die Seele 
der Kirche. Seine Funktion ist gewissermaßen die Gegenwärtigsetzung des ver- 
klärten Christus. Durch den Geist ist die Kirche als Leib mit dem mystischen Haupt, 
Christus, verbunden. Wer unbedingt die Heilsgeschichte in einen dialektischen Pro- 
zeß aufgliedern will, fällt leicht der Versuchung anheim, gewissermaßen Sohn und 
Geist gegeneinander auszuspielen. In Wahrheit ist das Verhältnis Christi zu seiner 
Kirche nicht nur das des historischen Stifters. Seine geschichtliche Kirchenstiftung 
ist vielmehr Zeichen und Garantie dafür, daß er stetig in seiner Kirche anwesend 
ist. Aber er macht diese Gegenwart in der Kirche geltend durch den Heiligen Geist, 
den er ihr eingehaucht hat. Bevor er seine Jünger in Tod, Auferstehung und Him- 
melfahrt verließ, hat er ihnen im Heiligen Geist einen •anderen Tröster" ver- 
heißen. Das bedeutet nicht eigentlich, Christus sei nun abgelöst und nicht mehr 
selbst tröstend und lebensspendend in seiner Kirche am Werk. Ein anderer Tröster 
ist der Heilige Geist nur insofern, als Christus nicht mehr in der Weise seines 
historischen Daseins bei den Seinen ist. Seine Gegenwart wirkt sich durch den 
Heiligen Geist aus, den er seiner Kirche sendet. Derselbe Christus, der seine Jünger 
durch die erfahrbare Gegenwart getröstet hat, ist nach seiner Auffahrt und Ver- 
klärung in der Kirche durch den Heiligen Geist tröstend und stärkend anwesend. 
Weil Christus sich im Opfertod am Kreuz das Recht erkauft hat, seine Kirche mit 
dem lebendigen Wasser des Heiligen Geistes zu durchströmen, haben die Kirchen- 
väter das aus der durchbohrten Seite Christi fließende Blut und Wasser (Joh 19,34) 
gern als symbolischen Hinweis darauf gedeutet, daß aufgrund des Opfertodes 
Christi der Heilige Geist als die belebende messianische Gabe in die Kirche ein- 
strömt. Christus hatte in seiner Auseinandersetzung mit den Juden einmal gesagt: 
•Wer dürstet, der komme; und es trinke, wer an mich glaubt. Die Schrift hat ja 
gesagt: Ströme lebendigen Wassers werden aus seinem (= des Messias) Leibe 
fließen. Das sagte er im Hinblick auf den Geist, den die empfangen sollten, die an 
ihn glauben; denn der Geist war noch nicht da, weil Jesus noch nicht verherrlicht 
war" (Joh 7,37-39). So jedenfalls scheinen nach der wiederentdeckten ursprüng- 
lichen Exegese die Sätze dieses Textes geordnet werden zu müssen. •Wer an mich 
glaubt", ist nicht der, aus dessen Leib die Ströme lebendigen Wassers fließen. Der 
Glaubende trinkt vielmehr die aus dem Herzen des Herrn fließenden Ströme des 
Heiligen Geistes. Da die Kirche aber die Gemeinschaft der Glaubenden ist, ist sie 
wie das Sammelbecken, in dem der einzelne dieses lebendigen Wassers teilhaftig 

wird. 

So lebt die Kirche vom Anfang bis zum Ende im Zeitalter sowohl des Sohnes, der 
durch den Heiligen Geist in der Kirche wirksam ist, wie auch des Heiligen Geistes, 
der die Gnade des Sohnes in seiner Kirche gegenwärtig macht. 

Nicht einmal das alttestamentliche Zeitalter darf man ganz ohne den Heiligen 
Geist deuten. Ist doch das Alte Testament das Dokument eines •prophetischen" 
Zeitalters, die Prophetie aber doch in besonderer Weise Manifestation des Heiligen 
Geistes. Das Wirken der Propheten macht eigentlich nur eine Anlage ausdrücklich, 
die der ganzen Heilsgeschichte des Alten Bundes eigen ist. Das besondere Charisma 
der Propheten bezeugt, daß in der ganzen Geschichte des alttestamentlichen Gottes- 



172 Otto Semmelroth 

Volkes der Heilige Geist am Werk ist. Und in der Geschichtsschreibung des Alten 
Testamentes wie auch in seinen Lehrstücken und Dichtungen geschieht Offenbarung 
des Heiligen Geistes. Gerade deshalb ist das Alte Testament prophetisch, weil es 
über sich selbst hinausführt zu seiner Erfüllung im Neuen Testament. Damit ist 
aber zugleich auch ein Unterschied von Altem und Neuem Bund gerade in Hinsicht 
auf den Heiligen Geist ausgesagt. Denn die Erfüllung des alttestamentlichen Got- 
tesvolkes durch die neutestamentliche Kirche besteht eben darin, daß der Heilige 
Geist die Kirche zum geheimnisvollen Leib Christi lebendig macht. So bezeugt der 
Heilige Geist selbst in der alttestamentlichen Prophetie, daß der Alte Bund noch 
nicht eigentlich Zeitalter des Heiligen Geistes ist. Wie die Erfüllung von der Vor- 
bereitung, so unterscheidet sich das neutestamentliche Zeitalter des Heiligen Geistes 
vom Alten Bunde (des Vaters). 

2. Ausgeprägte Leibhaftigkeit als Bezeugung des Geistes 

Im Zeitalter des Heiligen Geistes stehen wir also einfachhin deshalb, weil wir 
im Zeitalter der Kirche leben. Die sichtbare Kirche und der lebendige Gottesgeist 
stehen nicht alternativ zueinander. Wie es krankhafte Wucherungen an einem Leibe 
gibt, so brauchen gewiß an der gesellschaftlichen Kirche nicht alle menschlichen Ent- 
wicklungen eindeutiges Zeugnis für die lebendigmachende Gegenwart des Heiligen 
Geistes zu sein. Andererseits aber kann man eine ausgeprägte Entfaltung sichtbarer 
Kirchlichkeit nicht gegen das göttliche Lebensprinzip ausspielen. Der Heilige Geist 
verleiblicht sein Wirken im Leben der sichtbaren Kirche. Bisweilen scheint sich ein 
besonderes Wirken des Geistes zwar von der institutionellen Prägung der Kirche zu 
lösen. Das geschieht, wenn die charismatische Unberechenbarkeit des Gottesgeistes 
sich als Lebensprinzip der erfahrbaren Kirche in Erinnerung bringen will. Man 
wird aber damit rechnen müssen, daß eine Zeit besonderen Wirkens des Heiligen 
Geistes sich auch in besonderer Ausprägung der sichtbaren Kirchlichkeit nieder- 
schlägt. Gewiß kann man nicht einfachhin jede konkrete Ausformung der rechtlich 
geprägten Kirche als besondere Garantie des Heiligen Geistes werten. Manches 
kann auch aus menschlicher Eigenwilligkeit wachsen, die sich der Einwirkung des 
Heiligen Geistes sträflich entzieht und das echte Leben des Gottesgeistes mehr 
verdeckt als manifestiert. Es bleibt aber wahr, daß sich eine intensive Gegenwart 
des Heiligen Geistes auch ausgeprägter verleiblichen wird. So wird man überall da, 
wo man die sichtbare Kirche, die hierarchische Autorität, die rechtliche Durchbil- 
dung, kurz all das, was den •Pneumatiker" stören möchte, besonders stark erfährt, 
prüfen, ob sich hier der Gottesgeist besonders verleiblicht hat oder ob sich mensch- 
liche Klugheit und Eigenwille an die Stelle des Geistes Gottes drängen will. Aus 
der Tatsache, daß bisweilen die Wirksamkeit des Heiligen Geistes in besonderen 
Charismen aufrüttelnd die institutionellen Regeln der Kirche durchbricht, darf 
nicht gefolgert werden, daß Geist und Institution gegensätzliche Größen seien. Das 
•Normale", weil von Christus Gestiftete, ist die lebendige Gegenwart des Heiligen 
Geistes in der gesellschaftlichen Kirche. Die Besonderheit des Charismas prägt zwar 
auch dieses Leben der Kirche, auf die stetige Einwohnung des Geistes Christi in 
der Kirche immer wieder hinweisend und sie vor dem menschlichen Vergessen be- 



Zeitalter des Heiligen Geistes? 173 

wahrend. Gegen die Tendenz zur Verhärtung und Gewohnheit im Institutionellen 
gibt sich der Heilige Geist immer wieder durch unvorhergesehen charismatisches 
Wirken als das dynamische Prinzip der lebendigen Kirche zu erkennen. Macht sich 
das menschliche Prinzip in der Kirche über Gebühr geltend, so wirkt auch der 
Heilige Geist bisweilen •einseitig" und die Einheit von kirchlichem Leib und gött- 
licher Seele wiederherstellend. 

Wer könnte nun verantworten, die Straffung kirchlicher Hierarchie, die Tendenz 
zum Zentralismus, die organisatorische Perfektionierung des kirchlichen Lebens nur 
als Einbruch der •verwalteten Welt" in die Kirche zu deuten? Wer wollte leugnen, 
daß dies alles doch auch Objektivierung und daher Zeugnis eines intensiven Lebens 
der Geistseele in der Kirche sein könnte? Jedenfalls könnte ein machtvolles Wir- 
ken des Heiligen Geistes in der Kirche, dem Gesetz folgend, nach dem es durch die 
Stiftung Christi angetreten ist, in vielem kaum eine andere Gestalt gewinnen als 
die, die es in der heutigen Kirche tatsächlich hat. Dabei ist natürlich immer damit 
zu rechnen, daß menschliches Übermaß das Wirken des Heiligen Geistes überdeckt 
und seine stiftungsgemäße Verleiblichung dem Mißverstehen aussetzt. Wie sich 
die menschliche Seele ihren Leib aufbaut und das Anwesen einer •gesunden Seele 
in einem gesunden Leib" sich gerade in der Wohlgestalt und Kraft des Leibes 
offenbart, so wird sich in der Kirche die Anwesenheit des göttlichen Lebensprinzips 
darin zeigen, daß die Leibesgestalt der Kirche immer mehr zu sich selbst kommt. 
Was Christus an leibhaftiger Anlage der Kirche eingestiftet hat, muß immer mehr 
von innen her zur klaren Gestalt kommen. Hier liegt allerdings eine die Wachsam- 
keit der Menschen herausfordernde Aufgabe. Denn in ihnen und durch ihre freie 
Entscheidung wird nun einmal die Kirche verwirklicht. Ist sie ja doch keine hypo- 
stasierte Idee, sondern eine zwar mit göttlicher Garantie versehene, aber von Men- 
schen zu leistende Wirklichkeit. Nur wer ganz im Innern der Kirche lebt, kann 
beurteilen, wie weit die einzelne Gestaltwerdung ein Zeugnis des Heiligen Geistes 
oder aber menschlicher Eigenwille ist. Nur wer die Kirche mitlebt, kann auch 
dem Wirken des Heiligen Geistes so ausgesetzt sein, daß seine menschliche Eigen- 
bemühung ein Stück des vom Heiligen Geist durchseelten Lebens der Kirche wird. 

///. 
Besondere Zeichen des Geistes in der heutigen Kirche 

•In deinem Lichte schauen wir das Licht", heißt es einmal im Alten Testament 
(Ps 35,10). Wer im Lichte des vom Geiste Gottes beseelten Lebens der Kirche steht, 
wird vielleicht doch gewisse Zeichen einer besonderen Wirksamkeit des Gottes- 
geistes in unserem Zeitalter entdecken. Nur auf drei solcher Zeichen sei hier hin- 
gewiesen, von denen her offene Augen auch noch andere Manifestationen des 
Heiligen Geistes werden entdecken können. 

1. Entfaltung des Glaubensinhaltes 

Der Heilige Geist ist das Prinzip des ganzen Lebens der Kirche. Das verbietet 
natürlich eine Einengung seiner Wirksamkeit auf den erkennenden Intellekt. Da 



174 Otto Semmelroth 

aber das Leben der Kirche in der personalen Begegnung des Menschen mit Gott 
geschieht, muß es mit dem Empfangen von Gott beginnen. Dieses ist zunächst 
Entgegennehmen der Mitteilung, in der sich Gott dem menschlichen Geist zu er- 
kennen gibt. Dieses •Glauben" des menschlichen Geistes ist gewiß nicht die ganze 
Begegnung mit Gott. Aber sie ist ihr unabdingbarer Anfang. Wenn sich nun wirk- 
lich der Heilige Geist als Lebensprinzip der Kirche in unserer Zeit besonders mani- 
festieren sollte, so muß sich das auch in einer besonderen Ausprägung der kirch- 
lichen Glaubenserkenntnis zeigen. 

Das Glaubensleben der Kirche unserer Zeit ist nun aber nicht zum geringsten 
durch die feierliche Lehrverkündigung zweier Mariengeheimnisse bestimmt wor- 
den, deren Dogmatisierung manche geradezu als ein Zeichen dafür ausgeben woll- 
ten, daß der Heilige Geist seine Kirche nun doch irgendwie verlassen und den 
menschlichen Wunschgebilden überlassen hätte. In Wirklichkeit scheint gerade in 
diesen beiden Dogmen der Heilige Geist besonderen Anlaß zum Suchen und Licht 
zum Auffinden der Weise gegeben zu haben, in der er selbst das Glaubensleben der 
Kirche voranführt. 

Immer schon hat die Theologie gewußt, daß die Kirche die von Christus emp- 
fangene Offenbarung nicht dadurch zu verkündigen und zu bewahren hat, daß sie 
das weitergibt, was man mit menschlich erkennbarer Ausdrücklichkeit im geschrie- 
benen Offenbarungswort der Bibel und im ausgesprochenen Zeugnis der apostoli- 
schen Kirche vorfindet. Vieles muß die Kirche aus den ursprünglichen Offenbarungs- 
aussagen in geistiger Lebendigkeit erschließen, folgern, zur Entfaltung bringen. 
Solange diese Tätigkeit aber nur in Kraft menschlicher Regsamkeit, Klugheit und 
Wissenschaft geschieht, kann sie immer nur die im ausgesprochenen Wortleib ge- 
borgene, aber nicht ganz verborgene Wortseele aufspüren. Dieses entfaltende und 
schlußfolgernde Wirken des Gemeinschaftsgeistes der Kirche bliebe immer noch in 
einem Bereich, der im Offenbarungswort Gottes zwar wirklich vorhanden, aber doch 
erst Hülle und Gefäß einer göttlichen Sinntiefe ist, die der bloß menschlichen 
Geistesbemühung unzugänglich ist. 

Dafür scheinen die beiden letzten Mariendogmen ein besonderes Beispiel zu sein. 
Es ist, als ob hier der Heilige Geist seine Kirche vor die Grenze des Selbstvertrauens 
menschlichen Geistes gestellt hätte. Denn der menschliche Geist kann mit seiner 
Kraft, wie man immer wieder schmerzlich erkannt hat, aus dem ursprünglichen 
Offenbarungsgut diese beiden Marienwahrheiten nicht eruieren. Denn nirgendwo 
läßt sich im ausdrücklich Geoffenbarten eine Aussage angeben, aus der diese beiden 
Wahrheiten durch geistige Analyse des Gesagten oder durch folgerndes Schließen 
überzeugend gewonnen werden könnten. Andererseits können diese beiden Wahr- 
heiten der späteren Kirche nicht als neue Offenbarung mitgeteilt worden sein. Denn 
mit der Zeit Christi und seiner Apostel ist der Höhe- und Endpunkt der allgemein 
verbindlichen Offenbarung an die Kirche erreicht. Nun ist aber bei diesen beiden 
Dogmen mit definiert, daß sie von Gott offenbart sind (Neuner-Roos 325 und 334c). 
Sie müssen also doch in den ursprünglichen Offenbarungsaussagen Christi enthalten 
sein. Sie sind aber wohl in einer Tiefe des ursprünglich Offenbarten verborgen, 
deren Erschließung die Kraft des bloßen Menschengeistes überfordert. Nur wenn 
wir das aufrichtig ins Auge fassen, wird deutlich, wie sehr Gottes Heiliger Geist 



Zeitalter des Heiligen Geistes? 175 

das Glaubensbemühen der Kirche bis zur definitiv eindeutigen lehramtlichen Ver- 
kündigung hinführt. Das ist nicht nur die Wachsamkeit einer •Assistentia nega- 
tiva", die das Voranschreiten in der Glaubenserkenntnis dem menschlichen Geist 
selbst überließe, den Heiligen Geist dagegen nur bereitstehen ließe, um die Eigen- 
bemühung des menschlichen Geistes am Beschreiten eines Irrweges zu hindern. 

Gerade die Hinaufhebung dieser beiden Marienwahrheiten ins ausdrückliche 
Bewußtsein der Kirche läßt ernst nehmen, wie sehr die Offenbarungsworte Christi 
nach dem Geheimnis des Gottmenschen selbst gestaltet sind. Der •Logos engraphos", 
das •Wort der Schrift", und der •Logos ensarkos", das •fleischgewordene Wort", 

sind miteinander verwandt. Die drei Prinzipien des Gottmenschentums Christi • 
der menschliche Leib, die menschliche Seele und, in beiden verborgen, der göttliche 
Logos • walten auch im geschriebenen Offenbarungswort der Bibel und im unge- 
schriebenen ausdrücklichen Wort der kirchlichen Lehrüberlieferung. Auch die 
Sprachphilosophie unterscheidet Leib und Seele des menschlichen Wortes. Diese 
beiden Prinzipien finden sich in gleicher Weise im Wort der ursprünglichen Glau- 
bensüberlieferung, sei sie geschrieben oder nur mündlich weitergegeben; denn es 
ist ja Wort Gottes an den leib-seelischen Menschen. Wie aber die Menschen, die 
damals mit Jesus umgingen, in Wahrheit •das Wort des Lebens" sahen und 
berührten (1 Joh 1,1), so ist auch unter dem Wortleib und dem der menschlichen 
Erkenntnis offenen Wortsinn der ausdrücklichen Offenbarungsaussage ein drittes, 
unmittelbar göttliches Prinzip verborgen. Wie aber die Anwesenheit des Sohnes 
Gottes in Christus nur durch den offenbarenden Hinweis Gottes selbst erkannt 
wurde (Joh 1,32), so wird auch die göttliche Fülle des ausdrücklichen Offenbarungs- 
wortes, was der inspirierende Gottesgeist eigentlich gemeint hat, nur durch die 
Tätigkeit des Heiligen Geistes selbst erkannt, der seine Kirche im Laufe der Jahr- 
hunderte in alles einführt, was Christus gesagt hat (Joh 16,13). Auch hier gilt das 
paulinische Wort: •Wer bei den Menschen weiß, was im Menschen ist, außer der 
Geist des Menschen, der in ihm selbst ist? So hat auch keiner erkannt, was Gottes 
ist, außer der Geist Gottes" (1 Kor 2,11). Was Gottes ist, hat der sich selbst mit- 
teilende Gott weithin in den ausdrücklichen Worten der durch seinen Sohn gegebe- 
nen Offenbarung verborgen. Nur der Geist Gottes kann es der glaubenden Kirche 
im Laufe ihrer Geschichte zur ausdrücklichen Erkenntnis erschließen. Auch der 
Gemeinschaftsgeist von noch so vielen geistig lebendigen und klugen Menschen in 
der Kirche kann allein den Bestand der Offenbarung Gottes nicht ausloten. Die 
menschliche Erkenntnis kann nicht bis in die Tiefen dessen hinabsteigen, was an 
göttlicher Gesamtplanung und Heilsgeschichte in diesem oder jenem Einzelgeheim- 
nis der Offenbarung aufstrahlt. Wenn aber der menschliche Verstand ahnt, daß in 
einer Aussage mehr enthalten sein müsse als das Wort unmittelbar zu erkennen 
gibt, ist er doch aus sich selber nie ganz sicher, ob ihn nicht seine Phantasie und 
Wunschvorstellung narrt. 

Was sich aber der eigenen, wenn auch noch so lebendigen Kraft des geistigen 
Bemühens der Menschen entzieht, das bringt die Führung des Gottesgeistes zur 
Sicherheit. Unter der •Suggestion"2, ja unter dem •Diktat"3 des Heiligen Geistes 

8 Spiritu Sancto suggerente. Denzinger 792a; Neuner-Roos 709; vgl. Joh 14, 26. 
s Spiritu Sancto dictante. Denzinger 783; Neuner-Roos 80. 



176 Otto Semmelroth 

erkennt die Kirche mit entfalteter Sicherheit, was sie im ausdrücklich Offenbarten 
oft höchstens erahnen konnte. Darin übt der Heilige Geist keine neu offenbarende 
Tätigkeit aus. Er führt nur den menschlichen Geist von innen her im Bemühen um 
die Erkenntnis der göttlichen Offenbarungstiefe. Und das auf einem Weg, der lange 
Zeit hindurch von der Auseinandersetzung zwischen dem Für und Wider gezeichnet 
ist. Schließlich aber kommt es doch zur definitiven Aussage durch die vom Heiligen 
Geist unfehlbar gesicherte Vorlage der lehrenden Kirche. Daß so etwas oft Jahr- 
hunderte dauert, kann nur den befremden, der einzig den eindeutigen Inhalt des- 
sen, was Gott gesagt hat, für wichtig hält, nicht aber das Ereignis, daß Gott 
gesprochen hat und daß die Kirche glaubt, indem sie sich um die tiefere Erkenntnis 
des von Gott Gesagten bemüht. 

In diesem Zusammenhang gesehen, können die •neuen" Mariendogmen ein ein- 
drucksvolles Zeugnis für das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche unseres 
Zeitalters sein. 

2. Das Ereignis des Glaubens 

Ein anderes Zeichen für ein besonderes Wirken des Heiligen Geistes in unserer 
Zeit ist die erneuerte Wertung der Heiligen Schrift. Das inspirierte Buch galt in der 
Kirche seit eh und je als besonderes Dokument der Anwesenheit des Gottesgeistes. 
Den alten Glauben an die Heilige Schrift als Organ der begnadeten Begegnung 
mit Gott hat aber doch wohl die Kirche unserer Tage irgendwie neu gewonnen. Im 
Kampf gegen einen mit Berufung auf die •Schrift allein" vorgetragenen Irrtum war 
nicht nur die falsche Deutung, sondern auch der Gebrauch der Bibel überhaupt über 
Gebühr zurückgedrängt worden. Die Wiedergewinnung eines qualifizierten Organs 
der geistbeseelten Begegnung mit Gott in die Mitte des kirchlichen Bewußtseins 
muß aber doch wohl dem besonderen Wirken des Heiligen Geistes zugeschrieben 
werden. 

Hinzu kommt das Voranschreiten der Deutung des Bibelwortes durch eine Ex- 
egese, die sich wieder neu als Wissenschaft und Existenzerhellung zugleich zu ver- 
stehen beginnt. Daß die Ergebnisse der kirchlich orientierten Exegese weithin durch 
die Arbeiten im außerkirchlichen Raum angeregt und vorangeführt worden sind, 
widerspricht nicht der Wirksamkeit des Heiligen Geistes. Wenn die göttliche Seele 
der Kirche auch die wissenschaftliche Bemühung um das Bibelwort durchlebt, brau- 
chen deshalb einerseits noch nicht alle, die in der Kirche dieser Aufgabe durch for- 
schende Arbeit oder amtliche Überwachung verpflichtet sind, für die voranführende 
Wirksamkeit des Heiligen Geistes in rechter Weise geöffnet zu sein. Umgekehrt 
ist damit aber auch nicht ausgeschlossen, daß die außerkirchliche Forschungsarbeit 
am biblischen Gotteswort am Wirken des Heiligen Geistes teilnimmt. In Wahrheit 
ist ja diese Arbeit in dem Grade, in dem sie unter der Führung des Gottesgeistes 
geschieht, nicht mehr eigentlich außerkirchlich. 

Ein besonderes Geisteszeugnis aber wird uns gegeben, wenn wir mit der Hin- 
wendung des kirchlichen Glaubenslebens zur Heiligen Schrift zugleich eine andere 
Beobachtung ins Auge fassen: Das biblische Gotteswort scheint die Erwartungen, 
mit denen man nach ihm greift, zu enttäuschen. Hoffte der Christ aus ihm für seinen 
Glauben eine neue Tiefe zu gewinnen, womit ja vor allem eine bessere Erkenntnis 



Zeitalter des Heiligen Geistes? 177 

des Glaubensinhaltes gemeint ist, so muß er die Heilige Schrift oft genug als unzu- 
länglich erfahren. Ist es doch schwer, ihren Sinn zu erschließen. Sie ist kein syste- 
matisch geordnetes, in den Einzelheiten entfaltetes Lehrbuch des Glaubens. Auch 
wenn der Gläubige sich der Heiligen Schrift zugewendet hat, erfährt er den Inhalt 
seines Glaubens nach wie vor aus der Verkündigung der Kirche. Was er aus der 
Heiligen Schrift erfährt, versteht er eindeutig eben doch erst im Lichte der ent- 
falteten Glaubenslehre der Kirche. 

In dieser anscheinend widerspruchsvollen Erfahrung scheint aber eine besondere 
Bedeutung der •Bibelbewegung" unserer Zeit zu liegen. Soll nicht vielleicht gerade 
eine in der Auseinandersetzung mit Reformation, Aufklärung und moderner Glau- 
bensfeindlichkeit einseitig gewordene Überbewertung des formulierten und lern- 
baren Glaubensinhaltes wieder zugunsten der Einschätzung des Glaubensvollzugs 
als einer personalen Begegnung mit dem sich vor dem Menschen aussprechenden, 
d. h. offenbarenden Gott korrigiert werden? Wenn der Christ mit einseitiger Ein- 
schätzung der •fides, quae creditor" (des Glaubens, der • hinsichtlich seines Inhal- 
tes • geglaubt wird) zur Heiligen Schrift kommt, muß ihm aufgehen, daß sie seiner 
Erwartung kaum entsprechen kann. Denn längst nicht alles, was zu glauben ist, 
findet man im ausdrücklichen Wort der Bibel. Ist der Umgang mit der Heiligen 
Schrift aber trotz dieser glaubensinhaltlichen •Unzulänglichkeit" von zentraler 
Bedeutung, so muß diese anderswo liegen, nämlich im Vollzug der •fides, qua 
creditur" (des Glaubens, durch den • als Glaubensa&£ • geglaubt wird). Daß ein 
Bekenntnis zu den klar umgrenzten Glaubensinhalten notwendig ist, wird nicht 
geleugnet. Aber es wird ein neues Gespür dafür gewonnen, daß der Aussageinhalt 
des Glaubens seinen eigentlichen Sinn im Dienste des Glaubensereignisses hat. Man 
muß annehmen, was Gott geoffenbart hat, weil man hört, daß er sich mitteilt. Darin 
gerade scheint ja doch der Unterschied zwischen den beiden •Organen" unseres 
Glaubens zu liegen, daß sie den Akzent auf das jeweils andere der beiden im 
Glauben wesentlichen Momente legen. So ergänzen sie dann einander lebendig. In 
der Lehrverkündigung der Kirche steht das im Vordergrund, was Gott geoffenbart 
hat (wobei natürlich der Vollzug der Lehrverkündigung und ihrer Annahme durch 
den Glaubenden auch das Ereignis der Offenbarung darstellt); im Umgang mit der 
Heiligen Schrift dagegen steht im Vordergrund das Ereignis, daß Gott uns offen- 
barend anspricht (wobei hier wiederum nicht übersehen werden kann, daß dies 
nicht ohne Inhalt möglich ist). Wenn wir die Heilige Schrift als Organ des Glau- 
bens wiedergewinnen, so wird uns die Bedeutung des Ereignisses unserer glauben- 
den Begegnung mit dem offenbarenden Gott in Erinnerung gebracht und zur Ein- 
übung nahegelegt. Die aus der Verkündigung der Kirche gewonnene Klärung des 
Glaubensinhaltes gibt uns das Licht, unter dem wir im Lesen und Meditieren der 
Heiligen Schrift Gottes Wort so entgegennehmen, wie es vom offenbarenden Gott 
gemeint ist. 

Im inneren Gespräch des dreifaltigen Gottes gibt es zwischen dem ausgesproche- 
nen Wort des Vaters und der angesprochenen Person des Sohnes keinen Unter- 
schied. Wenn aber dieses innergöttliche Gespräch im Gespräch zwischen Gott und 
Mensch ein zwar unvollkommenes, aber doch wirkliches Abbild gewinnen soll, steht 
das Wort als Drittes zwischen Gott und Mensch. Es ist weder schlechthin Gott selbst 



178 Otto Semmelroth 

noch der angeredete Mensch. Aber Gott teilt doch •etwas von sich" im Wort seiner 
Offenbarung mit, und der Mensch soll durch die glaubende Aufnahme dieses Wor- 
tes gnadenhaft durch den Heiligen Geist nach dem Bild des Wortes Gottes gestaltet 
werden. Dieser Vollzug der fides, qua creditur, der im Bemühen um die Heilige 
Schrift gewonnen wird, steht unter der besonderen Wirksamkeit des Heiligen Gei- 
stes. Er hat sich ja inspirierend im Buch der Heiligen Schrift verleiblicht. Und er 
berührt mit seiner Gnade den Menschen, der die Schrift liest und meditiert. 

In diesem Zusammenhang muß man auch die wiederauflebende Auffassung 
deuten, daß die Heilige Schrift die Offenbarung nicht nur zum Teil, sondern in 
ihrem ganzen Bestand enthalte. Das heißt ja nicht, es könne alles, was wir zu glau- 
ben haben, unmittelbar in den ausdrücklichen Worten der Heiligen Schrift gefun- 
den werden, oder was die Kirche als Glaubenslehre vorträgt, könne in allen Punk- 
ten aus der Heiligen Schrift •bewiesen" werden. So ist auch in der mündlichen Über- 
lieferung nicht die ganze Offenbarung enthalten, wie die Dogmen der Unbefleckten 
Empfängnis und der leiblichen Aufnahme Mariens gezeigt haben. Wohl aber gibt 
es Gründe dafür, daß jener keimhafte Grundbestand, aus dem in Kraft der Füh- 
rung durch den Heiligen Geist die Glaubenslehre der Kirche entfaltet wird, ganz in 
der Heiligen Schrift niedergelegt ist. Im Vollbesitz des Glaubens, den er von der 
Kirche entgegengenommen hat, geht der Christ lesend und meditierend zum Wort 
der Heiligen Schrift zurück und bekennt dadurch, daß das Glaubensgut der Kirche 
nicht menschliche Erfindung ist, sondern aus der Offenbarung des fleisch- und 
schriftgewordenen Wortes Gottes kommt. Im entfalteten Glaubensbaum der heu- 
tigen Kirche sucht man den Keim des mensch- und bibelgewordenen Wortes auf, um 
damit zu bekennen, daß man in der Entfaltung des gesprochenen Wortes Gottes 
dem sprechenden Gott begegnet. Belehrt von der geistgeleiteten Kirche, also in der 
Findigkeit eines vom Heiligen Geist •inspirierten" Lesers kann der Glaubende das 
vom gleichen Heiligen Geist inspirierte Bibelwort für sich so erschließen, daß er den 
ganzen Inhalt seines Glaubens im geschriebenen Wort der Bibel wiederfindet. 

3. Ein neues Selbstbewußtsein der Kirche 

Drittens sei noch auf eine Art neuen Selbstgefühls hingewiesen, das in der heuti- 
gen Kirche aufgebrochen zu sein scheint. Das Wort Guardinis vom Erwachen der 
Kirche in den Seelen ist doch wohl deshalb so häufig zitiert worden, weil die damit 
gemeinte Tatsache so unübersehbar ist. Sie manifestiert sich nun auch besonders in 
einer sachlicheren, offeneren Haltung zu ihrem Gegenüber. Darin, daß der Gegen- 
satz wieder mehr zur Begegnung wird, kann sich eine neue Kraft des Lebens aus 
dem Heiligen Geist kundtun. 

Seitdem die Kirche durch die pfingstliche Herabkunft des Heiligen Geistes zu 
leben begann, hat sie sich selbst auch immer in der Abgrenzung zur Welt um sie 
her verstanden und ausgesprochen. Als •Ecclesia" weiß sie sich herausgerufen aus 
der menschlichen Allgemeinheit. Als •Volk Gottes" sieht sie sich dem Nichtvolk 
gegenübergestellt (1 Petr 2,10). Aufgebaut auf die Zwölf erkennt sie sich als die 
legitime Fortführung und Vollendung des alttestamentlichen auserwählten Zwölf- 
stämmevolkes. 



Zeitalter des Heiligen Geistes? 179 

Außer diesem Gegenüber von drinnen und draußen erfährt die Kirche aber 
auch in ihrem Inneren ein ihr von Christus eingestiftetes Gegenüber. In der Begeg- 
nung von Geistlichem Amt und Laiengemeinde soll sie nämlich die erlösende 
Begegnung Christi mit den erlösungsbedürftigen Menschen heilswirksam darstellen. 
Das bedeutet einen unaufhebbaren Unterschied, der, weil er von Menschen ver- 
wirklicht werden muß, leicht zum Gegensatz wird und in der Geschichte auch immer 
wieder wurde. 

Der Heilige Geist wirkt nun in unserer Zeit auch dadurch, daß die Gegensätze 
zwischen drinnen und draußen und der Unterschied zwischen Amt und Laientum 
ihren feindseligen und aufgeregt apologetischen Charakter weithin verlieren. Im 
innerkirchlichen Bereich geschieht eine Integrierung des Laientums. Die Laien spü- 
ren mehr und mehr, daß sie selbst Kirche sind; die Träger des Geistlichen Amtes 
verstehen, daß es in der Kirche gerade um das Volk-Gottes-werden der Menschen 
geht, daß sie also im Heilsdienst am Laientum stehen. Im Verhältnis zu denen 
draußen, den nichtkatholischen Christen, aber auch zu den Ungetauften setzt sich 
eine Offenheit durch, die, ohne relativistisch und irenistisch zu werden, doch aufzu- 
nehmen bereit ist, was an Werten auch dort verwirklicht ist. Das ist deutliches 
Zeichen eines neuen Selbstbewußtseins der Kirche, während die kämpferischen 
Töne früherer Zeiten oft genug Zeichen von Unsicherheit waren. 

Je mehr die Kirche in der Kraft des Heiligen Geistes sich selbst besitzt, desto 
mehr kann sie auch die Anfangsgründe oder Überbleibsel von Kirchlichkeit draußen 
als echte Hinordnung auf die volle Zugehörigkeit zur Kirche anerkennen und 
hoffen, daß Gott um dieser Spuren von Kirchlichkeit willen die Menschen, die ohne 
eigene Schuld die ganze Kirche nicht gefunden haben, des Heiligen Geistes der 
Kirche teilhaftig werden läßt. Je mehr der Geist Gottes sein Werk in der Kirche 
auswirkt, desto mehr läßt er sie auch in den Bemühungen draußen erkennen, was 
eigentlich in ihr selbst lebendig sein sollte. So vieles, was in nichtkatholischer Theo- 
logie oder allgemein menschlicher Bemühung um das Schicksal der Menschheit getan 
wird, ist wie jenes Eigenblut, das die moderne Therapie dem Organismus des 
Menschen an einer Stelle entzieht, um es ihm anderswo wieder zuzuführen. So man- 
che theologische und lebensmäßige Bemühungen, der Kirche entzogen und draußen 
nicht eigentlich lebensfähig, sollten dem Lebensverband der Kirche wieder ein- 
gefügt werden und in der Kirche selbst zu neuer Lebendigkeit anregen. 

Die wenigen genannten, aber noch viel mehr andere Züge im Leben der heuti- 
gen Kirche sind eben doch ein Zeichen, daß sich unsere Zeit, wenn auch nicht in 
falschem Stolz •Zeitalter des Heiligen Geistes" nennen, so aber doch freuen darf, 
daß der Geist, der zu allen Zeiten die Kirche belebt, auch heute nicht abwesend, 
sondern vielleicht sogar in besonderer Eindringlichkeit am Werke ist. Wer wollte 
sich der lebendigen Hoffnung verschließen, die darin für das angekündigte öku- 
menische Konzil begründet ist? 




