Zeitalter des Heiligen Geistes?

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt a. Main

Man kann nicht ohne eine gewisse Wehmut die Pfingstschilderung der Apostel-
geschichte lesen (Apg 2,1-41). Gewifl bekennen wir, dafl derselbe Heilige Geist,
den der erhdhte Herr damals seiner Kirche als Lebensprinzip einhauchte, diese
Kirche bis heute lebendig erhalten hat und ihr auch weiterhin dynamischen Bestand
verleihen wird. Was dennoch dieser Uberzeugung die Gestalt einer wehmiitigen
Schnsucht wie nach etwas Verlorenem gibt, ist das Fehlen des Sturmes und Feuers,
in dem der Heilige Geist sich damals manifestierte. Wenn wir auch fiirchten
miissen, dafl ein Pfingststurm uns selbst als welke Blitter vom Baume wehen
konnte, und auf die Gefahr hin, dafl ein Geistesfeuer die biirgerliche Bequemlich-
keit unseres Christentums schmerzlich zerschmelzen konnte, blicken wir doch mit
einer gewissen Resignation auf das Pfingstereignis von damals.

Gewifl glauben wir an den Heiligen Geist als die Seele der Kirche. Und da auch
unser Zeitalter durch die Anwesenheit der Kirche geheiligt ist, erfreut sich auch
unsere Zeit der Gegenwart des Heiligen Geistes. Wer aber vom ,Zeitalier des
Heiligen Geistes“ spricht, meint doch wohl ein Merkmal, das diese Zeit von anderen
unterscheidet. Da wird man eine gewisse Uberraschung verstehen kénnen, wenn
man das Thema dieses Aufsatzes — wenn es auch mit Fragezeichen versehen ist —
liest. Auch der Verfasser selbst bekennt, dafl er sich von der Einladung, zu diesem
Thema zu schreiben, ein wenig {iberrascht fiihlte.

I
Gegengriinde

Bei abwagendem Suchen stofit man auf immerhin gewichtige Griinde, die gegen
eine Kennzeichnung unseres Zeitalters nach dem Heiligen Geist zu sprechen schei-
nen. Das sind zunéchst theologische Grunde, die vielleicht fiir manchen, der unser
Thema erwartungsvoll gelesen hat, hinter anderen Griinden aus der alltaglichen
Erfahrung zuriicktreten, aber diesen doch erst ihr eigentliches Gewicht geben.

1. Eine fragwiirdige Dialektik

Der Theologe sieht sich aus der Geschichte seiner Disziplin zur Vorsicht gemahnt,
wenn ein Zeitalter dem Heiligen Geist in besonderer Weise zugeschrieben wird.
Die Zuordnung der Zeitalter zu den Personen des dreifaltigen Gottes hat im Laufe
der Geschichte zu oft ein verhidngnisvolles Spicel getrieben. Sowohl der Glaube an
den dreifaltigen Gott wie auch das Verstandnis der Kirche mit ihrer Geschichte
wurden durch solche, nicht selten spielerische Zuordnung hiufig verzerrt. Die Uber-
tragung der dialektischen Dreiheit von These, Antithese und Synthese aus demn
Bereich der Logik in den der Geschichtsphilosophie ist ja nicht erst eine Erfindung
Hegels oder gar seiner marxistischen Umdeuter. Diese Dialektik wurde im Laufe



Zeitalter des Heiligen Geistes? 167

der Geschichte hiufig auch zum Leitprinzip einer Geschichtstheologie. Und das hat
bisweilen sonderbare Friichte gezeitigt. Die gnostischen Auffassungen eines Mar-
cion (2. Jhd.) sind schon ein Beginn solcher Versuche. Er eignet das Alte Testament
dem Demiurgen zu, aus dessen Eigenart das alttestamentliche Zeitalter nicht nur
_als vorbereitende Offenbarung des einen Gottes vor dem Neuen Testament, sondern
als Zeitalter des Materiellen und Bosen gegen dieses stand.

Einen Ansatz fiir die trinitarische Geschichtsdialektik bietet die Heilige Schrift
selbst, da einige Texte des Neuen Testamentes den im Alten Testament sich
offenbarenden Gott als die erste Person der Dreifaltigkeit zu deuten und damit
das alttestamentliche Zeitalter in besonderer Weise dem Vater zuzuordnen scheinen.
So heifit es am Beginn des Briefes an die Hebrier, derselbe Gott, der vor Zeiten
durch die Propheten zu den Vitern gesprochen habe, sei es, der in unseren Tagen
zu uns gesprochen habe durch seinen Sohn (Hebr 1,1). Das aber ist eben der Vater.
Da nun der Alte Bund durch die Menschwerdung des Sohnes Gottes in Christus vom
Neuen Bund abgelést wurde, liegt es nahe, das damit anbrechende Zeitalter dem
Sohne zuzuordnen. Nur entsteht dann sofort die Frage, wo denn der Heilige Geist
sein Zeitalter zu wirken beginne. Und gerade diese Frage ist es, die allen mit der
konkreten Kirche Unzufriedenen die Moglichkeit ihrer utopischen Erwartungen er-
&ffnet. Aber der Grundfehler aller trinitarischen Geschichtsdialektik ist die iso-
lierende Betrachtung, die im dreifaltigen Gott, aber auch im Ablauf der Heilsge-
schichte, zerteilt, was eins ist.

Seit frither Zeit hat sich die modalistische Gestalt der trinitarischen Dialektik als
grofle Versuchung fitr den menschlichen Geist in seinem Bemiihen, das Dreifaltig-
keitsgeheimnis zu bewiltigen, angeboten. Die Dreiheit von Vater, Sohn und Heili-
gem Geist wird zur dreifachen Offenbarungs- oder Wirkweise eines einpersonalen
Gottes herabgemindert. Die Welt schaffend, wirke Gott in der Gestalt des Vaters,
die Erlésung wirkend in der des Sohnes, Kirche und Einzelmenschen heiligend in
der Gestalt des Heiligen Geistes. Man bejaht eine ,0konomische” Trinitit, aber
nicht als Manifestation einer immanenten Trinitit. Die dreifache Offenbarungs-
gestalt glaubt man nicht in einer Dreiheit géttlicher Personen begriindet. Diese Art
der trinitarischen Dialektik wirkt sich dann nicht mehr nur in der Fehldeutung der
Geschichte aus, sondern zerstort auch den wahren Glauben an das Geheimnis des
dreifaltigen Gottes.

Auch dem Geheimnis der Kirche leistet die Aufteilung der kirchlichen Zeitalter
auf die gottlichen Personen einen zweifelhaften Dienst. Gewifl mag durch eine
solche Zuordnung der Blick geschirft werden fiir die geschichtliche Existenz der
Kirche und ihre heiligende Durchdringung der Weltgeschichte. Dieser Vorteil wird
aber zu teuer dadurch erkauft, daf man einzelne kirchengeschichtliche Abschnitte
geradezu exklusiv den Personen des dreifaltigen Gottes zuordnet. Vor allem dann
wird diese Vorstellung verhingnisvoll, wenn man nach dem Gottesvolk des Alten
Testamentes, das dem Vater zugehore, und der Kirche des Neuen Testamentes, die
der Schn gestiftet hat, eine bis jetzt noch nicht verwirklichte Kirche des Heiligen
Geistes erwartet, die die gesellschaftlich-institutionelle Kirche ebenso abldsen
werde, wie die Kirche Christi das Gottesvolk des Alten Bundes abgelost hat. Das
Leid iiber die menschliche Unzuldnglichkeit in der von Christus gestifteten Kirche,



168 Otto Semmelroth

der Schmerz vor allem auch iiber die Trennung der Konfessionen, dringte schon
manche Utopisten zu der falschen, dem Evangelium widersprechenden Erwartung,
dafl die sichtbare Kirche Christi noch im Laufe dieses Aon aufgehoben werde in
eine pneumatische Kirche des Heiligen Geistes. Diese Dialektik erwartet die Auf-
hebung der These einer petrinischen (= katholischen) Kirche und der Antithese
einer paulinischen (= protestantischen) Kirche in der Synthese einer pneumatischen
Kirche des hl. Johannes,

Solche Fehlspekulationen scheinen theologisch Grund genug zu sein fiir eine
reservierte, wenn nicht ablehnende Haltung gegeniiber der Aussage, die Kirche
stehe heute im Zeitalter des Heiligen Geistes. Und wir werden im zweiten Teil
unserer Ausfithrungen noch feststellen, dafl gerade auch der Grund, der allenfalls
ein Recht zu dieser Aussage begriindet, zugleich eine exklusive Zuordnung unserer
Zeit zum Heiligen Geist theologisch verbietet.

2. Wirklichkeitsfremde Gloriole

Die bisher besprochenen theologiegeschichtlichen und geschichtstheologischen
Griinde warnen vor der Benennung eines Zeitalters nach dem Heiligen Geist. Die
Erfahrung des kirchlichen Alltags scheint sogar manches ins Feld zu fithren, was
gegen eine besondere Geistigkeit unseres Zeitalters spricht. Die Art, wie sich die
Kirche mit menschlichen Mitteln einrichtet, scheint zu zeigen, daf} sie selbst nicht
allzuviel Vertrauen auf die Kraft des Heiligen Geistes hat.

Als Christus seine Kirche stiftete, bezeugte er ihr, dafl sie zwar nicht von der
Welt sei, wohl aber in der Welt (Joh 17,14-17). In der Kirche hat sich der Geist
Gottes einem Stiick Welt eingesenkt. Nicht dadurch unterscheidet sich die Kirche
von der Welt, dafl sie nicht selbst auch Welt wire. Nur ist in der Kirche die Welt
nicht sich selbst oder gar dem Teufel itherlassen geblieben, sondern zur Einfallsbasis
des Gnadenwirkens Gottes in seinem Heiligen Geist geworden. Ein Stick Welt ist
in der Kirche der heiligenden Durchdringung durch den Heiligen Geist entgegen-
gehoben. So muf} alles, was Eigentiimlichkeit welthafter Existenz ist, auch in der
Kirche anzutreffen sein. Das gilt auch far die Gefahrdung, die der Welt innewohnt.
Auch in der Kirche gibt es immer noch den Unterschied zwischen Reich Gottes, in
dem sich die Herrschaft Gottes durchgesetzt hat, und Welt, insofern sie sich der
Heiligung durch den Heiligen Geist, der Gottesherrschaft widersetzt. Auf jeden
Fall bringt die Welt ihre Eigentumlichkeit mit ein, wenn sie in der Kirche der
Durchdringung durch den Heiligen Geist offen liegt.

Die Welt aber ist heute weithin ,verwaltete Welt“ (Karl Korn). Da nun Christus
die Kirche als organisierte Gesellschaft gestiftet hat, mufl damit gerechnet werden,
daf} die verwaltete Welt auch in ihr Versuchung ausiibt. Der Mensch unserer Tage
perfektioniert die Organisation der verwalteten Gesellschaft als eine Art Ersatz fiir
ein verlorenes Paradies. Er spiirt aber doch, dafl ein wahres, jenseitiges Paradies
die verwaltete Welt hinter sich 148t. Er ist dann einigermaflen empfindlich, wenn
in den religiosen Bereich, der doch zum jenseitigen Paradies hinfithren soll, die
verwaltete Welt, das Kennzeichen diesseitiger Existenz, eindringt. Geist und Orga-
nisation immer schon, sicher aber Heiliger Geist und welthaft organisierte Ver-
waltung scheinen im unverséhnlichen Kampf gegeneinander zu stehen.



Zeitalter des Heiligen Geistes? 169

Wenn aber diese Alternative richtig ist, wird die Benennung unseres Zeitalters
nach dem Heiligen Geist einigermafien fragwiirdig. Denn die Welt fangt den
Menschen mehr und mehr in ihre perfekte Durchwaltung ein, wenn auch die Gestalt
dieser Herrschaft des Apparates verschieden ist. Wie sollte die Kirche, in diese Welt
hineingesandt, unbeherrscht von solcher Verwaltung bleiben? Wie weit kann die
in der Kirche aufgehobene Weltgestalt der aulerkirchlichen dhnlich sein? Hier sind
schmerzliche Erfahrungen im geistig-geistlichen Leben der Kirche begriindet. Nicht
alle Menschen, am wenigsten vielleicht die, denen das Geheimnis der Kirche am
meisten am Herzen liegt, kénnen sich damit abfinden, in der Kirche die gleiche
Weltgestalt wiederzufinden, der sie zu entflichen hoffen, wenn sie sich aus der
Welt der Kirche zuwenden. Das Leben in der Gottesndhe ist nun einmal immer
auch Flucht aus der Welt. Und diese Flucht miifite eigentlich selbstverstandlich in
der Kirche an ein gewisses Ziel kommen kénnen. Haben doch die Kirchenviter gern
in der Kirche das einigermafien wiedergewonnene Paradies gesehen. Mit Recht also
suchen die von welthafter Organisation tberfitterten Menschen in der Kirche eine
Freistatt, wo sie der Verfolgung durch die verwaltete Welt entgehen kénnen. In
der Kirche méchten sie vom Geiste leben und nicht wieder das Walten Gottes durch
die Verwaltung der Welt ersetzt sehen.

Das Leben in der tatsachlichen Kirche zeigt dann aber doch sehr viel Verwaltet-
heit. Die von Christus gewollte Welthaftigkeit der Kirche scheint ihren Wettstreit
mit der Welt, die sie durchchristlichen soll, vor allem auch auf dem Gebiet und
durch die Vermittlung der Verwaltung auszutragen. Manch einer mochte zweifeln,
ob das dem Willen des Herrn entspricht.

Damit hdngt dann auch zusammen, dafl in der heutigen Kirche jene Freiheit der
Kinder Gottes, wenn nicht zu fehlen, so doch recht verborgen zu sein scheint, die
Paulus so eindringlich als Kriterium fiir die Anwesenheit des Heiligen Geistes dar-
stellt. ,Wo der Geist Gottes, da ist Freiheit“ (2 Kor 3,17). Man sieht zwar heute
die gegensatzlichsten Haltungen mit dem beliebten Wort Freiheit bezeichnet oder
getarnt. Das sollte jedenfalls mahnen, mit dem vorschnellen Schluf vorsichtig zu
sein, der Geist Gottes konne nicht in der Kirche sein, weil die Freiheit in ihr
fehle. Zu solchem Schlufl hitte nur der Recht und Moglichkeit, der genau wiifdte,
was wirklich Freiheit ist. Manches allerdings in der menschlichen Verwirklichung
der Kirche kénnte den Glauben an die Kirche beeintrichtigen, gerade weil man
an den Heiligen Geist glaubt, der ein Geist der Freiheit ist. Zum mindesten mufl
man mit der Testfrage rechnen, ob im Leben der heutigen Kirche so viel Freiheit
sei, dal man von einem Zeitalter des Heiligen Geistes sprechen kénne.

1.
Zeit der Kirche — Zeitalter des Heiligen Geistes

Die besprochene Skepsis gegen die Kennzeichnung unserer Zeit als eines Zeit-
alters des Heiligen Geistes darf aber nun nicht bis zur volligen Verneinung dieser
Charakterisierung gehen. Dann ndmlich wirde man der Kirche unserer Zeit eine
Eigentamlichkeit absprechen, die so wesentlich zur Kirche gehort, daf sie ihr zu
keiner Zeit fehlen kann. Nach Leo XIII. und Pius XII. ist der Heilige Geist die



170 Otto Semmelroth

.Seele der Kirche“!. Daher wiirde die Kirche aufhoren, Kirche zu sein, wenn der
Heilige Geist von ihr weichen wiirde. So muf also auch in der heutigen Kirche zum
mindesten insofern ein Zeitalter des Heiligen Geistes angetroffen werden, als sie
die durch Christi Stiftung garantierte Lebendigkeit aus dem Heiligen Geist besitzt.

1. Der Heilige Geist als Geist der Kirche

Die Kirche begann ihre Wirksamkeit als ,Lebensprinzip der menschlichen Ge-
sellschaft® (Pius X11.), nachdem der Heilige Geist im Pfingststurm in sie einge-
gangen war und die verdngstigten Jinger aus den verschlossenen Riumen in die
Uffentlichkeit der Welt drangte. Seit Beginn weill sich die Kirche als Tragerin jener
messianischen Gabe, als die das alttestamentliche Prophetentum den Geist Gottes
verheifien hatte (Apg 2, 16-21; Joel 3,1-5). Wenn das Apostelkonzil die Kernfragen
des Missionswirkens der Kirche klirt, dann verkiindigt es, was ,dem Heiligen Geist
und uns gefallen hat* (Apg 15,28). Die charismatischen Geistesgaben, von denen
die junge Kirche nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes erfillt war, diirfen
nicht in vorschneller Resignation nur als Privileg der Urkirche betrachtet werden.
Die Gestalt des Besonderen hatten und haben sie deshalb, weil sie Zeugnis sein
sollen fiir die Geisteskraft, von der die Kirche immer erfiillt sein wird und die auch
in spiteren Zeiten immer einmal wieder die Gestalt charismatischer Besonderheit
zeitigt. Das Charisma ist ein auflergewShnlicher Hinweils auf eine durchaus ,ge-
wohnliche® Wirklichkeit in der Kirche: Dafl sie namlich aus der Kraft ihrer gott-
lichen Seele, des Heiligen Geistes, lebt.

Die gesellschaftlich sichtbare, hierarchisch gebaute Kirche ist als Leib Zeugnis fiir
den verborgenen Sinn, um dessentwillen es sie gibt. Denn Glied der sichtbaren
Kirche zu sein, hat seinen Sinn nicht in sich selbst. Die Kirchengliedschaft ist noch
nicht das Heil, sondern erst sein Zeichen und Unterpfand. Wenn allerdings einer
so zur Kirche gehort, daf darin die Hingegebenheit an den géttlichen Herrn der
Kirche ausgedriickt wird, sichert die Kirchengliedschaft sein Heil. Diese durch seine
Gliedschaft an der Kirche gewirkte Rechtfertigung des Menschen besteht darin, daf}
die Durchseeltheit der Kirche vom Heiligen Geist Anteil dieses Menschen wird.
Der Geist Gottes wohnt in der Seele des Menschen und ruft in ihm das ,Abba,
Vater® (Rom 8,26). So ist nicht nur die leibhaftige Kirche als ganze, sondern in ihr
auch der Leib des einzelnen Menschen Tempel des Heiligen Geistes (1 Kor 6,19).

Wenn das wahr ist, bleibt fiir eine trinitarische Dialektik der Zeitalter nicht mehr
viel Raum. Man mag das alttestamentliche Zeitalter besonders dem Vater zuordnen,
weil die erste Person des dreifaltigen Gottes sich im Alten Testament besonders
geoffenbart hat. Das Zeitalter des Neuen Testamentes ist aber, wenigstens da, wo
sein volles Leben beginnt, vom Heiligen Geist gekennzeichnet. Wer nun dazwischen
ein eigenes Zeitalter des Sohnes suchen wollte, miilte sich allenfalls mit dem kurzen
Abschnitt von der Menschwerdung des Sohnes Gottes bis zur Geistsendung am
Pfingsttage begniigen. Richtig verstanden, mag das einen Sinn haben. In Wahrheit
ist aber das Zeitalter der Kirche ebenso das Zeitalter des Sohnes wie das des

t Neuner-Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkiindigung.
398f.



Zeitalter des Heiligen Geistes? 171

Heiligen Geistes. Denn der Sohn durchwaltet die Kirche als der verkldrte Herr
durch seinen Heiligen Geist. Der Heilige Geist ist als Geist des Sohnes die Seele
der Kirche. Seine Funktion ist gewissermaflen die Gegenwirtigsetzung des ver-
klirten Christus. Durch den Geist ist die Kirche als Leib mit dem mystischen Haupt,
Christus, verbunden. Wer unbedingt die Heilsgeschichte in einen dialektischen Pro-
ze aufgliedern will, fallt leicht der Versuchung anheim, gewissermafien Sohn und
Geist gegeneinander auszuspielen. In Wahrheit ist das Verhaltnis Christi zu seiner
Kirche nicht nur das des historischen Stifters. Seine geschichtliche Kirchenstiftung
ist vielmehr Zeichen und Garantie dafiir, dafl er stetig in seiner Kirche anwesend
ist. Aber er macht diese Gegenwart in der Kirche geltend durch den Heiligen Geist,
den er ihr eingehauncht hat. Bevor er seine Jinger in Tod, Auferstehung und Him-
melfahrt verlieR, hat er ihnen im Heiligen Geist einen ,anderen Troster® ver-
heifien. Das bedeutet nicht eigentlich, Christus sei nun abgeldst und nicht mehr
selbst trostend und lebensspendend in seiner Kirche am Werk. Ein anderer Tréster
ist der Heilige Geist nur insofefn, als Christus nicht mehr in der Weise seines
historischen Daseins bei den Seinen ist. Seine Gegenwart wirkt sich durch den
Heiligen Geist aus, den er seiner Kirche sendet. Derselbe Christus, der seine Jinger
durch die erfahrbare Gegenwart getrostet hat, ist nach seiner Auffahrt und Ver-
klirung in der Kirche durch den Heiligen Geist trostend und stiarkend anwesend.
Weil Christus sich im Opfertod am Kreuz das Recht erkauft hat, seine Kirche mit
dem lebendigen Wasser des Heiligen Geistes zu durchstromen, haben die Kirchen-
vater das aus der durchbohrten Seite Christi flieBende Blut und Wasser (Joh 19, 34)
gern als symbolischen Hinweis darauf gedeutet, dafl aufgrund des Opfertodes
Christi der Heilige Geist als die belebende messianische Gabe in die Kirche ein-
stromt. Christus hatte in seiner Auseinandersetzung mit den Juden einmal gesagt:
,Wer diirstet, der komme; und es trinke, wer an mich glaubt. Die Schrift hat ja
gesagt: Strome lebendigen Wassers werden aus seinem (= des Messias) Leibe
flieRen. Das sagte er im Hinblick auf den Geist, den die empfangen sollten, die an
ihn glauben; denn der Geist war noch nicht da, weil Jesus noch nicht verherrlicht
war® (Joh 7,87-89). So jedenfalls scheinen nach der wicderentdeckten urspriing-
lichen Excgese die Sitze dieses Textes geordnet werden zu miissen. , Wer an mich
glaubt®, ist nicht der, aus dessen Leib dic Strome lebendigen Wassers fliefien. Der
Glaubende trinkt vielmehr die aus dem Herzen des Herrn flieBenden Stréme des
Heiligen Geistes. Da die Kirche aber die Gemeinschaft der Glaubenden ist, ist sie
wie das Sammelbecken, in dem der einzelne dieses lebendigen Wassers teilhaftig
wird.

So lebt die Kirche vom Anfang bis zum Ende im Zeitalter sowohl des Sohnes, der
durch den Heiligen Geist in der Kirche wirksam ist, wie auch des Heiligen Geistes,
der die Gnade des Sohnes in seiner Kirche gegenwirtig macht.

Nicht einmal das alttestamentliche Zeitalter darf man ganz ohne den Heiligen
Geist deuten. Ist doch das Alte Testament das Dokument eines ,prophetischen®
Zeitalters, die Prophetie aber doch in besonderer Weise Manifestation des Heiligen
Geistes. Das Wirken der Propheten macht eigentlich nur eine Anlage ausdriicklich,’
die der ganzen Heilsgeschichte des Alten Bundes eigen ist. Das besondere Charisma
der Propheten bezeugt, dafl in der ganzen Geschichte des alttestamentlichen Gottes-



172 Otto Semmelroth

volkes der Heilige Geist am Werk ist. Und in der Geschichtsschreibung des Alten
Testamentes wie auch in seinen Lehrstiicken und Dichtungen geschieht Offenbarung
des Heiligen Geistes. Gerade deshalb ist das Alte Testament prophetisch, weil es
iiber sich selbst hinausfiihrt zu seiner Erfilllung im Neuen Testament. Damit ist
aber zugleich auch ein Unterschied von Altem und Neuem Bund gerade in Hinsicht
auf den Heiligen Geist ausgesagt. Denn die Erfillung des alttestamentlichen Got-
tesvolkes durch die neutestamentliche Kirche besteht eben darin, daR der Heilige
Geist die Kirche zum geheimnisvollen Leib Christi lebendig macht. So bezeugt der
Heilige Geist selbst in der alttestamentlichen Prophetie, dafl der Alte Bund noch
nicht eigentlich Zeitalter des Heiligen Geistes ist. Wie die Erfillung von der Vor-
bereitung, so unterscheidet sich das neutestamentliche Zeitalter des Heiligen Geistes
vom Alten Bunde (des Vaters).

2. Ausgeprigte Leibhaftighkeit als Bezeugung des Geistes

Im Zeitalter des Heiligen Geistes stehen wir also einfachhin deshalb, weil wir
im Zeitalter der Kirche leben. Die sichtbare Kirche und der lebendige Gottesgeist
stehen nicht alternativ zueinander. Wie es krankhafte Wucherungen an einem Leibe
gibt, so brauchen gewifl an der gesellschaftlichen Kirche nicht alle menschlichen Ent-
wicklungen eindeutiges Zeugnis fiir die lebendigmachende Gegenwart des Heiligen
Geistes zu sein. Andererseits aber kann man eine ausgeprigte Entfaltung sichtbarer
Kirchlichkeit nicht gegen das géttliche Lebensprinzip ausspielen. Der Heilige Geist
verleiblicht sein Wirken im Leben der sichtbaren Kirche. Bisweilen scheint sich ein
besonderes Wirken des Geistes zwar von der institutionellen Prigung der Kirche zu
l6sen. Das geschieht, wenn die charismatische Unberechenbarkeit des Gottesgeistes
sich als Lebensprinzip der erfahrbaren Kirche in Erinnerung bringen will. Man
wird aber damit rechnen miissen, daf eine Zeit besonderen Wirkens des Heiligen
Geistes sich auch in besonderer Ausprigung der sichtbaren Kirchlichkeit nieder-
schligt. Gewifl kann man nicht einfachhin jede konkrete Ausformung der rechtlich’
gepragten Kirche als besondere Garantie des Heiligen Geistes werten. Manches
kann auch aus menschlicher Eigenwilligkeit wachsen, die sich der Einwirkung des
Heiligen Geistes striflich entzieht und das echte Leben des Gottesgeistes mehr
verdeckt als manifestiert. Es bleibt aber wahr, daf sich eine intensive Gegenwart
des Heiligen Geistes auch ausgepriigter verleiblichen wird. So wird man iiberall da,
wo man die sichtbare Kirche, die hierarchische Autoritit, die rechtliche Durchbil-
dung, kurz all das, was den ,Pneumatiker® storen méchte, besonders stark erfahrt,
priifen, ob sich hier der Gottesgeist besonders verleiblicht hat oder ob sich mensch-
liche Klugheit und Eigenwille an die Stelle des Geistes Gottes dringen will. Aus
der Tatsache, dafl bisweilen die Wirksamkeit des Heiligen Geistes in besonderen
Charismen aufriittelnd die institutionellen Regeln der Kirche durchbricht, darf
nicht gefolgert werden, dafl Geist und Institution gegensitzliche Grofen seien. Das
»Normale®, weil von Christus Gestiftete, ist die lebendige Gegenwart des Heiligen
Geistes in der gesellschaftlichen Kirche. Die Besonderheit des Charismas prigt zwar
auch dieses Leben der Kirche, auf die stetige Einwchnung des Geistes Christi in
der Kirche immer wieder hinweisend und sie vor dem menschlichen Vergessen be-



Zeitalter des Heiligen Geistes? 173

wahrend. Gegen diec Tendenz zur Verhirtung und Gewohnheit im Institutionellen
gibt sich der Heilige Geist immer wieder durch unvorhergesehen charismatisches
Wirken als das dynamische Prinzip der lebendigen Kirche zu erkennen. Macht sich
das menschliche Prinzip in der Kirche iiber Gebiihr geltend, so wirkt auch der
Heilige Geist bisweilen ,einseitig® und die Einheit von kirchlichem Leib und gott-
licher Seele wiederherstellend.

Wer kénnte nun verantworten, die Straffung kirchlicher Hierarchie, die Tendenz
zum Zentralismus, die organisatorische Perfektionierung des kirchlichen Lebens nur
als Einbruch der ,verwalteten Welt“ in die Kirche zu deuten? Wer wollte leugnen,
dafl dies alles doch auch Objektivierung und daher Zeugnis eines intensiven Lebens
der Geistseele in der Kirche sein konnte? Jedenfalls konnte ein machtvolles Wir-
ken des Heiligen Geistes in der Kirche, dem Gesetz folgend, nach dem es durch die
Stiftung Christi angetreten ist, in vielem kaum eine andere Gestalt gewinnen als
die, die es in der heutigen Kirche tatsichlich hat. Dabei ist natirlich immer damit
zu rechnen, dafl menschliches Ubermafl das Wirken des Heiligen Geistes iiberdeckt
und scine stiftungsgemifle Verleiblichung dem Mif}verstehen aussetzt. Wie sich
die menschliche Seele ihren Leib aufbaut und das Anwesen einer ,gesunden Seele
in einem gesunden Leib“ sich gerade in der Wohlgestalt und Kraft des Leibes
offenbart, so wird sich in der Kirche die Anwesenheit des géttlichen Lebensprinzips
darin zeigen, daf die Leibesgestalt der Kirche immer mehr zu sich selbst kommt.
Was Christus an leibhaftiger Anlage der Kirche eingestiftet hat, mufl immer mehr
von innen her zur klaren Gestalt kommen. Hier liegt allerdings eine die Wachsam-
keit der Menschen herausfordernde Aufgabe. Denn in ihnen und durch ihre freie
Entscheidung wird nun einmal die Kirche verwirklicht. Ist sie ja doch keine hypo-
stasierte Idee, sondern eine zwar mit géttlicher Garantie versehene, aber von Men-
schen zu leistende Wirklichkeit. Nur wer ganz im Innern der Kirche lebt, kann
beurteilen, wie weit die einzelne Gestaltwerdung ein Zeugnis des Heiligen Geistes
oder aber menschlicher Eigenwille ist. Nur wer die Kirche mitlebt, kann auch
dem Wirken des Heiligen Geistes so ausgesetzt sein, dafl seine menschliche Eigen-
bemiihung ein Stiick des vom Heiligen Geist durchscelten Lebens der Kirche wird.

1.
Besondere Zeichen des Geistes in der heutigen Kirche

»In deinem Lichte schauen wir das Licht“, heifit es einmal im Alten Testament
(Ps 85,10). Wer im Lichte des vom Geiste Gottes beseelten Lebens der Kirche steht,
wird vielleicht doch gewisse Zeichen einer besonderen Wirksamkeit des Gottes-
geistes in unserem Zeitalter entdecken. Nur auf drei solcher Zeichen sei hier hin-
gewiesen, von denen her offene Augen auch noch andere Manifestationen des
Heiligen Geistes werden entdecken kdnnen.

1. Entfaltung des Glaubensinhaltes

Der Heilige Geist ist das Prinzip des ganzen Lebens der Kirche. Das verbietet
natiirlich eine Einengung seiner Wirksamkeit auf den erkennenden Intellekt. Da



174 Otto Semmelroth

aber das Leben der Kirche in der personalen Begegnung des Menschen mit Gott
geschieht, mufl es mit dem Empfangen von Gott beginnen. Dieses ist zunichst
Entgegennehmen der Mitteilung, in der sich Gott dem menschlichen Geist zu er-
kennen gibt. Dieses ,Glauben® des menschlichen Geistes ist gewifl nicht die ganze
Begegnung mit Gott. Aber sie ist ihr unabdingbarer Anfang. Wenn sich nun wirk-
lich der Heilige Geist als Lebensprinzip der Kirche in unserer Zeit besonders mani-
festieren sollte, so mufd sich das auch in einer besonderen Ausprigung der kirch-
lichen Glaubenserkenntnis zeigen.

Das Glaubensleben der Kirche unserer Zeit ist nun aber nicht zum geringsten
durch die feierliche Lehrverkiindigung zweier Mariengeheimnisse bestimmt wor-
den, deren Dogmatisierung manche geradezu als ein Zeichen dafiir ausgeben woll-
ten, dal der Heilige Geist seine Kirche nun doch irgendwie verlassen und den
menschlichen Wunschgebilden iiberlassen hatte. In Wirklichkeit scheint gerade in
diesen beiden Dogmen der Heilige Geist besonderen Anlafl zum Suchen und Licht
zum Auffinden der Weise gegeben zu haben, in der er selbst das Glaubensleben der
Kirche voranfiihrt.

Immer schon hat die Theologie gewuflt, dafl die Kirche die von Christus emp-
fangene Offenbarung nicht dadurch zu verkiindigen und zu bewahren hat, daf} sie
das weitergibt, was man mit menschlich erkennbarer Ausdriiklichkeit im geschrie-
benen Offenbarungswort der Bibel und im ausgesprochenen Zeugnis der apostoli-
schen Kirche vorfindet. Vieles mufl die Kirche aus den urspriinglichen Offenbarungs-
aussagen in geistiger Lebendigkeit erschliefen, folgern, zur Entfaltung bringen.
Solange diese Tétigkeit aber nur in Kraft menschlicher Regsamkeit, Klugheit und
Wissenschaft geschieht, kann sie immer nur die im ausgesprochenen Wortleib ge-
borgene, aber nicht ganz verborgene Wortseele aufspiiren. Dieses entfaltende und
schluffolgernde Wirken des Gemeinschaftsgeistes der Kirche bliebe immer noch in
einem Bereich, der im Offenbarungswort Gottes zwar wirklich vorhanden, aber doch
erst Hillle und Gefia einer gottlichen Sinntiefe ist, die der blof menschlichen
Geistesbemithung unzugénglich ist.

Dafiir scheinen die beiden letzten Mariendogmen ein besonderes Beispiel zu sein.
Es ist, als ob hier der Heilige Geist seine Kirche vor die Grenze des Selbstvertrauens
menschlichen Geistes gestellt hitte. Denn der menschliche Geist kann mit seiner
Kraft, wie man immer wieder schmerzlich erkannt hat, aus dem urspriinglichen
Offenbarungsgut diese beiden Marienwahrheiten nicht eruieren. Denn nirgendwo
148t sich im ausdriicklich Geoffenbarten eine Aussage angeben, aus der diese beiden
Wabhrheiten durch geistige Analyse des Gesagten oder durch folgerndes Schlieflen
iiberzeugend gewonnen werden konnten. Andererseits kinnen diese beiden Wahr-
heiten der spiteren Kirche nicht als neue Offenbarung mitgeteilt worden sein. Denn
mit der Zeit Christi und seiner Apostel ist der Hohe- und Endpunkt der allgemein
verbindlichen Offenbarung an die Kirche erreicht. Nun ist aber bei diesen beiden
Dogmen mit definiert, dafl sie von Gott offenbart sind (Neuner-Roos 325 und 334c).
Sie miissen also doch in den urspriinglichen Offenbarungsaussagen Christi enthalten
sein. Sie sind aber wohl in einer Tiefe des urspriinglich Offenbarten verborgen,
deren Erschliefung die Kraft des bloflen Menschengeistes iiberfordert. Nur wenn
wir das aufrichtig ins Auge fassen, wird deutlich, wie sehr Gottes Heiliger Geist



Zeitalter des Heiligen Geistes? 175

das Glaubensbemithen der Kirche bis zur definitiv eindeutigen lehramtlichen Ver-
kiindigung hinfihrt. Das ist nicht nur die Wachsamkeit einer ,Assistentia nega-
tiva“, die das Voranschreiten in der Glaubenserkenntnis dem menschlichen Geist
selbst iiberliefle, den Heiligen Geist dagegen nur bereitstehen liefe, um die Eigen-
bemiihung des menschlichen Geistes am Beschreiten eines Irrweges zu hindern.

Gerade die Hinaufhebung dieser beiden Marienwahrheiten ins ausdriickliche
Bewufitsein der Kirche 148t ernst nehmen, wie sehr die Offenbarungsworte Christi
nach dem Geheimnis des Gottmenschen selbst gestaltet sind. Der ,,Logos engraphos,
das ,Wort der Schrift“, und der ,Logos ensarkos“, das ,fleischgewordene Wort*,
sind miteinander verwandt. Die drei Prinzipien des Gottmenschentums Christi —
der menschliche Leib, die menschliche Seele und, in beiden verborgen, der gottliche
Logos — walten auch im geschriebenen Offenbarungswort der Bibel und im unge-
schriebenen ausdriicklichen Wort der kirchlichen Lehritberlieferung. Auch die
Sprachphilosophie unterscheidet Leib und Seele des menschlichen Wortes. Diese
beiden Prinzipien finden sich in gleicher Weise im Wort der urspriinglichen Glau-
bensiiberlieferung, sei sie geschrieben oder nur miindlich weitergegeben; denn es
ist ja Wort Gottes an den leib-seelischen Menschen. Wie aber die Menschen, die
damals mit Jesus umgingen, in° Wahrheit ,das Wort des Lebens“ sahen und
berithrten (1 Joh 1, 1), so ist auch unter dem Wortleib und dem der menschlichen
Erkenntnis offenen Wortsinn der ausdriicklichen Offenbarungsaussage ein drittes,
unmittelbar gottliches Prinzip verborgen. Wie aber die Anwesenheit des Sohnes
Gottes in Christus nur durch den offenbarenden Hinweis Gottes selbst erkannt
wurde (Joh 1,32), so wird auch die gottliche Fiille des ausdriicklichen Offenbarungs-
wortes, was der inspirierende Gottesgeist eigentlich gemeint hat, nur durch die
Tatigkeit des Heiligen Geistes selbst erkannt, der seine Kirche im Laufe der Jahr-
hunderte in alles einfiihrt, was Christus gesagt hat (Joh 16, 18). Auch hier gilt das
paulinische Wort: ,Wer bei den Menschen weif}, was im Menschen ist, aufler der
Geist des Menschen, der in ihm selbst ist? So hat auch keiner erkannt, was Gottes
ist, aufler der Geist Gottes* (1 Kor 2,11). Was Gottes ist, hat der sich selbst mit-
teilende Gott weithin in den ausdriicklichen Worten der durch seinen Sohn gegebe-
nen Offenbarung verborgen. Nur der Geist Gottes kann es der glaubenden Kirche
im Laufe ihrer Geschichte zur ausdriicklichen Erkenntnis erschlieBen. Auch der
Gemeinschaftsgeist von noch so vielen geistig lebendigen und klugen Menschen in
der Kirche kann allein den Bestand der Offenbarung Gottes nicht ausloten. Die
menschliche Erkenntnis kann nicht bis in die Tiefen dessen hinabsteigen, was an
gottlicher Gesamtplanung und Heilsgeschichte in diesem oder jenem Einzelgeheim-
nis der Offenbarung aufstrahlt. Wenn aber der menschliche Verstand ahnt, daf in
einer Aussage mehr enthalten sein miisse als das Wort unmittelbar zu erkennen
gibt, ist er doch aus sich selber nie ganz sicher, ob ihn nicht seine Phantasie und
Wunschvorstellung narrt.

Was sich aber der eigenen, wenn auch noch so lebendigen Kraft des geistigen
Bemithens der Menschen entzieht, das bringt die Fihrung des Gottesgeistes zur
Sicherheit. Unter der ,Suggestion“?, ja unter dem ,Diktat“s des Heiligen Geistes

2 Spiritu Sancto suggerente. Denzinger 792a; Neuner-Roos 709; vgl. Joh 14, 26.
3 Spiritu Sancto dictante. Denzinger 783; Neuner-Roos 80.



176 Otto Semmelroth

erkennt die Kirche mit entfalteter Sicherheit, was sie im ausdriicklich Offenbarten
oft hochstens erahnen konnte. Darin iibt der Heilige Geist keine neu offenbarende
Tiatigkeit aus. Er fihrt nur den menschlichen Geist von innen her im Bemithen um
die Erkenntnis der gottlichen Offenbarungstiefe. Und das auf einem Weg, der lange
Zeit hindurch von der Auseinandersetzung zwischen dem Fiir und Wider gezeichnet
ist. SchlieBlich aber kommt es doch zur definitiven Aussage durch die vom Heiligen
Geist unfehlbar gesicherte Vorlage der lehrenden Kirche. Dafl so etwas oft Jahr-
hunderte dauert, kann nur den befremden, der einzig den eindeutigen Inhalt des-
sen, was Gott gesagt hat, fiir wichtig hilt, nicht aber das Ereignis, daff Gott
gesprochen hat und dafl die Kirche glaubt, indem sie sich um die tiefere Erkenntnis
des von Gott Gesagten bemiiht.

In diesem Zusammenhang gesehen, kénnen die ,neuen“ Mariendogmen ein ein-
drucksvolles Zeugnis fir das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche unseres
Zeitalters sein.

2. Das Ereignis des Glaubens

Ein anderes Zeichen fiir ein besonderes Wirken des Heiligen Geistes in unserer
Zeit ist die erneuerte Wertung der Heiligen Schrift. Das inspirierte Buch galt in der
Kirche seit eb und je als besonderes Dokument der Anwesenheit des Gottesgeistes.
Den alten Glauben an die Heilige Schrift als Organ der begnadeten Begegnung
mit Gott hat aber doch wohl die Kirche unserer Tage irgendwie neu gewonnen. Im
Kampf gegen einen mit Berufung auf die ,Schrift allein“ vorgetragenen Irrtum war
nicht nur die falsche Deutung, sondern auch der Gebrauch der Bibel iiberhaupt iiber
Gebiihr zuriickgedringt worden. Die Wiedergewinnung eines qualifizierten Organs
der geistbeseelten Begegnung mit Gott in die Mitte des kirchlichen Bewuftseins
mufl aber doch wohl dem besonderen Wirken des Heiligen Geistes zugeschrieben
werden.

Hinzu kommt das Voranschreiten der Deutung des Bibelwortes durch eine Ex-
egese, die sich wieder neu als Wissenschaft und Existenzerhellung zugleich zu ver-
stehen beginnt. Daf die Ergebnisse der kirchlich orientierten Exegese weithin durch
die Arbeiten im auflerkirchlichen Raum angeregt und vorangefithrt worden sind,
widerspricht nicht der Wirksamkeit des Heiligen Geistes. Wenn die gottliche Seele
der Kirche auch die wissenschaftliche Bemiihung um das Bibelwort durchlebt, brau-
chen deshalb einerseits noch nicht alle, die in der Kirche dieser Aufgabe durch for-
schende Arbeit oder amtliche Uberwachung verpflichtet sind, fiir die voranfithrende
Wirksamkeit des Heiligen Geistes in rechter Weise geéffnet zu sein. Umgekehrt
ist damit aber auch nicht ausgeschlossen, daf die auferkirchliche Forschungsarbeit
am biblischen Gotteswort am Wirken des Heiligen Geistes teilnimmt. In Wahrheit
ist ja diese Arbeit in dem Grade, in dem sie unter der Fiihrung des Gottesgeistes
geschieht, nicht mehr eigentlich auflerkirchlich.

Ein besonderes Geisteszeugnis aber wird uns gegeben, wenn wir mit der Hin-
wendung des kirchlichen Glaubenslebens zur Heiligen Schrift zugleich eine andere
Beobachtung ins Auge fassen: Das biblische Gotteswort scheint die Erwartungen,
mit denen man nach ihm greift, zu enttduschen. Hoffte der Christ aus ihm fiir seinen
Glauben eine neue Tiefe zu gewinnen, womit ja vor allem eine bessere Erkenntnis



Zeitalter des Heiligen Geistes? 177

des Glaubensinhaltes gemeint ist, so muf8 er die Heilige Schrift oft genug als unzu-
linglich erfahren. Ist es doch schwer, ihren Sinn zu erschliefen. Sie ist kein syste-
matisch geordnetes, in den Einzelheiten entfaltetes Lehrbuch des Glaubens. Auch
wenn der Glaubige sich der Heiligen Schrift zugewendet hat, erfahrt er den Inhalt
seines Glaubens nach wie vor ans der Verkiindigung der Kirche. Was er aus der
Heiligen Schrift erfihrt, versteht er eindeutig eben doch erst im Lichte der ent-
falteten Glaubenslehre der Kirche.

In dieser anscheinend widerspruchsvollen Erfahrung scheint aber eine besondere
Bedeutung der ,Bibelbewegung® unserer Zeit zu liegen. Soll nicht vielleicht gerade
eine in der Auseinandersetzung mit Reformation, Aufklarung und moderner Glau-
bensfeindlichkeit einseitig gewordene Uberbewertung des formulierten und lern-
baren Glaubensinhaltes wieder zugunsten der Einschitzung des Glaubensvollzugs
als einer personalen Begegnung mit dem sich vor dem Menschen aussprechenden,
d. b. offenbarenden Gott korrigiert werden? Wenn der Christ mit einseitiger Ein-
schitzung der ,fides, quae creditur® (des Glaubens, der — hinsichtlich seines Inhal-
tes — geglaubt wird) zur Heiligen Schrift kommt, muf} ihm aufgehen, daf sie seiner
Erwartung kaum entsprechen kann. Denn langst nicht alles, was zu glauben ist,
findet man im ausdriicklichen Wort der Bibel. Ist der Umgang mit der Heiligen
Schrift aber trotz dieser glaubensinhaltlichen ,Unzuldnglichkeit“ von zentraler
Bedeutung, so mufl diese anderswo liegen, ndmlich im Vollzug der ,fides, qua
creditur® (des Glaubens, durch den — als Glaubensakt — geglaubt wird). Daf ein
Bekenntnis zu den klar umgrenzten Glaubensinhalten notwendig ist, wird nicht
geleugnet. Aber es wird ein neues Gespiir dafiir gewonnen, dafl der Aussageinhalt
des Glaubens seinen eigentlichen Sinn im Dienste des Glaubensereignisses hat. Man
muf} annehmen, was Gott geoffenbart hat, weil man hort, daf8 er sich mitteilt. Darin
gerade scheint ja doch der Unterschied zwischen den beiden ,Organen” unseres
Glaubens zu liegen, dafl sie den Akzent auf das jeweils andere der beiden im
Glauben wesentlichen Momente legen. So erganzen sie dann einander lebendig. In
der Lehrverkiindigung der Kirche steht das im Vordergrund, was Gott geoffenbart
hat (wobei natiirlich der Vollzug der Lehrverkiindigung und ihrer Annahme durch
den Glanbenden auch das Ereignis der Offenbarung darstellt); im Umgang mit der
Heiligen Schrift dagegen steht im Vordergrund das Ereignis, deff Gott uns offen-
barend anspricht (wobei hier wiederum nicht itbersehen werden kann, daffi dies
nicht ohne Inhalt méglich ist). Wenn wir die Heilige Schrift als Organ des Glau-
bens wiedergewinnen, so wird uns die Bedeutung des Ereignisses unserer glauben-
den Begegnung mit dem offenbarenden Gott in Erinnerung gebracht und zur Ein-
iibung nahegelegt. Die aus der Verkiindigung der Kirche gewonnene Klirung des
Glaubensinhaltes gibt uns das Licht, unter dem wir im Lesen und Meditieren der
Heiligen Schrift Gottes Wort so entgegennehmen, wie es vom offenbarenden Gott
gemeint ist.

Im inneren Gesprich des dreifaltigen Gottes gibt es zwischen dem ausgesproche-
nen Wort des Vaters und der angesprochenen Person des Sohnes keinen Unter-
schied. Wenn aber dieses innergéttliche Gesprach im Gesprach zwischen Gott und
Mensch ein zwar unvollkommenes, aber doch wirkliches Abbild gewinnen soll, steht
das Wort als Drittes zwischen Gott und Mensch. Es ist weder schlechthin Gott selbst



178 Otto Semmelroth

noch der angeredete Mensch. Aber Gott teilt doch ,etwas von sich® im Wort seiner
Offenbarung mit, und der Mensch soll durch die glaubende Aufnahme dieses Wor-
tes gnadenhaft durch den Heiligen Geist nach dem Bild des Wortes Gottes gestaltet
werden. Dieser Vollzug der fides, qua creditur, der im Bemithen um die Heilige
Schrift gewonnen wird, steht unter der besonderen Wirksamkeit des Heiligen Gei-
stes. Er hat sich ja inspirierend im Buch der Heiligen Schrift verleiblicht. Und er
berithrt mit seiner Gnade den Menschen, der die Schrift liest und meditiert.

In diesem Zusammenhang mufl man auch die wiederauflebende Auffassung
deuten, dafl die Heilige Schrift die Offenbarung nicht nur zum Teil, sondern in
ikrem ganzen Bestand enthalte. Das heift ja nicht, es konne alles, was wir zu glau-
ben haben, unmittelbar in den ausdriicklichen Worten der Heiligen Schrift gefun-
den werden, oder was die Kirche als Glaubenslehre vortriagt, konne in allen Punk-
ten aus der Heiligen Schrift ,bewiesen® werden. So ist auch in der miindlichen Uber-
lieferung nicht die ganze Offenbarung enthalten, wie die Dogmen der Unbefleckten
Empfingnis und der leiblichen Aufnahme Mariens gezeigt haben. Wohl aber gibt
es Griinde dafiir, dafl jener keimhafte Grundbestand, aus dem in Kraft der Fiih-
rung durch den Heiligen Geist die Glaubenslehre der Kirche entfaltet wird, ganz in
der Heiligen Schrift niedergelegt ist. Im Vollbesitz des Glaubens, den er von der
Kirche entgegengenommen hat, geht der Christ lesend und meditierend zum Wort
der Heiligen Schrift zuriick und bekennt dadurch, dafl das Glaubensgut der Kirche
nicht menschliche Erfindung ist, sondern aus der Offenbarung des fleisch- und
schriftgewordenen Wortes Gottes kommt. Im entfalteten Glaubensbaum der heu-
tigen Kirche sucht man den Keim des mensch- und bibelgewordenen Wortes auf, um
damit zu bekennen, dafl man in der Entfaltung des gesprochenen Wortes Gottes
dem sprechenden Gott begegnet. Belehrt von der geistgeleiteten Kirche, also in der
Findigkeit eines vom Heiligen Geist ,inspirierten” Lesers kann der Glaubende das
vom gleichen Heiligen Geist inspirierte Bibelwort fiir sich so erschlieflen, dafl er den
ganzen Inhalt seines Glaubens im geschriebenen Wort der Bibel wiederfindet.

3. Ein neues Selbstbewufitsein der Kirche

Drittens sei noch auf eine Art neuen Selbstgefiithls hingewiesen, das in der heuti-
gen Kirche aufgebrochen zu sein scheint. Das Wort Guardinis vom Erwachen der
Kirche in den Seelen ist doch wohl deshalb so haufig zitiert worden, weil die damit
gemeinte Tatsache so uniibersehbar ist. Sie manifestiert sich nun auch besonders in
einer sachlicheren, offeneren Haltung zu ihrem Gegeniiber. Darin, daf der Gegen-
satz wieder mehr zur Begegnung wird, kann sich eine ncue Kraft des Lebens aus
dem Heiligen Geist kundtun.

Seitdem die Kirche durch die pfingstliche Herabkunft des Heiligen Geistes zu
leben begann, hat sie sich selbst auch immer in der Abgrenzung zur Welt um sie
her verstanden und ausgesprochen. Als ,Ecclesia® weil} sie sich herausgerufen aus
der menschlichen Allgemeinheit. Als ,Volk Gottes“ sieht sie sich dem Nichtvolk
gegeniibergestellt (1 Petr 2,10). Aufgebaut auf die Zwolf erkennt sie sich als die
legitime Fortfihrung und Vollendung des alttestamentlichen auserwéhlten Zwolf-
stimmevolkes.



Zeitalter des Heiligen Geistes? 179

Aufler diesem Gegeniiber von drinnen und draufien erfihrt die Kirche aber
auch in ihrem Inneren ein ihr von Christus eingestiftetes Gegeniiber. In der Begeg-
nung von Geistlichem Amt und Laiengemcinde soll sie ndmlich die erldsende
Begegnung Christi mit den erlésungsbediirftigen Menschen heilswirksam darstellen.
Das bedeutet einen unaufhebbaren Unterschied, der, weil er von Menschen ver-
wirklicht werden muf}, leicht zum Gegensatz wird und in der Geschichte anch immer
wieder wurde.

Der Heilige Geist wirkt nun in unserer Zeit auch dadurch, dafl die Gegensitze
zwischen drinnen und drauflen und der Unterschied zwischen Amt und Laientum
ihren feindseligen und aufgeregt apologetischen Charakter weithin verlieren. Im
innerkirchlichen Bereich geschieht eine Integrierung des Laientums. Die Laien spii-
ren mehr und mehr, dafl sie selbst Kirche sind; die Trager des Geistlichen Amtes
verstehen, dafl es in der Kirche gerade um das Volk-Gottes-werden der Menschen
geht, dafl sie also im Heilsdienst am Laientum stehen. Im Verhdltnis zu denen
draufien, den nichtkatholischen Christen, aber auch zu den Ungetauften setzt sich
eine Offenheit durch, die, ohne relativistisch und irenistisch zu werden, doch aufzu-
nehmen bereit ist, was an Werten auch dort verwirklicht ist. Das ist deutliches
Zeichen eines neuen Selbstbewufitseins der Kirche, wihrend die kdmpferischen
Tone fritherer Zeiten oft genug Zeichen von Unsicherheit waren.

Je mehr die Kirche in der Kraft des Heiligen Geistes sich selbst besitzt, desto
mehr kann sie anch die Anfangsgriinde oder Uberbleibsel von Kirchlichkeit drauflen
als echte Hinordnung auf die volle Zugehorigkeit zur Kirche anerkennen und
hoffen, dafl Gott um dieser Spuren von Kirchlichkeit willen die Menschen, die ohne
eigene Schuld die ganze Kirche nicht gefunden haben, des Heiligen Geistes der
Kirche teilhaftig werden 1afit. Je mehr der Geist Gottes sein Werk in der Kirche
auswirkt, desto mehr 148t er sie auch in den Bemihungen drauflen erkennen, was
eigentlich in ihr selbst lebendig sein sollte. So vieles, was in nichtkatholischer Theo-
logie oder allgemein menschlicher Bemithung um das Schicksal der Menschheit getan
wird, ist wie jenes Figenblut, das die moderne Therapie dem Organismus des
Menschen an einer Stelle entzieht, um es ihm anderswo wieder zuzufithren. So man-
che theologische und lebensmafige Bemithungen, der Kirche entzogen und drauflen
nicht eigentlich lebensfdhig, sollten dem Lebensverband der Kirche wieder ein-
gefigt werden und in der Kirche selbst zu neuer Lebendigkeit anregen.

Die wenigen genannten, aber noch viel mehr andere Ziige im Leben der heuti-
gen Kirche sind eben doch ein Zeichen, daf} sich unsere Zeit, wenn auch nicht in
falschem Stolz ,Zeitalter des Heiligen Geistes® nennen, so aber doch freuen darf,
daf der Geist, der zu allen Zeiten die Kirche belebt, auch heute nicht abwesend,
sondern vielleicht sogar in besonderer Eindringlichkeit am Werke ist. Wer wollte
sich der lebendigen Hoffnung verschlieBen, die darin fir das angekiindigte 6ku-
menische Konzil begriindet ist?






