
Danksagung nach der hl. Messe1 

Von Karl Rahner SJ, Innsbruck 

1. Die entscheidende •Danksagung" ist die Danksagung der Messe, nicht nach 
der Messe. Das will sagen: die Feier der Messe fordert wie jedes sakramentale 
Geschehen, das einen Mündigen meint, eine persönliche Anteilnahme, hier also 
einen personalen Mitvollzug der gehorsamen Liebeshingabe Jesu an den Vater bis 
in den Tod als Danksagung des Menschen für das ihm in Christus geschenkte Heil. 
Dieser dankende Mitvollzug geschieht wesentlich innerhalb der hl. Messe. Aszetisch 
ausgedrückt: durch die andächtige Feier des Opfers selbst. In ihm sind auch durch 
die Texte und Handlungen der Liturgie so viele Möglichkeiten einer lebendigen 
Anteilnahme an dem objektiven Geschehen des opus operatum des Meßopfers ge- 
geben, daß es zweifellos vordringliche Aufgabe der Meßeiziehung und der eigenen 
Bemühung sein muß, diese innerhalb der Messe selbst gegebenen Möglichkeiten 
•subjektiver" Frömmigkeit auszuschöpfen. Eine Danksagung nach der Danksagung 
(= Eucharistie) kann auf jeden Fall nur zweitrangig sein gegenüber dieser primä- 
ren Aufgabe, das objektiv sakramentale Geschehen auch subjektiv während der 
objektiven Handlung mitzuvollziehen. Darum muß man immer aufs neue betonen, 
daß kein opus operatum und kein Sakrament dazu da ist, die •subjektive" Fröm- 
migkeit zu ersetzen oder auch nur eigentlich zu erleichtern oder eine. Gnadenver- 
mittlung zu ermöglichen, die außerhalb des Sakramentes höhere Anforderungen an 
die subjektive Beteiligung stellen würde2. Alles objektive Geschehen im Sakrament 
ist vielmehr nur sinnvoll und wirksam in dem Maße es auch personal und existen- 
tiell vollzogen wird. Aber eben dies ist zunächst für die Feier der Messe selbst zu 
sagen, gilt für die •subjektive" Danksagung innerhalb und mit der objektiven 
Danksagung. Eine objektivistisch und legalistisch gefeierte Messe in Hast und •Ver- 
laß" auf eine quasimechanische Wirkung des opus operatum ist auch dann abzuleh- 
nen, wenn ihr eine Danksagung noch folgt. Es ist nicht zu bestreiten, daß es in der 
katholischen Frömmigkeit nicht selten auf diesem Gebiet so etwas wie eine •gespal- 
tene Persönlichkeit" gibt, d. h. Menschen, die bei Empfang und Spendung der Sa- 
kramente so erfüllt sind von der objektiven Eigenkraft der Sakramente (und des 
liturgischen Vollzugs der Messe), daß sie glauben, die subjektive Beteiligung daran 
könne getrost auf jenem Minimum belassen werden, das nach der Moraltheologie 
für den würdigen und fruchtbaren Empfang noch eben genügt, und die dann dafür 
ihren aszetischen Eifer und ihre ernsthafte persönliche Frömmigkeit erst bei •geist- 
lichen Übungen" und im Alltag aufbieten, die jenseits des sakramentalen Lebens 
liegen. In Wahrheit aber müßte der sakramentale Vollzug auch der existentiellste 
sein, wobei freilich zuzugeben ist, daß dieses Ideal bei der individuellen Eigenart 
kultisch weniger veranlagter Menschen und bei den Schwierigkeiten, die die fak- 

1 Das Folgende stellt eine Instruktion für Priester und Seminaristen dar; ihr Inhalt hat 
aber allgemeine Gültigkeit. Eine zweite Instruktion über die •Besuchung des Allerheilig- 
sten" folgt im nächsten Heft. Man vergleiche zum ganzen Thema: M. V i 11 e r in Diet, de 
Spiritualite ascet. et mystique II, 1222•1234. Hier auch alle weitere Literatur. 

2 Vgl. dazu z.B. Karl Rahner, Schriften zur Theologie IIs (Einsiedeln 1958), 115 
bis 141: •Personale und sakramentale Frömmigkeit". 



Danksagung nach der hl. Messe 181 

tisch gegebene Liturgie in dieser Hinsicht nicht selten bietet, nicht immer erreichbar 
ist. Aber grundsätzlich ist diese Einheit überall anzustreben. Und darum ist die 
erste Aufgabe in dieser Hinsicht beim Meßopfer, daß es selbst so gefeiert wird, daß 
es der Vollzug auch der subjektiven Danksagung für die Erlösung in Christus wird. 

2. Dennoch ist auch eine •Danksagung" nach der hl. Messe sinnvoll und empfeh- 
lenswert. Unter der Voraussetzung, daß die Messe selbst andächtig und in ernster 
persönlicher Anteilnahme gefeiert wurde, kann man eine Danksagung nach der 
Messe zwar keinesfalls als eine eigentliche Verpflichtung hinstellen. Dafür fehlen 
die ernsthaften Beweise. Aber es ist daran zu erinnern, daß nicht alles, was in 
concreto nicht (•unter Sünde") verpflichtend genannt werden kann, darum schon 
überflüssig und sinnlos ist. Die gegenteilige Voraussetzung wäre typischer Legalis- 
mus, d. h. ein Denken von der formalen Verpflichtung, anstatt vom Wesen der 
Dinge her, ein Legalismus, den doch angeblich die heutige Generation verabscheut. 
Sinnvoll, empfehlenswert und Gegenstand einer •Selbstverpflichtung" des nach 
priesterlicher Haltung ernsthaft strebenden Menschen (der in einem an sich nicht 
verpflichtenden konkreten Tun die gerade für ihn konkret notwendige Realisation 
einer durchaus gebotenen Haltung sehen kann) kann diese Danksagung doch sein. 
Dafür lassen sich mehrere Hinweise geben. Einige davon sollen hier aufgeführt 

werden: 
a) Diese Danksagung ist bei vielen Priestern faktisch oder sogar in manchen Fäl- 

len unvermeidlich die einzige eucharistische Anbetung (•Besuchung"), die sie üben. 

b) Niemand, der die Gesetze der Psychologie der Frömmigkeit und die Religions- 
geschichte kennt, wird leugnen, daß bei aller Schätzung der römischen Liturgie doch 
auch gesagt werden muß, daß sie eine gewisse Trockenheit, juristische Nüchternheit 
und eine Tendenz in die legalistische Kurzformel aufweist, die dem subjektiven 
Nachvollzug zeitlich und psychologisch Hemmungen und Grenzen setzt. Man muß 
die römische Liturgie nur mit der östlichen vergleichen. Diese ist im guten Sinn 
lyrischer und meditativer, gibt dem Menschen viel mehr Möglichkeit der Versen- 
kung, des Ausschwingenlassens des Gefühls, der Ergriffenheit. •Subjektiv echter 
Mitvollzug" meint gar nicht etwas besonders Gefühlvolles oder gar Sentimentales. 
Es meint die ganze, persönliche Anteilnahme der geistigen und verantwortlichen 
Person mit ihrem freien Glauben, Hoffen und Lieben (den drei aktualisierten theo- 
logischen Tugenden) an dem, was kultisch und sakramental in der Messe geschieht. 
Eine solche Anteilnahme aber, die gerade nicht einfach in ein wenig •gutem Wil- 
len" allein besteht, erfordert Zeit, Möglichkeit geduldiger meditativer Versenkung, 
•Sammlung" der inneren Kräfte (die nicht einfach kommandiert werden kann), Ord- 
nung und Ausgleich der oft sehr widersprüchlichen inneren •Gestimmtheiten" der 
verschiedenen Schichten der Person usw., lauter Erfordernisse, die nicht sehr schnell 
erfüllt werden können. Man könnte sich zwar denken, daß diese durch eine Vor- 
bereitung auf die Messe beigebracht würden, so daß die Messe selbst gewissermaßen 
der kultisch sakramentale Höhepunkt dieser ganzen Bemühung würde, die sich 
(schon sehr intensiv) in dieses liturgische Geschehen hinein verleiblicht. Aber unter 
dieser Voraussetzung würde wohl eine besondere psychologische Schwierigkeit gegen 
die Danksagung nicht mehr bestehen, und diese Voraussetzung ist in der Gewöhn- 
lichkeit des Alltags noch schwerer zu realisieren als eine Danksagung, da sie jene 



182 Karl Rahner 

Meditation bedeuten würde, die vielfach zu den idealen Vorsätzen gehört, die • 
Vorsätze bleiben. Auch bei gutem Willen und innerem Verständnis ist nun (wenn 
man ehrlich ist) in sehr vielen Fällen für einen subjektiv echten Mitvollzug (der 
mehr ist als guter Wille und die von den Moralisten geforderte Intention, Atten- 
tion und •Andacht" in ihrem natürlich immer erreichbaren Minimum) innerhalb 
der römischen Liturgie zu wenig Raum und Möglichkeit: die Zeit ist zu kurz und 
die Formel zu konzentriert und zu nüchtern. Von da aus ist es durchaus sinnvoll, 
das gemeinschaftlich Liturgische zu ergänzen durch eine mehr private •Andacht", 
die diese Schwierigkeiten und Hemmungen der römischen Liturgie ausgleicht. 

Daß dafür eine gewisse Notwendigkeit besteht, zeigt auch die Geschichte: 
die römische Liturgie hat zu ihrer eigenen Ergänzung außerliturgische, paralitur- 
gische und private Frömmigkeits- und Andachtsformen zulassen müssen, für die in 
der östlichen Frömmigkeit weniger Bedürfnis vorhanden ist, und die doch offen- 
sichtlich keine solche Triebkraft und Fülle gezeigt hätten, wenn innerhalb der römi- 
schen Liturgie schon für alle berechtigten Ansprüche •subjektiver" Frömmigkeit 
Raum gewesen wäre. Denn man kann ja nicht sagen, daß es sich in solchen Formen 
nur um die private Einzelfrömmigkeit handle, die selbstverständlich und überall 
ihr Recht und ihren Raum neben dem Kult der Gemeinde habe. Es gibt vielmehr in 
der lateinischen Kirche notwendig sehr viel Außerliturgisches und Paraliturgisches, 
das dennoch von der Gemeinde getragen wird. Daß es zu langen Überlegungen und 
Kontroversen kommen konnte, was eigentlich in der lateinischen Kirche Liturgie ist 
und was nicht, ist dafür bezeichnend. Man konnte eben hier nicht mehr einfach 
sagen, Liturgie sei der Gottesdienst der christlichen Gemeinde. Wir können ruhig 
sagen: wir haben keine Liturgie, innerhalb deren der lateinische Christ seine per- 
sönliche Frömmigkeit in genügendem Maße ausleben könnte. Das ist teilweise im 
Wesen der Sache bedingt (Gottesdienst der Gemeinde und private Frömmigkeit 
können so wenig zur Deckung gebracht werden wie Individuum und Glied einer 
Gemeinschaft), teilweise aber auch in der Gestalt und Eigenart der faktischen Litur- 
gie. Und dieser zweite Grund wäre auch noch gegeben, wenn die lateinische Litur- 
gie nicht durch das für das Volk unverständliche Latein schwer zugänglich wäre; er 
gilt also auch für den Klerus. Und wegen dieses zweiten Grundes wird es auch 
Frömmigkeitsformen geben, die außerliturgisch die liturgische Frömmigkeit durch 
etwas zu ergänzen suchen, was an sich auch die liturgische Frömmigkeit selbst leisten 
konnte. (Ob sich z.B. die',,Auferstehungsfeier" nicht doch auch neben der erneuerten 
Karsamstagsliturgie halten wird?) 

Zu den sinnvollsten und nächstliegenden solcher Andachtsformen gehört zweifel- 
los die •Danksagung". An sich könnte man sich eine (mit innerer Anteilnahme ge- 
feierte) Liturgie denken, die das Bedürfnis nach einer solchen außerliturgischen 
Danksagung nicht aufkommen ließe, eine Liturgie z. B., die selber Raum böte für 
strömendes, seliges Danken nach dem Empfang des Herrenleibes, die deutlicher 
und realistischer hinausblickte in das Leben, in das hinein sie entläßt. Da dies nun 

3 Wenn so gesagt wird, daß in der faktischen römischen Liturgie die persönliche Ver- 
tiefung in das gefeierte Geheimnis leicht zu kurz kommt, so ist freilich dabei auch folgendes 
zu bedenken: Man darf dabei nicht der Liturgie als solcher zur Last legen, was nur Folge 
einer defizienten Feier dieser Liturgie ist. In der gewöhnlichen, heute üblichen Stillmesse ist 



Danksagung nach der hl. Messe 183 

einmal nicht gegeben ist3, so hat sich die Danksagung sinnvoll an die Liturgie als 
deren private Erweiterung angeschlossen. Die liturgische Handlung selbst schwingt 
hier aus in das private meditative Gebet. 

Dazu kommt folgendes: die Liturgie soll ja die Weihe des Lebens in seiner 
Konkretheit sein. Es soll nicht eine sakrale Zone abgeschieden vom Leben geben; 
das Leben selbst muß vom Altar her Gottesdienst werden. Nun ist aber die amt- 
liche römische Liturgie durch ihre völlige textliche und liturgische Fixiertheit nur 
sehr •abstrakt"die Einweihung in den Gottesdienst des konkreten Lebens. Dieses 
Leben selbst mit seinen Fragen und Nöten, seinem Erhebenden und Bedrängenden, 
seiner Vielfalt und Unübersehbarkeit kann sich in der amtlichen Liturgie nur ganz 
allgemein und abstrakt zu Wort melden, um darin geheiligt, geweiht und bewältigt 
zu werden. Soll aber dennoch diese Heiligung des konkreten Lebens vom Altar 
ausgehen, dann wird es fast unvermeidlich sein, eine Zwischenzone zwischen der 
hieratisch-objektiven Liturgie und dem brutal-realistischen Leben zu schaffen, in 
der beide Größen sich begegnen, eine Zone, in der der Mensch in persönlichem 
Gebet sich bemüht, den Geist des himmlischen Opfers einzusenken in die Leib- 
haftigkeit der irdischen Wirklichkeit. Bemüht er sich um eine solche Begegnung 
zwischen dem Gottesdienst des Altars und dem des Lebens, dann kann er bei der 
gegenwärtigen Liturgie und ihrer Gestaltung eigentlich auf eine Danksagung 
nicht verzichten, die nichts anderes ist als die personale Zurüstung des durch das 
Opfer Christi geheiligten Menschen für die konkrete Opfertat seines heutigen Ta- 
ges. Man wird dies um so mehr sagen dürfen, als man ja hinsichtlich der faktischen 
Durchführung der Forderung der täglichen Betrachtung beim Seelsorgspriester 
einer nüchternen Skepsis wird huldigen müssen. Eine längere Meditation am Mor- 
gen vor der Messe ist bei den mitteleuropäischen Verhältnissen für viele von ihnen 
oft einfach nicht möglich, selbst wenn der (oft auch sehr geringe) gute Wille dafür 
da ist. Wann also soll die persönliche Umsetzung dessen, was der Priester am Al- 
tar tat, in die Realität seines Lebens geschehen, wenn nicht wenigstens in den paar 
Minuten einer •Danksagung"? Natürlich würde sich von diesem Ansatzpunkt auch 
eine gewisse Inhaltlichkeit dieser Danksagung ergeben, die in geistlichen Konfe- 
renzen oder bei Exerzitien auszulegen und einzuüben wäre. Mit der allgemeinen 
Forderung, man müsse doch eine Danksagung halten (mit dem bloßen Hinweis 
auf CIG can. 810: gratias Deo pro tanto beneficio agere), genügt es nicht. Denn die 
Forderung einer Eucharistie für eine Eucharistie, die zu feiern Gott einem eben 
gegeben hatte, läßt sich in dieser abstrakten Formulierung schwerlich verständlich 
machen. Es handelt sich nicht in erster Linie und nur um eine •Danksagung", son- 
dern um diese persönliche Anteilnahme und Umsetzung der in der Messe vergegen- 

tatsächlich für eine gratiarum actio innerhalb der Feier selbst kaum genügend Raum, vor 
allem nicht für den zelebrierenden Priester selbst, den wir hier in erster Linie vor Augen ha- 
ben. Aber es gibt in der Meßliturgie selber, wenn sie in ihrer Hochform gefeiert wird, durch- 
aus Möglichkeiten in dieser Richtung: a) der Kommuniongesang während der Austeilung der 
heiligen Kommunion an eine größere Anzahl von Gläubigen erstreckt sich über längere Zeit 
und gibt an Hand eines geeigneten Psalmtextes die Möglichkeit zu sowohl objektiv-gemein- 
samer als auch subjektiv-persönlicher Andacht, b) Die Pause zwischen dem Oremus und dem 
Beginn der Postcommunio läßt sich sinnvoll mit Danksagung und Bitte nach dem Empfang 
der Kommunion verbinden und könnte von hier aus eventuell einer Verlebendigung ent- 
gegengeführt werden. 



184 Karl Rahner 

wärtigten Heilswirklichkeit in das eigene konkrete Leben, was beides bei der fak- 
tischen römischen Liturgie während der Messe allein nur in einem nicht ganz 
zureichenden Maße möglich ist. 

Man empfängt im Meßopfer ja nicht bloß den Leib des Herrn als das wirksame 
Zeichen einer zu empfangenden Gnade. Man feiert aktiv in diesem Opfer den Tod 
des Herrn; man spricht die ewige Danksagung Christi als des Hohenpriesters für die 
Schöpfung und Erlösung der Welt mit; man sagt sein eigenes persönliches Ja zum 
liebenden Gehorsam dessen, der für uns gestorben ist; man stimmt mit seinem eige- 
nen Glauben, Hoffen und Lieben ein in jene Verwandlung der Welt, die durch 
den Tod und die Auferstehung Christi begonnen hat; man geht mit seiner eigenen 
Freiheit und Hingabe in der Messe ein in jene hier gefeierte, also Gegenwart und 
über uns Mächtigkeit gewinnende Liebe des Herrn, die alle zu dem einen Leib 
Christi mehr und mehr einen will; man erneuert in der Messe den Willen zum 
Kreuz und Tod des Herrn als dem Gesetz unseres eigenen Lebens; man blickt er- 
wartend und zuversichtlich in seine eigene Zukunft, die in der Wiederkunft des 
Herrn besteht; man gibt sich mit seinem eigenen Wesen hinein in den Sieg Christi, 
in die Vergebung der Sünden, in die Ankunft seines Reiches; man nimmt den Bund 
an, den Gott im Blute des Sohnes mit uns geschlossen hat; man gibt sich, wenn 
man den Tod des Herrn feiert, hinein in seine eigene Schwachheit, in seine An- 
gefochtenheit und seine Todgeweihtheit als den Weisen, unter denen die Kraft 
Gottes in uns mächtig ist. Wenn man aber nur in solcher Weise das Opfer selbst 
richtig feiert, wenn diese •subjektive" Anteilnahme zum echten Vollzug des 
sakramentalen Geschehens selbst gehört, dann versteht sich eigentlich von selbst, 
daß diese Realisierung der wesenhaft christlichen Haltungen nicht einfach plötzlich 
abbricht, sondern eine innere Tendenz hat auszuschwingen, sich noch deutlicher 
zu konfrontieren mit dem konkreten Alltagsleben, in dem diese Haltungen sich 
allererst bewähren und ihre Echtheit erweisen müssen. 

Es ergibt sich von da auch ein Verständnis für die Inhaltlichkeit der •Dank- 
sagung": sie besteht nicht so sehr in erster Linie in einem anerkennenden •Dan- 
ken für" etwas, das selber fertig und abgeschlossen ist, sondern ist einfach das Ver- 
harren in jener inneren Haltung und Verfassung, die während der Messe aktu- 
alisiert wurde (oder • werden sollte). Man wird hinsichtlich der Inhaltlichkeit der 
Danksagung keine engen Grenzen ziehen. Man wird ruhig sagen dürfen: alles, 
was echt fromm ist und das Herz des Beters bewegt, seine Sorgen, seine Anliegen, 
seine Pläne und Absichten, kann seinen Platz auch in einer Danksagung finden. 
Aber man dürfte darüber nicht vergessen, daß den ersten und theologisch und as- 
zetisch entscheidendsten Platz all das einnehmen müßte, was zum echten Vollzug 
der Messe selbst gehört. Würde die Anteilnahme am Vorgang der Messe selbst 
voller, tiefer und theologisch artikulierter sein, dann wäre das Problem, was man 
eigentlich während der Danksagung tun sollte, zum größten Teil von selbst gelöst. 
Auch hier zeigt sich wieder: der Widerspruch und die Unlust zur Danksagung 
ruft die kritische Frage auf, ob die Messe selbst so gefeiert wurde, wie dies sein 
müßte. 

Wenn heute das Bedürfnis und die Notwendigkeit der privaten Danksagung 
deutlicher ist als zu früheren Zeiten, so ist das nicht nur von der Unmöglichkeit be- 



Danksagung nach der hl. Messe 185 

dingt, eine solche Danksagung innerhalb der Liturgie selbst zu realisieren, son- 
dern auch von einem Grund, der außerhalb der Liturgie liegt: Früher ging der 
Mensch aus dem Gotteshaus in eine christliche Welt hinein, die von religiösen 
Grundsätzen her verstanden und bewältigt wurde (wobei es weniger wichtig ist, 
ob das in jedem Einzelfall gelang, als daß die tatsächlich anerkannten Normen 
religiös waren und ein Abweichen von ihnen dementsprechend allgemein als 
,. Sünde" gewertet wurde). Heute dagegen ist der Christ vielmehr Einzelner und 
vereinzelt. Daher muß er in sich selber Entscheidungen vollziehen und Normen 
aufstellen und akzeptieren, die früher die Gemeinschaft als fraglosen Besitz dem 
Einzelnen bereits bot. Hier liegt sicher ein bedeutender Grund für die Notwendig- 
keit privaten Betens als •Vorentscheidung" der konkreten Daseinsgestaltung im 

Alltag. 

c) Man hüte sich, im Stil des alten Erstkommunionunterrichts die Danksagung 
damit zu begründen, daß Jesus Christus nach der Kommunion im Empfänger der 
Eucharistie •noch" real gegenwärtig sei; oder damit, daß wegen dieser realen Ge- 
genwärtigkeit bei noch wachsender Disposition (durch die Danksagung) auch die 
Wirkung des Sakramentes ex opere operato noch wachse. Alle diese Behauptun- 
gen sind falsch oder wenigstens nicht genügend sicher theologisch fundiert. Denn 
das sakramentale Zeichen, das die Gnade vermehrt, ist nicht die Gegenwart Christi 
als solche4, sondern der Genuß des Leibes Christi. Man sollte nicht behaupten 
(weil man es nicht wirklich beweisen kann), daß die reale Gegenwart Christi nach 
dem Genuß noch andauere. Denn die Voraussetzung der Gegenwart Christi ist nicht 
irgendeine physikalische Kontinuität des Gegessenen mit der konsekrierten Ma- 
terie, sondern das •Brot" als •Speise" in einem durchaus menschlichen Sinn. Man 
kann aber durchaus bezweifeln, daß ein gegessenes Brot im allgemeinen noch als 
Speise, d. h. als menschlich eßbares Brot angesehen werden kann. Ist dies aber nicht 
der Fall, hört auch die Gegenwart Christi auf, ebensogut wie wenn man z. B. das 
Brot durch rein mechanische Zerreibung, also ohne jede chemische Umänderung, 
zu Staub zermahlen würde5. In beiden Fällen ist keine Erscheinung eines wirk- 
lichen Brotes in einem echt menschlichen Sinn mehr da. Also hört auch die Ge- 
genwart Christi auf. Wenn die volkstümliche Vorstellung nach dem Empfang des 
Sakramentes unter dem Eindruck steht, •jetzt" sei Jesus da, so ist zunächst einmal 
deutlich zu unterscheiden: er ist in seiner pneumatischen Gegenwart in seinem 
Hl. Geist da, und zwar in einer durch den Sakramentsewp/awg (nicht durch eine so- 
matische Bleibendheit) vertieften und durch diese Gnade aktualisierten Weise. 
Auf diese richtet sich die Danksagung. (Wir beteten ja auch als Kinder: Du bist nun 
in meinem Herzen...; hätten wir wirklich ernsthaft eine Gegenwart Christi als 
Bleibendheit durch die sakramentale Species gemeint, so hätten wir diese Gegen- 
wart nicht im •Herzen", sondern im Magen lokalisieren müssen.) Für diese pneu- 
matische Gegenwart war der Empfang, das Essen (nicht das Gegessenhaben) des 
wirklichen Leibes des Herrn Zeichen und wirksames sakramentales Mittel. Eine 

4 Sonst müßte ja auch die Anbetung vor dem Tabernakel eine sakramentale Wirkung 
haben, da es doch offenbar dafür nicht erheblich sein kann, welcher genaue physikalische 
Abstand zwischen der Hostie und dem Beter besteht. 

5 Vgl. Thomas, S. Th. III q. 77 a. 4 c. 



186 Karl Rahner 

rein somatische •Anwesenheit" Christi hätte, wo sie aufhört, auf diese pneumatische 
Kommunikation hingeordnet ihr Zeichen und Mittel zu sein, ebensowenig Sinn 
und Segen, wie wenn ein Judas beim Abendmahl neben Christus sitzt. Daß aber die 
somatische Gegenwart Christi im Empfänger nach der Kommunion noch andauert, 
ist darum u. E. gnadenmäßig (selbst wenn sie als gegeben unterstellt wird) uner- 
heblich (trotz der gegenteiligen Meinung bedeutender Theologen wie Suarez, de 
Lugo usw.), weil das sakramentale Zeichen der Genuß, nicht die (unterstellte) An- 
wesenheit des Sakraments im Empfänger ist, und ist ein unbewiesenes Theolo- 
gumenon, das zwar von der richtigen Voraussetzung ausgeht, daß die somatische 
Gegenwart Christi andauert, so lange die Gestalt des Brotes gegeben ist, aber die 
stillschweigende, aber unbewiesene Voraussetzung macht, daß gegessenes Brot noch 
• (eßbares) Brot sei. Diese Voraussetzung wird auch nicht durch (mit Recht respekt- 
volle und tutioristische) Verhaltungsmaßregeln bewiesen, wie sie z. B. im Missale 
Romanum, De defectibus circa Missam occurrentibus X 14, vorgesehen sind. Wenn 
man die unbewiesene obige Voraussetzung macht, kann man Konsequenzen logisch 
nicht mehr vermeiden, die schon gezogen worden sind: daß man das Brot so re- 
sistent bäckt oder so viel Wein trinkt, daß die Species möglichst lange erhalten 
bleiben. • Es ist auch darauf aufmerksam zu machen, daß die wirklich praktizierte 
Länge der Danksagung eigentlich doch keine Rücksicht nimmt auf die mutmaß- 
liche Dauer der Species im Magen. Der Satz: Christus selbst wird wahrhaft genossen, 
schließt keine Gegenwart nach dem Genuß ein, die mit diesem als solchem nichts 
mehr zu tun hat. Dies kann auch nicht aus Sätzen wie Denz 578 • 580 entnommen 
werden. Denn mit diesen Sätzen ist nur gesagt, daß Christus im Akt des Ge- 
gessenwerdens, der mit dem Gegessensein endet, zugegen ist, nicht aber, daß 
Christus nach dem Gegessensein noch zugegen bleibe. 

Fällt aber diese Gegenwart Christi sakramentaler Art weg, und ist eine Steige- 
rung der Wirkung des opus operatum nach dem Genuß als solchem? theologisch 
nicht mehr denkbar, so ist damit der •Danksagung" der echt theologische Boden 
doch nicht entzogen. Auch nicht aus der Richtung, aus der die eben abgelehnte An- 
schauung die Danksagung begründen wollte. Die Gnadenwirkung des Sakramentes 
kann zwar nur abhängen von der Disposition, die der Mensch beim Genuß dieses 
Brotes des Lebens hat, von der existentiellen Tiefe und Lebendigkeit des •Glau- 
bens", mit dem Christus nach Jo 6 gegessen werden muß, wenn der Mensch in eine 
wahrhaft personale Kommunikation mit Christus treten und die sakramentale Kom- 
munion auch eine pneumatische sein soll. Aber, so kann mit allem Ernst gefragt 
werden: kann diese Disposition sehr groß sein, kann sie zum Vollzug einer wahr- 
haft pneumatischen (•geistlichen") Kommunion ausreichen (ohne die auch nach 
dem Konzil von Trient die [bloß] sakramentale Kommunion nichts nützen würde: 

6 Man beachte dieses •als solchem". Es soll damit gesagt werden: wenn und insofern 
der •Genuß" des Sakramentes (als physisches und personales Geschehen) schon • wie es 
die übliche Theorie tut • als abgeschlossen betrachtet wird, kann sinnvoll theologisch von 
einer Vermehrung der Gnade durch Steigerung der Disposition im Hinblick auf eine •noch" 
bestehende Gegenwart des Leibes Christi nicht die Rede sein,. Damit ist aber noch keine 
Entscheidung über die Frage getroffen, ob denn der eine und selbe •Genuß", insofern er 
eben nicht nur ein physiologisches Geschehen, sondern ein vollmenschlicher Akt in Glaube 
und Liebe ist, als ganzer schon seine Vollendung gefunden hat, wenn er in einem rein 
physiologischen Sinn schon abgeschlossen ist. 



Danksagung nach der hl. Messe 187 

vgl. Denz 881), und zwar in dem Grad und Maß, in dem die •Fruchtbarkeit" dieses 
Sakramentes möglich und wünschenswert ist, wenn der Christ kein anderes Verlan- 
gen hat, als möglichst schnell aus dem Kreis dieses Mysteriengeschehens zerstreut 
davonzulaufen? Umgekehrt gesagt: wenn der Christ jene ihm mögliche innere 
höchste Kraft des inneren Menschen entfaltet und aktualisiert, die als Disposition 
die sakramentale Kommunion erst ganz sinnvoll und ganz wirksam werden läßt, 
dann muß es ihn von selbst drängen, in meditativer Stille und Sammlung mög- 
lichst lang (entsprechend den Möglichkeiten seiner äußeren Lebensumstände) im 
Bannkreis dieses Mysteriums zu bleiben. Daß die inneren und äußeren Möglich- 
keiten dieses Bleibens mit dem Moment des Endes des liturgischen Geschehens auch 
schon beendet und begrenzt seien, wird der schwerlich behaupten, der die inneren 
Weiten und Tiefen dieses Geheimnisses einigermaßen ermißt. 

Die Frage also, wie sehr oder wie wenig jemand eine innere Neigung zu 
langer betender Stille nach dem Empfang des Sakramentes in sich erkennt, kann 
ihm wohl zu einem sehr deutlich handhabbaren Kriterium dafür werden, mit wel- 
chem •Glauben", mit welcher inneren personalen Beteiligung er dieses Sakrament 
empfangen hat. Der Eindruck, daß viele, die nach der Messe möglichst rasch •da- 
vonlaufen", auch nur in einer sehr äußerlichen Weise beim Meßopfer selbst betei- 
ligt waren, wird sehr oft berechtigt sein. Man wird dieses Kriterium aber nur sehr 
vorsichtig andern gegenüber benutzen dürfen (weil man gewöhnlich die inneren 
und äußeren Verhältnisse des anderen nicht kennt), sich selbst gegenüber kann es 
oft ein harter, aber sehr richtiger Maßstab sein. So wenig man die Danksagung 
so propagieren darf, daß dadurch Menschen von der Kommunion abgehalten wür- 
den, die entweder die äußeren Verhältnisse zu einer (relativ längeren) Danksagung 
nicht haben oder unschuldig den Grad christlicher Reife für das Verständnis einer 
solchen Danksagung noch nicht haben, so sehr kann doch der einzelne sich selbst 
gegenüber den existentiellen Ernst seiner Meßopferbeteiligung an seinem Ver- 
ständnis eines •Bleibens", eines kontemplativen Ruhens in dem pneumatischen 
Bleiben Christi in ihm (das so lange dauert, wie die Gnade der Rechtfertigung) be- 
messen. Die bleibende, durch die •heiligmachende" Gnade begründete und durch 
deren Wachstum vermehrte und existentiell vertiefte innere Christuskommuni- 
kation, das •Bleiben in Ihm", ist ja nicht wie eine sachhafte Tatsache aufzufassen, 
sondern ist aus ihrem ganzen Wesen heraus etwas, auf das der Mensch in Glaube, 
Hoffnung und Liebe sich beziehen muß, das personal aktualisiert werden muß und 
erst darin sein eigenes Wesen voll erreicht. Es muß immer neu kontemplativ voll- 
zogen werden, daß Er in uns und wir in Ihm sind. Und diese personale Beziehung 
auf die gnadenhafte Einheit mit Christus ist nicht nur ein menschliches Notiz- 
nehmen von einer Tatsache, die in sich von diesem Notiznehmen unberührt bleibt, 
sondern die Vollendung dieser Tatsache selbst, da dieses •Notiznehmen" selbst 
wieder ein Selbstvollzug der göttlichen Gnade in uns ist. Wann und wo sollte 
aber die pneumatische Aktualisierung der dauernden gnadenhaften Verbunden- 
heit mit Christus eher stattfinden als dann, wenn diese Gnadeneinheit in der 
sakramentalen Vereinigung ihre sakramentale und kirchliche Greif bar keit und 
Leibhaftigkeit findet und so sich mehrt und vertieft? 

Aber so gerade ist nicht gesagt, daß diese Aktualisierung der pneumatischen 



188 Karl Rahner 

Kommunikation mit Christus genau die uhrzeitlich selbe Zeiterstreckung haben 
müßte wie der aktuelle Kommunionempfang im zeitlich engsten Sinne des Wortes 
oder wie das liturgische Geschehen der Messe7. Beide können vielmehr trotz des 
Fehlens einer physikalischen Gleichzeitigkeit eine wirkliche Einheit eines sakra- 
mentalen Geschehens bilden, und die ganze pneumatische Kommunikation (als 
eine!) kann Disposition und Wirkung des sakramentalen Empfangs des Leibes 
Christi sein. Zu solchem Fehlurteil, als müßten der aktuelle Kommunionempfang 
und seine personale Annahme zeitlich zusammenfallen, kann im Grunde nur der 
kommen, der meint, eine Christuseinheit gnadenhafter Art gebe es nur als identisch 
mit der sakramentalen Kommunion als solcher. Das ist aber falsch, sowohl weil 
die sakramentale Kommunion als solche (der reale Empfang des Leibes und 
Blutes Christi) nur Zeichen und Mittel für diese pneumatische Kommunikation ist, 
als auch deshalb, weil diese pneumatische Kommunikation durchaus auch ohne 
diese sakramentale Greifbarkeit geschehen kann. Von da aus könnte man die 
•Danksagung" auffassen als die Greifbarkeit der Tatsache, daß sakramentale 
Kommunion und pneumatische Kommunikation mit Christus einerseits nicht das- 
selbe sind (darum Danksagung noch •nach" der sakramentalen Kommunion) und 
doch wie Mittel und Wirkung miteinander zusammenhängen (darum •Dank- 
sagung" im Anschluß an die sakramentale Kommunion). 

3. Von hier aus kann auch noch einiges über die Dauer dieser Danksagung ge- 
sagt werden. Selbstverständlich ist diese nach den inneren und äußeren Verhält- 
nissen des Menschen sehr verschieden8. Letztlich kommt es auch hier wie bei 

7 Der liturgische Gestus und die personale Stellungnahme brauchen und können ja auch 
bei anderen Sakramenten nicht einfach uhrzeitlich zur Deckung gebracht werden, sondern 
bilden ein •moralisches Ganzes", das länger dauern kann als der physische Akt. Die Inten- 
tion bei den Sakramenten braucht (als aktuelle) nicht uhrzeitlich mit dem sakramentalen 
Ritus zusammenfallen; es kann jemand fruchtbar beichten, auch wenn er bei der Absolution 
zerstreut ist; die Genugtuung kann beim Bußsakrament durchaus •nach" dem Absolutions- 
ritus geschehen und doch zum Zeichen des ex opere operato wirkenden Sakramentes gehören. 
Die Konzelebrationsformeln der einzelnen Konzelebranten bei der Konzelebration brauchen 
nicht so physikalisch •synchronisiert" zu sein, wie bei einem physikalischen Vorgang die 
Teilursachen gleichzeitig sein müssen, und können doch alle zu einem konsekratorischen 
Ritus, der wirksam ist, gehören. Es ist keine sinnvolle Frage, wenn man wissen will, •wann" 
bei einer zeitlich dauernden sakramentalen Formel nun eigentlich der Effekt eintritt: am 
Anfang, in der Mitte oder erst am Ende der Formel, da es sich ja um ein menschliches Sinn- 
gebilde vor Gott und auf ihn hin, und nicht um physikalische Ursachen handelt. Es ist von 
da aus gesehen durchaus denkbar, daß die eine personale Annahme der im Genuß (und nur 
in ihm) gegebenen Gabe • als Annahme streng dieser Gabe als solcher • länger dauert 
als die somatische Darreichung des sakramentalen Zeichens. Mit dieser Möglichkeit kann 
man durchaus in unserem Fall unbedenklich rechnen, ohne deswegen in die oben abgelehnte 
Theorie zu verfallen, auf Grund einer bleibenden Realpräsenz nach der Kommunion (als 
ein vom Empfang unterscheidbares Zeitmoment) könne durch eine gewissermaßen zweite 
neue Disposition (die ebenso von der Disposition •beim Empfang" unterschieden werden 
könne) die Gnade ex opere operato vermehrt werden. Man kann also wohl ruhig sagen: 
die personale Annahme des Sakramentes (die für den fruchtbaren Empfang eines Sakramentes 
beim Mündigen wesentlich zum sakramentalen Geschehen gehört) braucht nicht uhrzeitlich 
mit dem sakramentalen Ritus zusammenzufallen; diese personale Übernahme gehört, soweit 
sie nur in sich selbst eine menschliche Akteinheit, wenn auch zeitlicher Natur, hat und sich 
auf den konkreten sakramentalen Ritus bezieht, zu diesem konkreten Sakrament, mag sie 
auch uhrzeitlich sich im voraus und im nachhinein, über die physikalische Dauer des sakra- 
mentalen Ritus hinauserstrecken. 

8 Man darf in diesem Zusammenhang nicht vergessen, daß eine eigentlich •geistliche 
Übung" der Danksagung, wie wir sie heute verstehen, frömmigkeitsgeschichtlich doch nicht 



Danksagung nach der hl. Messe 189 

jedem Gebet nicht auf die zeitliche Länge an sich, sondern auf die personale Kraft 
und Tiefe dieser Danksagung an. Und doch hat auf dieses Wesentliche auch die 
Zeitdauer dieses meditativen Vollzuges einen Einfluß. Und unter dieser Rück- 
sicht ist die Zeitdauer zu würdigen. Das aber bedeutet in unserer Frage: die Dank- 
sagung sollte so lange sein, als nach menschlichem Ermessen (und unter den kon- 
kret gegebenen äußeren Möglichkeiten) notwendig ist, um die hier und jetzt 
mögliche größte Anteilnahme an der Messe in Beziehung auf das eigene Leben 
zu erreichen. Ignatius von Loyola sagt einmal in den Exerzitien (Nr. 76), der Exer- 
zitand solle so lange bei einem •Punkt" der Betrachtung, ohne weiter zu gehen, 
ruhig verweilen, •bis er Befriedigung gefunden habe" (hasta que me satisfaga). Ig- 
natius traut es also dem Beter zu, daß er erfahren und sich ein Urteil darüber bil- 
den könne, wann er in den Grenzen des je gerade jetzt Möglichen einen gewissen 
Höhepunkt und Sättigungsgrad der personalen Anteilnahme an dem Gegenstand 
der Betrachtung erreicht habe, und darum wisse, wann er weitergehen könne. Etwas 
Analoges ist zur Dauer der •Danksagung", der subjektiven Realisation des dar- 
gebrachten Opfers und der Kommunion, zu sagen. Diese danksagende Realisation 
ist ja nicht ein in sich stehender, neuer geistiger Vorgang, sondern die subjektive 
Seite des objektiv sakramentalen Geschehens auch dann, wenn sie sich uhrzeit- 
lich über dieses Geschehen weitererstreckt. Wenn diesem sakramentalen Gesche- 
hen gegenüber der sie vollzogen habende Mensch •sich genug getan hat", wenn er 
das, was im Zeichen und in der Wahrheit geschah, so angenommen hat, daß er es 
wirklich in sein Leben mitnimmt, dann ist seine Danksagung beendet, dann soll 
er gehen. Wenn er also sagen kann, daß er (in den Grenzen des hier und jetzt 
Möglichen) anders aus dem heiligen Geschehen herausgeht, als er in es hineinge- 
gangen ist, dann ist seine Danksagung gut gewesen und beendet. Und sie war 
nicht eigentlich ein privates Anhängsel an eine liturgische Feier, sondern die 
Vollendung der personalen Antwort auf das sakramentale heilschaffende Wort 
Gottes in der liturgischen Feier, eine Antwort, die in einem letzten Verstand noch 
zur Feier selbst gehört. 

Man könnte sich noch die Frage stellen, ob es nicht trotz des Persönlichen der 
Danksagung sinnvoll wäre, wenn der Einzelne bei seiner Danksagung nicht völlig 
sich selber überlassen bliebe, sondern die Gemeinschaft ihm zu Hilfe käme. Denn 
die Vernachlässigung der Danksagung nach der hl. Messe und Kommunion kommt 
vielleicht oft nicht so sehr aus einer grundsätzlichen Ablehnung derselben als aus 
der Scheu vor der Mühe des Gebetes. Darum könnte es sinnvoll sein, wenn man zur 
Danksagung (nicht nur, sondern auch) gemeinsam beten würde, wie das ja in der 
Postcommunio schon geschieht und auch nach der Messe lange Zeit hindurch in 
der Kirche praktiziert wurde9. 

wirklich vor dem Spätmittelalter nachweisbar ist. M. V i 11 e r (DSAM II, 1222•1234) be- 
müht sich zwar um Texte aus dem Mittelalter, die diese Übung belegen sollen. Aber ent- 
weder sind es spätmittelalterliche oder es sind solche, die eine Art Festhalten der Andachts- 
stimmung, die man beim Sakramentsempfang hatte, empfehlen, oder sie sind eben zu ver- 
einzelt, als daß sie mehr als eine individuelle Praxis bezeugen könnten. • Wenn Viller er- 
klärt, die Danksagung solle eine gute Viertelstunde im Normalfall dauern, so ist der an- 
gegebene Grund (die noch andauernde Gegenwart Christi) sicher nicht stichhaltig. 

9 Vgl. hierzu, was J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia4, Wien 1958, zur Post- 
communio (ebd. 2. Bd., S. 520ff.) und zumRezeß (ebd. 2. Bd., S. 570ff.) sagt. 




