Die Frage der Laienaszese

Von August Brunner SJ, Minchen

Das eine christliche Ziel

Wenn es eine besondere Laienaszese geben soll, dann kann sie nur aus der beson-
deren Aufgabe entspringen, die dem Laien vom Christentum zugewiesen ist; und
von ihr muff sie auch Form und Maf} erhalten. Gibt es eine solche Aufgabe?

Man konnte versucht sein zu meinen — eine solche Auffassung wurde schon
oft dem Katholizismus vorgeworfen —, der Laie sei gegeniiber dem Ordensmann
eine Art Christ zweiten Grades. Eine derartige Unterscheidung wiirde dem Buchsta-
ben und dem Geist des Evangeliums widersprechen. Aber das ist auch nicht die An-
sicht der Kirche, mogen einzelne Katholiken aus Unwissenheit oder Stolz solche
Meinungen vertreten haben. Alle Getauften sind durch die Taufformel dem Na-
men, das heiflt der Person des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes geweiht.
Damit sind alle berufen, in ihrem Leben diese Weihe zu verwirklichen. Diese um-
faflt aber den ganzen Menschen, wie der ganze Mensch ein Geschopf der Heiligen
Dreifaltigkeit ist. Es gibt keine Heiligkeit, es gibt keine Vollkommenheit, die dber
diese Berufung hinausginge, ihr etwas hinzufiigte. Alles, was der Christ, ob Laie
oder Ordensmann, in seinem Leben an Christlichkeit verwirklichen kann, ist um-
falt, angestofen und getragen von dieser Weihe, wie es ein Beitrag zu ihrem immer
entschiedeneren und umfassenderen Vollzug istt.

Es gibt nur einen Weg fur alle, diese Weihe im Leben zu bewihren: Christus.
Seine geistige Gestalt, seine Lebenshaltung, seine Gesinnung sollen die Getauften
in ihrem Leben immer vollkommener darstellen (Phil 2,5); das gew6hnlichste Tun
sollen sie im Namen Christi, d. h. in seinem Auftrag, als seine Vertreter verrichten
und Gott dadurch ehren (Kol 3,17; 1 Kor 10,31). Dadurch sollen alle immer aus-
schliefllicher ,in Christo“ sein und leben, immer reiner aus der Glaubenshaltung ent-
scheiden und handeln (R6m 14,23). Allen ist das gleiche Ziel aufgegeben, vollkom-
men zu sein, wie der Vater im Himmel vollkommen ist (Mt 5,48). Es ist klar, dafl
zu dem wesentlich gleichen Ziel auch die gleichen Mittel filhren miissen, als da sind
Gebet und Sakramente und in der durch sie erlangten Kraft der christliche Kampf
um die Verwirklichung des einen Zieles.

Der Sinn des Ordenslebens

Damit ist der Unterschied zwischen dem Ordensleben und dem Leben des Chri-
sten in der Welt keineswegs aufgehoben. Das Wesen des Ordensstandes liegt darin,
daB hier nicht blo die innere Gesinnung, sondern auch die duflere Lebensform
von der Idee der Konigsherrschaft Gottes aus bestimmt und gestaltet wird, dafl
also innerhalb der Welt eine neue Welt geschaffen wird, die dieser Herrschalt ganz
entspricht. In diesem Sinne der festen, christlich geprigten dufieren Form ist der

t Zu diesem und dem Folgenden vgl. A. Brunner, Eine neue Schipfung. Paderborn
1952.



Die Frage der Laienaszese 191

Ordensstand ein Stand, der Stand der Vollkommenheit, weil von der Idee der
christlichen Vollkommenheit her geordnet und auf sie ausgerichtet, eine Form, die
in sich steht, mag auch der einzelne sie immer nur mehr oder weniger mit der ent-
sprechenden Gesinnung erfilllen. Allerdings bedeutet diese Form schon durch sich
eine Aufforderung, ihr entsprechend zu leben.

Diese Form muf} aber in einer Welt verwirklicht werden, die unter den Folgen
der Erbsiinde leidet, und von Menschen, die noch danach streben, von diesen Folgen
frei zu werden. Darum verlangt sie Opfer und Verzicht; sie mufl sogar manches aus-
schliefen, was an sich erlaubt wire, sich aber, so wie die Menschen einmal sind,
mit dieser Form nicht vereinen 1d8t. Von der Idee aus gesehen, ist der Ordens-
stand eine Vorwegnahme des himmlischen Lebens, das ganz im Lobe und in der
Liebe Gottes aufgeht (Geh Off 4); aber die Verwirklichung bedeutet Entsagung
und Opfer, und sie bleibt immer unvollkommen,

Aufgabe dieser Lebensform ist es, lebendig darauf hinzuweisen, wie die Welt
eigentlich sein sollte, und wie sie wire ohne die Erbsiinde: unter der lebendigen
Erfahrung der heiligen Gegenwart des liebenden Vaters und Schépfers ganz nach
seinem Willen auch in der dufleren Gestaltung des Lebens eingerichtet, zuerst das
Reich Gottes suchend und auf seine Verwirklichung die ganze Kraft versammelnd.

Die Aufgabe des Laien

Stédnde die Welt nicht unter dem Einfluf der Siinde, so liefe sich diese Aufgabe
in den gewohnlichen Geschiften der Welt erfiillen. Fin Unterschied zwischen Or-
dens- und Weltleben bestinde nicht. So aber schliefft die entschiedene Ausrichtung
auf das Reich Gottes auch in der dufleren Lebensform, wie bereits gesagt, die Be-
schiftigung mit vielen weltlichen Aufgaben aus. Vor allem aber ist die Welt weit-
hin nicht von dem Willen Gottes bestimmt, sondern von jenen Michten, die Jo-
hannes nennt: ,Denn alles, was in der Welt ist, die Fleischeslust, die Augenlust und
die Hoffart des Lebens, ist nicht vom Vater (I Joh 2,16). Diese Michte formen
auch Einrichtung und Stil des Lebens durch das ungeordnete Streben nach Reichtum,
Lust, Geltung und Macht.

In dieser unerldsten Welt die Kénigsherrschaft Gottes zu verwirklichen, worum
wir tdglich im Vaterunser beten, das Erlésungswerk Christi wirksam werden zu
lassen, die Welt nach Kriften umzugestalten, damit sie ihre Gestalt aus Gottes
Wahrheit und Heiligkeit erhalte, das ist die Aufgabe des Laien, Durch ihn soll
Christus allen Zeiten und Vélkern gegenwirtig werden. Jeder Lebensberuf, der in
sich sittlich gut ist, ,alles was wahr, was wiirdig und recht, was rein, liebenswert,
edel, was irgend mit Tugend, mit Lobenswertem zu tun hat“ (Phil 4, 8), all das soll
verdhristlicht, d. h. aus dem Geiste Christi gelebt und vollbracht und dadurch der
Erlésung durch ihn teilbaft werden. Der christliche Laie steht in seinem Lebens-
bereich und seinem Beruf als Vertreter Christi, als Glied seines Leibes; durch ihn
soll die heilende und heiligende Kraft Christi diesen Lebenskreis berithren und
erldsen. Durch sein Leben soll er Zeugnis geben von der Erlésung durch Christus
und von der Macht seiner Gnade. Dadurch erfiillt der Laie ,das koénigliche Priester-
tum® und wird selbst zugehérig zu ,dem auserwihlten Geschlecht, dem heiligen



192 August Brunner

Stamm, dem Volk, das ihm zu eigen ist* (1 Petr 2,9). Dieses konigliche Priestertum
besteht darin, dafl die Dinge dieser Welt durch den richtigen, den christlichen Ge-
brauch ,von der verderblichen Sklaverei fiir die herrliche Freiheit der Kinder Got-
tes erlost® werden, und so ,deren schnsiichtige Erwartung durch das Offenbarwer-
den der Kinder Gottes“ erfallt wird (Rom 8,19 - 23).

Laien, Priester und Ordensleute

Die Aufgabe des Laien ist in der Kirche also wesentlich. Seine Mitarbeit kann
nicht entbehrt werden. Sein Auftrag ist auch nicht zweiten Ranges; es ist der christ-
liche Auftrag schlechthin. Priester und Ordensleute sind um der Laien willen da,
wie umgekehrt diese der Priester und Ordensleute zur Losung ihrer Aufgabe be-
diirfen. Die Priester sind berufen, durch die Feier des Gottesdienstes, die Spendung
der Sakramente, durch Predigt und Ermahnung die Gldubigen zu einer méglichst
getreuen Erfillung ihrer Aufgabe zu befdhigen. Wenn dazu eine besondere Be-
rufung und Weihe erforderlich ist, so soll dies immer wieder daran erinnern, daf}
die Kirche keine Gemeinschaft ist, die sich aus den naturgegebenen Kriften ihrer
Glieder gleichsam von unten her aufbaut. Sie hat Ursprung und Bestehen durch die
Stiftung Christi; die Kraft, die sie zusammenhailt, ist eine {ibernaturliche; sie kommt
von oben und erhdht den Menschen iiber sein naturgegebenes Sein hinaus. Nicht
jeder Mensch kann die Sakramente, die Mittel der Heiligung, schon dadurch spen-
den, daf er eben Mensch ist, noch auch kraft einer besonderen natiirlichen Begabung,
so wie man Kiinstler oder Staatsmann ist, sondern nur die Kirche, die Gott da-
mit beauftragt hat und in deren Namen auch aller Gottesdienst vollzogen wird.

Im Ordensleben aber steht vor dem Laien das Bild einer von Gott ganzlich be-
herrschten und geheiligten Welt, in der die Heiligkeit und das Wohlgefallen Gottes
zur ordnenden Mitte aller Einzelheiten geworden ist, zur innersten Strahlungs-
macht, deren prigendem Einflufl sich nichts im Leben entzieht; einer Welt, die
nicht erst nachtriaglich, so gut es geht, mit dem Willen Gottes in Einklang gebracht
wird, nachdem bei ihrem Aufbau religios gleichgiltige oder feindliche Michte
mafigebend waren. Eine solche Welt bedeutet Aufruf, Ermutigung und Hoffnuug
fur jene, die in der Welt stehen. So gehoren alle Stinde in der Kirche zusammen, er-
ganzen, stitzen und fordern einander. Kein Weg ist unmittelbarer zu Gott als der
andere, keiner kiirzer. Die dchristliche Berufung ist immer allumfassend und aus-
schlieBlich. Die Aufgabe Christi verwirklicht sich nicht durch einen einzelnen Chri-
sten, sondern nur durch die Kirche als ganze. Innerhalb derselben hat jeder Christ
seinen besonderen Auftrag, seine Berufung, sein Charisma (1 Kor 12). Fiir alle aber
- steht die selbstlose Liebe zu Gott und dem Mitmenschen als das letzte Ziel da.

Der Laie heute

Laienaszese hat es in der Kirche natiirlich immer gegeben; denn sonst hitten die
Laien kein christliches Leben gefiithrt. In dem heutigen Bemithen um eine Laien-
aszese kann es also nicht um die Frage gehen, wie eine solche Aszese iiberhaupt aus-
sehen mufl. Diese Frage hat schon das Neue Testament, das sich doch zur Haupt-
sache an alle Christen wendet, beantwortet. Vielmehr scheint uns das eigentliche



Die Frage der Laienaszese 193

Anliegen unserer Zeit durch eine neue geschichtliche Lage des Laien veranlafit zu
sein. Die Frage lautet also vielmehr, wie die christliche Aszese, deren Forderungen
fiir alle Zeiten gelten, in den neuen Lebensbedingungen vom Laien geiibt werden
kann und soll.

Worin besteht diese neue Lage? Wie in allen geschichtlichen Anderungen sind es
verschiedene Ursachen, die am Heraufkommen des Neuen beteiligt sind. Wir
wollen versuchen, einige von ihnen anfzuzihlen und ihre Wirkung zu untersuchen,
ohne dabei auf Vollstindigkeit Anspruch zu erheben.

Das Wichtigste ist wohl das Aufkommen einer neuen gebildeten Laienschicht, wie
man sie in dieser zahlenmifigen Stirke bis dahin nicht gekannt hatte. Gebildete
Laien gab es noch in der Spitantike als Erbe der antiken Kultur. Aber sie stellten
eine kleine Minderheit dar. Auch unterschieden sie sich von den heutigen Gebilde-
ten. Sie waren keine Fachleute, sondern humanistisch-literarisch gebildete Méanner,
die meist Groigrundbesitzer waren und Staatsimter verwalteten. Durch die Vélker-
wanderung verschwand aber dieser Stand fast vollstindig. Immer mehr wurde
Studium und Wissenschaft eine Sache der Kleriker und der Monche; sie allein ver-
mochten noch im Schutze des Gottesfriedens der Kirchen und Kléster Sicherheit
und Mufle zu finden, um das Erbe der Antike fiir bessere Zeiten zu bewahren.

Erst mit der Renaissance bahnte sich hier wieder eine Anderung an. Immer mehr
Laien dringten in das geistig-kulturelle Leben ein, und, was sehr folgenschwer war,
sie gerieten in einen Gegensatz zu den bisherigen Tragern der Bildung. Das fiihrte
zur Aufklirung. Fiir deren Anhinger stellte sich natiirlich die Frage nach einer
christlichen Laienaszese nicht. Fiir die Glaubigen unter ihnen bildete der christ-
liche Humanismus jener Zeit die Antwort auf ihre Anliegen; waren sie doch selbst
alle Humanisten. Bildung betraf noch den ganzen Menschen, bedeutete einen Lebens-
stil und nicht ein fiir den Beruf unentbehrliches Fachwissen.

Erst mit dem Aufkommen der Naturwissenschaft und der Technik und der sich
daraus ergebenden Spezialisierung auf allen Gebieten der Wissenschaft und der
Forschung sowie der technischen Anwendung entsteht ein neuer Typ des Gebilde-
ten. Und mit ihm erhebt sich auch die Frage, wie fiir ihn die christliche Aszese zu
gestalten sei. In der bisherigen Geschichte ist er unbekannt. Ebenso gab es Gebildete
nie in ciner solchen Anzahl wie in unserer Zeit. Aus diesem Grunde ist die Frage
nach der Laienaszese dringend geworden. Der gebildete Laie ist nicht mehr eine
Seltenheit, sondern eine alltdgliche Erscheinung, besonders in den Grofistidten.

Das neue Selbstbewufitsein

Das erste, was diese Entwicklung mit sich bringt, ist ein neues Selbstbewuftsein
des Laien. Auf seinem Fachgebiet hat er sich Wissen und Kénnen erworben; er weifl,
was in den einzelnen Fillen zu tun ist und wie er vorangehen muff, und er hat ge-
lernt, sich iiber sein Vorgehen genau Rechenschaft zu geben. Er ist angeleitet wor-
den, zu fragen, warum dies oder jenes so zu geschehen hat, sich nicht mit allgemei-
nen Angaben zu begniigen, sondern nur auf Grund von exaktem Wissen in seinem
Fach zu handeln. Dies wirkt sich natiirlich auf seine ganze geistige Einstellung aus.
Er ist viel weniger als seine Vorginger bereit, etwas einfach auf Treu und Glauben
zy iibernchmen; er mochte sich vielmehr auch itber die Berechtigung der Forderun-



194 August Brunner

gen des christlichen Lebens Rechenschaft geben, zumal er sich an Wissen und Bil-
dung den Klerikern véllig ebenbiirtig fiihlt.

Diese Haltung wird noch dadurch bestirkt, dal heute jedermann, der Gebildete
in vorderster Reihe, berufen ist, am 6ffentlichen Geschehen in Gemeinde und Staat
teilzunehmen. Man kann leichter als frither darauf einwirken und damit natiirlich
auch Verantwortung iibernchmen. Die Mafinahmen der Regierenden werden er-
ortert und kritisiert. Darin betdtigt sich der kritische Geist, der durch die Forschung
gebildet wurde, mag auch die Voraussetzung jeder niitzlichen Kritik, die Sach-
kenntnis, nicht immer verwirklicht sein. Wie der Gebildete aber am offentlichen
Leben aktiv beteiligt ist, so mochte er auch im religis-kirchlichen Leben mitzure-
den haben und seine Krifte einsetzen. So sehen wir denn allenthalben Versuche,
religi6s-kirchliche Arbeit zu ibernehmen, ohne dafl man den Laienstand verlifit und
seine sonstige Berufsarbeit aufgibt.

Die geistige Einsamkeit

Ein weiteres Kennzeichen des heutigen Gebildeten ist seine geistige und geistliche
Einsamkeit. Diese ist zwar heute das Los auch vieler anderer Menschen; durch die
Auflésung der Groffamilie und die immer stirker werdende Zerreiflung der Fami-
lie durch die Bedingungen der heutigen Arbeit, wo Familienheim und Arbeitsstitte
nicht mehr beieinander liegen, ist fir viele Menschen das Gefithl des Zuhause und
der Geborgenheit herabgemindert oder ganz verschwunden. Diese geistige Heimat-
losigkeit ist aber besonders stark in den Kreisen der Gebildeten. Das hat verschie-
dene Griinde. Finmal ist die Lebensform des heutigen Gebildeten zu einer Zeit ent-
standen, in der die alten Brauchtiimer zerstort wurden. Es ist klar, daf eine solche
Zeit nicht imstande war, das Aufkommen von neuen zu begiinstigen; zudem emp-
fand man diesen Schwund zunéchst als Befreiung. Und es mag in der Tat vieles ver-
altet gewesen sein und seinen Sinn verloren gehabt haben, so dafl es nur noch als
Last und als Hindernis auf dem Wege des Fortschritts empfunden wurde. Die
Stimmung war also in keinem Fall dafiir, neues Brauchtum zu schaffen.

Das wirkt sich aber heute ganz anders aus, als man damals erwartete. Der Stand
mit seinem Brauchtum gab frither den Menschen Weisung fiir alle Lebenslagen.
Man wufite, was man zu tun hatte, wenn einem dies oder jenes begegnete. Und
vor allem, das Brauchtum vermittelte zugleich den Sinn der Ereignisse und die
menschliche Antwort darauf. So fithlte sich der einzelne gefithrt, und zwar gefiihrt
chne Zwang. Er fand sich immer und tberall in einer Welt, die die seine war und
in der er sich heimisch fithlte. Er war ohne weiteres verbunden mit all denen, die in
der gleichen geistigen Welt beheimatet waren und diese Welt im gleichen Brauch-
tum dargestellt fanden. Von hierher mag man die Bedeutung der Stinde fiir die
Menschen ihrer Zeit ermessen. Sie gaben ihren Mitgliedern Stand und Halt.

Das alte Brauchtum ist zerstort. Und es ist so zerstort, daf auch die Grundlagen
fir ein neues — vorldufig wenigstens — fehlen. Denn der heutige Mensch ist sym-
bolunfihig geworden. Verstindnis fiir Bedeutung und Zeichenhaftigkeit ist jedoch
die Voraussetzung fiir jedes Brauchtum. Die sinnbildliche Auffassung der Welt-
dinge ist aber durch das Aufkommen der Naturwissenschaft verkiimmert und schliefi-



Die Frage der Laienaszese 193

lich ganz verschwunden. Fiir den Menschen des vor-naturwissenschaftlichen Zeit-
alters waren die Dinge seiner Welt nicht einfach da, sondern bedeuteten etwas.
Die Natur wurde iiberall halb menschlich gedacht und konnte darum geistige Wirk-
lichkeiten sinnbildlich darstellen. Dieser Sinn war sogar oft so vordringlich, dafl
dariiber das wirkliche Sein und die Wirkursichlichkeit der Dinge génzlich zuriicktra-
ten, wenn ihre Kenntnis fiir die Erhaltung des Lebens nicht unbedingt erfordert war.

Das Neue der aufkommenden Naturwissenschaft lag darin, daf die stofflichen
Dinge cinfach in diesem ihrem stofflichen Sein und notwendigen Wirken in Sicht
kamen und man zugleich entdeckte, daff man dieses Wirken exakt vorausberech-
nen und damit zum Nutzen des Menschen einsetzen konnte. Dieser neuen Entdek-
kung gegeniiber erschien der bisherige Symbolismus als citle und unniitze Phantaste-
rei, die seit Jahrtausenden den Weg zur echten Naturerkenntnis und zum wahren
Fortschritt verstellte. Von daher versteht man die feindselige Einstellung der Auf-
klirung gegen diesen Symbolismus und gegen das auf ihm beruhende Brauchtum.
Dazu kam, daf durch die Reformation das Band zwischen dem unbekannten Gott
und der Welt, wenn nicht zerrissen, so doch sehr diinn wurde. In der erbsiindigen
Welt konnte sich das Walten des heiligen Gottes nicht mehr darstellen. Die Sakra-
mente traten zuriik; die Sakramentalien (das religids-kirchliche Brauchtum) ver-
schwanden. Das Band der sichtbaren Kirche war zerrissen und hielt die Menschen
nicht mehr in ihrem Innersten und Eigentlichsten zusammen.

Die naturwissenschaftliche Einstellung der reinen Sachlichkeit ist heute allge-
mein. Der alte Symbolismus, wie er im Mittelalter lebte, ist tot. Er ist fiir uns hoch-
stens in unverbindlicher Weise, als Dichtung, nachzuvollziehen; aber er ist keine
Lebensmacht mchr. Damit ist die Natur dem Menschen fremd geworden. Er steht
ihr nur noch gegeniiber; sie ist Gegenstand der Forschung und der technischen Aus-
niitzung. Der Mensch gehort in keiner Weise mehr zu ihr. Das Mittelalter lebte ganaz
selbstverstindlich in der ihm vertrauten Welt, so furchtbar sie zuweilen war. Dar-
um kannte es keine Naturschwirmerei. Wenn dagegen der Aufentbalt in der Na-
tur am Wochenende und in den Ferien weithin keine Losung und keine Beruhigung
mehr bringt, sondern wie die Arbeit der Betriebsamkeit verfallt, so ist der tiefere
Grund dafiir in dieser Entfremdung zu suchen. Eine innere Einsamkeit ist die
Folge. Der Gebildete fiihlt sie schmerzlicher als andere, einmal, weil er sich dariiber
mehr Rechenschaft gibt, und dann, weil gerade seine Lebensform nach dem Gesetz
ihrer Geburtsstunde nie als ein Stand verfafit war und nie eine echte Gemein-
schaft gebildet hat.

Die Spezialisierung

Dieses Gefithl wird weiter verstirkt durch die Spezialisierung in Ausbildung
und Arbeit. Der humanistisch Gebildete war wirklich als Mensch gebildet, all-
seitig, das Wesentliche der menschlichen Anspriiche umfassend. Heute hingegen
zielt die ganze Ausbildung auf die Perfektionierung des Fachmanns. Darum ist
auch die Arbeit um so einseitiger, je weiter die Spezialisierung vorangetrieben wird.
Kein Wunder, dafl der Mensch das dumpfe Empfinden hat, fir sein Wesentlichstes
keine Nahrung zu finden, bei allem Wissen Gefahr zu laufen, als Mensch zu ver-
kiimmern. Aus dem tiefen Ungeniigen heraus, das sich der eigentlichen Griinde die-



196 August Brunner

ses Ungeniigens oft gar nicht bewuflt ist, kommt es einerseits zu der nervenauf-
reibenden Hast nicht nur in der Arbeit und in dem Streben nach immer gréfierem
Einkommen, sondern auch in dem, was man noch Erholung nennt. Der gliubige
Mensch hingegen sucht aus dem Innersten heraus ein Gegengewicht gegen die
Sinnlosigkeit des Betriebes und hofft — mit Recht! — bei der Religion Hilfe zu
finden. Zugleich stellt sich ihm aber mit gréflerer Dringlichkeit die Frage, wie sich
das religiose Leben heute gestalten mufl, um der Einsamkeit und der Verkiim-
merung des Menschlichen begegnen zu konnen,

Das Fehlen des Leitbildes

Zur Beantwortung dieser Frage fehlt aber meist das religise Leitbild, die Ideal-
gestalt, die die Antwort in ihrem Leben vorgelebt hat und sie gleichsam verkorpert.
Das Mittelalter hatte fiir jeden Stand und jeden Beruf seinen Schutzheiligen. Dieser
stellte faflbar das Ideal dar, das die einzelnen in ihrem Beruf durch ihre Arbeit
moglichst rein verwirklichen sollten. Der Einfluf der Heiligen auf das Leben ist
durch die Reformation und die Aufkliarung so gut wie ganz gescawunden. So steht
der heutige Mensch und der Gebildete insbesondere den Vorkommnissen seines
Lebens geistlich ohne Weisung und Leitung gegeniiber. Das Leben aber bewegt
sich weit weniger als frither in gewohnten Bahnen. Der Mensch wird heute von
allen Seiten von den verschiedensten Weltanschauungen und Lebensauffassungen
umworben und bestiirmt. Fir die grofle Verschiedenheit der Lagen und Vorkomm-
nisse gibt es kaum noch allgemein anerkannte und darum selbstverstindliche Wei-
sen des Verhaltens. Immer muff er aus seiner Einsamkeit heraus selbst entscheiden,
mit wenig oder keiner Hilfe. Der einzelne ist auf sich selbst gestellt und sich selbst
iiberlassen. Das bedeutet einen groflen Anspruch an sein selbstindiges Urteil.
Es besteht kein Zweifel, dafl das Interesse fiir theologische Fragen mehr oder weni-
ger bewuflt vielfach von dem Verlangen getrieben ist, die Fahigkeit zu bilden, die
einzelnen Vorkommnisse und Anspriiche des Lebens vom Religiésen her richtig
zu beurteilen. Die oben erwdhnte neue Selbstindigkeit ist also nicht nur eine von
allen begriiBte Folge der Stellung und des Einflusses des heutigen Gebildeten,
sondern ebensosehr ein unerbittlicher Anspruch, den die Zeit an ihn stellt, ein
Ansprudh, den sehr viele eher als eine Last denn als eine Wohltat und eine Aus-
zeichnung empfinden.

In dieser Lage wirkt es sich um so fihlbarer aus, daff dem Gebildeten meist
eine katholische Philosophie fehlt (wie das Mittelalter sie besafl), die unmittelbar,
wenn auch im Anschluf} an die Uberlieferung, aus der denkenden Verarbeitung der
Erfahrungen und Kenntnisse unserer eigenen Zeit entsprungen ist, die ihm darum
ein Weltbild béte, in der er sich auch mit seinen Fachkenntnissen und seinem gan-
zen sonstigen Wissen beheimatet fiihlen kénnte. Es ist darum nicht erstaunlich, dal
vielfach zwischen dem religiosen Glauben und den wissenschaftlichen Uberzeugun-
gen ein Zwiespalt klafft; beide leben nebeneinander her, ohne viel Berithrung und
gegenseitigen Einflufl. Das mufl sich auf das christliche Leben hemmend ayswirken
und kann die Geschlossenheit des christlichen Daseins und damit die innere Sicher-
heit und Freude nur empfindlich storen.



Die Frage der Laienaszese 197

Notwendigkeit vertiefter religioser Bildung

Aus der oben geschilderten Lage des gebildeten Christen unserer Zeit ergeben
sich einige wichtige Folgerungen und Forderungen. Die erste bezieht sich auf ecine
vertiefte religiose Bildung, deren vordringlichste Aufgabe es wire, im Bereich des
Glaubenslebens, dem wesentlichsten und personnahesten Gebiet des Menschen,
gegen Verkimmerung durch die Spezialisierung und ihre Folgen einen Ausgleich
zu schaffen. Eine wahre und zeitentsprechende religiose Bildung fithrt in eine gei-
stige Wirklichkeit ein, deren Tiefe, Hohe und Breite nicht auszuloten ist. Diese
Wirklichkeit steht dem Menschen nicht fremd gegeniiber; er ist durch die Taufe in
seiner Wesensmitte, im Eigentlichsten und Eigensten mit ihr verbunden, auf sie an-
gewiesen und von ihrem Mark gendhrt. Der stindige Umgang mit ihr wird ihn
in seinem Wesentlichsten ausweiten und erfilllen, wie es sonst nichis vermag. Sie
gibt ihm auch endgiiltige Mafstibe an die Hand, mit deren Hilfe er in der Flut
des Herandringenden sondern und wihlen kann, und die ihn befahigen, allem, was
ihm begegnet, Rang und Platz anzuweisen und es so fiir das Leben fruchtbar und
sinnvoll zu gestalten. Dieser Sinn wird allerdings — vorladufig wenigstens — -nicht
mehr so handgreiflich in Gestalten und Symbolen vor seinem Blick stehen; er mufl
heute viel unmittelbarer in seiner Geistigkeit verstanden werden. Das ist schwieri-
ger, fordert aber gerade darum einen viel vertrauteren, persénlicheren Umgang
mit den religiésen und geistigen Wirklichkeiten, Das Ziel eines solchen Bildungs-
bemithens ist, dafl der Gliubige innerhalb der Vorschriften und Weisungen der
Kirche und ihrer Lehre lerne, aus einem christlich gebildeten und erleuchteten Ver-
stindnis die Dinge seines Alltags selbstindig zu beurteilen und in den einzelnen
Lebenslagen aus dem Geiste Christi zu handeln. Es ist dies eine heute sehr notige
Seite des Heranwachsens zur ,vollen Mannesreife Christi* (Eph 4,13), zu der der
Apostel aufruft.

Gebet und Besinnung

Den innersten Geist eines Menschen, seine besondere Art, die Wirklichkeit zu
sehen, zu beurteilen und im einzelnen einzuschitzen, lernt man nur im vertrauten
Umgang mit ihm kennen. So eignen wir uns auch den Geist Christi, in dem allein
wir zu den heiligen und geistigen Wirklichkeiten des gottlichen Raumes Zugang
haben, nur durch einen stindigen und innigen Umgang mit ihm an. Solcher Um-
gang ist zunichst das Gebet. Fs ist unbedingt erfordert, dafl das Gebet immer weni-
ger im bloflen Hersagen von Gebetsformeln und Texten bestehe — obschon dies
immer fiir gewisse Zeiten eine willkommene Hilfe sein wird und fiir den gemein-
samen Gottesdienst {iberhaupt nicht zu entbehren ist —, sondern darin, dal man
die Fragen und Anliegen des Lebens vor Christus bringt, sie mit ihm bespricht, um
die richtige Stellungnahme zu ihnen bittet und so in sich den Geist der Bereitschaft
wedkt, dem Willen Gottes unbedingt Folge zu leisten. Der wirklichen Bereitschaft
entsprechend wird auch die Erleuchtung kommen, so oder so. Dafiir haben wir die
Biirgschaft der Heiligen Schrift: ,Denen, die Gott lieben, wirkt er in allem mit zum
Guten® (Rém 8,28); und was heifit Gott lieben anderes als bereit sein, seinen Wil-
len zu tun?



198 August Brunner

Dieser Gebetsumgang mit Christus, der sich Gberall und ohne besondere Form da
vollziehen kann, wo es nétig ist, mufl eingeleitet und dauernd gestiitzt werden
durch die besinnliche und betende religiose Lesung. Diese hat zuerst die Aufgabe,
den Christen in die unendliche Weite der tiibernatiirlichen Welt einzufithren und
ihn immer tiefer in sie eindringen zu lassen. Hat doch der Apostel Paulus die Liebe
Christi geschildert als einen weiten Raum mit Tiefe, Breite und Hohe, in den wir
immer weiter vordringen konnen und sollen: ,Mdéget ihr, in der Liebe festgewurzelt
und gegriindet, fihig werden, mit allen Geheiligten zu begreifen, was es ist um
die Breite und Linge, die H6he und Tiefe und die Erkenntnis der Liebe Christi, die
alle Erkenntnis dibersteigt. Moget ihr die ganze Gottesfille mit ihrem Reichtum in
euch erfahren!“ (Eph 3,17 f1.). Diese Lesung fallt nicht einfachhin mit theologischem
Studium zusammen, obschon sie ihm nahe steht. Die Theologie als Wissenschaft hat
zundchst andere Aufgaben. Bei der Lesung geht es mehr darum, die Wirklichkeiten
unseres Glaubens gleichsam leibhaft vor das geistige Auge zu bekommen, ihre Be-
deutung fir uns, ihr Gewicht und ihre Nihe zu uns als Getauften gleich-
sam zu verspiiren, so wie man die Giite, den Adel und den hohen menschlichen Wert
eines Bekannten lebendig versteht und dadurch erhoben und verwandelt wird. Es
ist klar, dafl die Biicher, die zu solchen betrachtenden Lesungen geeignet sind, ent-
sprechend aus einem lebendigen, erfahrenen Verhdltnis zu den christlichen Wahr-
heiten geschrieben sein miissen.

An erster Stelle fiir solche Lesung mufl die H1. Schrift stehen, zuginglich gemacht
durch Erklirungen, die alle nur das eine Zicl haben miiten, nicht so sehr theologi-
sche oder geschichtliche Gelehrsamkeit zu vermitteln — solche ist allerdings fiir den
Verfasser erfordert —, sondern die Lebendigkeit und Grofle der Gestalt Christi
nahezubringen und die Wahrheiten der Schrift in ihrer Bedeutung fiir das christ-
liche Leben und seine Entfaltung und Vertiefung sozusagen handgreiflich zu ma-
chen. Dazu mifiten dann gute Darstellungen des Lebens der Heiligen und vorbild-
licher christlicher Menschen kommen. In ihnen erstrahlt das Licht Christi durch
Menschen hindurch, die sich mit Gottes Gnade in auflergewohnlicher Weise be-
miitht haben, in ihrer Zeit und an ihrem Ort das Christentum zu verwirklichen, so
zu leben, wie Christus es an ihrer Stelle getan hitte. Es miifite in solchen Lebens-
beschreibungen sichtbar werden, wie die Zeit dem Heiligen seine besondere Auf-
gabe stellte, welche Schwierigkeiten in ithm und in der Umwelt dem Gehorsam
gegen sie entgegenstanden, und wie der Heilige durch heldenhaftes und schweres
Ringen hindurch dahin gelangte, wo er jetzt fiir alle Zeiten steht. Aus solchen Bei-
spielen entspringen Anregung und Ermunterung dazu, auch die eigene christliche
Aufgabe mutig ins Auge zu fassen und, wenn auch unter Opfern, zu vollbringen,
" soweit die Gnade Gottes und die menschliche Unzulinglichkeit dies zulassen. Sie
spenden Trost in dunklen Stunden der Priffung. In ihrem Licht, dem Licht Christi,
vermag man zu erkennen, wo die eigenen Aufgaben {iberhaupt licgen.

Solche Besinnung hat in der heutigen Welt eine fast grofere Bedeutung als friiher.
Die Umgebung, in der die meisten leben missen, wird nicht von christlichem Geiste
gespeist. Es ist vielfach eine gottfremde, wenn nicht gottfeindliche Welt, deren Ein-
flissen wir alle ausgesetzt sind. Man kann in einer solchen Welt, die das Dasein des
Ubernatiirlichen verschweigt, wenn nicht gar leugnet, nicht erwarten, dafl man den



Die Frage der Laienaszese 199

christlichen Weg im einzelnen findet, wenn man nicht immer wieder in die eigent-
liche, géttliche Welt hinaufsteigt, und im gldubigen Gebet sich ihrer Wirklich-
keit versichert. Den Auffassungen und Einschitzungen dieser Welt gegeniiber muf}
sich das christliche Urteil iiber alle Dinge und Vorkommnisse immer aufs neue an
den gottlichen Wirklichkeiten ausrichten und sich von ihnen verbessern lassen.
Dies um so mehr, als die Michte der Welt nicht nur drauflen sind, bei den andern,
sondern in uns selbst wirken und ihre Herrschaft zu behaupten suchen.

Eine tiefe und lebendige religiése Bildung wird auch in etwa die Einseitigkeit aus-
gleichen, der der heutige Mensch durch seinen Beruf ausgesetzt ist, und seine Mensch-
lichkeit davor bewahren, langsam zu verkiimmern. Die Gefahr eines hochspezialisier-
ten Barbarentums ist keine blof kiinftige Gefahr mehr, wie man an den Zielen und
Bestrebungen des Kommunismus sehen kann. Aber auch fiir den Christen besteht
die Gefahr, daf seine religiése Bildung der Hohe seines Berufswissens nicht ent-
spricht, dafl er darin ein ,unmiindiges Kind“ bleibt, ,ein Spiel der Wellen, hin und
her getrieben von jedem Wind der Lehren, die mit menschlicher Laune und List
auf tiuschende Verfilhrung ausgehen (Eph 4,14). Nur wer in seinem Seinsgrund,
in Gott, festgegriindet, wer in Christus ,verwurzelt® ist (Eph 3,17), wird dem ge-
waltigen Sog widerstehen kénnen, der von der Technik heute ausgeht und den
Menschen in der Oberflachlichkeit herumwirbelt und ihn hindert, zu sich selbst zu
kommen. So ist die tigliche oder wenigstens sonntdgliche betende Besinnung auch
ein Gegenmittel gegen die Hast und Hetze der Zeit. Wenigstens diese kurze Zeit
ist der Unruhe entzogen. Der Mensch verankert sich immer tiefer in jenen Wirk-
lichkeiten, die dem bloen Verfliefen und Voriibersein des Stofflichen entzogen sind,
die Dauer im eigentlichen Sinn haben. Immer mehr wird er die heilige Ruhe und
Gelassenheit verspiiren, die von dem ausgehen, dessen Dauer die unendlich leben-
dige und wirkende Gegenwirtigkeit der Ewigkeit ist. Die Hast und Unruhe unserer
Zeit ist etwas Unchristliches, der Ausflufl des praktischen Materialismus, der sich der
Seinsweise des Stoffes iiberantwortet?. Die innere Ruhe hingegen entstrémt vor
allem der Erkenntnis, dafl das Leben nicht sinnlos ist, sondern unter der Vorsehung
eines liebenden Vaters steht. ,

Die neue, lebendige Einsicht in den tieferen, von Gott garantierten Sinn des
Lebens muf sich in einer Zeit ohne Uberlieferung und Brauchtum jeder einzelne neu
erringen, wenn ihm andere auch dabei behilflich sein kénnen. Dieser Sinn erstrahlt
in der religidsen Besinnung. Wenn er heute schwerer zu erfahren und festzuhalten
ist, so hat dies doch auch den Vorteil, daB} er personlicher angeeignet wird und von
allzu irdischen Vorstellungen reiner bleibt. Die Versuchung, die Harte und Schéabig-
keit der Dinge und Ereignisse zu verschleiern und zu beschonigen, ist geringer als
frither; diese werden in ihrer harten, oft dumpfen und fiir uns schmerzlichen Wirk-
lichkeit belassen und miissen so, wie sie sind, religiés durchdrungen werden. Dann
wird diese Wirklichkeit, ob grof oder klein, im Lichte Gottes gleichsam durchsichtig
auf ihn hin, der sie geschaffen hat, sie erhélt und in ihr wirkt, und zwar zum Besten
der Seinen (Rém 8,28). Erst eine solche Schau des Glaubens erfafit die Wirklichkeit
ganz, statt sie zu verkiirzen, wihrend die rein weltliche Sicht, die beim Vordergriin-
digen stehenbleibt, in ihrer Kurzsichtigkeit das Wirklichste der Wirklichkeit weg-

® Vgl. A. Brunner, Der Mensch der Fluche, in: Stimmen der Zeit, 144 (1949), 241—250.



200 v August Brunner

1dft. Aber sie bleibt niichtern und versucht nicht, sich in angenehme Téuschungen zu
wiegen.

Ein letztes noch empfiehlt diese personliche Besinnung. Heute sind die Menschen
geistig unter sich an Wissen und Verstehen so verschieden, daf es immer schwieriger
wird — etwa in der Predigt —, alle in gleicher Weise anzusprechen. Das gesprochene
Wort hat zwar vor der Lesung mancherlei Vorteile, die man sich nicht entgehen
lassen soll, wo sie einem zu Gebote stehen. Wo dies aber nicht der Fall ist, da gestat-
tet die besinnliche Lesung eine Auswahl, die auf die eigenen Anliegen besser zu-
geschnitten ist.

Neue Formen religiésen Zusammenschlusses

Es bleibt schlieflich noch die innere Einsamkeit. Auch diese wird durch den leben-
digen Umgang mit Christus und seinen Briidern, den Heiligen, gemildert werden.
Man weif}, dafl man nie und nirgendwo allein ist, oder vielmehr, dieses Wissen, das
wir alle aus dem Glauben besitzen, wird lebendig, wirksam, eine geistliche Frfah-
rung. Aber es wire dariiber hinaus zu wiinschen, dafl Gleichgesinnte sich zusammen-
finden, um aneinander eine Stiitze zu haben. Aus dem Verlangen nach solchen Ge-
meinschaften entspringen denn auch die zahlreichen Versuche, Sikularinstitute ins
Leben zu rufen, in denen man, ohne seine Aufgabe in der Welt und seinen Beruf
aufzugeben, doch in der warmen Atmosphire gleicher religioser Gesinnung lebt. Da
diese Form der Gemeinschaft aber nur fiir wenige zu verwirklichen sein wird,
milfiten andere Arten des Zusammenschlusses fiir die iibrigen gefunden werden.
In fritheren Jahrhunderten erfiillte diese Aufgabe vollkommen die Pfarrei. Man
kannte sich auch im Alltag und fiihlte sich darum durch den gemeinsamen Gottes-
dienst und die kirchlichen Feste miteinander verbunden. Die Pfarrei war zudem
wieder durch Bruderschaften und Gilden nach den verschiedenen Beschiftigungen
aufgegliedert und wurde dadurch iibersichtlicher. Heute kann die Pfarrei, besonders
in den Grofistidten, das Gefithl der christlichen Verbundenheit nicht mehr genii-
gend schaffen. Thre Glieder kennen sich zu wenig. Wohnstiitte und Arbeitsplatz
liegen oft in verschiedenen Stadtteilen. Vor allem war aber die frithere Stadt gegen-
uber der heutigen viel einheitlicher in Lebensauffassung und Lebenshaltung. Es gibt
keine Stinde im alten Sinn mehr. Auch die Gebildeten oder Akademiker bilden
keinen Stand. Nach Art der Beschiftigung und Interessen sowie der Fragen, die ihre
Berufsarbeit an ihr christliches Bewufitsein stellt, sind sie untereinander sehr ver-
schieden. Darum ist ein allgemeiner Zusammenschlufl von ,Akademikern® wenig
sinnvoll. Vielmehr sollten die einzelnen Berufsgruppen, Arzte, Juristen, Techniker,
Lehrer, Journalisten, Professoren, Kiinstler usw., wie es mit Recht schon geschieht,
Vereinigungen auf katholischer Grundlage anstreben. Solche Vereinigungen kénn-
ten die auftauchenden Fragen und jeweiligen Berufsschwierigkeiten viel genauer
und eindringlicher besprechen und wiren eher imstande, eine christliche Losung fiir
sie zu finden. Sie vermochten auch fiir ihre Mitglieder eine christliche Atmosphire
und das Gefiihl christlicher Verbundenheit zu schaffen.

Ein wichtiges Mittel der Anpassung der Seelsorge an die Verschiedenheit der Bil-
dung und des geistigen Verstdndnisses ist vor allem eine stirkere Beratung und
Fihrung des einzelnen. Eine solche Beratung ist geradezu eine Forderung der



Die Frage der Laienaszese 201

Stunde. Sie miifite aber die geistige Miindigkeit des Gefithrten zum Ziele haben,
damit dieser selbst immer besser aus christlichem Geiste zu urteilen und zu entschei-
den verstehe. Die Fihrung madt sich dadurch nicht iiberfliissig. Mit wachsendem
Fortschritt im christlichen Leben erkennt man die christlichen Forderungen immer
klarer und sieht Moglichkeiten der Entscheidung, die zuvor nicht unterschieden
wurden.

Endlich sollte der Wunsch der Laien, auch im kirchlichen Leben téitig mitzuwir-
ken, immer mehr fruchtbar gemacht werden. Denn einmal ist der Klerus den stindig
zunehmenden Aufgaben der Seelsorge vielfach nicht mehr gewachsen; manche Auf-
gaben konnten ihm von Laien abgenommen werden. Anderseits wird nichts so sehr
dem Laien die Kirche zu einer personlichen Sache machen, als wenn man
ihm Gelegenheit gibt, sich im kirchlichen Leben zu betitigen. Allerdings miifiten
diese Aufgaben dem jeweiligen Bildungsstand angemessen und sollte die nétige
Selbstindigkeit der Entscheidung gewahrleistet sein. Es bleibe immer die Aufgabe
des Klerus, dafiir zu sorgen, daf} die einzelnen Tatigkeiten sinnvoll in das Ganze
eingegliedert bleiben. Solche aktive Mitarbeit wird aber immer nur von einzelnen
oder kleinen Gruppen erspriefilich geleistet werden kénnens®.

Der letzte Sinn der Einsamkeit

Solche Gruppen und Vereinigungen werden auf die Dauer auch unsere heutige
Welt verchristlichen und dem Christlichen einen zeitgemifien Ausdruck und eine
angemessene duBere Lebensform schaffen konnen. Aber vorlaufig sind wir noch weit
davon entfernt. Auch wird es immer die Sache weniger sein, sich solchen Gruppen
anzuschliefen. Fiir alle Christen bleibt, wenn auch in verschiedenem Mafle die
Fremdheit der Welt. Sie 14t sich im wesentlichen nicht aneignen. Heute tiberdeckt
keine Symbolik mehr die wesentliche Fremdheit und Gleichgiiltigkeit, die die Dinge
dem Menschen gegeniiber haben. Der Christ empfindet diese Fremdheit sogar
noch stirker und schmerzlicher, weil er durch die Taufe aus der Welt heraus-
gerufen ist zu héheren, allein begliickenden Wirklichkeiten, die er aber vorliufig
pur im Glauben besitzt. Die tiglich erfahrene Fremdheit der Welt weist ihn auf
ein Tieferes hin. Mit seiner Berufung zum ewigen Leben ist ihm eine innere Frei-
heit der Welt gegeniiber zugleich geschenkt und aufgegeben. Diese christliche Frei-
heit ist fiir ihn grundlegend; sie unterscheidet ihn auch dann von den Nichtchristen,
wenn er in allem Aufleren wie einer von ihnen ist. Paulus hat ihr mit folgenden
Worten Ausdruck gegeben: ,Das mochte ich euch sagen, Briider: die Zeit ist
zusammengedrangt. Hinfort sollen die, die Frauen haben, so leben, als hitten
sie keine; die Weinenden so, als weinten sie nicht; die Frohen so, als
freuten sie sich nicht; die Erwerbenden so, als besifien sie nicht; und die sich mit
der Welt befassen, so, als gebrauchten sie sie nicht. Denn die Gestalt dieser Welt
vergeht* (1 Kor 7,29ff.). Ein letzter innerer Abstand, eine letzte innere Freiheit
wird hier von den Christen als Grundhaltung gefordert. Und es geht unmittelbar
aus dem Text hervor, dafl damit alle, auch die Laien, gemeint sind.

3 H. Ostermann, Seelsorge zwischen Heiligkeit und Uerlorenheit, in: Stimmen der
Zeit 164 (1959), 118—121.



202 August Brunner

Der Christ darf sich nicht an die Welt verlieren. Es gibt einen innersten Punkt in
thm, wo er der Welt nicht gehért, wo er als Person um seiner selbst willen da ist!
Um seinetwillen kann er aber nur da sein, wenn er mit seinem Ursprung, aus dem
ihm in jedem Augenblick Sein und Kraft zustrémt, im Einvernehmen, in Gemein-
schaft steht. In dem Mafle er mit Gott, seinem Ursprung, eins ist, kommt er zu sich
selbst. In der Taufe ist er in diesem seinem innersten Geheimnis und Heiligtum
dem Vater und dem Sohne und dem HI. Geist auf besondere Weise zugesprochen
und geheiligt. Er tite Unrecht und vergewaltigte sich selbst, wollte er noch ganz der
Welt zugehoren. Nur aus dieser Freiheit von der Welt, die in Gott verankert ist,
zu der uns Christus erlést hat (Gal 4, 31), ist es maglich, den Néchsten auch dann
noch zu lieben, wenn er unseren irdischen Vorteil bedroht, dem Bésen zu wider-
stehen, auch wenn es unserer Natur schmeichelt, furchtlos fiir Recht und Freiheit
zugunsten der Mitmenschen einzustehen, selbst dann, wenn wir damit Besitz, Stel-
lung und sogar das Leben in Gefahr bringen. Der Christ mufl die innerste Uber-
zeugung haben, daf} alles Irdische zwar nicht gleichgiiltig ist — es ist als Aufgabe
und als Mittel zum letzten Ziel von grofitem Gewicht —, aber dafl seine Sachwerte
letztlich nicht entscheidend sind fiir das Heil und keine Erfilllung gewdhren konnen.
Das schenkt ihm in allen Lebenslagen eine grofie Furchtlosigkeit und Unabhingig-
keit von allen irdischen Gewalten.

Man kénnte einwenden, diese Ermahnungen des Apostels seien nur ergangen in
der Erwartung eines nahen Weltendes, angesichts dessen der Wert alles Irdischen
verblassen mufite; aber dieses Ende sei nicht eingetreten, und so seien die Worte
gegenstandslos geworden. Aber wozu stehen sie dann in der Hl. Schrift? Wozu die
Ankindigung des Weltunterganges in den Evangelien? In Wirklichkeit sind sie fir
jedes Geschlecht seit dem Tode und der Auferstehung Christi gesprochen. Denn seit-
dem ist fir jeden Christen das Weltende eingetreten, und wir alle leben in einer
eschatologischen Zeit. Dieses Weltende ist aber nichts anderes als die innere Freiheit
allem Irdischen gegeniber, die uns durch Christus geschenkt ist. Der Christ ist aus der
Ferrschaft der Weltméchte herausgenommen (Gal 8,17; 4, 31), in ihm ist der First
dieser Welt besiegt (Joh 12, 31). Er steht nicht mehr unter den naturhaften Flemen-
tarmachten dieser Welt, sondern hat einen neuen Geist erhalten, den Geist des Soh-
nes, so dafl er zu Gott vertraut rufen darf: Vater (Gal 4,17). Diese Vertrautheit ist
die Kehrseite der Freiheit von der Welt: weil wir Gott im Figentlichsten unseres
Seins zugehoéren, kénnen wir nicht bis ins letzte der Welt verhaftet sein, dirfen wir
es nicht. Es gibt im Christen einen letzten Punkt, wo er der Welt entnommen ist, so,
als wire sie bereits untergegangen. Selbst so bedeutsame Unterschiede wie der zwi-
schen Mann und Frau, Gebildetem und Ungebildetem, zwischen Freiem und Sklaven
haben im Hinblick auf das Heil ihre entscheidende Bedeutung verloren; deswegen
ist es auch moglich, ihnen mit einem letzten Gleichmut gegeniiberzustehen, ohne sich
darum ihrem irdischen Wert verschlieflen zu miissen.

Weltuntergang, Tod sind letzte, endgiltige und darum auflerst schmerzliche Tren-
nungen. Diese Trennung soll der Christ immer und immer wieder vollziehen. Denn
immer wieder ist-er versucht, sich an die Welt in der Gestalt irgendeines Gutes so
zu hingen, als ob von seinem Besitz das Heil abhinge. In diesem Sinn ist das Leben
des Christen ein stindiger Aufbruch wie das Leben Abrahams, ,des Vaters aller



Die Frage der Laienaszese 203

Gliubigen“ (R6m 4, 11), ein tigliches Sterben, das sich ohne dufiere Auffilligkeiten
vollziehen kann, das aber bei Gelegenheit auch entschieden an den Tag tritt. Hierin
gibt es keinen Unterschied zwischen Laien, Priestern und Ordensleuten. Auch der
Laie ist ein Fremdling in dieser Welt (Heb 11,13), wenn auch die duflere Form sei-
ner Lebensfilhrung dies nicht schon durch sich selbst so offen ausspricht wie das
Ordensleben, das den inneren Abstand von der Welt sichtbar darstellt.

Die Freiheit von der Welt ist zugleich gottliches Geschenk — woher nahme sonst
der Mensch, der der Welt bedarf, die Kraft, sich von ihr frei zu machen? -- und
gottlicher Auftrag, wie alle Gnade. Der Auftrag ist in sich schwer genug: Das pau-
linische ,als ob“ in jeder Lebenslage und allen Giitern gegeniiber durchzufithren,
es immer wieder zu erneuern und die Fesseln, die sich um unsere Fufle legen und
uns daran hindern, dem Heil entgegenzuschreiten, zu zerreiflen, rithrt an das
Innerste, Eigentlichste, Lebendigste (Heb 4, 12). Dieser Auftrag wird aber dadurch
iibermenschlich schwer, weil er inmitten der Welt vollzogen werden muf, so iber
die Maflen schwer, daf sich aus rein menschlichen Kraften niemand von irdischen
Giitern frei machen kann, wenn er damit reich gesegnet ist: ,Eher gelingt es einem
Kamel, durch ein Nadel6hr durchzukommen, als einem Reichen, in das Reich Gottes
einzutreten® (Mt 19,24; Mk 10,25).

Die einseitige und eintonige Berufsarbeit

Mit der inneren Freiheit, an die die Fremdheit der Welt uns gemahnt, soll der
Christ auch seine Berufsarbeit verrichten. Auch sie ist in ihrer Einseitigkeit und Ein-
tonigkeit auf die Dauer oft menschlich schwer zu ertragen und schenkt wenig mensch-
liche Erfiillung. Dies soll der Christ unserer Zeit sich zunutze machen. Es wire ja
leichter, kénnte man sich mit einem Schlage aller Dinge dieser Welt entledigen und
damit auch alle Sorgen los sein. Aber das entsprache nicht dem Willen Gottes und
der Aufgabe, die er einem jeden stellt. Auch hier gilt das ,als ob“ des Apostels.
Es gilt, sich den irdischen Aufgaben mit all der Mithe und Sorgfalt zu widmen, die
sie ihrer Natur nach verlangen. Nachlissigkeit wire keine christliche Freiheit. Aber
zugleich darf sich der Christ nicht an die Arbeit verlieren, ihr Sklave werden. Nicht
der Gier, dem Geltungsdrang oder dem Willen, andere zu beherrschen, darf der
entscheidende Antrieb zur Arbeit entspringen. Von seinem innersten christlichen
Standpunkt her muff der Christ fihig bleiben, auch der Arbeit das richtige Maf}
zuzumessen, und es fertigbringen, das allgemeine Rennen nach immer groflerem Ein-
kommen und auffallenderem Aufwand nicht mitzumachen. Wohlstand und Bequem-
lichkeit sind doch nur ein ohnmachtiger Ersatz fiir das Eigentliche, den inneren
,Frieden® und das Einverstindnis mit Gott. Gerade die unausbleibliche Enttdu-
schung durch das Irdische, wenn es allein noch erstrebt wird, treibt unsere Zeit zur
Maflosigkeit.

So wird auch in der Berufsarbeit vom Christen mehr verlangt als sachgerechte
Leistung. Seine religidse Kraft soll nicht nur ausreichen, um die Arbeit gut zu ver-
richten; sie muf} ihn gleichsam noch weiter tragen. Sie mufl ihn durch die Arbeit zu
ihrem letzten Sinn vorstoflen lassen genau wie in der Begegnung mit den Mitmen-
schen und den Dingen. Dieser letzte Sinn liegt in der Arbeit und weist zugleich dber



204 August Brunner

sie hinaus. Der personale Mensch, das christliche Selbst soll sich immer mehr ent-
falten und erfiillen. Dann ist alle Mithe und Anstrengung von ewig bleibendem
Wert, mag sie irdisch gesehen noch so gewéhnlich sein; sie wird Teilnahme am
schopferischen Tun Gottes. Aus der religiosen Mitte hervorgehend soll die Arbeit
bildend und fordernd wieder auf sie zuriickwirken. Das ist ihr eigentlicher und
wesentlicher Sinn, den sie auch da nicht zu verfehlen braucht, wo die irdischen
Friichte ausbleiben, der sich aber da nicht einstellt, wo der Mensch ganz von seinen
irdischen Zielen gefangen bleibt.

Auch die Teilnahme am 6ffentlichen Leben und die daraus sich ergebende Verant-
wortung soll aus dem gleichen christlichen Geist anfgenommen werden. Dazu kommt
die Verpflichtung gegen den Néchsten. Durch mutiges Eintreten fiir Gerechtigkeit
und Freiheit, durch Giite und Hilfsbereitschaft wird allen der Raum fiir ein men-
schenwiirdiges Leben frei gemacht, eine Anfgabe, die heute dringender ist denn je
und darum auch fiir den Christen verpflichtender. Gottes Liebe kommt zum Men-
schen vor allem durch den Mitmenschen.

Es ergibt sich aus dieser Haltung eine heilige Niichternheit des christlichen Le-
bens, die nicht in Wunschtrdumen nach Zeiten, die anders wiren, sich verliert, son-
dern es als ihre Aufgabe betrachtet, sich unter den Bedingungen zu heiligen, die die
Geschichte heraufgefiihrt hat. Denn Gott ist auch der Herr der Geschichte; und jede
Zeit, in die wir gestellt sind, auch die heutige, ist durch Christus erlést.

¢ Vgl. R. Guardini, Der Heilige in unserer Welt, Wiirzburg 1956. — I. F, Gér-
res, Das Senfkorn von Lisieux, 1958.






