
Die Frage der Laienaszese 

Von August B r u n n e r SJ, München 

Das eine christliche Ziel 

Wenn es eine besondere Laienaszese geben soll, dann kann sie nur aus der beson- 
deren Aufgabe entspringen, die dem Laien vom Christentum zugewiesen ist; und 
von ihr muß sie auch Form und Maß erhalten. Gibt es eine solche Aufgabe? 

Man könnte versucht sein zu meinen • eine solche Auffassung wurde schon 
oft dem Katholizismus vorgeworfen •, der Laie sei gegenüber dem Ordensmann 
eine Art Christ zweiten Grades. Eine derartige Unterscheidung würde dem Buchsta- 
ben und dem Geist des Evangeliums widersprechen. Aber das ist auch nicht die An- 
sicht der Kirche, mögen einzelne Katholiken aus Unwissenheit oder Stolz solche 
Meinungen vertreten haben. Alle Getauften sind durch die Taufformel dem Na- 
men, das heißt der Person des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes geweiht. 
Damit sind alle berufen, in ihrem Leben diese Weihe zu verwirklichen. Diese um- 
faßt aber den ganzen Menschen, wie der ganze Mensch ein Geschöpf der Heiligen 
Dreifaltigkeit ist. Es gibt keine Heiligkeit, es gibt keine Vollkommenheit, die über 
diese Berufung hinausginge, ihr etwas hinzufügte. Alles, was der Christ, ob Laie 
oder Ordensmann, in seinem Leben an Christlichkeit verwirklichen kann, ist um- 
faßt, angestoßen und getragen von dieser Weihe, wie es ein Beitrag zu ihrem immer 
entschiedeneren und umfassenderen Vollzug ist1. 

Es gibt nur einen Weg für alle, diese Weihe im Leben zu bewähren: Christus. 
Seine geistige Gestalt, seine Lebenshaltung, seine Gesinnung sollen die Getauften 
in ihrem Leben immer vollkommener darstellen (Phil 2,5); das gewöhnlichste Tun 
sollen sie im Namen Christi, d. h. in seinem Auftrag, als seine Vertreter verrichten 
und Gott dadurch ehren (Kol 3,17; 1 Kor 10,31). Dadurch sollen alle immer aus- 
schließlicher •in Christo" sein und leben, immer reiner aus der Glaubenshaltung ent- 
scheiden und handeln (Rom 14,23). Allen ist das gleiche Ziel aufgegeben, vollkom- 
men zu sein, wie der Vater im Himmel vollkommen ist (Mt5,48). Es ist klar, daß 
zu dem wesentlich gleichen Ziel auch die gleichen Mittel führen müssen, als da sind 
Gebet und Sakramente und in der durch sie erlangten Kraft der christliche Kampf 
um die Verwirklichung des einen Zieles. 

Der Sinn des Ordenslebens 

Damit ist der Unterschied zwischen dem Ordensleben und dem Leben des Chri- 
sten in der Welt keineswegs aufgehoben. Das Wesen des Ordensstandes liegt darin, 
daß hier nicht bloß die innere Gesinnung, sondern auch die äußere Lebensform 
von der Idee der Königsherrschaft Gottes aus bestimmt und gestaltet wird, daß 
also innerhalb der Welt eine neue Welt geschaffen wird, die dieser Herrschaft ganz 
entspricht. In diesem Sinne der festen, christlich geprägten äußeren Form ist der 

1 Zu diesem und dem Folgenden vgl. A. Brunner,  Eine neue Schöpfung. Paderborn 
1952. 



Die Frage der Laienaszese 191 

Ordensstand ein Stand, der Stand der Vollkommenheit, weil von der Idee der 
christlichen Vollkommenheit her geordnet und auf sie ausgerichtet, eine Form, die 
in sich steht, mag auch der einzelne sie immer nur mehr oder weniger mit der ent- 
sprechenden Gesinnung erfüllen. Allerdings bedeutet diese Form schon durch sich 
eine Aufforderung, ihr entsprechend zu leben. 

Diese Form muß aber in einer Welt verwirklicht werden, die unter den Folgen 
der Erbsünde leidet, und von Menschen, die noch danach streben, von diesen Folgen 
frei zu werden. Darum verlangt sie Opfer und Verzicht; sie muß sogar manches aus- 
schließen, was an sich erlaubt wäre, sich aber, so wie die Menschen einmal sind, 
mit dieser Form nicht vereinen läßt. Von der Idee aus gesehen, ist der Ordens- 
stand eine Vorwegnahme des himmlischen Lebens, das ganz im Lobe und in der 
Liebe Gottes aufgeht (Geh Off 4); aber die Verwirklichung bedeutet Entsagung 
und Opfer, und sie bleibt immer unvollkommen. 

Aufgabe dieser Lebensform ist es, lebendig darauf hinzuweisen, wie die Welt 
eigentlich sein sollte, und wie sie wäre ohne die Erbsünde: unter der lebendigen 
Erfahrung der heiligen Gegenwart des liebenden Vaters und Schöpfers ganz nach 
seinem Willen auch in der äußeren Gestaltung des Lebens eingerichtet, zuerst das 
Reich Gottes suchend und auf seine Verwirklichung die ganze Kraft versammelnd. 

Die Aufgabe des Laien 

Stände die Welt nicht unter dem Einfluß der Sünde, so ließe sich diese Aufgabe 
in den gewöhnlichen Geschäften der Welt erfüllen. Ein Unterschied zwischen Or- 
dens- und Weltleben bestände nicht. So aber schließt die entschiedene Ausrichtung 
auf das Reich Gottes auch in der äußeren Lebensform, wie bereits gesagt, die Be- 
schäftigung mit vielen weltlichen Aufgaben aus. Vor allem aber ist die Welt weit- 
hin nicht von dem Willen Gottes bestimmt, sondern von jenen Mächten, die Jo- 
hannes nennt: •Denn alles, was in der Welt ist, die Fleischeslust, die Augenlust und 
die Hoffart des Lebens, ist nicht vom Vater" (1 Joh 2,16). Diese Mächte formen 
auch Einrichtung und Stil des Lebens durch das ungeordnete Streben nach Reichtum, 
Lust, Geltung und Macht. 

In dieser unerlösten Welt die Königsherrschaft Gottes zu verwirklichen, worum 
wir täglich im Vaterunser beten, das Erlösungswerk Christi wirksam werden zu 
lassen, die Welt nach Kräften umzugestalten, damit sie ihre Gestalt aus Gottes 
Wahrheit und Heiligkeit erhalte, das ist die Aufgabe des Laien. Durch ihn soll 
Christus allen Zeiten und Völkern gegenwärtig werden. Jeder Lebensberuf, der in 
sich sittlich gut ist, •alles was wahr, was würdig und recht, was rein, liebenswert, 
edel, was irgend mit Tugend, mit Lobenswertem zu tun hat" (Phil 4,8), all das soll 
verchristlicht, d. h. aus dem Geiste Christi gelebt und vollbracht und dadurch der 
Erlösung durch ihn teilhaft werden. Der christliche Laie steht in seinem Lebens- 
bereich und seinem Beruf als Vertreter Christi, als Glied seines Leibes; durch ihn 
soll die heilende und heiligende Kraft Christi diesen Lebenskreis berühren und 
erlösen. Durch sein Leben soll er Zeugnis geben von der Erlösung durch Christus 
und von der Macht seiner Gnade. Dadurch erfüllt der Laie •das königliche Priester- 
tum" und wird selbst zugehörig zu •dem auserwählten Geschlecht, dem heiligen 



192 August Brunner 

Stamm, dem Volk, das ihm zu eigen ist" (1 Petr 2,9). Dieses königliche Priestertum 
besteht darin, daß die Dinge dieser Welt durch den richtigen, den christlichen Ge- 
brauch •von der verderblichen Sklaverei für die herrliche Freiheit der Kinder Got- 
tes erlöst" werden, und so •deren sehnsüchtige Erwartung durch das Offenbarwer- 
den der Kinder Gottes" erfüllt wird (Rom 8,19 - 23). 

Laien, Priester und Ordensleute 

Die Aufgabe des Laien ist in der Kirche also wesentlich. Seine Mitarbeit kann 
nicht entbehrt werden. Sein Auftrag ist auch nicht zweiten Ranges; es ist der christ- 
liche Auftrag schlechthin. Priester und Ordensleute sind um der Laien willen da, 
wie umgekehrt diese der Priester und Ordensleute zur Lösung ihrer Aufgabe be- 
dürfen. Die Priester sind berufen, durch die Feier des Gottesdienstes, die Spendung 
der Sakramente, durch Predigt und Ermahnung die Gläubigen zu einer möglichst 
getreuen Erfüllung ihrer Aufgabe zu befähigen. Wenn dazu eine besondere Be- 
rufung und Weihe erforderlich ist, so soll dies immer wieder daran erinnern, daß 
die Kirche keine Gemeinschaft ist, die sich aus den naturgegebenen Kräften ihrer 
Glieder gleichsam von unten her aufbaut. Sie hat Ursprung und Bestehen durch die 
Stiftung Christi; die Kraft, die sie zusammenhält, ist eine übernatürliche; sie kommt 
von oben und erhöht den Menschen über sein naturgegebenes Sein hinaus. Nicht 
jeder Mensch kann die Sakramente, die Mittel der Heiligung, schon dadurch spen- 
den, daß er eben Mensch ist, noch auch kraft einer besonderen natürlichen Begabung, 
so wie man Künstler oder Staatsmann ist, sondern nur die Kirche, die Gott da- 
mit beauftragt hat und in deren Namen auch aller Gottesdienst vollzogen wird. 

Im Ordensleben aber steht vor dem Laien das Bild einer von Gott gänzlich be- 
herrschten und geheiligten Welt, in der die Heiligkeit und das Wohlgefallen Gottes 
zur ordnenden Mitte aller Einzelheiten geworden ist, zur innersten Strahlungs- 
macht, deren prägendem Einfluß sich nichts im Leben entzieht; einer Welt, die 
nicht erst nachträglich, so gut es geht, mit dem Willen Gottes in Einklang gebracht 
wird, nachdem bei ihrem Aufbau religiös gleichgültige oder feindliche Mächte 
maßgebend waren. Eine solche Welt bedeutet Aufruf, Ermutigung und Hoffnung 
für jene, die in der Welt stehen. So gehören alle Stände in der Kirche zusammen, er- 
gänzen, stützen und fördern einander. Kein Weg ist unmittelbarer zu Gott als der 
andere, keiner kürzer. Die christliche Berufung ist immer allumfassend und aus- 
schließlich. Die Aufgabe Christi verwirklicht sich nicht durch einen einzelnen Chri- 
sten, sondern nur durch die Kirche als ganze. Innerhalb derselben hat jeder Christ 
seinen besonderen Auftrag, seine Berufung, sein Charisma (1 Kor 12). Für alle aber 
steht die selbstlose Liebe zu Gott und dem Mitmenschen als das letzte Ziel da. 

Der Laie heute 

Laienaszese hat es in der Kirche natürlich immer gegeben; denn sonst hätten die 
Laien kein christliches Leben geführt. In dem heutigen Bemühen um eine Laien- 
aszese kann es also nicht um die Frage gehen, wie eine solche Aszese überhaupt aus- 
sehen muß. Diese Frage hat schon das Neue Testament, das sich doch zur Haupt- 
sache an alle Christen wendet, beantwortet. Vielmehr scheint uns das eigentliche 



Die Frage der Laienaszese 193 

Anliegen unserer Zeit durch eine neue geschichtliche Lage des Laien veranlaßt zu 
sein. Die Frage lautet also vielmehr, wie die christliche Aszese, deren Forderungen 
für alle Zeiten gelten, in den neuen Lebensbedingungen vom Laien geübt werden 
kann und soll. 

Worin besteht diese neue Lage? Wie in allen geschichtlichen Änderungen sind es 
verschiedene Ursachen, die am Heraufkommen des Neuen beteiligt sind. Wir 
wollen versuchen, einige von ihnen aufzuzählen und ihre Wirkung zu untersuchen, 
ohne dabei auf Vollständigkeit Anspruch zu erheben. 

Das Wichtigste ist wohl das Aufkommen einer neuen gebildeten Laienschicht, wie 
man sie in dieser zahlenmäßigen Stärke bis dahin nicht gekannt hatte. Gebildete 
Laien gab es noch in der Spätantike als Erbe der antiken Kultur. Aber sie stellten 
eine kleine Minderheit dar. Auch unterschieden sie sich von den heutigen Gebilde- 
ten. Sie waren keine Fachleute, sondern humanistisch-literarisch gebildete Männer, 
die meist Großgrundbesitzer waren und Staatsämter verwalteten. Durch die Völker- 
wanderung verschwand aber dieser Stand fast vollständig. Immer mehr wurde 
Studium und Wissenschaft eine Sache der Kleriker und der Mönche; sie allein ver- 
mochten noch im Schütze des Gottesfriedens der Kirchen und Klöster Sicherheit 
und Muße zu finden, um das Erbe der Antike für bessere Zeiten zu bewahren. 

Erst mit der Renaissance bahnte sich hier wieder eine Änderung an. Immer mehr 
Laien drängten in das geistig-kulturelle Leben ein, und, was sehr folgenschwer war, 
sie gerieten in einen Gegensatz zu den bisherigen Trägern der Bildung. Das führte 
zur Aufklärung. Für deren Anhänger stellte sich natürlich die Frage nach einer 
christlichen Laienaszese nicht. Für die Gläubigen unter ihnen bildete der christ- 
liche Humanismus jener Zeit die Antwort auf ihre Anliegen; waren sie doch selbst 
alle Humanisten. Bildung betraf noch den ganzen Menschen, bedeutete einen Lebens- 
stil und nicht ein für den Beruf unentbehrliches Fachwissen. 

Erst mit dem Aufkommen der Naturwissenschaft und der Technik und der sich 
daraus ergebenden Spezialisierung auf allen Gebieten der Wissenschaft und der 
Forschung sowie der technischen Anwendung entsteht ein neuer Typ des Gebilde- 
ten. Und mit ihm erhebt sich auch die Frage, wie für ihn die christliche Aszese zu 
gestalten sei. In der bisherigen Geschichte ist er unbekannt. Ebenso gab es Gebildete 
nie in einer solchen Anzahl wie in unserer Zeit. Aus diesem Grunde ist die Frage 
nach der Laienaszese dringend geworden. Der gebildete Laie ist nicht mehr eine 
Seltenheit, sondern eine alltägliche Erscheinung, besonders in den Großstädten. 

Das neue Selbstbewußtsein 

Das erste, was diese Entwicklung mit sich bringt, ist ein neues Selbstbewußtsein 
des Laien. Auf seinem Fachgebiet hat er sich Wissen und Können erworben; er weiß, 
was in den einzelnen Fällen zu tun ist und wie er vorangehen muß, und er hat ge- 
lernt, sich über sein Vorgehen genau Rechenschaft zu geben. Er ist angeleitet wor- 
den, zu fragen, warum dies oder jenes so zu geschehen hat, sich nicht mit allgemei- 
nen Angaben zu begnügen, sondern nur auf Grund von exaktem Wissen in seinem 
Fach zu handeln. Dies wirkt sich natürlich auf seine ganze geistige Einstellung aus. 
Er ist viel weniger als seine Vorgänger bereit, etwas einfach auf Treu und Glauben 
zu übernehmen; er möchte sich vielmehr auch über die Berechtigung der Forderun- 



194 August Brunner 

gen des christlichen Lebens Rechenschaft geben, zumal er sich an Wissen und Bil- 
dung den Klerikern völlig ebenbürtig fühlt. 

Diese Haltung wird noch dadurch bestärkt, daß heute jedermann, der Gebildete 
in vorderster Reihe, berufen ist, am öffentlichen Geschehen in Gemeinde und Staat 
teilzunehmen. Man kann leichter als früher darauf einwirken und damit natürlich 
auch Verantwortung übernehmen. Die Maßnahmen der Regierenden werden er- 
örtert und kritisiert. Darin betätigt sich der kritische Geist, der durch die Forschung 
gebildet wurde, mag auch die Voraussetzung jeder nützlichen Kritik, die Sach- 
kenntnis, nicht immer verwirklicht sein. Wie der Gebildete aber am öffentlichen 
Leben aktiv beteiligt ist, so möchte er auch im religiös-kirchlichen Leben mitzure- 
den haben und seine Kräfte einsetzen. So sehen wir denn allenthalben Versuche, 
religiös-kirchliche Arbeit zu übernehmen, ohne daß man den Laienstand verläßt und 
seine sonstige Berufsarbeit aufgibt. 

Die geistige Einsamkeit 

Ein weiteres Kennzeichen des heutigen Gebildeten ist seine geistige und geistliche 
Einsamkeit. Diese ist zwar heute das Los auch vieler anderer Menschen; durch die 
Auflösung der Großfamilie und die immer stärker werdende Zerreißung der Fami- 
lie durch die Bedingungen der heutigen Arbeit, wo Familienheim und Arbeitsstätte 
nicht mehr beieinander liegen, ist für viele Menschen das Gefühl des Zuhause und 
der Geborgenheit herabgemindert oder ganz verschwunden. Diese geistige Heimat- 
losigkeit ist aber besonders stark in den Kreisen der Gebildeten. Das hat verschie- 
dene Gründe. Einmal ist die Lebensform des heutigen Gebildeten zu einer Zeit ent- 
standen, in der die alten Brauchtümer zerstört wurden. Es ist klar, daß eine solche 
Zeit nicht imstande war, das Aufkommen von neuen zu begünstigen; zudem emp- 
fand man diesen Schwund zunächst als Befreiung. Und es mag in der Tat vieles ver- 
altet gewesen sein und seinen Sinn verloren gehabt haben, so daß es nur noch als 
Last und als Hindernis auf dem Wege des Fortschritts empfunden wurde. Die 
Stimmung war also in keinem Fall dafür, neues Brauchtum zu schaffen. 

Das wirkt sich aber heute ganz anders aus, als man damals erwartete. Der Stand 
mit seinem Brauchtum gab früher den Menschen Weisung für alle Lebenslagen. 
Man wußte, was man zu tun hatte, wenn einem dies oder jenes begegnete. Und 
vor allem, das Brauchtum vermittelte zugleich den Sinn der Ereignisse und die 
menschliche Antwort darauf. So fühlte sich der einzelne geführt, und zwar geführt 
ohne Zwang. Er fand sich immer und überall in einer Welt, die die seine war und 
in der er sich heimisch fühlte. Er war ohne weiteres verbunden mit all denen, die in 
der gleichen geistigen Welt beheimatet waren und diese Welt im gleichen Brauch- 
tum dargestellt fanden. Von hierher mag man die Bedeutung der Stände für die 
Menschen ihrer Zeit ermessen. Sie gaben ihren Mitgliedern Stand und Halt. 

Das alte Brauchtum ist zerstört. Und es ist so zerstört, daß auch die Grundlagen 
für ein neues • vorläufig wenigstens • fehlen. Denn der heutige Mensch ist sym- 
bolunfähig geworden. Verständnis für Bedeutung und Zeichenhaftigkeit ist jedoch 
die Voraussetzung für jedes Brauchtum. Die sinnbildliche Auffassung der Welt- 
dinge ist aber durch das Aufkommen der Naturwissenschaft verkümmert und schließ- 



Die Frage der Laienaszese 195 

lieh ganz verschwunden. Für den Menschen des vor-naturwissenschaftlichen Zeit- 
alters waren die Dinge seiner Welt nicht einfach da, sondern bedeuteten etwas. 
Die Natur wurde überall halb menschlich gedacht und konnte darum geistige Wirk- 
lichkeiten sinnbildlich darstellen. Dieser Sinn war sogar oft so vordringlich, daß 
darüber das wirkliche Sein und die Wirkursächlichkeit der Dinge gänzlich zurücktra- 
ten, wenn ihre Kenntnis für die Erhaltung des Lebens nicht unbedingt erfordert war. 

Das Neue der aufkommenden Naturwissenschaft lag darin, daß die stofflichen 
Dinge einfach in diesem ihrem stofflichen Sein und notwendigen Wirken in Sicht 
kamen und man zugleich entdeckte, daß man dieses Wirken exakt vorausberech- 
nen und damit zum Nutzen des Menschen einsetzen konnte. Dieser neuen Entdek- 
kung gegenüber erschien der bisherige Symbolismus als eitle und unnütze Phantaste- 
rei, die seit Jahrtausenden den Weg zur echten Naturerkenntnis und zum wahren 
Fortschritt verstellte. Von daher versteht man die feindselige Einstellung der Auf- 
klärung gegen diesen Symbolismus und gegen das auf ihm beruhende Brauchtum. 
Dazu kam, daß durch die Reformation das Band zwischen dem unbekannten Gott 
und der Welt, wenn nicht zerrissen, so doch sehr dünn wurde. In der erbsündigen 
Welt konnte sich das Walten des heiligen Gottes nicht mehr darstellen. Die Sakra- 
mente traten zurück; die Sakramentalien (das religiös-kirchliche Brauchtum) ver- 
schwanden. Das Band der sichtbaren Kirche war zerrissen und hielt die Menschen 
nicht mehr in ihrem Innersten und Eigentlichsten zusammen. 

Die naturwissenschaftliche Einstellung der reinen Sachlichkeit ist heute allge- 
mein. Der alte Symbolismus, wie er im Mittelalter lebte, ist tot. Er ist für uns höch- 
stens in unverbindlicher Weise, als Dichtung, nachzuvollziehen; aber er ist keine 
Lebensmacht mehr. Damit ist die Natur dem Menschen fremd geworden. Er steht 
ihr nur noch gegenüber; sie ist Gegenstand der Forschung und der technischen Aus- 
nützung. Der Mensch gehört in keiner Weise mehr zu ihr. Das Mittelalter lebte ganz 
selbstverständlich in der ihm vertrauten Welt, so furchtbar sie zuweilen war. Dar- 
um kannte es keine Naturschwärmerei. Wenn dagegen der Aufenthalt in der Na- 
tur am Wochenende und in den Ferien weithin keine Lösung und keine Beruhigung 
mehr bringt, sondern wie die Arbeit der Betriebsamkeit verfällt, so ist der tiefere 
Grund dafür in dieser Entfremdung zu suchen. Eine innere Einsamkeit ist die 
Folge. Der Gebildete fühlt sie schmerzlicher als andere, einmal, weil er sich darüber 
mehr Rechenschaft gibt, und dann, weil gerade seine Lebensform nach dem Gesetz 
ihrer Geburtsstunde nie als ein Stand verfaßt war und nie eine echte Gemein- 
schaft gebildet hat. 

Die Spezialisierung 

Dieses Gefühl wird weiter verstärkt durch die Spezialisierung in Ausbildung 
und Arbeit. Der humanistisch Gebildete war wirklich als Mensch gebildet, all- 
seitig, das Wesentliche der menschlichen Ansprüche umfassend. Heute hingegen 
zielt die ganze Ausbildung auf die Perfektionierung des Fachmanns. Darum ist 
auch die Arbeit um so einseitiger, je weiter die Spezialisierung vorangetrieben wird. 
Kein Wunder, daß der Mensch das dumpfe Empfinden hat, für sein Wesentlichstes 
keine Nahrung zu finden, bei allem Wissen Gefahr zu laufen, als Mensch zu ver- 
kümmern. Aus dem tiefen Ungenügen heraus, das sich der eigentlichen Gründe die- 



196 August Brunner 

ses Ungenügens oft gar nicht bewußt ist, kommt es einerseits zu der nervenauf- 
reibenden Hast nicht nur in der Arbeit und in dem Streben nach immer größerem 
Einkommen, sondern auch in dem, was man noch Erholung nennt. Der gläubige 
Mensch hingegen sucht aus dem Innersten heraus ein Gegengewicht gegen die 
Sinnlosigkeit des Betriebes und hofft • mit Recht! • bei der Religion Hilfe zu 
finden. Zugleich stellt sich ihm aber mit größerer Dringlichkeit die Frage, wie sich 
das religiöse Leben heute gestalten muß, um der Einsamkeit und der Verküm- 
merung des Menschlichen begegnen zu können. 

Das Fehlen des Leitbildes 

Zur Beantwortung dieser Frage fehlt aber meist das religiöse Leitbild, die Ideal- 
gestalt, die die Antwort in ihrem Leben vorgelebt hat und sie gleichsam verkörpert. 
Das Mittelalter hatte für jeden Stand und jeden Beruf seinen Schutzheiligen. Dieser 
stellte faßbar das Ideal dar, das die einzelnen in ihrem Beruf durch ihre Arbeit 
möglichst rein verwirklichen sollten. Der Einfluß der Heiligen auf das Leben ist 
durch die Reformation und die Aufklärung so gut wie ganz geschwunden. So steht 
der heutige Mensch und der Gebildete insbesondere den Vorkommnissen seines 
Lebens geistlich ohne Weisung und Leitung gegenüber. Das Leben aber bewegt 
sich weit weniger als früher in gewohnten Bahnen. Der Mensch wird heute von 
allen Seiten von den verschiedensten Weltanschauungen und Lebensauffassungen 
umworben und bestürmt. Für die große Verschiedenheit der Lagen und Vorkomm- 
nisse gibt es kaum noch allgemein anerkannte und darum selbstverständliche Wei- 
sen des Verhaltens. Immer muß er aus seiner Einsamkeit heraus selbst entscheiden, 
mit wenig oder keiner Hilfe. Der einzelne ist auf sich selbst gestellt und sich selbst 
überlassen. Das bedeutet einen großen Anspruch an sein selbständiges Urteil. 
Es besteht kein Zweifel, daß das Interesse für theologische Fragen mehr oder weni- 
ger bewußt vielfach von dem Verlangen getrieben ist, die Fähigkeit zu bilden, die 
einzelnen Vorkommnisse und Ansprüche des Lebens vom Religiösen her richtig 
zu beurteilen. Die oben erwähnte neue Selbständigkeit ist also nicht nur eine von 
allen begrüßte Folge der Stellung und des Einflusses des heutigen Gebildeten, 
sondern ebensosehr ein unerbittlicher Anspruch, den die Zeit an ihn stellt, ein 
Anspruch, den sehr viele eher als eine Last denn als eine Wohltat und eine Aus- 
zeichnung empfinden. 

In dieser Lage wirkt es sich um so fühlbarer aus, daß dem Gebildeten meist 
eine katholische Philosophie fehlt (wie das Mittelalter sie besaß), die unmittelbar, 
wenn auch im Anschluß an die Überlieferung, aus der denkenden Verarbeitung der 
Erfahrungen und Kenntnisse unserer eigenen Zeit entsprungen ist, die ihm darum 
ein Weltbild böte, in der er sich auch mit seinen Fachkenntnissen und seinem gan- 
zen sonstigen Wissen beheimatet fühlen könnte. Es ist darum nicht erstaunlich, daß 
vielfach zwischen dem religiösen Glauben und den wissenschaftlichen Überzeugun- 
gen ein Zwiespalt klafft; beide leben nebeneinander her, ohne viel Berührung und 
gegenseitigen Einfluß. Das muß sich auf das christliche Leben hemmend auswirken 
und kann die Geschlossenheit des christlichen Daseins und damit die innere Sicher- 
heit und Freude nur empfindlich stören. 



Die Frage der Laienaszese 197 

Notwendigkeit vertiefter religiöser Bildung 

Aus der oben geschilderten Lage des gebildeten Christen unserer Zeit ergeben 
sich einige wichtige Folgerungen und Forderungen. Die erste bezieht sich auf eine 
vertiefte religiöse Bildung, deren vordringlichste Aufgabe es wäre, im Bereich des 
Glaubenslebens, dem wesentlichsten und personnahesten Gebiet des Menschen, 
gegen Verkümmerung durch die Spezialisierung und ihre Folgen einen Ausgleich 
zu schaffen. Eine wahre und zeitentsprechende religiöse Bildung führt in eine gei- 
stige Wirklichkeit ein, deren Tiefe, Höhe und Breite nicht auszuloten ist. Diese 
Wirklichkeit steht dem Menschen nicht fremd gegenüber; er ist durch die Taufe in 
seiner Wesensmitte, im Eigentlichsten und Eigensten mit ihr verbunden, auf sie an- 
gewiesen und von ihrem Mark genährt. Der ständige Umgang mit ihr wird ihn 
in seinem Wesentlichsten ausweiten und erfüllen, wie es sonst nichts vermag. Sie 
gibt ihm auch endgültige Maßstäbe an die Hand, mit deren Hilfe er in der Flut 
des Herandrängenden sondern und wählen kann, und die ihn befähigen, allem, was 
ihm begegnet, Rang und Platz anzuweisen und es so für das Leben fruchtbar und 
sinnvoll zu gestalten. Dieser Sinn wird allerdings • vorläufig wenigstens • nicht 
mehr so handgreiflich in Gestalten und Symbolen vor seinem Blick stehen; er muß 
heute viel unmittelbarer in seiner Geistigkeit verstanden werden. Das ist schwieri- 
ger, fordert aber gerade darum einen viel vertrauteren, persönlicheren Umgang 
mit den religiösen und geistigen Wirklichkeiten. Das Ziel eines solchen Bildungs- 
bemühens ist, daß der Gläubige innerhalb der Vorschriften und Weisungen der 
Kirche und ihrer Lehre lerne, aus einem christlich gebildeten und erleuchteten Ver- 
ständnis die Dinge seines Alltags selbständig zu beurteilen und in den einzelnen 
Lebenslagen aus dem Geiste Christi zu handeln. Es ist dies eine heute sehr nötige 
Seite des Heranwachsens zur •vollen Mannesreife Christi" (Eph 4,13), zu der der 
Apostel aufruft. 

Gebet und Besinnung 

Den innersten Geist eines Menschen, seine besondere Art, die Wirklichkeit zu 
sehen, zu beurteilen und im einzelnen einzuschätzen, lernt man nur im vertrauten 
Umgang mit ihm kennen. So eignen wir uns auch den Geist Christi, in dem allein 
wir zu den heiligen und geistigen Wirklichkeiten des göttlichen Raumes Zugang 
haben, nur durch einen ständigen und innigen Umgang mit ihm an. Solcher Um- 
gang ist zunächst das Gebet. Es ist unbedingt erfordert, daß das Gebet immer weni- 
ger im bloßen Hersagen von Gebetsformeln und Texten bestehe • obschon dies 
immer für gewisse Zeiten eine willkommene Hilfe sein wird und für den gemein- 
samen Gottesdienst überhaupt nicht zu entbehren ist •, sondern darin, daß man 
die Fragen und Anliegen des Lebens vor Christus bringt, sie mit ihm bespricht, um 
die richtige Stellungnahme zu ihnen bittet und so in sich den Geist der Bereitschaft 
weckt, dem Willen Gottes unbedingt Folge zu leisten. Der wirklichen Bereitschaft 
entsprechend wird auch die Erleuchtung kommen, so oder so. Dafür haben wir die 
Bürgschaft der Heiligen Schrift: •Denen, die Gott lieben, wirkt er in allem mit zum 
Guten" (Rom 8,28); und was heißt Gott lieben anderes als bereit sein, seinen Wil- 
len zu tun? 



198 August Brunner 

Dieser Gebetsumgang mit Christus, der sich überall und ohne besondere Form da 
vollziehen kann, wo es nötig ist, muß eingeleitet und dauernd gestützt werden 
durch die besinnliche und betende religiöse Lesung. Diese hat zuerst die Aufgabe, 
den Christen in die unendliche Weite der übernatürlichen Welt einzuführen und 
ihn immer tiefer in sie eindringen zu lassen. Hat doch der Apostel Paulus die Liebe 
Christi geschildert als einen weiten Raum mit Tiefe, Breite und Höhe, in den wir 
immer weiter vordringen können und sollen: •Möget ihr, in der Liebe festgewurzelt 
und gegründet, fähig werden, mit allen Geheiligten zu begreifen, was es ist um 
die Breite und Länge, die Höhe und Tiefe und die Erkenntnis der Liebe Christi, die 
alle Erkenntnis übersteigt. Möget ihr die ganze Gottesfülle mit ihrem Reichtum in 
euch erfahren!" (Eph 3,17 ff.). Diese Lesung fällt nicht einfachhin mit theologischem 
Studium zusammen, obschon sie ihm nahe steht. Die Theologie als Wissenschaft hat 
zunächst andere Aufgaben. Bei der Lesung geht es mehr darum, die Wirklichkeiten 
unseres Glaubens gleichsam leibhaft vor das geistige Auge zu bekommen, ihre Be- 
deutung für uns, ihr Gewicht und ihre Nähe zu uns als Getauften gleich- 
sam zu verspüren, so wie man die Güte, den Adel und den hohen menschlichen Wert 
eines Bekannten lebendig versteht und dadurch erhoben und verwandelt wird. Es 
ist klar, daß die Bücher, die zu solchen betrachtenden Lesungen geeignet sind, ent- 
sprechend aus einem lebendigen, erfahrenen Verhältnis zu den christlichen Wahr- 
heiten geschrieben sein müssen. 

An erster Stelle für solche Lesung muß die Hl. Schrift stehen, zugänglich gemacht 
durch Erklärungen, die alle nur das eine Ziel haben müßten, nicht so sehr theologi- 
sche oder geschichtliche Gelehrsamkeit zu vermitteln • solche ist allerdings für den 
Verfasser erfordert •, sondern die Lebendigkeit und Größe der Gestalt Christi 
nahezubringen und die Wahrheiten der Schrift in ihrer Bedeutung für das christ- 
liche Leben und seine Entfaltung und Vertiefung sozusagen handgreiflich zu ma- 
chen. Dazu müßten dann gute Darstellungen des Lebens der Heiligen und vorbild- 
licher christlicher Menschen kommen. In ihnen erstrahlt das Licht Christi durch 
Menschen hindurch, die sich mit Gottes Gnade in außergewöhnlicher Weise be- 
müht haben, in ihrer Zeit und an ihrem Ort das Christentum zu verwirklichen, so 
zu leben, wie Christus es an ihrer Stelle getan hätte. Es müßte in solchen Lebens- 
beschreibungen sichtbar werden, wie die Zeit dem Heiligen seine besondere Auf- 
gabe stellte, welche Schwierigkeiten in ihm und in der Umwelt dem Gehorsam 
gegen sie entgegenstanden, und wie der Heilige durch heldenhaftes und schweres 
Ringen hindurch dahin gelangte, wo er jetzt für alle Zeiten steht. Aus solchen Bei- 
spielen entspringen Anregung und Ermunterung dazu, auch die eigene christliche 
Aufgabe mutig ins Auge zu fassen und, wenn auch unter Opfern, zu vollbringen, 
soweit die Gnade Gottes und die menschliche Unzulänglichkeit dies zulassen. Sie 
spenden Trost in dunklen Stunden der Prüfung. In ihrem Licht, dem Licht Christi, 
vermag man zu erkennen, wo die eigenen Aufgaben überhaupt liegen. 

Solche Besinnung hat in der heutigen Welt eine fast größere Bedeutung als früher. 
Die Umgebung, in der die meisten leben müssen, wird nicht von christlichem Geiste 
gespeist. Es ist vielfach eine gottfremde, wenn nicht gottfeindliche Welt, deren Ein- 
flüssen wir alle ausgesetzt sind. Man kann in einer solchen Welt, die das Dasein des 
Übernatürlichen verschweigt, wenn nicht gar leugnet, nicht erwarten, daß man den 



Die Frage der Laienaszese 199 

christlichen Weg im einzelnen findet, wenn man nicht immer wieder in die eigent- 
liche, göttliche Welt hinaufsteigt, und im gläubigen Gebet sich ihrer Wirklich- 
keit versichert. Den Auffassungen und Einschätzungen dieser Welt gegenüber muß 
sich das christliche Urteil über alle Dinge und Vorkommnisse immer aufs neue an 
den göttlichen Wirklichkeiten ausrichten und sich von ihnen verbessern lassen. 
Dies um so mehr, als die Mächte der Welt nicht nur draußen sind, bei den andern, 
sondern in uns selbst wirken und ihre Herrschaft zu behaupten suchen. 

Eine tiefe und lebendige religiöse Bildung wird auch in etwa die Einseitigkeit aus- 
gleichen, der der heutige Mensch durch seinen Beruf ausgesetzt ist, und seine Mensch- 
lichkeit davor bewahren, langsam zu verkümmern. Die Gefahr eines hochspezialisier- 
ten Barbarentums ist keine bloß künftige Gefahr mehr, wie man an den Zielen und 
Bestrebungen des Kommunismus sehen kann. Aber auch für den Christen besteht 
die Gefahr, daß seine religiöse Bildung der Höhe seines Berufswissens nicht ent- 
spricht, daß er darin ein •unmündiges Kind" bleibt, •ein Spiel der Wellen, hin und 
her getrieben von jedem Wind der Lehren, die mit menschlicher Laune und List 
auf täuschende Verführung ausgehen" (Eph 4,14). Nur wer in seinem Seinsgrund, 
in Gott, festgegründet, wer in Christus •verwurzelt" ist (Eph 3,17), wird dem ge- 
waltigen Sog widerstehen können, der von der Technik heute ausgeht und den 
Menschen in der Oberflächlichkeit herumwirbelt und ihn hindert, zu sich selbst zu 
kommen. So ist die tägliche oder wenigstens sonntägliche betende Besinnung auch 
ein Gegenmittel gegen die Hast und Hetze der Zeit. Wenigstens diese kurze Zeit 
ist der Unruhe entzogen. Der Mensch verankert sich immer tiefer in jenen Wirk- 
lichkeiten, die dem bloßen Verfließen und Vorübersein des Stofflichen entzogen sind, 
die Dauer im eigentlichen Sinn haben. Immer mehr wird er die heilige Ruhe und 
Gelassenheit verspüren, die von dem ausgehen, dessen Dauer die unendlich leben- 
dige und wirkende Gegenwärtigkeit der Ewigkeit ist. Die Hast und Unruhe unserer 
Zeit ist etwas Unchristliches, der Ausfluß des praktischen Materialismus, der sich der 
Seinsweise des Stoffes überantwortet2. Die innere Ruhe hingegen entströmt vor 
allem der Erkenntnis, daß das Leben nicht sinnlos ist, sondern unter der Vorsehung 
eines liebenden Vaters steht. 

Die neue, lebendige Einsicht in den tieferen, von Gott garantierten Sinn des 
Lebens muß sich in einer Zeit ohne Überlieferung und Brauchtum jeder einzelne neu 
erringen, wenn ihm andere auch dabei behilflich sein können. Dieser Sinn erstrahlt 
in der religiösen Besinnung. Wenn er heute schwerer zu erfahren und festzuhalten 
ist, so hat dies doch auch den Vorteil, daß er persönlicher angeeignet wird und von 
allzu irdischen Vorstellungen reiner bleibt. Die Versuchung, die Härte und Schäbig- 
keit der Dinge und Ereignisse zu verschleiern und zu beschönigen, ist geringer als 
früher; diese werden in ihrer harten, oft dumpfen und für uns schmerzlichen Wirk- 
lichkeit belassen und müssen so, wie sie sind, religiös durchdrungen werden. Dann 
wird diese Wirklichkeit, ob groß oder klein, im Lichte Gottes gleichsam durchsichtig 
auf ihn hin, der sie geschaffen hat, sie erhält und in ihr wirkt, und zwar zum Besten 
der Seinen (Rom 8,28). Erst eine solche Schau des Glaubens erfaßt die Wirklichkeit 
ganz, statt sie zu verkürzen, während die rein weltliche Sicht, die beim Vordergrün- 
digen stehenbleibt, in ihrer Kurzsichtigkeit das Wirklichste der Wirklichkeit weg- 

2 Vgl. A. Brunner, Der Mensch der Flucht, in: Stimmen der Zeit, 144 (1949), 241•250. 



200 August Brunner 

läßt. Aber sie bleibt nüchtern und versucht nicht, sich in angenehme Täuschungen zu 
wiegen. 

Ein letztes noch empfiehlt diese persönliche Besinnung. Heute sind die Menschen 
geistig unter sich an Wissen und Verstehen so verschieden, daß es immer schwieriger 
wird • etwa in der Predigt •, alle in gleicher Weise anzusprechen. Das gesprochene 
Wort hat zwar vor der Lesung mancherlei Vorteile, die man sich nicht entgehen 
lassen soll, wo sie einem zu Gebote stehen. Wo dies aber nicht der Fall ist, da gestat- 
tet die besinnliche Lesung eine Auswahl, die auf die eigenen Anliegen besser zu- 
geschnitten ist. 

Neue Formen religiösen Zusammenschlusses 

Es bleibt schließlich noch die innere Einsamkeit. Auch diese wird durch den leben- 
digen Umgang mit Christus und seinen Brüdern, den Heiligen, gemildert werden. 
Man weiß, daß man nie und nirgendwo allein ist, oder vielmehr, dieses Wissen, das 
wir alle aus dem Glauben besitzen, wird lebendig, wirksam, eine geistliche Erfah- 
rung. Aber es wäre darüber hinaus zu wünschen, daß Gleichgesinnte sich zusammen- 
fänden, um aneinander eine Stütze zu haben. Aus dem Verlangen nach solchen Ge- 
meinschaften entspringen denn auch die zahlreichen Versuche, Säkularinstitute ins 
Leben zu rufen, in denen man, ohne seine Aufgabe in der Welt und seinen Beruf 
aufzugeben, doch in der warmen Atmosphäre gleicher religiöser Gesinnung lebt. Da 
diese Form der Gemeinschaft aber nur für wenige zu verwirklichen sein wird, 
müßten andere Arten des Zusammenschlusses für die übrigen gefunden werden. 
In früheren Jahrhunderten erfüllte diese Aufgabe vollkommen die Pfarrei. Man 
kannte sich auch im Alltag und fühlte sich darum durch den gemeinsamen Gottes- 
dienst und die kirchlichen Feste miteinander verbunden. Die Pfarrei war zudem 
wieder durch Bruderschaften und Gilden nach den verschiedenen Beschäftigungen 
aufgegliedert und wurde dadurch übersichtlicher. Heute kann die Pfarrei, besonders 
in den Großstädten, das Gefühl der christlichen Verbundenheit nicht mehr genü- 
gend schaffen. Ihre Glieder kennen sich zu wenig. Wohnstätte und Arbeitsplatz 
liegen oft in verschiedenen Stadtteilen. Vor allem war aber die frühere Stadt gegen- 
über der heutigen viel einheitlicher in Lebensauffassung und Lebenshaltung. Es gibt 
keine Stände im alten Sinn mehr. Auch die Gebildeten oder Akademiker bilden 
keinen Stand. Nach Art der Beschäftigung und Interessen sowie der Fragen, die ihre 
Berufsarbeit an ihr christliches Bewußtsein stellt, sind sie untereinander sehr ver- 
schieden. Darum ist ein allgemeiner Zusammenschluß von •Akademikern" wenig 
sinnvoll. Vielmehr sollten die einzelnen Berufsgruppen, Ärzte, Juristen, Techniker, 
Lehrer, Journalisten, Professoren, Künstler usw., wie es mit Recht schon geschieht, 
Vereinigungen auf katholischer Grundlage anstreben. Solche Vereinigungen könn- 
ten die auftauchenden Fragen und jeweiligen Berufsschwierigkeiten viel genauer 
und eindringlicher besprechen und wären eher imstande, eine christliche Lösung für 
sie zu finden. Sie vermöchten auch für ihre Mitglieder eine christliche Atmosphäre 
und das Gefühl christlicher Verbundenheit zu schaffen. 

Ein wichtiges Mittel der Anpassung der Seelsorge an die Verschiedenheit der Bil- 
dung und des geistigen Verständnisses ist vor allem eine stärkere Beratung und 
Führung des einzelnen.  Eine solche Beratung ist geradezu eine Forderung der 



Die Frage der Laienaszese 201 

Stunde. Sie müßte aber die geistige Mündigkeit des Geführten zum Ziele haben, 
damit dieser selbst immer besser aus christlichem Geiste zu urteilen und zu entschei- 
den verstehe. Die Führung macht sich dadurch nicht überflüssig. Mit wachsendem 
Fortschritt im christlichen Leben erkennt man die christlichen Forderungen immer 
klarer und sieht Möglichkeiten der Entscheidung, die zuvor nicht unterschieden 
wurden. 

Endlich sollte der Wunsch der Laien, auch im kirchlichen Leben tätig mitzuwir- 
ken, immer mehr fruchtbar gemacht werden. Denn einmal ist der Klerus den ständig 
zunehmenden Aufgaben der Seelsorge vielfach nicht mehr gewachsen; manche Auf- 
gaben könnten ihm von Laien abgenommen werden. Anderseits wird nichts so sehr 
dem Laien die Kirche zu einer persönlichen Sache machen, als wenn man 
ihm Gelegenheit gibt, sich im kirchlichen Leben zu betätigen. Allerdings müßten 
diese Aufgaben dem jeweiligen Bildungsstand angemessen und sollte die nötige 
Selbständigkeit der Entscheidung gewährleistet sein. Es bleibe immer die Aufgabe 
des Klerus, dafür zu sorgen, daß die einzelnen Tätigkeiten sinnvoll in das Ganze 
eingegliedert bleiben. Solche aktive Mitarbeit wird aber immer nur von einzelnen 
oder kleinen Gruppen ersprießlich geleistet werden können8. 

Der letzte Sinn der Einsamkeit 

Solche Gruppen und Vereinigungen werden auf die Dauer auch unsere heutige 
Welt verchristlichen und dem Christlichen einen zeitgemäßen Ausdruck und eine 
angemessene äußere Lebensform schaffen können. Aber vorläufig sind wir noch weit 
davon entfernt. Auch wird es immer die Sache weniger sein, sich solchen Gruppen 
anzuschließen. Für alle Christen bleibt, wenn auch in verschiedenem Maße die 
Fremdheit der Welt. Sie läßt sich im wesentlichen nicht aneignen. Heute überdeckt 
keine Symbolik mehr die wesentliche Fremdheit und Gleichgültigkeit, die die Dinge 
dem Menschen gegenüber haben. Der Christ empfindet diese Fremdheit sogar 
noch stärker und schmerzlicher, weil er durch die Taufe aus der Welt heraus- 
gerufen ist zu höheren, allein beglückenden Wirklichkeiten, die er aber vorläufig 
nur im Glauben besitzt. Die täglich erfahrene Fremdheit der Welt weist ihn auf 
ein Tieferes hin. Mit seiner Berufung zum ewigen Leben ist ihm eine innere Frei- 
heit der Welt gegenüber zugleich geschenkt und aufgegeben. Diese christliche Frei- 
heit ist für ihn grundlegend; sie unterscheidet ihn auch dann von den Nichtchristen, 
wenn er in allem Äußeren wie einer von ihnen ist. Paulus hat ihr mit folgenden 
Worten Ausdruck gegeben: •Das möchte ich euch sagen, Brüder: die Zeit ist 
zusammengedrängt. Hinfort sollen die, die Frauen haben, so leben, als hätten 
sie keine; die Weinenden so, als weinten sie nicht; die Frohen so, als 
freuten sie sich nicht; die Erwerbenden so, als besäßen sie nicht; und die sich mit 
der Welt befassen, so, als gebrauchten sie sie nicht. Denn die Gestalt dieser Welt 
vergeht" (1 Kor 7,29ff.). Ein letzter innerer Abstand, eine letzte innere Freiheit 
wird hier von den Christen als Grundhaltung gefordert. Und es geht unmittelbar 
aus dem Text hervor, daß damit alle, auch die Laien, gemeint sind. 

5 H.  Ostermann, Seelsorge zwischen Heiligkeit und Verlorenheit, in: Stimmen der 
Zeit 164 (1959), 113•121. 



202 August Brunner 

Der Christ darf sich nicht an die Welt verlieren. Es gibt einen innersten Punkt in 
ihm, wo er der Welt nicht gehört, wo er als Person um seiner selbst willen da ist! 
Um seinetwillen kann er aber nur da sein, wenn er mit seinem Ursprung, aus dem 
ihm in jedem Augenblick Sein und Kraft zuströmt, im Einvernehmen, in Gemein- 
schaft steht. In dem Maße er mit Gott, seinem Ursprung, eins ist, kommt er zu sich 
selbst. In der Taufe ist er in diesem seinem innersten Geheimnis und Heiligtum 
dem Vater und dem Sohne und dem Hl. Geist auf besondere Weise zugesprochen 
und geheiligt. Er täte Unrecht und vergewaltigte sich selbst, wollte er noch ganz der 
Welt zugehören. Nur aus dieser Freiheit von der Welt, die in Gott verankert ist, 
zu der uns Christus erlöst hat (Gal 4,31), ist es möglich, den Nächsten auch dann 
noch zu lieben, wenn er unseren irdischen Vorteil bedroht, dem Bösen zu wider- 
stehen, auch wenn es unserer Natur schmeichelt, furchtlos für Recht und Freiheit 
zugunsten der Mitmenschen einzustehen, selbst dann, wenn wir damit Besitz, Stel- 
lung und sogar das Leben in Gefahr bringen. Der Christ muß die innerste Über- 
zeugung haben, daß alles Irdische zwar nicht gleichgültig ist • es ist als Aufgabe 
und als Mittel zum letzten Ziel von größtem Gewicht •, aber daß seine Sachwerte 
letztlich nicht entscheidend sind für das Heil und keine Erfüllung gewähren können. 
Das schenkt ihm in allen Lebenslagen eine große Furchtlosigkeit und Unabhängig- 
keit von allen irdischen Gewalten. 

Man könnte einwenden, diese Ermahnungen des Apostels seien nur ergangen in 
der Erwartung eines nahen Weltendes, angesichts dessen der Wert alles Irdischen 
verblassen mußte; aber dieses Ende sei nicht eingetreten, und so seien die Worte 
gegenstandslos geworden. Aber wozu stehen sie dann in der Hl. Schrift? Wozu die 
Ankündigung des Weltunterganges in den Evangelien? In Wirklichkeit sind sie für 
jedes Geschlecht seit dem Tode und der Auferstehung Christi gesprochen. Denn seit- 
dem ist für jeden Christen das Weltende eingetreten, und wir alle leben in einer 
eschatologischen Zeit. Dieses Weltende ist aber nichts anderes als die innere Freiheit 
allem Irdischen gegenüber, die uns durch Christus geschenkt ist. Der Christ ist aus der 
Herrschaft der Weltmächte herausgenommen (Gal 3,17; 4,31), in ihm ist der Fürst 
dieser Welt besiegt (Joh 12,31). Er steht nicht mehr unter den naturhaften Elemen- 
tarmächten dieser Welt, sondern hat einen neuen Geist erhalten, den Geist des Soh- 
nes, so daß er zu Gott vertraut rufen darf: Vater (Gal 4,17). Diese Vertrautheit ist 
die Kehrseite der Freiheit von der Welt: weil wir Gott im Eigentlichsten unseres 
Seins zugehören, können wir nicht bis ins letzte der Welt verhaftet sein, dürfen wir 
es nicht. Es gibt im Christen einen letzten Punkt, wo er der Welt entnommen ist, so, 
als wäre sie bereits untergegangen. Selbst so bedeutsame Unterschiede wie der zwi- 
schen Mann und Frau, Gebildetem und Ungebildetem, zwischen Freiem und Sklaven 
haben im Hinblick auf das Heil ihre entscheidende Bedeutung verloren; deswegen 
ist es auch möglich, ihnen mit einem letzten Gleichmut gegenüberzustehen, ohne sich 
darum ihrem irdischen Wert verschließen zu müssen. 

Weltuntergang, Tod sind letzte, endgültige und darum äußerst schmerzliche Tren- 
nungen. Diese Trennung soll der Christ immer und immer wieder vollziehen. Denn 
immer wieder ist er versucht, sich an die Welt in der Gestalt irgendeines Gutes so 
zu hängen, als ob von seinem Besitz das Heil abhinge. In diesem Sinn ist das Leben 
des Christen ein ständiger Aufbruch wie das Leben Abrahams, •des Vaters aller 



Die Frage der Laienaszese 203 

Gläubigen" (Rom 4,11), ein tägliches Sterben, das sich ohne äußere Auffälligkeiten 
vollziehen kann, das aber bei Gelegenheit auch entschieden an den Tag tritt. Hierin 
gibt es keinen Unterschied zwischen Laien, Priestern und Ordensleuten. Auch der 
Laie ist ein Fremdling in dieser Welt (Heb 11,13), wenn auch die äußere Form sei- 
ner Lebensführung dies nicht schon durch sich selbst so offen ausspricht wie das 
Ordensleben, das den inneren Abstand von der Welt sichtbar darstellt. 

Die Freiheit von der Welt ist zugleich göttliches Geschenk • woher nähme sonst 
der Mensch, der der Welt bedarf, die Kraft, sich von ihr frei zu machen? • und 
göttlicher Auftrag, wie alle Gnade. Der Auftrag ist in sich schwer genug: Das pau- 
linische •als ob" in jeder Lebenslage und allen Gütern gegenüber durchzuführen, 
es immer wieder zu erneuern und die Fesseln, die sich um unsere Füße legen und 
uns daran hindern, dem Heil entgegenzuschreiten, zu zerreißen, rührt an das 
Innerste, Eigentlichste, Lebendigste (Heb 4,12). Dieser Auftrag wird aber dadurch 
übermenschlich schwer, weil er inmitten der Welt vollzogen werden muß, so über 
die Maßen schwer, daß sich aus rein menschlichen Kräften niemand von irdischen 
Gütern frei machen kann, wenn er damit reich gesegnet ist: •Eher gelingt es einem 
Kamel, durch ein Nadelöhr durchzukommen, als einem Reichen, in das Reich Gottes 
einzutreten" (Mt 19,24; Mk 10,25). 

Die einseitige und eintönige Berufsarbeit 

Mit der inneren Freiheit, an die die Fremdheit der Welt uns gemahnt, soll der 
Christ auch seine Berufsarbeit verrichten. Auch sie ist in ihrer Einseitigkeit und Ein- 
tönigkeit auf die Dauer oft menschlich schwer zu ertragen und schenkt wenig mensch- 
liche Erfüllung. Dies soll der Christ unserer Zeit sich zunutze machen. Es wäre ja 
leichter, könnte man sich mit einem Schlage aller Dinge dieser Welt entledigen und 
damit auch alle Sorgen los sein. Aber das entspräche nicht dem Willen Gottes und 
der Aufgabe, die er einem jeden stellt. Auch hier gilt das •als ob" des Apostels. 
Es gilt, sich den irdischen Aufgaben mit all der Mühe und Sorgfalt zu widmen, die 
sie ihrer Natur nach verlangen. Nachlässigkeit wäre keine christliche Freiheit. Aber 
zugleich darf sich der Christ nicht an die Arbeit verlieren, ihr Sklave werden. Nicht 
der Gier, dem Geltungsdrang oder dem Willen, andere zu beherrschen, darf der 
entscheidende Antrieb zur Arbeit entspringen. Von seinem innersten christlichen 
Standpunkt her muß der Christ fähig bleiben, auch der Arbeit das richtige Maß 
zuzumessen, und es fertigbringen, das allgemeine Rennen nach immer größerem Ein- 
kommen und auffallenderem Aufwand nicht mitzumachen. Wohlstand und Bequem- 
lichkeit sind doch nur ein ohnmächtiger Ersatz für das Eigentliche, den inneren 
•Frieden" und das Einverständnis mit Gott. Gerade die unausbleibliche Enttäu- 
schung durch das Irdische, wenn es allein noch erstrebt wird, treibt unsere Zeit zur 
Maßlosigkeit. 

So wird auch in der Berufsarbeit vom Christen mehr verlangt als sachgerechte 
Leistung. Seine religiöse Kraft soll nicht nur ausreichen, um die Arbeit gut zu ver- 
richten; sie muß ihn gleichsam noch weiter tragen. Sie muß ihn durch die Arbeit zu 
ihrem letzten Sinn vorstoßen lassen genau wie in der Begegnung mit den Mitmen- 
schen und den Dingen. Dieser letzte Sinn liegt in der Arbeit und weist zugleich über 



204 August Brunner 

sie hinaus. Der personale Mensch, das christliche Selbst soll sich immer mehr ent- 
falten und erfüllen. Dann ist alle Mühe und Anstrengung von ewig bleibendem 
Wert, mag sie irdisch gesehen noch so gewöhnlich sein; sie wird Teilnahme am 
schöpferischen Tun Gottes. Aus der religiösen Mitte hervorgehend soll die Arbeit 
bildend und fördernd wieder auf sie zurückwirken. Das ist ihr eigentlicher und 
wesentlicher Sinn, den sie auch da nicht zu verfehlen braucht, wo die irdischen 
Früchte ausbleiben, der sich aber da nicht einstellt, wo der Mensch ganz von seinen 
irdischen Zielen gefangen bleibt. 

Auch die Teilnahme am öffentlichen Leben und die daraus sich ergebende Verant- 
wortung soll aus dem gleichen christlichen Geist aufgenommen werden. Dazu kommt 
die Verpflichtung gegen den Nächsten. Durch mutiges Eintreten für Gerechtigkeit 
und Freiheit, durch Güte und Hilfsbereitschaft wird allen der Raum für ein men- 
schenwürdiges Leben frei gemacht, eine Aufgabe, die heute dringender ist denn je 
und darum auch für den Christen verpflichtender. Gottes Liebe kommt zum Men- 
schen vor allem durch den Mitmenschen. 

Es ergibt sich aus dieser Haltung eine heilige Nüchternheit des christlichen Le- 
bens*, die nicht in Wunschträumen nach Zeiten, die anders wären, sich verliert, son- 
dern es als ihre Aufgabe betrachtet, sich unter den Bedingungen zu heiligen, die die 
Geschichte heraufgeführt hat. Denn Gott ist auch der Herr der Geschichte; und jede 
Zeit, in die wir gestellt sind, auch die heutige, ist durch Christus erlöst. 

4 Vgl. R. Guardini, Der Heilige in unserer Welt. Würzburg 1956. • I. F. Gör- 
res, Das Senfkorn von Lisieux, 1958. 




