Die christliche Ehe als Weg zur Heiligkeit

Von Dr. UtaRankc-Heinemaﬁn,Essen

Die Hauptstelle for die theologische Deutung der Ehe findet sich im Epheserbrief
des Apostels Paulus. In diesem Brief, in dem der Vélkerapostel gegen Ende seines
Lebens, wahrscheinlich in der Gefangenschaft in Rom, das grofie Thema seiner
Verkiindigung riickschauend behandelt, nimlich das Geheimnis der universalen
Kirche aus Juden und Heiden, gibt er in engem Zusammenhang damit eine theo-
logische Deutung der Ehe. Sowenig zunichst eine Beziehung zwischen dem Geheim-
nis der Kirche und dem Geheimnis der Ehe zu bestehen scheint, so ist die Zusanimen-
stellung des Apostels durchaus nicht willkiirlich, sondern vielmehr sinnvoll, denn
mit der Erkenntnis des Wesens der Ehe wird der Blidk fiir die Wirklichkeit der
Kirche vertieft, und umgekehrt wird das Geheimnis der Ehe erst auf dem Hinter-
grund des grofien Heilswirkens Gottes an der Menschheit, an der Verbindung Chri-
sti mit der Kirche deutlich.

Als Adam Eva erstmalig sieht, spricht er: ,Diese nun endlich ist Bein von meinem
Bein und Fleisch von meinem Fleisch“, und er fiigt dann die bedeutsamen Worte
hinzu, die im Neuen Testament viermal wiederholt werden: ,Darum wird der
Mensch Vater und Mutter verlassen und seinem Weibe anhangen, und die beiden
werden zu einem Leib“ (Gen 2,24). Paulus deutet diese Worte, die ja zunichst nur
von der menschlichen Ehe zu sprechen scheinen, auf Christus und die Kirche. Er
sagt: ,Ich beziehe dieses Geheimnis auf Christus und die Kirche“ (Eph 5, 32). Nach
ihm ist in dieser Genesisstelle nicht nur von der menschlichen Ehe die Rede, son-
dern die Verbindung Christi mit der Kirche angedeutet. Als Christus kam und die
Kirche sich als Braut erwarb, wurde offenbar, wer letztlich jener Mann ist, der alles
verlafit, um seinem Weibe anzuhangen, da stellte sich heraus, was es heif}t, ein Leib
zu werden. Im Tod hat Christus die Einswerdung mit der Menschheit, die mit der
Inkarnation begann, vollendet. Sein Tod am Kreuz war der letzte und duflerste
Vollzug seiner leiblichen Hingabe, hier erfiillten sich die Worte Adams in ihrer letz-
ten Moéglichkeit. Die Worte Adams weisen also auf Christus hin. Die Ehe ist, wie
Leo XIII. sagt, ,ein Vorentwurf der Inkarnation des Logos“2. Thomas behandelt
in seiner Summe die Frage, ob die Menschwerdung des Sohnes Gottes schon vor dem
Siindenfall von Adam und Eva geglaubt wurde. Er bejaht sie mit folgendem Hin-
weis: Adam und Eva hatten dadurch, daf sie einander ehelich verbunden wa-
ren, von der Menschwerdung irgendwie Kenntnis gehabt. Ihr¢ Ehe sei ihnen Hin-
weis auf die Verbindung Christi mit der Kirche gewesen. Thomas sieht also die
Einsetzung der Ehe in so engem Zusammenhang mit der Menschwerdung Christi,
dafl er meint, Adam und Eva hitten irgendwie um das Geheimnis des Bundes
Gottes mit der Menschheit wissen miissen, weil sie das Geheimnis der Ehe lebten.
Da sie um die Ehe wufiten, mufiten sie in ihr auch die Erkenntnis erlangen, welches

M. Schmauns, Kath. Dogmatik 1V, 1. Miinchen 1952, 620.
* quaedam Incarnationis Uerbi Dei adumbratio, Enzyklika ,Arcanum®, Leonis XIII P.
M. Acta IT Romae 1882, 22.



206 Uta Ranke-Heinemann

Geheimnis sie darstellt, nimlich das Geheimnis der Verbindung Christi und der
Kirche3.

"Dafl ganz allgemein ein Zusammenhang zwischen der Liebe Gottes zur
Menschheit und der Liebe der Ehegatten zueinander besteht, wird deutlich, wenn
man die Geschichte des Siindenfalls liest. Nachdem fiir Adam und Eva die Liebe
Gottes fragwiirdig wurde, weil sie sich im Ungehorsam gegen Gott erhoben, nach-
dem sie nicht mehr Kinder Gottes, sondern selbst wie Gott sein wollten, heiflt es:
»-Und sie nahm von der Frucht und afl und gab ihrem Mann, und er afl. Da wur-
den beider Augen aufgetan, und sie erkannten, dafl sie nackt seien, und sie flochten
Feigenbldtter zusammen und machten sich Schiirzen® (Gen 3, 6f). Nicht, weil der
Stndenfall eine Sinde gegen das 6. Gebot gewesen wire, wird als unmittelbare
Folge die verdnderte Beziehung der Geschlechter erwdhnt, sondern weil die Ent-
fremdung zu Gott sich sofort in einer Entfremdung voreinander duflert: ,Das Weib,
das du mir zur Gefédhrtin gabst, gab mir von dem Baum, und ich af“, sagt Adam
indem er sich von Eva distanziert. Wo immer dem Menschen die Liebe Gottes frag-
wiirdig wird, da wird ihm sofort die Ehe zum Problem.

Dennoch bleibt die Ehe ein Vorentwurf der Menschwerdung Christi. So heifit es
im Brautsegen: ,Gott, du hast den Ehebund zum Abbild des Bundes Christi mit
seiner Kirche vorherbestimmt und so durch ein erhabenes Geheimnis die eheliche
- Vereinigung geheiligt; o Gott, durch dich wird das Weib dem Manne vermihlt
und ihre Gemeinschaft, einst im Anfang der Welt begriindet, mit einem Segen be-
schenkt, den allein weder der ersten Siinde Strafe noch das Gericht der grofien Flut
hinweggenommen haben®. Jede Ehe, auch die nattrliche, heidnische, bleibt ein Vor-
bild fiir die Verbindung Christi mit der Kirche, bleibt ein Vorentwurf der Inkar-
nation des Logos, bleibt ¢in heiliges Zeichen.

Von hier aus ist es zu verstehen, dafl die Ehe als Sakrament kein besonderes
zusitzliches Zeichen hat: die Ehe selbst ist das Zeichen. Wihrend uns bei anderen
Sakramenten von der Einsetzung besonderer Zeichen berichtet wird, wird uns von
der Einsetzung eines besonderen Zeichens fiir das Ehesakrament nichts iiberlielert.
Deshalb sind auch die evangelischen Christen der Meinung, die Ehe sei kein Sakra-
ment, obwohl doch tatsachlich auch ihre Ehen ein Sakrament sind. Aber die Ehe als
solche war ja seit der ersten Ehe Adams und Evas immer schon ein hl. Zeichen fiir
eine ubernatirliche Wirklichkeit, das Zeichen des Ehesakraments wurde schon im
Paradies eingesetzt.

Es ist bezeichnend, daf} Jesus nach Johannes, der in seinem Evangelium einen be-
sonderen Wert auf das Symbolhafte legt, seine offentliche Tatigkeit auf einer
Hochzeit begann, der Hochzeit zu Kana. Die Verbindung Christi mit der Kirche, die
am Kreuz sich vollenden sollte, wird hier durch seine Teilnahme an einer mensch-
lichen Hochzeit und zugleich noch durch ein anderes Symbol, die Wandlung des
Wassers in Wein, Hinweis auf sein eucharistisches Opferblut, symbolisiert. Jesus
erscheint 6ffentlich zuerst auf einer Hochzeit, die von jeher das Sinnbild seiner Ver-
bindung mit der Menschheit war. Und auf dieser Hochzeit wandelt er Wasser in
Wein, das natiirliche Element in jenen geheimnisvollen Hinweis auf sein Blut, das

3 I, 11 g2 a.7c.



Die christliche Ehe als Weg zur Heiligkeit : 207

seine Hochzeit mit der Menschheit in ihrem letztmoglichen Vollzug jetat schon an-
deuten soll. ‘
Ist so die Ehe ein Vorentwurf, ein Vorbild fir das Verhaltnis von Christus zu
seiner Kirche, so ist das freilich nicht so zu verstehen, als sei sie das Vorbild im
Sinne des Urbildes, als sei sie das Urbild fiir die Verbindung Christi mit der Kirche.
Nicht ist das brautliche Verhaltnis Christi zu seiner Kirche der menschlichen Ehe
nachgeahmt, sondern umgekehrt, nicht ist der Name ,Ehe“ von der menschlichen
Ehe auf das Verhiltnis Christus-Kirche iibertragen, sondern umgekehrt. Die Ehe
ist von Anfang an eine Nachbildung der Verbindung Christi mit seiner Kirche. Vor
Einsetzung der menschlichen Ehe, ja vor der Schopfung besteht schon der liebende
Wille des Vaters, der die Hochzeit des Lammes mit der Kirche vorherbestimmte.
Wenn Paulus sagt: ,Ich deute dieses Geheimnis auf Christus und die Kirche®
(Eph 5, 82), so zeigt er, dafl Gott von Anfang an, als er die Ehe einsetzte, die innige
Verbindung Christi mit der Kirche als seinem Leib als das erhabene Urbild vor-
schwebte, dem er die Ehe nachgestaltete. Ahnlich wie alle natiirliche Vaterschaft
eine Nachbildung der in Bezug auf Christus schon immer gegebenen und in ihin auch
fiir uns vorgesehenen ewigen Vaterschaft ist (Eph 3, 14), ist auch die Hochzeit zwi-
schen Mann und Frau eine Nachbildung jener Hochzeit, die in Christus von jeher
unsere Bestimmung ist. Es ist nicht so, dafl im Neuen Testament deswegen oft von
Hochzeit die Rede ist — ,das Himmelreich ist gleich einem Konig, der seinem
Sohne Hochzeit hielt® —, weil die Verbindung Christi mit der Kirche so viel Ahn-
lichkeit mit einer menschlichen Hochzeit hat, so daf man im iibertragenen Sinn
auch hier von Hochzeit reden kann. Nein, die eigentliche Hochzeit, von der alle
Hochzeiten ihren Namen haben, ist die Hochzeit des Lammes (Offb 19,7). Das
cigentliche Hochzeitskleid, von dem alle weilen Hochzeitskleider ihren Namen
haben, ist das ,hochzeitliche Gewand® (Mt 22, 11f), das die Taufe verleiht, die Tau-
fe, in der wir ja geboren werden zur Teilnahme an der géttlichen Natur, zur inni-
gen Verbindung mit Christus; jenes hochzeitliche Gewand, das wir dann in guten
Werken unbefleckt erhalten, wie es in der Offenbarung des Johannes von der Gattin
des Lammes heifit: ,seine Gattin durfte sich in strahlend weifles Linnen kleiden,
denn das Linnen sind die gerechten Werke der Heiligen“ {Offb 19, 8). Glaube, der
sich in der Taufe konkretisiert und in guten Werken rein erhilt, das ist das eigent-
liche weifie Hochzeitskleid, mit dem wir uns zur Hochzeit des Lammes berciten. Und
aller Brautschmudk ist eine Nachbildung jenes Schmuckes, von dem Johannes spricht:
»Darauf sah ich die hl. Stadt, das neue Jerusalem aus dem Himmel von Gott her-
nicdersteigen. Sie war ausgestattet wie cine Braut, die sich fiir ihren Mann ge-

schmiickt hat* (Offb 21,2).

So nennt sich auch Johannes der Taufer nicht im tbertragenen, sondern im
eigentlichen Sinn ,Freund des Brautigams“. ,Ich bin nicht der Messias, ich bin der
Vorldufer. Wer die Braut hat, ist der Briutigam; der Freund des Brautigams, der
dabeisteht und ihm zuhért, freut sich sehr iiber die Stimme des Brautigams. So ist
auch meine Freude jetzt vollkommen“ (Joh 8,28f). Es ist derselbe Johannes, der
spiter im Kerker enthauptet wurde auf Anstiften einer Ehebrecherin, der Herodias.
Er, dessen Freude vollkommen war, als er die Stimme des Briutigams vernahm,
dessen Vorlaufer und Bote er war, endete sein Leben durch jene, die weder Christus



208 Uta Ranke-Heinemann

anerkannten, noch ihre Ehe als Abbild seiner unwiderruflichen Liebeshingabe ver-
stehen wollten. Jesus selbst nennt sich Briutigam und seine Jinger Hochzeitsgiste
.Konnen die Hochzeitsgéste trauern, solange der Briutigam bei ihnen ist? Es wer-
den aber Tage kommen, da ihnen der Briutigam entrissen wird, dann werden sie
fasten®, antwortet er auf die Frage, warum seine Jinger nicht wie die Pharisder
das Fasten einhalten (Mt 9,15; Mk 2,19f; Lk 5,34f). Jedes Hochzeitsmahl ist ein
Abbild jenes grofen Hochzeitsmahls im himmlischen Jerusalem (Offb 19,9), das in
der Fucharistie schon vorwegnehmend gefeiert wird, denn in der Eucharistie wer-
den wir schon jetzt ein Leib mit Christus, der sich hier v6llig hingibt.

So hat also, wie jede Vaterschaft ihren Namen hat nach dem Vater unseres Herrn
Jesus Christus (Eph 3, 14), auch jede Hochzeit ihren Namen von jener ewigen Hoch-
zeit, die Gott uns in Christus bestimmt hat. Das Verhiltnis Christus — Kirche ist
Ehe im vollen und urwirklichen Sinn. Alles andere, was sonst Ehe heifit, ist Ehe
durch eben dieses Verhiltnis Christi zu seiner Kirche, Die Ehe Christi und der
Kirche ist die Uridee oder das Urbild von Ehe, die Ehe unter Menschen die abbild-
hafte Nachverwirklichung von Ehet. So antwortet Thomas aof die Frage, warum es
angemessen sei, dal die Frau aus dem Manne erschaffen wuorde: weil die Kirche
aus Christus ihren Anfang nahm?. Die innige Zusammengehdrigkeit von Mann und
Frau, wie sie in der Art ihrer Erschaffung schon angedeutet ist, hat ihr Urbild in
dem innigen Verhiltnis Christus — Kirche. Der rémische Katechismus sagt: ,Da
nimlich Christus der Herr ein klares Abbild jener innigsten Verbindung zwi-
schen sich und der Kirche und seiner unendlichen Liebe zu uns stiften wollte, hat er
dieses erhabene Geheimnis vor allem durch die geheiligte Vereinigung von Mann
und Frau zum Ausdruck gebracht. Wie ungemein passend diese Anordnung war,
148t sich daraus entnehmen, dafl unter allen irdischen Banden keines die Menschen
enger miteinander verkniipft als das Eheband, weil Mann und Frau in der denk-
bar innigsten Liebe und Zuneigung einander verbunden sind“e.

Weil die Ehe Nachgestaltung dieses von Gott vorherbestimmten Geheimnisses
der Menschwerdung ist, weil hier die Natur von Anfang an als geheimnisvolles Ab-
bild der {ibernatiirlichen Verbindung Christi mit der Kirche geschaffen wurde, des-
halb konnte die natiirliche Ehe als Vorentwurf ihrerseits auf dieses in der Fiille der
Zeiten eintretende geschichtliche Ereignis hinweisen.

Nach dem Eintritt der Heilstat Christi in der Fille der Zeiten ist die christliche
Ehe, d. h. die Ehe derer, die Glieder des Leibes Christi sind, in besonderer Weise
hineingenommen in die neue erloste Wirklichkeit. Uber ihren bisherigen Zeichen-
charakter hinaus ist sie nun emporgehoben in eine iibernatirliche Seinsweise. Sie
ist nun hineingenommen in die Wirklichkeit der Liebe Christi zu seiner Kirche,
sie ist umschlossen von dieser Liebe, in ihr ist die Liebe Christi zu seiner Kirche
gegenwirtig. Die Ehe der Getauften ist nicht mehr nur ein Vorbild des Bundes
Christi mit der Kirche, sondern dessen erfillltes Nachbild. Sie ist nicht mehr nur
ein Zeichen, das auf Christus hindeutet, sondern sie empfingt ihrerseits eine Er-
filllung aus der Heilswirklichkeit der nun realisierten Verbindung Christi mit der

¢ H. Kuhaupt, Die Hochzeit zu Kana, Paulus-Verlag, Redlinghausen 1952, 80f.

5 8. th. Iq. 92 a. 2.
8 2. Teil 8. Kap. Frage 15,



Die christliche Ehe als Weg zur Heiligkeit 209

Kirche. D. h.: die Ehe unter Christen ist Sakrament geworden. Sakramente sind ja
nicht nur Zeichen, sondern wirkkréftige Zeichen der Gnade, sie enthalten die Gna-
de, auf die sie hinweisen, sie enthalten, was sie im Zeichen versinnbildlichen. In
der ehelichen Liebe von Mann und Frau wird die eheliche Liebe Christi und der
Kirche wirksam gegenwirtiggesetzt. In das Abbild geht das Urbild selbst ein. Die
Ehe ist gewissermaflen zu einer Epiphanie des Bundes Christi mit der Kirche ge-
worden’. So begegnet die Frau im Manne Christus und begegnet dem Mann in der
Frau die Kirche. Das eheliche Zueinander wird zum Triger der Gegenwart Christi.
Darum nennt Chrysostomus die christliche Ehe ,das Geheimnis der Gegenwart
Christi“s,

Dieses reprisentative, dieses Christus vergegenwirtigende Moment der Ehe, die-
ses im eigentlichen Sinn sakramentale Moment wird vom Apostel deutlich hervor-
gehoben, wenn er sagt: ,Thr Frauen, ordnet euch euren Mannern unter als dem
Herrn* (Eph 5,22). Hier ist mehr enthalten als in der Aufforderung an die Sklaven,

“jhren Herren zu dienen wie Christus selbst (Eph 5, 5). Der Apostel will nicht sagen,
die Frauen sollten sich ihren Ménnern unterordnen, als ob diese der Herr, der Kyrios
wiren. Daf hier mehr gemeint ist, zeigt die Begrundung der Aufforderung V. 23f:
«denn der Mann ist so das Haupt der Frau, wie Christus das Haupt der Kirche ist,
dieser ist es als Erloser seines Leibes“. Das Entscheidende ist, daf die Identitit von

‘Hauptsein und Erlésersein Christi gegeniiber der Kirche auf die Stellung des Man-
nes gegeniiber seiner Frau Gibertragen wird. Indem aber der Mann seiner Frau ge-
geniiber eine soteriologische Funktion besitzt, ist das Verhéilinis von Mann und
‘Frau iiber die blofle Analogie zu dem Verhiltnis Christus und Kirche hinaus-
gehoben und die Stellung des Mannes gegeniiber seiner Frau eine Christus reprasen-
tierende geworden.

- So sollen sich also die Frauen ihren Mannern nicht unterordnen, als ob diese der

Herr, der Kyrios wéren, sondern sie sollen ihre Manner als den Kyrios ansehen und
ihnen dementsprechend den Gehorsam erweisen, den die Kirche dem Kyrios er-
weist. Die Frauen sollen in ihren Ménnern dem Herrn selber sich unterordnen.
Damit ist eine selbstherrliche, eigenmichtige und despotische Uberordnung des
Mannes gegeniiber der Frau ausgeschlossen, vielmehr eignet dem Mann eine ret-
tende, eine erlésende, eine priesterliche Funktion gegeniiber seiner Frau. Der
Mann vertritt der Frau gegeniiber Christus den Erléser. Das Heil der Frau ist 1hm
so in besonderer Weise anvertraut.

Dieses erlosende Verhiltnis ist jedoch in gewissem Sinne wechselseitig. Der
Frau begegnet im Manne Christus, umgekehrt begegnet dem Mann in der Frau,
die die Kirche reprasentiert, der Leib Christi und damit ebenfalls Christus selbst.
Die christliche Existenz von Mann und Frau in ihrer gegenseitigen Heilsbedeutung
wird von Paulus 1 Kor 11,11 betont: ,Weder ist die Frau ohne den Mann noch
der Mann ohne die Frau im Herrn“.

Dieser seinshaften Christusverdhnlichung, die das Sakrament der Ehe den Ehe-
gatten schenkt, mufl entsprechen die existentielle. Der Gabe des Sakramentes ent-

"M.Schmaus a.a.0. 622.
8 In Epistolam ad Col. IV, Hom XII, 7 (PG 62, 390).



\

210 Uta Ranke-Heinemann

spricht die Aufgabe. Einer soll immer mehr dem anderen zum erlésenden Christus
werden. Wenn nach einer enttiuschten Ehe ein Ehegatte resigniert und verbittert
an das Idealbild zuriikdenkt, das die Liebe ihn einmal sehen lie, wenn er alles als
IMlusion und Traum zur Seite wischen will, so ist dazu zu sagen, dafl es durchaus
keine Illusion, kein Trugbild war, das er schaute. Der liebende Blick hatte ihm in
dem Geliebten eine Wirklichkeit erdffnet, die erreichbar und nahe war und sich
immer mehr verwirklichen sollte. Die Liebe hatte ihn nicht blind gemacht, sondern
schend fiir dieses Innerste und Tiefste des Geliebten, denn Liebe macht nicht blind,
sondern lieben und erkennen gehoren zusammen. Sehr tiefsinnig wird darum in
manchen Sprachen die intimste Beziehung zwischen den Ehegatten als ,erkennen®
bezeichnet®. In der Tat ist dieser. Ausdruck sehr treffend, denn eheliche Liebe ver-
mag den anderen zu sehen in seinem innersten Geheimnis und in seiner tiefsten
Moglichkeit.

Diese tiefe Erkenntnis der Ehe wird aber nur durchgehalten durch eine treue, sich
vertiefende Liebe, durch eine Liebe, die nicht miidde wird, das Bild, das sie erschaute,
immer mehr hervorzulieben, durch eine Liebe, die hilft, dafl das Eigentliche und
Tiefere des Geliebten, das der Blick der Liebe erschaute, Wirklichkeit und Leben
gewinnt. Wird durch die Erkenntnis, die die Liebe gab, die Liebe ihrerseits nicht
vermehrt, dann schwindet auf die Dauer auch die Erkenntnis. Es bleibt nur die ent-~
tauschte und resignierte Erinnerung an ein angebliches Scheinbild, an eine Illusion.
Die Liebe kann und soll wachsen an ihrer Erkenntnis. Lafit so die Erkenntnis die
Liebe tiefer werden, wird das Erkennen nicht durch ein Ermiiden der Liebe ver-
raten, dann wird die Liebe dem Geliebten helfen, immer mehr so zu werden, wie er
in seinem Tiefsten und Eigentlichsten ist und von der Liebe erkannt wurde, dann
wird diese erlésende Liebe nicht enttduscht. Die Mitarbeit an der Heiligung der ge-
liebten Person wird so zum Zentrum der ehelichen Liebe. Diese ist beseelt von glii-
hendem Interesse fiir das Heil des anderen, sie umfafit den anderen nicht fiir die
Spanne dieses Lebens, sondern liebt ihn fir die Ewigkeit. ,Die gegenseitige innere
Formung der Gatten, das beharrliche Bemiihen, einander zur Vollendung zu fiithren,
kann man als Hauptgrund und eigentlichen Sinn der Ehe bezeichnen“ (Casti con-
nubii).

Das Wesen der ehelichen Liebe wird vom Apostel noch weiter verdeutlicht, wenn
er fortfdhrt: ,Ihr Manner, liebet eure Frauen, so wie Christus die Kirche geliebt hat
und sich fiir sie hingegeben hat“(Eph 5,25). Die Liebe Christi zu seiner Kirche, die
der Mann seiner Frau gegeniiber wirksam darstellen soll, wird umschrieben als
Selbsthingabe. Was bedeutet diese Umschreibung? Welche Liebe ist gemeint? Ge-
meint ist die duflerste, die radikale Licbe, denn ,niemand hat grofiere Licbe, als der,
der sein Leben hingibt fiir seine Freunde®, sagt Jesus in den Abschiedsreden (Joh
15,13). Diese Erlduterung der Liebe durch die Selbsthingabe meint also, daf} die
Liebe der Ménner zu ihren Frauen keine Grenzen haben soll, sie soll grenzenlos
sein wie die Liebe Christi. Die ,grofle Liebe“, von der die Welt traumt, will das
Christentum in seiner Ehemoral nicht in ein gemafigtes, wohltemperiertes Harmo-

9 Im Hebrdischen jadah: ,Adam erkannte Eva“; aber auch im Griechischen yiyvdhonw
u. im lateinischen cognosco unabhingig von einer Ubersetzung der Bibel bei Menander,
Kallimachos, Plutarch, Ovid, Tacitus.



Die christliche Ehe als Weg zur Heiligkeit 211

nieren verwandeln, sondern das Christentum verlangt die grofle, es verlangt die
duflerste Liebe zu einem Menschen.

Es kann diese Liebe verlangen, weil ja die sakramentale Ehe nicht nur Hinweis
ist auf die Selbsthingabe, auf die dufBerste Liebe Christi zu seiner Kirche, sondern
durch diese begriindet und ermdglicht wird. Wortlich: ,1hr Manner, liebet eure
Frauen wie und weil Christus die Kirche geliebt hat . . .“ Die Sakramente enthalten,
was sie im Zeichen versinnbilden. In der Liebe der Ehegatten zueinander liebt
Christus mit. Weil die Ehe wirklichkeitserfillltes Abbild der Ehe Christi und der
Kirche ist, darum ist die Liebe, die wir einsetzen, nicht nur die eigene, unvoll-
kommene, sondern in der ehelichen Liebe wird gegenwartig und wirksam die Liebe
Christi. Verwirklicht der Mann diese selbsthingebende grenzenlose Liebe, dann
reprisentiert er seiner Frau gegentiber die grenzenlose Liebe des Herrn. Aus der
Liebe ihres Mannes empfangt sie immer wieder die Liebe Christi und soll diese
erwidern, so wie die Kirche sie erwidert hat. Auch wenn Mann und Frau nicht
bewufit daran denken, so wird ihre Liebe doch geformt von der Liebe Christi.

Aber so wie Christus sich nicht fiir eine idealisierte Menschheit hingegeben hat,
sondern fiir die Siinder, so wie er die Menschen nicht liebte, weil sie gerecht und
liebenswert waren, sondern um sie gerecht und liebenswert zu machen, so kann auch
in der Ehe Liebe und Kreuz, Liebe und Leid um den Geliebten beieinanderstehen.
Gewihrt das Sakrament der Ehe Anteil an der Liebe Christi zur Kirche, dann ist
es moglich, auch den unsympathischen Gatten zu lieben, auch da zu lieben, wo keine
Gegenlicbe ist. Diese Liebe, die Anteil an der Liebe Christi ist, wird zur erldsenden,
zur schopferischen Liebe, sie verwandelt den Menschen, den sie erfafit. Denn wer
wirklich von seinem Gatten mit dieser hingebenden Liebe geliebt wurde, der wird
damit und dadurch auch von der erlosenden Liebe Christi selbst erfafit. Der tiefste
Sinn und die tiefste Wirklichkeit der ehelichen Liebe wird hier deutlich.

Wird so Christus in der Ehe gegenwirtig in dieser dreifachen Weise: Christus als
Haupt, Christus als Erloser und Christus, der sich fiir seine Kirche hingegeben hat,
so bedeutet das, dafl die Ehegatten mit der Liebe, die sie einander schenken, auch
Christus selber erreichen. In der Liebe der Ehegatten liebt Christus mit, in der
Liebe der Ehegatten wird aber auch Christus mitgeliebt. Der Mann verhilft seiner
Frau immer mehr zu Christus, sie ihm, immer mehr zur Kirche und damit auch zu
Christus zu finden. Es gibt nichts, wodurch die Ehegatten einander ndher kimen,
ohne daf} sie zugleich inniger mit Christus vereinigt wiirdent®. Daf} das Verhaltnis
der Gatten zueinander sich unmittelbar auswirkt auf ihr Verhdltnis zu Christus,
deutet der erste Petrusbrief an, wenn dort die Manner ermahnt werden, gegen-
iiber ihren Frauen ehrerbietig zu sein, damit ihre Gebete nicht gehindert wiirden
(8,7). Je tiefer sie zur Einheit miteinander verwachsen, um so tiefer wachsen sie zu
Christus hin. Eheliche Liebe schliefit also die Liebe zu Christus nicht aus, sondern ist
ein Weg zu gréflerer Christusliebe, Die Sakramente vermehren die heiligmachende
Gnade. Gnade aber ist nichts anderes als die liebende und lebendige Beziehung zu
Christus. In der Taufe sind wir hineingeboren worden in die Vereinigung Christi
mit seiner Kirche, und aus dem Licbesbund Christi sind wir als neue Menschen her-

10§, Walter, Die Herrlichkeit der christlichen Ehe, Freiburg i.Br., 1939, S.29; M.
Schmaus, a.a.0.S. 645.



212 Uta Ranke-Heinemann

vorgegangen. Durch das Sakrament der Ehe als den Nachvollzug des Verhiltnisses
Christi zur Kirche werden wir nun in tieferer Weise Mitvollzichende dieses Bundes.
Das Sakrament der Ehe wirkt eine Vertiefung und Intensivierung der Taufgnade,
eine Intensivierung der Liebe zu Christus. Sehr richtig wird darum in einem moder-
nen franzésischen Beichtspiegel folgendes als Siinde bezeichnet: ,zu meinen, man
milsse in seiner persdnlichen Beziehung zu Gott von seiner Ehegemeinschaft ab-
sehen“1l. Es gibt fromme Seelen, die meinen, auf alle Fille darauf bedacht sein zu
missen, ihren Ehegatten nicht zu viel zu lieben, die Angst davor haben, ibn zu sehr
zu lieben; Gott aber verlangt nie, daf wir weniger lieben, als wir zu lieben ver-
mogen, sondern dafl wir immer mehr lieben, dafl wir so lieben, wie Christus die
Kirche mit duflerster Liebe geliebt hat, denn alle wahre und grofle Liebe unter Men-
schen fliefit aus Gott hervor und fithrt zu ihm zuriidk, sie macht das Herz weit, Gott
zu erkennen und ihn tiefer zu lieben. Die grofe Liebe zu einem Menschen steht der
Liebe zu Gott nicht-im Weg, sondern bringt den Liebenden und den Geliebten dem
Herzen Gottes niher.

Hier sei zitiert, was Leon Bloy iiber die Zusammengehdrigkeit der Gottesliebe und
der Gattenliebe in einem Brief an seine Braut schreibt: ,Ich liebe Gott in Thnen,
durch Sie hindurdh, ich liebe Sie vollkommen in Gott, wie ein Christ seine Gattin
lieben soll. Die Idee, diese zweieinige Flamme der Liebe auseinanderzureifien,
das-ist fir mich eine Griibelei, die mir iiberhaupt nicht in den Sinn kommt. ..
haben wir doch keine Angst vor der Liebe, die der Name des Hl. Geistes selber ist,
gehen wir tapfer dem. Willen desjenigen entgegen, der uns aus dem Nichts ge-
schaffen hat, nicht damit er sich an unserer Qual weide, sondern damit wir ihn
durch unsere Liebe verherrlichen®.

Die sakramentale Ehe, die zu einér innigeren Beziehung zu Christus fiihrt, verliert
dadurch nichts von ihrer natiirlichen Schénheit. Sie behilt ihre Fiille, ihre Kraft
und ihre Innigkeit. Die Ehe als solche, wie sie in der Genesis beschrieben wird, als
seelisches Aneinanderhangen und als leibliches Einswerden, die Ehe ohne Zusétze
und ohne Abstriche, wihrend ihrer ganzen Dauer, ist ja Sakrament, ist gnaden-
wirkend, ist Gefaf fir die Christusliebe geworden. Die Ehe muf} nicht, um voll-
kommen zu sein, zur Josephsehe werden — ganz abgesehen davon, daf eine unter der
Bedingung beiderseitiger Enthaltsamkeit geschlossene Ehe nach dem katholischen
Eherecht ungiltig wire2. Der Vollzug der Ehe ist sogar fir die Sakramentssym-
bolik von groRer Bedeutung. Erst die leibliche Vereinigung gibt der sakramentalen
Ehe die letzte Unaufldslichkeit, weil sie erst die volle Darstellung des unaufléslichen
Einswerdens Christi mit der Kirche ist. Der Geist des Christentums, der berufen ist,
die ganze Welt heimzuholen zu Gott, dringt in der Ehe vor bis in den innersten
Bereich menschlicher Leiblichkeit, um auch ihn zum Mittel der Gottesliebe zu
erheben.

Die Ehe mufl auch nicht zu jener Kiimmerform christlicher Ehen werden, in denen
zwar Sexus und Agape bejaht werden, aber der Eros, wenn wir unter Eros die
cigentliche personale Beziehung, dieses seelische Aneinanderhangen verstehen, zu

1 Lebret und Suavet, Der schwierige Alltag des Christen, Luzern (1956), S. 27.
2 CIC 1086 § 2; 1092, 2.



Die christliche Ehe als Weg zur Heiligkeit 213

kurz kommt. Ehen, in denen Kinder gezeugt werden und man einander zur Frém-
migkeit erziehen will, in denen aber doch das Du des anderen zu wenig Thema der
Beziehung ist, sind von innen gefahrdet. Der Schweizer Arzt Theodor Bovet schreibt
mit Recht: ,In der Ehe ist die Unterentwicklung des Eros vielleicht die haufigste
Krankheit“ts. Hier fehlt dann auch der Frémmigkeit die Grundlage einer echten
Menschlichkeit. Die Gnade rdumt die Natur nicht aus dem Weg, sondern vollendet
sie. Der Christ verliert nie etwas vom wahrhaft Schonen, Alles natiirlich Gute und
Schone bleibt. Gott vernichtet nicht als Erloser, was er als Schopfer geschaffen hat.

Eheliche Liebe und Nihe zu Gott gehoren also in der sakramentalen Ehe zu-
sammen. Sehr schon heiflt es zu Beginn der Brautmesse: ,Gott selber sei mit euch,
der sich der beiden einzelnen erbarmte. Nun gib auch, Herr, daf sie voller dich
preisen®. Das ist der Sinn der Ehe, dafl das Gotteslob der beiden, nun, da sie nicht
mehr allein sind, vermehrt zu Gott emporklingt, daf sie Gott mehr preisen, dafl sie
Christus mehr lieben.

Wir sind gewohnt, nur das jungfréuliche, das Ordensleben als einen Weg zur
groferen Verherrlichung Gottes zu sehen. So sagt der englische Theologe De la Be-
doyére mit Recht: ,Leider hat jahrhundertelang der fast unangefochtene Einflufl
klerikaler und insbesondere monchischer Gesinnung die Ansicht begiinstigt, der Laie
sei Gott um so néher, je mehr er sich dem klésterlichen und zdlibatdren Leben an-
nibere“!4, Und noch unlingst duflerte ein bekannter Laie in seinen Gedanken ,Um
eine Laienaszese“, die ,biologische Enthaltsamkeit“ stelle ,auch den im Ehestand
lebenden Laien neben den Priester” als ,eine gewisse Nachahmung des Priester-
z6libats“ und sei ein Gegengewicht gegen die ,Ungeistigkeit und Sinnlichkeit der
Zeit“. Nun sei zwar nichts gegen die freiwillige, zeitweise Enthaltsamkeit um Christi
willen gesagt. Sie hat in einer wahrhaft christlichen Ehe ihren selbstverstindlichen
Platz. Aber nicht sie begriindet die ,priesterliche” Wiirde der Ehegatten. Wer das
meinte, der konnte damit leicht eine unbewiltigte Aufgabe fortschieben wollen.
Degradiert der schrankenlos Sinnliche den anderen zum Objekt eines blofien Tricbes,
so bedeutet es im Grunde nur eine sublimere Art der Degradierung, den anderen
zum Objekt der Triebenthaltung zu machen. Beidemale ist die Durchformung der
Sexualsphiare durch die personale Liebesbegegnung nicht gelungen. Nicht nur der,
der den ehelichen Akt als riicksichtsloses Ausleben auffailt, sondern auch der, der
ihn meidet, um ,den Geist. .. iiber das Materielle und Kérperliche zu erheben®,
verkennt, dafl die eheliche Vereinigung adidquater leiblicher Ausdruck einer tief-
geistigen Zuneigung sein soll. Nicht die biologische Enthaltsamkeit stellt ,auch den
im Ehestand lebenden Laien neben den Priester”, sondern hier wie dort ist die Gré-
fe der Liebe zu Christus entscheidend, die auf zwei verschiedenen Wegen die eine
bréautliche Liebe Christi zur Kirche realisiert.

In den von frommen Leuten noch immer gern gelesenen Gesichten der. Anna
Katharina Emmerick fiber das Leben Jesu, aufgeschrieben von Clemens Brentano,
finden sich zahlreiche Stellen wie diese: ,Jesus sprach auch von der groflen Verderbt-
heit der Fortpflanzung im Menschen und dafl man nach der Empfangnis sich ent-
halten miisse und fiihrte zum Beweise, wie tief die Menschen von dieser Seite gegen

13 Das Geheimnis ist groff, Tubingen 1955, 19.
14 Die Wiirde des Laien, Olten 1956, 611,



214 Uta Ranke-Heinemann

die edleren Tiere stiinden, die Keuschheit und Enthaltung der Elefanten an®1s,
Dafl in der Alten Kirche, die vor allem durch Augustinus grofien Einflufl auch auf
das Mittelalter nahm, infolge manichdischer und neuplatonischer Einfliisse die Ehe
als Leibesgemeinschaft unterbewertet wurde, ist bekannt. ,Ich leugne nicht®, schreibt
z. B. Hieronymus, ,dafl unter den Ehegattinnen heilige Frauen sich finden, aber nur,
wenn sie aufgehdrt haben, Gattinnen zu sein, wenn sie selbst in der Zwangslage,
die der Ehestand mit sich bringt, die jungfrauliche Keuschheit nachahmen®ts,
Wenn damit nur gesagt wire, da auch fir die Heiligkeit der Ehe die Jungfriu-
lichkeit als innere Haltung gefordert wird, als Ausdruck einer Liebe, die unmittel-
bare Hingabe an Gott und Hingabe an den Menschen in einem ist, dann wire dage-
gen nichts einzuwenden. Denn gerade das ist das Entscheidende jenes jungfriu-
lichen Liebesbundes zwischen Christus und der Kirche, von der die patristische Uber-
lieferung so oft spricht!? und den die christliche Ehe immer mehr verwirklichen soll.
Aber falsch und unchristlich wire es, der Enthaltsamkeit als solcher die Heiligkeit
in der Ehe zuzusprechen. Gerade heute kommt es vielmehr darauf an, die leib-seeli-
sche Ganzheit der Ehe an den Geheimnissen des Glaubens, insbesondere am
Christusmysterium teilnehmen zu lassen. Friedrich Heer bemerkte vor einiger Zeit,
ein Blick auf den Heiligenkalender zeige, dafl die ,Spiritualitit der Familie unent-
wickelt und die Familie als spezifisches Feld der Heiligkeit* nicht gentigend erkannt
werde!8, Und der belgische Moraltheologe J. Leclerq meint: ,Wenn man bei den
Eheleuten den Ehrgeiz weckt, Heilige zu sein und die Heiligkeit gerade in ihrem
Beruf als Eheleute zu verwirklichen, ist man berechtigt, auf eine Ernte der Heilig-
keit zu hoffen, die nicht nur in den bevorzugten Kreisen der religiésen Orden
heranreift, sondern in der Masse der Glaubigen“!®. Dafi das Sakrament der Ehe,
weil es eben Sakrament ist, den Lobpreis Gottes vermehrt, die Liecbe zu Christus
wachsen 1aft, dafl eheliche Liebe nach dem Apostel Paulus ganz unmittelbar etwas
mit der Liebe Christi und mit der Liebe zu Christus zu tun hat, weil sie ein wirk-
sames Gleichnis seiner Liebe zur Kirche ist, das wird von vielen zu wenig erkannt.

Ist so die Ehe ein Abbild der liebenden Verbindung Christi mit der Kirche, so
ist sie damit letztlich auch ein Abbild jener Liebesverbindung, die der Ursprung
aller Liebe ist, namlich der Liebe innerhalb der drei Personen der Trinitit. Daff
Christus Mensch wurde, sich zu einem Leibe mit der menschlichen Natur verband,
ist das Uberstromen der innertrinitarischen Licbesbeziehung, ist ein Uberfluten der
Liebe iiber die Ufer des innergéttlichen Seins. Wenn die Ehe die Licbeshingabe
Christi an die Kirche spiegelt, so spiegelt sic damit letztlich den Liebesbund der hl.
Dreifaltigkeit.

Dafl das Geheimnis der Ehe im Geheimnis der Trinitit griindet, deutet auch der
Schépfungsbericht an, wenn es dort heifit: ,Und Gott sprach: Lasset uns Menschen
machen, nach unserem Bild und unserem Gleichnis, ... und Gott schuf den Men-

15 Regensburg, Bd. I1I 1880, 261.

18 Adv. Helv. ¢ .21 (PL 23, 204).

17 Zum Geheimnis des jungfrdulichen Bundes zwischen Christus und der Kirche vgl.
H.Rahner: Mater Ecclesia. Lobpreis der Kirche aus dem ersten Jahrtausend, Einsiedeln-
Kéln (1944), u.: Maria und die Kirche, Innsbruck (1951), S. 31ff.

18 Hochland Febr. 1957.

19 Die Ehe des Christen, Luzern 1958, 41.



Die christliche Ehe als Weg zur Heiligheit 215

schen nach seinem Bild, . .. als Mann und Frau erschuf er sie“ (Gen 1,2). D. h. der
¢ine Gott, in dem geheimnisvoll ein Wir ist, offenbart dieses Wir bei der Erschaf- ‘
fung des Menschen nach seinem Bild und schafft den Menschen nicht als Einzelwesen,
sondern wiederum als ein Wir, ,als Mann und Frau erschuf er sie“20. ,Das himm-
lische Gemeinschaftsleben®, sagt M. Schmaus, ,das im Liebesaustausch von Vater
und Sohn im HI. Geist besteht, ist die Urwirklichkeit, welche in der Ehe analog sich
darstellt“21, Gott, der in sich unendlich selig ist, weil in ihm die unendliche Begeg-
nung der drei géttlichen Personen sich findet, hat mit der liebenden Begegnung von °
Mann und Frau einen Abglanz, ein Bild und Gleichnis seiner eigenen Seligkeit ge-
schaffen.

Der dreifaltige Gott hat Mann und Frau in ihrer Verbundenheit durch das Wort
an sie: ,Seid fruchtbar und mehret euch und erfiillet die Erde® (Gen 1,28) dazu
berufen, Vermittler seiner sich verschenkenden Giite zu sein, Trédger seines liebenden
Schépfungswillens, in welchem er Menschen schafft, um sie einmal in Christus ganz
mit sich zu verbinden. Er hat so Mann und Frau dazu berufen, das Leben immer
wieder weiterzugeben, damit die Fiille der Liebe Gottes, die in der hl. Dreifaltig-
keit durch die Begegnung der drei géttlichen Personen sich findet, an eine Vielzahl
von Menschen sich verstromen konnte. So sind Mann und Frau, die in ihrem Gegen-
iber schon cin Spiegel der Trinitét sind, auch Mitvollzieher des liebenden Willens
des dreifaltigen Gottes, der Menschen schafft zur Teilnahme an seiner eigenen
Seligkeit. Und so nimmt der Mensch, dessen Ziel die Vereinigung mit der Liebe
des dreifaltigen Gottes ist, auch seinen Ursprung aus dem Abbild der trinitarischen
Liebe innerhalb der Ehe.

Indem dann in der Fille der Zeiten Christus sich mit der Kirche verband, Gott
in ihm die Menschheit ganz an sich zog, wurde die Ehe iiber ibre natiirliche
Abbildlichkeit der Liebe Gottes hinaus emporgehoben zur sakramentalen Gegen-
wart dieser Liebe. Was vorher nur ein Gleichnis der Herrlichkeit war, ist nun zu
ihrem Gefafl geworden. Himmlisches ist im Irdischen gegenwirtig. Die innertrini-
tarische Liebe stromt in die Bezichung von Mann und Frau hinein, ist hier nicht
mehr nur abbildhaft, sondern real gegenwirtig. Die Ehe ist zu einem der sieben
Sakramente geworden, durch welche die Menschheit heimgeholt wird zu Gott.
Die Ehe ist, wie es auf einem Kongref des Centre de Pastorale Liturgique in Ver-
sailles Sept. 1957 formuliert wurde, ,ein Mittel fiir den Menschen, durch sein
Erleben hindurch die Zirtlichkeit Gottes fiir die Menschen zu erahnen®.

2 Winterswyl, Die Ehe als Sakrament, in: J. Gentges, Ring des Lebens, Reckling-
hausen 1949, 42.
21 3.a.0. 619,






