
Die christliche Ehe als Weg zur Heiligkeit 

Von Dr. Uta Ranke-Heinemann, Essen 

Die Hauptstelle für die theologische Deutung der Ehe findet sich im Epheserbrief 
des Apostels Paulus. In diesem Brief, in dem der Völkerapostel gegen Ende seines 
Lebens, wahrscheinlich in der Gefangenschaft in Rom, das große Thema seiner 
Verkündigung rückschauend behandelt, nämlich das Geheimnis der universalen 
Kirche aus Juden und Heiden, gibt er in engem Zusammenhang damit eine theo- 
logische Deutung der Ehe. Sowenig zunächst eine Beziehung zwischen dem Geheim- 
nis der Kirche und dem Geheimnis der Ehe zu bestehen scheint, so ist die Zusammen- 
stellung des Apostels durchaus nicht willkürlich, sondern vielmehr sinnvoll, denn 
mit der Erkenntnis des Wesens der Ehe wird der Blidc für die Wirklichkeit der 
Kirche vertieft, und umgekehrt wird das Geheimnis der Ehe erst auf dem Hinter- 
grund des großen Heilswirkens Gottes an der Menschheit, an der Verbindung Chri- 
sti mit der Kirche deutlich. 

Als Adam Eva erstmalig sieht, spricht er: •Diese nun endlich ist Bein von meinem 
Bein und Fleisch von meinem Fleisch", und er fügt dann die bedeutsamen Worte 
hinzu, die im Neuen Testament viermal wiederholt werden: •Darum wird der 
Mensch Vater und Mutter verlassen und seinem Weibe anhangen, und die beiden 
werden zu einem Leib" (Gen 2,24). Paulus deutet diese Worte, die ja zunächst nur 
von der menschlichen Ehe zu sprechen scheinen, auf Christus und die Kirche. Er 
sagt: •Ich beziehe dieses Geheimnis auf Christus und die Kirche" (Eph 5,32). Nach 
ihm ist in dieser Genesisstelle nicht nur von der menschlichen Ehe die Rede, son- 
dern die Verbindung Christi mit der Kirche angedeutet. Als Christus kam und die 
Kirche sich als Braut erwarb, wurde offenbar, wer letztlich jener Mann ist, der alles 
verläßt, um seinem Weibe anzuhangen, da stellte sich heraus, was es heißt, ein Leib 
zu werden1. Im Tod hat Christus die Einswerdung mit der Menschheit, die mit der 
Inkarnation begann, vollendet. Sein Tod am Kreuz war der letzte und äußerste 
Vollzug seiner leiblichen Hingabe, hier erfüllten sich die Worte Adams in ihrer letz- 
ten Möglichkeit. Die Worte Adams weisen also auf Christus hin. Die Ehe ist, wie 
Leo XIII. sagt, •ein Vorentwurf der Inkarnation des Logos"2. Thomas behandelt 
in seiner Summe die Frage, ob die Menschwerdung des Sohnes Gottes schon vor dem 
Sündenfall von Adam und Eva geglaubt wurde. Er bejaht sie mit folgendem Hin- 
weis: Adam und Eva hätten dadurch, daß sie einander ehelich verbunden wa- 
ren, von der Menschwerdung irgendwie Kenntnis gehabt. Ihre Ehe sei ihnen Hin- 
weis auf die Verbindung Christi mit der Kirche gewesen. Thomas sieht also die 
Einsetzung der Ehe in so engem Zusammenhang mit der Menschwerdung Christi, 
daß er meint, Adam und Eva hätten irgendwie um das Geheimnis des Bundes 
Gottes mit der Menschheit wissen müssen, weil sie das Geheimnis der Ehe lebten. 
Da sie um die Ehe wußten, mußten sie in ihr auch die Erkenntnis erlangen, welches 

1 M. Schmaus, Kath. Dogmatik IV, 1. München 1952, 620. 
2 qtiaedam Incarnationis Verbi Dei adumbratio, Enzyklika •Arcanum", Leonis XIII P. 

M. Acta II Romae 1882, 22. 



206 Uta Ranke-Heinemann 

Geheimnis sie darstellt, nämlich das Geheimnis der Verbindung Christi und der 
Kirche8. 

Daß ganz allgemein ein Zusammenhang zwischen der Liebe Gottes zur 
Menschheit und der Liebe der Ehegatten zueinander besteht, wird deutlich, wenn 
man die Geschichte des Sündenfalls liest. Nachdem für Adam und Eva die Liebe 
Gottes fragwürdig wurde, weil sie sich im Ungehorsam gegen Gott erhoben, nach- 
dem sie nicht mehr Kinder Gottes, sondern selbst wie Gott sein wollten, heißt es: 
•Und sie nahm von der Frucht und aß und gab ihrem Mann, und er aß. Da wur- 
den beider Augen aufgetan, und sie erkannten, daß sie nackt seien, und sie flochten 
Feigenblätter zusammen und machten sich Schürzen" (Gen 3,6f). Nicht, weil der 
Sündenfall eine Sünde gegen das 6. Gebot gewesen wäre, wird als unmittelbare 
Folge die veränderte Beziehung der Geschlechter erwähnt, sondern weil die Ent- 
fremdung zu Gott sich sofort in einer Entfremdung voreinander äußert: •Das Weib, 
das du mir zur Gefährtin gabst, gab mir von dem Baum, und ich aß", sagt Adam 
indem er sich von Eva distanziert. Wo immer dem Menschen die Liebe Gottes frag- 
würdig wird, da wird ihm sofort die Ehe zum Problem. 

Dennoch bleibt die Ehe ein Vorentwurf der Menschwerdung Christi. So heißt es 
im Brautsegen: •Gott, du hast den Ehebund zum Abbild des Bundes Christi mit 
seiner Kirche vorherbestimmt und so durch ein erhabenes Geheimnis die eheliche 
Vereinigung geheiligt; o Gott, durch dich wird das Weib dem Manne vermählt 
und ihre Gemeinschaft, einst im Anfang der Welt begründet, mit einem Segen be- 
schenkt, den allein weder der ersten Sünde Strafe noch das Gericht der großen Flut 
hinweggenommen haben". Jede Ehe, auch die natürliche, heidnische, bleibt ein Vor- 
bild für die Verbindung Christi mit der Kirche, bleibt ein Vorentwurf der Inkar- 
nation des Logos, bleibt ein heiliges Zeichen. 

Von hier aus ist es zu verstehen, daß die Ehe als Sakrament kein besonderes 
zusätzliches Zeichen hat: die Ehe selbst ist das Zeichen. Während uns bei anderen 
Sakramenten von der Einsetzung besonderer Zeichen berichtet wird, wird uns von 
der Einsetzung eines besonderen Zeichens für das Ehesakrament nichts überliefert. 
Deshalb sind auch die evangelischen Christen der Meinung, die Ehe sei kein Sakra- 
ment, obwohl doch tatsächlich auch ihre Ehen ein Sakrament sind. Aber die Ehe als 
solche war ja seit der ersten Ehe Adams und Evas immer schon ein hl. Zeichen für 
eine übernatürliche Wirklichkeit, das Zeichen des Ehesakraments wurde schon im 
Paradies eingesetzt. 

Es ist bezeichnend, daß Jesus nach Johannes, der in seinem Evangelium einen be- 
sonderen Wert auf das Symbolhafte legt, seine öffentliche Tätigkeit auf einer 
Hochzeit begann, der Hochzeit zu Kana. Die Verbindung Christi mit der Kirche, die 
am Kreuz sich vollenden sollte, wird hier durch seine Teilnahme an einer mensch- 
lichen Hochzeit und zugleich noch durch ein anderes Symbol, die Wandlung des 
Wassers in Wein, Hinweis auf sein eucharistisches Opferblut, symbolisiert. Jesus 
erscheint öffentlich zuerst auf einer Hochzeit, die von jeher das Sinnbild seiner Ver- 
bindung mit der Menschheit war. Und auf dieser Hochzeit wandelt er Wasser in 
Wein, das natürliche Element in jenen geheimnisvollen Hinweis auf sein Blut, das 

3 II, II q2 a.7c. 



Die christliche Ehe als Weg zur Heiligkeit 207 

seine Hochzeit mit der Menschheit in ihrem letztmöglichen Vollzug jetzt schon an- 
deuten soll. 

Ist so die Ehe ein Vorentwurf, ein Vorbild für das Verhältnis von Christus zu 
seiner Kirche, so ist das freilich nicht so zu verstehen, als sei sie das Vorbild im 
Sinne des Urbildes, als sei sie das Urbild für die Verbindung Christi mit der Kirche. 
Nicht ist das bräutliche Verhältnis Christi zu seiner Kirche der menschlichen Ehe 
nachgeahmt, sondern umgekehrt, nicht ist der Name •Ehe" von der menschlichen 
Ehe auf das Verhältnis Christus-Kirche übertragen, sondern umgekehrt. Die Ehe 
ist von Anfang an eine Nachbildung der Verbindung Christi mit seiner Kirche. Vor 
Einsetzung der menschlichen Ehe, ja vor der Schöpfung besteht schon der liebende 
Wille des Vaters, der die Hochzeit des Lammes mit der Kirche vorherbestimmte. 
Wenn Paulus sagt: •Ich deute dieses Geheimnis auf Christus und die Kirche" 
(Eph 5,32), so zeigt er, daß Gott von Anfang an, als er die Ehe einsetzte, die innige 
Verbindung Christi mit der Kirche als seinem Leib als das erhabene Urbild vor- 
schwebte, dem er die Ehe nachgestaltete. Ähnlich wie alle natürliche Vaterschaft 
eine Nachbildung der in Bezug auf Christus schon immer gegebenen und in ihm auch 
für uns vorgesehenen ewigen Vaterschaft ist (Eph 3,14), ist auch die Hochzeit zwi- 
schen Mann und Frau eine Nachbildung jener Hochzeit, die in Christus von jeher 
unsere Bestimmung ist. Es ist nicht so, daß im Neuen Testament deswegen oft von 
Hochzeit die Rede ist • •das Himmelreich ist gleich einem König, der seinem 
Sohne Hochzeit hielt" •, weil die Verbindung Christi mit der Kirche so viel Ähn- 
lichkeit mit einer menschlichen Hochzeit hat, so daß man im übertragenen Sinn 
auch hier von Hochzeit reden kann. Nein, die eigentliche Hochzeit, von der alle 
Hochzeiten ihren Namen haben, ist die Hochzeit des Lammes (Offb 19,7). Das 
eigentliche Hochzeitskleid, von dem alle weißen Hochzeitskleider ihren Namen 
haben, ist das •hochzeitliche Gewand" (Mt 22, llf), das die Taufe verleiht, die Tau- 
fe, in der wir ja geboren werden zur Teilnahme an der göttlichen Natur, zur inni- 
gen Verbindung mit Christus; jenes hochzeitliche Gewand, das wir dann in guten 
Werken unbefleckt erhalten, wie es in der Offenbarung des Johannes von der Gattin 
des Lammes heißt: •seine Gattin durfte sich in strahlend weißes Linnen kleiden, 
denn das Linnen sind die gerechten Werke der Heiligen" (Offb 19,8). Glaube, der 
sich in der Taufe konkretisiert und in guten Werken rein erhält, das ist das eigent- 
liche weiße Hochzeitskleid, mit dem wir uns zur Hochzeit des Lammes bereiten. Und 
aller Brautschmuck ist eine Nachbildung jenes Schmuckes, von dem Johannes spricht: 
•Darauf sah ich die hl. Stadt, das neue Jerusalem aus dem Himmel von Gott her- 
niedersteigen. Sie war ausgestattet wie eine Braut, die sich für ihren Mann ge- 
schmückt hat" (Offb 21,2). 

So nennt sich auch Johannes der Täufer nicht im übertragenen, sondern im 
eigentlichen Sinn •Freund des Bräutigams". •Ich bin nicht der Messias, ich bin der 
Vorläufer. Wer die Braut hat, ist der Bräutigam; der Freund des Bräutigams, der 
dabeisteht und ihm zuhört, freut sich sehr über die Stimme des Bräutigams. So ist 
auch meine Freude jetzt vollkommen" (Joh3,28f). Es ist derselbe Johannes, der 
später im Kerker enthauptet wurde auf Anstiften einer Ehebrecherin, der Herodias. 
Er, dessen Freude vollkommen war, als er die Stimme des Bräutigams vernahm, 
dessen Vorläufer und Bote er war, endete sein Leben durch jene, die weder Christus 



208 Uta Ranke-Heinemann 

anerkannten, noch ihre Ehe als Abbild seiner unwiderruflichen Liebeshingabe ver- 
stehen wollten. Jesus selbst nennt sich Bräutigam und seine Jünger Hochzeitsgäste 
•Können die Hochzeitsgäste trauern, solange der Bräutigam bei ihnen ist? Es wer- 
den aber Tage kommen, da ihnen der Bräutigam entrissen wird, dann werden sie 
fasten", antwortet er auf die Frage, warum seine Jünger nicht wie die Pharisäer 
das Fasten einhalten (Mt9,15; Mk2,19f; Lk5,34f). Jedes Hochzeitsmahl ist ein 
Abbild jenes großen Hochzeitsmahls im himmlischen Jerusalem (Offb 19,9), das in 
der Eucharistie schon vorwegnehmend gefeiert wird, denn in der Eucharistie wer- 
den wir schon jetzt ein Leib mit Christus, der sich hier völlig hingibt. 

So hat also, wie jede Vaterschaft ihren Namen hat nach dem Vater unseres Herrn 
Jesus Christus (Eph 3,14), auch jede Hochzeit ihren Namen von jener ewigen Hoch- 
zeit, die Gott uns in Christus bestimmt hat. Das Verhältnis Christus • Kirche ist 
Ehe im vollen und urwirklichen Sinn. Alles andere, was sonst Ehe heißt, ist Ehe 
durch eben dieses Verhältnis Christi zu seiner Kirche. Die Ehe Christi und der 
Kirche ist die Uridee oder das Urbild von Ehe, die Ehe unter Menschen die abbild- 
hafte Nachverwirklichung von Ehe4. So antwortet Thomas auf die Frage, warum es 
angemessen sei, daß die Frau aus dem Manne erschaffen wurde: weil die Kirche 
aus Christus ihren Anfang nahm5. Die innige Zusammengehörigkeit von Mann und 
Frau, wie sie in der Art ihrer Erschaffung schon angedeutet ist, hat ihr Urbild in 
dem innigen Verhältnis Christus • Kirche. Der römische Katechismus sagt: •Da 
nämlich Christus der Herr ein klares Abbild jener innigsten Verbindung zwi- 
schen sich und der Kirche und seiner unendlichen Liebe zu uns stiften wollte, hat er 
dieses erhabene Geheimnis vor allem durch die geheiligte Vereinigung von Mann 
und Frau zum Ausdruck gebracht. Wie ungemein passend diese Anordnung war, 
läßt sich daraus entnehmen, daß unter allen irdischen Banden keines die Menschen 
enger miteinander verknüpft als das Eheband, weil Mann und Frau in der denk- 
bar innigsten Liebe und Zuneigung einander verbunden sind"6. 

Weil die Ehe Nachgestaltung dieses von Gott vorherbestimmten Geheimnisses 
der Menschwerdung ist, weil hier die Natur von Anfang an als geheimnisvolles Ab- 
bild der übernatürlichen Verbindung Christi mit der Kirche geschaffen wurde, des- 
halb konnte die natürliche Ehe als Vorentwurf ihrerseits auf dieses in der Fülle der 
Zeiten eintretende geschichtliche Ereignis hinweisen. 

Nach dem Eintritt der Heilstat Christi in der Fülle der Zeiten ist die christliche 
Ehe, d. h. die Ehe derer, die Glieder des Leibes Christi sind, in besonderer Weise 
hineingenommen in die neue erlöste Wirklichkeit. Über ihren bisherigen Zeichen- 
charakter hinaus ist sie nun emporgehoben in eine übernatürliche Seinsweise. Sie 
ist nun hineingenommen in die Wirklichkeit der Liebe Christi zu seiner Kirche, 
sie ist umschlossen von dieser Liebe, in ihr ist die Liebe Christi zu seiner Kirche 
gegenwärtig. Die Ehe der Getauften ist nicht mehr nur ein Vorbild des Bundes 
Christi mit der Kirche, sondern dessen erfülltes Nachbild. Sie ist nicht mehr nur 
ein Zeichen, das auf Christus hindeutet, sondern sie empfängt ihrerseits eine Er- 
füllung aus der Heilswirklichkeit der nun realisierten Verbindung Christi mit der 

4H. Kuhaupt, Die Hochzeit zu Kana, Paulus-Verlag, Recklinghausen  1952, 80f. 
5 S. th. Iq. 92 a. 2. 
6 2. Teil 8. Kap. Frage L5. 



Die christliche Ehe als Weg zur Heiligkeit 209 

Kirche. D. h.: die Ehe unter Christen ist Sakrament geworden. Sakramente sind ja 
nicht nur Zeichen, sondern wirkkräftige Zeichen der Gnade, sie enthalten die Gna- 
de, auf die sie hinweisen, sie enthalten, was sie im Zeichen versinnbildlichen. In 
der ehelichen Liebe von Mann und Frau wird die eheliche Liebe Christi und der 
Kirche wirksam gegenwärtiggesetzt. In das Abbild geht das Urbild selbst ein. Die 
Ehe ist gewissermaßen zu einer Epiphanie des Bundes Christi mit der Kirche ge- 
worden7. So begegnet die Frau im Manne Christus und begegnet dem Mann in der 
Frau die Kirche. Das eheliche Zueinander wird zum Träger der Gegenwart Christi. 
Darum nennt Chrysostomus die christliche Ehe •das Geheimnis der Gegenwart 
Christi"». 

Dieses repräsentative, dieses Christus vergegenwärtigende Moment der Ehe, die- 
ses im eigentlichen Sinn sakramentale Moment wird vom Apostel deutlich hervor- 
gehoben, wenn er sagt: •Ihr Frauen, ordnet euch euren Männern unter als dem 
Herrn" (Eph 5,22). Hier ist mehr enthalten als in der Aufforderung an die Sklaven, 
ihren Herren zu dienen wie Christus selbst (Eph 5,5). Der Apostel will nicht sagen, 
die Frauen sollten sich ihren Männern unterordnen, als ob diese der Herr, der Kyrios 
wären. Daß hier mehr gemeint ist, zeigt die Begründung der Aufforderung V. 23f: 
•denn der Mann ist so das Haupt der Frau, wie Christus das Haupt der Kirche ist, 
dieser ist es als Erlöser seines Leibes". Das Entscheidende ist, daß die Identität von 
Hauptsein und Erlösersein Christi gegenüber der Kirche auf die Stellung des Man- 
nes gegenüber seiner Frau übertragen wird. Indem aber der Mann seiner Frau ge- 
genüber eine soteriologische Funktion besitzt, ist das Verhältnis von Mann und 
Frau über die bloße Analogie zu dem Verhältnis Christus und Kirche hinaus- 
gehoben und die Stellung des Mannes gegenüber seiner Frau eine Christus repräsen- 
tierende geworden. 

So sollen sich also die Frauen ihren Männern nicht unterordnen, als ob diese der 
Herr, der Kyrios wären, sondern sie sollen ihre Männer als den Kyrios ansehen und 
ihnen dementsprechend den Gehorsam erweisen, den die Kirche dem Kyrios er- 
weist. Die Frauen sollen in ihren Männern dem Herrn selber sich unterordnen. 
Damit ist eine selbstherrliche, eigenmächtige und despotische Überordnung des 
Mannes gegenüber der Frau ausgeschlossen, vielmehr eignet dem Mann eine ret- 
tende, eine erlösende, eine priesterliche Funktion gegenüber seiner Frau. Der 
Mann vertritt der Frau gegenüber Christus den Erlöser. Das Heil der Frau ist ihm 
so in besonderer Weise anvertraut. 

Dieses erlösende Verhältnis ist jedoch in gewissem Sinne wechselseitig. Der 
Frau begegnet im Manne Christus, umgekehrt begegnet dem Mann in der Frau, 
die die Kirche repräsentiert, der Leib Christi und damit ebenfalls Christus selbst. 
Die christliche Existenz von Mann und Frau in ihrer gegenseitigen Heilsbedeutung 
wird von Paulus 1 Kor 11,11 betont: •Weder ist die Frau ohne den Mann noch 
der Mann ohne die Frau im Herrn". 

Dieser seinshaften Christusverähnlichung, die das Sakrament der Ehe den Ehe- 
gatten schenkt, muß entsprechen die existentielle. Der Gabe des Sakramentes ent- 

7 M. Schmaus a.a.O. 622. 
8 In Epistolam ad Col. IV, Hom XII, 7 (PG 62, 390). 



210 Uta Ranke-Heinemann 

spricht die Aufgabe. Einer soll immer mehr dem anderen zum erlösenden Christus 
werden. Wenn nach einer enttäuschten Ehe ein Ehegatte resigniert und verbittert 
an das Idealbild zurückdenkt, das die Liebe ihn einmal sehen ließ, wenn er alles als 
Illusion und Traum zur Seite wischen will, so ist dazu zu sagen, daß es durchaus 
keine Illusion, kein Trugbild war, das er schaute. Der liebende Blick hatte ihm in 
dem Geliebten eine Wirklichkeit eröffnet, die erreichbar und nahe war und sich 
immer mehr verwirklichen sollte. Die Liebe hatte ihn nicht blind gemacht, sondern 
sehend für dieses Innerste und Tiefste des Geliebten, denn Liebe macht nicht blind, 
sondern lieben und erkennen gehören zusammen. Sehr tiefsinnig wird darum in 
manchen Sprachen die intimste Beziehung zwischen den Ehegatten als •erkennen" 
bezeichnet9. In der Tat ist dieser. Ausdruck sehr treffend, denn eheliche Liebe ver- 
mag den anderen zu sehen in seinem innersten Geheimnis und in seiner tiefsten 
Möglichkeit. 

Diese tiefe Erkenntnis der Ehe wird aber nur durchgehalten durch eine treue, sich 
vertiefende Liebe, durch eine Liebe, die nicht müde wird, das Bild, das sie erschaute, 
immer mehr hervorzulieben, durch eine Liebe, die hilft, daß das Eigentliche und 
Tiefere des Geliebten, das der Blick der Liebe erschaute, Wirklichkeit und Leben 
gewinnt. Wird durch die Erkenntnis, die die Liebe gab, die Liebe ihrerseits nicht 
vermehrt, dann schwindet auf die Dauer auch die Erkenntnis. Es bleibt nur die ent- 
täuschte und resignierte Erinnerung an ein angebliches Scheinbild, an eine Illusion. 
Die Liebe kann und soll wachsen an ihrer Erkenntnis. Läßt so die Erkenntnis die 
Liebe tiefer werden, wird das Erkennen nicht durch ein Ermüden der Liebe ver- 
raten, dann wird die Liebe dem Geliebten helfen, immer mehr so zu werden, wie er 
in seinem Tiefsten und Eigentlichsten ist und von der Liebe erkannt wurde, dann 
wird diese erlösende Liebe nicht enttäuscht. Die Mitarbeit an der Heiligung der ge- 
liebten Person wird so zum Zentrum der ehelichen Liebe. Diese ist beseelt von glü- 
hendem Interesse für das Heil des anderen, sie umfaßt den anderen nicht für die 
Spanne dieses Lebens, sondern liebt ihn für die Ewigkeit. •Die gegenseitige innere 
Formung der Gatten, das beharrliche Bemühen, einander zur Vollendung zu führen, 
kann man als Hauptgrund und eigentlichen Sinn der Ehe bezeichnen" (Gasti con- 
nubii). 

Das Wesen der ehelichen Liebe wird vom Apostel noch weiter verdeutlicht, wenn 
er fortfährt: •Ihr Männer, liebet eure Frauen, so wie Christus die Kirche geliebt hat 
und sich für sie hingegeben hat"(Eph5,25). Die Liebe Christi zu seiner Kirche, die 
der Mann seiner Frau gegenüber wirksam darstellen soll, wird umschrieben als 
Selbsthingabe. Was bedeutet diese Umschreibung? Welche Liebe ist gemeint? Ge- 
meint ist die äußerste, die radikale Liebe, denn •niemand hat größere Liebe, als der, 
der sein Leben hingibt für seine Freunde", sagt Jesus in den Abschiedsreden (Joh 
15,13). Diese Erläuterung der Liebe durch die Selbsthingabe meint also, daß die 
Liebe der Männer zu ihren Frauen keine Grenzen haben soll, sie soll grenzenlos 
sein wie die Liebe Christi. Die •große Liebe", von der die Welt träumt, will das 
Christentum in seiner Ehemoral nicht in ein gemäßigtes, wohltemperiertes Harmo- 

9 Im Hebräischen jadah: •Adam erkannte Eva"; aber auch im Griechischen yiyy&ania 
u. im lateinischen cognosco unabhängig von einer Übersetzung der Bibel bei Menander, 
Kallimachos, Plutarch, Ovid, Tacitus. 



Die christliche Ehe als Weg zur Heiligkeit 211 

nieren verwandeln, sondern das Christentum verlangt die große, es verlangt die 
äußerste Liebe zu einem Menschen. 

Es kann diese Liebe verlangen, weil ja die sakramentale Ehe nicht nur Hinweis 
ist auf die Selbsthingabe, auf die äußerste Liebe Christi zu seiner Kirche, sondern 
durch diese begründet und ermöglicht wird. Wörtlich: ,.lhr Männer, liebet eure 
Frauen wie und weil Christus die Kirche geliebt hat..." Die Sakramente enthalten, 
was sie im Zeichen versinnbilden. In der Liebe der Ehegatten zueinander liebt 
Christus mit. Weil die Ehe wirklichkeitserfülltes Abbild der Ehe Christi und der 
Kirche ist, darum ist die Liebe, die wir einsetzen, nicht nur die eigene, unvoll- 
kommene, sondern in der ehelichen Liebe wird gegenwärtig und wirksam die Liebe 
Christi. Verwirklicht der Mann diese selbsthingebende grenzenlose Liebe, dann 
repräsentiert er seiner Frau gegenüber die grenzenlose Liebe des Herrn. Aus der 
Liebe ihres Mannes empfängt sie immer wieder die Liebe Christi und soll diese 
erwidern, so wie die Kirche sie erwidert hat. Auch wenn Mann und Frau nicht 
bewußt daran denken, so wird ihre Liebe doch geformt von der Liebe Christi. 

Aber so wie Christus sich nicht für eine idealisierte Menschheit hingegeben hat, 
sondern für die Sünder, so wie er die Menschen nicht liebte, weil sie gerecht und 
liebenswert waren, sondern um sie gerecht und liebenswert zu machen, so kann auch 
in der Ehe Liebe und Kreuz, Liebe und Leid um den Geliebten beieinanderstehen. 
Gewährt das Sakrament der Ehe Anteil an der Liebe Christi zur Kirche, dann ist 
es möglich, auch den unsympathischen Gatten zu lieben, auch da zu lieben, wo keine 
Gegenliebe ist. Diese Liebe, die Anteil an der Liebe Christi ist, wird zur erlösenden, 
zur schöpferischen Liebe, sie verwandelt den Menschen, den sie erfaßt. Denn wer 
wirklich von seinem Gatten mit dieser hingebenden Liebe geliebt wurde, der wird 
damit und dadurch auch von der erlösenden Liebe Christi selbst erfaßt. Der tiefste 
Sinn und die tiefste Wirklichkeit der ehelichen Liebe wird hier deutlich. 

Wird so Christus in der Ehe gegenwärtig in dieser dreifachen Weise: Christus als 
Haupt, Christus als Erlöser und Christus, der sich für seine Kirche hingegeben hat, 
so bedeutet das, daß die Ehegatten mit der Liebe, die sie einander schenken, auch 
Christus selber erreichen. In der Liebe der Ehegatten liebt Christus mit, in der 
Liebe der Ehegatten wird aber auch Christus mitgeliebt. Der Mann verhilft seiner 
Frau immer mehr zu Christus, sie ihm, immer mehr zur Kirche und damit auch zu 
Christus zu finden. Es gibt nichts, wodurch die Ehegatten einander näher kämen, 
ohne daß sie zugleich inniger mit Christus vereinigt würden10. Daß das Verhältnis 
der Gatten zueinander sich unmittelbar auswirkt auf ihr Verhältnis zu Christus, 
deutet der erste Petrusbrief an, wenn dort die Männer ermahnt werden, gegen- 
über ihren Frauen ehrerbietig zu sein, damit ihre Gebete nicht gehindert würden 
(3, 7). Je tiefer sie zur Einheit miteinander verwachsen, um so tiefer wachsen sie zu 
Christus hin. Eheliche Liebe schließt also die Liebe zu Christus nicht aus, sondern ist 
ein Weg zu größerer Christusliebe. Die Sakramente vermehren die heiligmachende 
Gnade. Gnade aber ist nichts anderes als die liebende und lebendige Beziehung zu 
Christus. In der Taufe sind wir hineingeboren worden in die Vereinigung Christi 
mit seiner Kirche, und aus dem Liebesbund Christi sind wir als neue Menschen her- 

10 E. W a 11 e r , Die Herrlichkeit der christlichen Ehe, Freiburg i. Br.,  1939, S. 29; M. 
Schmaus, a.a.O. S. 645. 



212 Uta Ranke-Heinemann 

vorgegangen. Durch das Sakrament der Ehe als den Nachvollzug des Verhältnisses 
Christi zur Kirche werden wir nun in tieferer Weise Mitvollziehende dieses Bundes. 
Das Sakrament der Ehe wirkt eine Vertiefung und Intensivierung der Taufgnade,, 
eine Intensivierung der Liebe zu Christus. Sehr richtig wird darum in einem moder- 
nen französischen Beichtspiegel folgendes als Sünde bezeichnet: •zu meinen, man 
müsse in seiner persönlichen Beziehung zu Gott von seiner Ehegemeinschaft ab- 
sehen"11. Es gibt fromme Seelen, die meinen, auf alle Fälle darauf bedacht sein zu 
müssen, ihren Ehegatten nicht zu viel zu lieben, die Angst davor haben, ihn zu sehr 
zu lieben; Gott aber verlangt nie, daß wir weniger lieben, als wir zu lieben ver- 
mögen, sondern daß wir immer mehr lieben, daß wir so lieben, wie Christus die 
Kirche mit äußerster Liebe geliebt hat, denn alle wahre und große Liebe unter Men- 
schen fließt aus Gott hervor und führt zu ihm zurück, sie macht das Herz weit, Gott 
zu erkennen und ihn tiefer zu lieben. Die große Liebe zu einem Menschen steht der 
Liebe zu Gott nicht im Weg, sondern bringt den Liebenden und den Geliebten dem 
Herzen Gottes näher. 

Hier sei zitiert, was Leon Bloy über die Zusammengehörigkeit der Gottesliebe und 
der Gattenliebe in einem Brief an seine Braut schreibt: •Ich liebe Gott in Ihnen, 
durch Sie hindurch, ich liebe Sie vollkommen in Gott, wie ein Christ seine Gattin 
lieben soll. Die Idee, diese zweieinige Flamme der Liebe auseinanderzureißen, 
das ist für mich eine Grübelei, die mir überhaupt nicht in den Sinn kommt... 
haben wir doch keine Angst Vor der Liebe, die der Name des Hl. Geistes selber ist, 
gehen wir tapfer dem Willen desjenigen entgegen, der uns aus dem Nichts ge- 
schaffen hat, nicht damit er sich an unserer Qual weide, sondern damit wir ihn 
durch unsere Liebe verherrlichen". 

Die sakramentale Ehe, die zu einer innigeren Beziehung zu Christus führt, verliert 
dadurch nichts von ihrer natürlichen Schönheit. Sie behält ihre Fülle, ihre Kraft 
und ihre Innigkeit. Die Ehe als solche, wie sie in der Genesis beschrieben wird, als 
seelisches Aneinanderhangen und als leibliches Einswerden, die Ehe ohne Zusätze 
und ohne Abstriche, während ihrer ganzen Dauer, ist ja Sakrament, ist gnaden- 
wirkend, ist Gefäß für die Christusliebe geworden. Die Ehe muß nicht, um voll- 
kommen zu sein, zur Josephsehe werden • ganz abgesehen davon, daß eine unter der 
Bedingung beiderseitiger Enthaltsamkeit geschlossene Ehe nach dem katholischen 
Eherecht ungültig wäre12. Der Vollzug der Ehe ist sogar für die Sakramentssym- 
bolik von großer Bedeutung. Erst die leibliche Vereinigung gibt der sakramentalen 
Ehe die letzte Unauflöslichkeit, weil sie erst die volle Darstellung des unauflöslichen 
Einswerdens Christi mit der Kirche ist. Der Geist des Christentums, der berufen ist, 
die ganze Welt heimzuholen zu Gott, dringt in der Ehe vor bis in den innersten 
Bereich menschlicher Leiblichkeit, um auch ihn zum Mittel der Gottesliebe zu 
erheben. 

Die Ehe muß auch nicht zu jener Kümmerform christlicher Ehen werden, in denen 
zwar Sexus und Agape bejaht werden, aber der Eros, wenn wir unter Eros die 
eigentliche personale Beziehung, dieses seelische Aneinanderhangen verstehen, zu 

11 Lebret und  Suavet,  Der schwierige Alltag des Christen, Luzern (1956), S. 27. 
12 CIC 1086 § 2; 1092, 2. 



Die christliche Ehe als Weg zur Heiligkeit 213 

kurz kommt. Ehen, in denen Kinder gezeugt werden und man einander zur Fröm- 
migkeit erziehen will, in denen aber doch das Du des anderen zu wenig Thema der 
Beziehung ist, sind von innen gefährdet. Der Schweizer Arzt Theodor Bovet schreibt 
mit Recht: •In der Ehe ist die Unterentwicklung des Eros vielleicht die häufigste 
Krankheit"13. Hier fehlt dann auch der Frömmigkeit die Grundlage einer echten 
Menschlichkeit. Die Gnade räumt die Natur nicht aus dem Weg, sondern vollendet 
sie. Der Christ verliert nie etwas vom wahrhaft Schönen. Alles natürlich Gute und 
Schöne bleibt. Gott vernichtet nicht als Erlöser, was er als Schöpfer geschaffen hat. 

Eheliche Liebe und Nähe zu Gott gehören also in der sakramentalen Ehe zu- 
sammen. Sehr schön heißt es zu Beginn der Brautmesse: •Gott selber sei mit euch, 
der sich der beiden einzelnen erbarmte. Nun gib auch, Herr, daß sie voller dich 
preisen". Das ist der Sinn der Ehe, daß das Gotteslob der beiden, nun, da sie nicht 
mehr allein sind, vermehrt zu Gott emporklingt, daß sie Gott mehr preisen, daß sie 
Christus mehr lieben. 

Wir sind gewohnt, nur das jungfräuliche, das Ordensleben als einen Weg zur 
größeren Verherrlichung Gottes zu sehen. So sagt der englische Theologe De la Be- 
doyere mit Recht: •Leider hat jahrhundertelang der fast unangefochtene Einfluß 
klerikaler und insbesondere mönchischer Gesinnung die Ansicht begünstigt, der Laie 
sei Gott um so näher, je mehr er sich dem klösterlichen und zölibatären Leben an- 
nähere"14. Und noch unlängst äußerte ein bekannter Laie in seinen Gedanken •Um 
eine Laienaszese", die •biologische Enthaltsamkeit" stelle •auch den im Ehestand 
lebenden Laien neben den Priester" als •eine gewisse Nachahmung des Priester- 
zölibats" und sei ein Gegengewicht gegen die •Ungeistigkeit und Sinnlichkeit der 
Zeit". Nun sei zwar nichts gegen die freiwillige, zeitweise Enthaltsamkeit um Christi 
willen gesagt. Sie hat in einer wahrhaft christlichen Ehe ihren selbstverständlichen 
Platz. Aber nicht sie begründet die •priesterliche" Würde der Ehegatten. Wer das 
meinte, der könnte damit leicht eine unbewältigte Aufgabe fortschieben wollen. 
Degradiert der schrankenlos Sinnliche den anderen zum Objekt eines bloßen Triebes, 
so bedeutet es im Grunde nur eine sublimere Art der Degradierung, den anderen 
zum Objekt der Triebenthaltung zu machen. Beidemale ist die Durchformung der 
Sexualsphäre durch die personale Liebesbegegnung nicht gelungen. Nicht nur der, 
der den ehelichen Akt als rücksichtsloses Ausleben auffaßt, sondern auch der, der 
ihn meidet, um •den Geist... über das Materielle und Körperliche zu erheben", 
verkennt, daß die eheliche Vereinigung adäquater leiblicher Ausdruck einer tief- 
geistigen Zuneigung sein soll. Nicht die biologische Enthaltsamkeit stellt •auch den 
im Ehestand lebenden Laien neben den Priester", sondern hier wie dort ist die Grö- 
ße der Liebe zu Christus entscheidend, die auf zwei verschiedenen Wegen die eine 
bräutliche Liebe Christi zur Kirche realisiert. 

In den von frommen Leuten noch immer gern gelesenen Gesichten der Anna 
Katharina Emmerick über das Leben Jesu, aufgeschrieben von Clemens Brentano, 
finden sich zahlreiche Stellen wie diese: •Jesus sprach auch von der großen Verderbt- 
heit der Fortpflanzung im Menschen und daß man nach der Empfängnis sich ent- 
halten müsse und führte zum Beweise, wie tief die Menschen von dieser Seite gegen 

13 Das Geheimnis ist groß, Tübingen 1955, 19. 
14 Die Würde des Laien, Ölten 1956, 61 f. 



214 Uta Ranke-Heinemann 

die edleren Tiere stünden, die Keuschheit und Enthaltung der Elefanten an"ls. 
Daß in der Alten Kirche, die vor allem durch Augustinus großen Einfluß auch auf 
das Mittelalter nahm, infolge manichäischer und neuplatonischer Einflüsse die Ehe 
als Leibesgemeinschaft unterbewertet wurde, ist bekannt. •Ich leugne nicht", schreibt 
•/.. B. Hieronymus, •daß unter den Ehegattinnen heilige Frauen sich finden, aber nur, 
wenn sie aufgehört haben, Gattinnen zu sein, wenn sie selbst in der Zwangslage, 
die der Ehestand mit sich bringt, die jungfräuliche Keuschheit nachahmen"18. 
Wenn damit nur gesagt wäre, daß auch für die Heiligkeit der Ehe die Jungfräu- 
lichkeit als innere Haltung gefordert wird, als Ausdruck einer Liebe, die unmittel- 
bare Hingabe an Gott und Hingabe an den Menschen in einem ist, dann wäre dage- 
gen nichts einzuwenden. Denn gerade das ist das Entscheidende jenes jungfräu- 
lichen Liebesbundes zwischen Christus und der Kirche, von der die patristische Über- 
lieferung so oft spricht17 und den die christliche Ehe immer mehr verwirklichen soll. 
Aber falsch und unchristlich wäre es, der Enthaltsamkeit als solcher die Heiligkeit 
in der Ehe zuzusprechen. Gerade heute kommt es vielmehr darauf an, die leib-seeli- 
sche Ganzheit der Ehe an den Geheimnissen des Glaubens, insbesondere am 
Christusmysterium teilnehmen zu lassen. Friedrich Heer bemerkte vor einiger Zeit, 
ein Blick auf den Heiligenkalender zeige, daß die •Spiritualität der Familie unent- 
wickelt und die Familie als spezifisches Feld der Heiligkeit" nicht genügend erkannt 
werde18. Und der belgische Moraltheologe J. Leclerq meint: •Wenn man bei den 
Eheleuten den Ehrgeiz weckt, Heilige zu sein und die Heiligkeit gerade in ihrem 
Beruf als Eheleute zu verwirklichen, ist man berechtigt, auf eine Ernte der Heilig- 
keit zu hoffen, die nicht nur in den bevorzugten Kreisen der religiösen Orden 
heranreift, sondern in der Masse der Gläubigen"19. Daß das Sakrament der Ehe, 
weil es eben Sakrament ist, den Lobpreis Gottes vermehrt, die Liebe zu Christus 
wachsen läßt, daß eheliche Liebe nach dem Apostel Paulus ganz unmittelbar etwas 
mit der Liebe Christi und mit der Liebe zu Christus zu tun hat, weil sie ein wirk- 
sames Gleichnis seiner Liebe zur Kirche ist, das wird von vielen zu wenig erkannt. 

Ist so die Ehe ein Abbild der liebenden Verbindung Christi mit der Kirche, so 
ist sie damit letztlich auch ein Abbild jener Liebesverbindung, die der Ursprung 
aller Liebe ist, nämlich der Liebe innerhalb der drei Personen der Trinität. Daß 
Christus Mensch wurde, sich zu einem Leibe mit der menschlichen Natur verband, 
ist das Überströmen der innertrinitarischen Liebesbeziehung, ist ein Überfluten der 
Liebe über die Ufer des innergöttlichen Seins. Wenn die Ehe die Liebeshingabe 
Christi an die Kirche spiegelt, so spiegelt sie damit letztlich den Liebesbund der hl. 
Dreifaltigkeit. 

Daß das Geheimnis der Ehe im Geheimnis der Trinität gründet, deutet auch der 
Schöpfungsbericht an, wenn es dort heißt: •Und Gott sprach: Lasset uns Menschen 
machen, nach unserem Bild und unserem Gleichnis,... und Gott schuf den Men- 

's Regensburg, Bd. III 1880, 261. 
16 Adv. Helv. c .21 (PL 23, 204). 
17 Zum Geheimnis des jungfräulichen Bundes zwischen Christus und der Kirche vgl. 

H.Rahner: Mater Ecclesia. Lobpreis der Kirche aus dem ersten Jahrtausend, Einsiedeln- 
Köln (1944), u.: Maria und die Kirdie, Innsbruck (1951), S. 31ff. 

18 Hochland Febr. 1957. 
19 Die Ehe des Christen, Luzern 1953, 41. 



Die christliche Ehe als Weg zur Heiligkeit 215 

sehen nach seinem Bild,... als Mann und Frau erschuf er sie" (Gen 1,2). D. h. der 
eine Gott, in dem geheimnisvoll ein Wir ist, offenbart dieses Wir bei der Erschaf- 
fung des Menschen nach seinem Bild und schafft den Menschen nicht als Einzelwesen, 
sondern wiederum als ein Wir, •als Mann und Frau erschuf er sie"20. •Das himm- 
lische Gemeinschaftsleben", sagt M. Schmaus, •das im Liebesaustausch von Vater 
und Sohn im Hl. Geist besteht, ist die Urwirklichkeit, welche in der Ehe analog sich 
darstellt"21. Gott, der in sich unendlich selig ist, weil in ihm die unendliche Begeg- 
nung der drei göttlichen Personen sich findet, hat mit der liebenden Begegnung von 
Mann und Frau einen Abglanz, ein Bild und Gleichnis seiner eigenen Seligkeit ge- 
schaffen. 

Der dreifaltige Gott hat Mann und Frau in ihrer Verbundenheit durch das Wort 
an sie: •Seid fruchtbar und mehret euch und erfüllet die Erde" (Gen 1,28) dazu 
berufen, Vermittler seiner sich verschenkenden Güte zu sein.Träger seines liebenden 
Schöpfungswillens, in welchem er Menschen schafft, um sie einmal in Christus ganz 
mit sich zu verbinden. Er hat so Mann und Frau dazu berufen, das Leben immer 
wieder weiterzugeben, damit die Fülle der Liebe Gottes, die in der hl. Dreifaltig- 
keit durch die Begegnung der drei göttlichen Personen sich findet, an eine Vielzahl 
von Menschen sich verströmen könnte. So sind Mann und Frau, die in ihrem Gegen- 
über schon ein Spiegel der Trinität sind, auch Mitvollzieher des liebenden Willens 
des dreifaltigen Gottes, der Menschen schafft zur Teilnahme an seiner eigenen 
Seligkeit. Und so nimmt der Mensch, dessen Ziel die Vereinigung mit der Liebe 
des dreifaltigen Gottes ist, auch seinen Ursprung aus dem Abbild der trinitarischen 
Liebe innerhalb der Ehe. 

Indem dann in der Fülle der Zeiten Christus sich mit der Kirche verband, Gott 
in ihm die Menschheit ganz an sich zog, wurde die Ehe über ihre natürliche 
Abbildlichkeit der Liebe Gottes hinaus emporgehoben zur sakramentalen Gegen- 
wart dieser Liebe. Was vorher nur ein Gleichnis der Herrlichkeit war, ist nun zu 
ihrem Gefäß geworden. Himmlisches ist im Irdischen gegenwärtig. Die innertrini- 
tarische Liebe strömt in die Beziehung von Mann und Frau hinein, ist hier nicht 
mehr nur abbildhaft, sondern real gegenwärtig. Die Ehe ist zu einem der sieben 
Sakramente geworden, durch welche die Menschheit heimgeholt wird zu Gott. 
Die Ehe ist, wie es auf einem Kongreß des Centre de Pastorale Liturgique in Ver- 
sailles Sept. 1957 formuliert wurde, •ein Mittel für den Menschen, durch sein 
Erleben hindurch die Zärtlichkeit Gottes für die Menschen zu erahnen". 

20 Winterswyl, Die Ehe als Sakrament, in: J. Gentges, Ring des Lebens, Reckling- 
hausen 1949, 42. 

» a.a.O. 619. 




