
Liebe zu Gott und Liebe zu den Geschöpfen 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Das Herz des Weltchristen, so konnte man vor kurzem mit Berufung auf 
ein Wort des hl. Paulus (1 Kor 7, 33) in einer theologischen Zeitschrift lesen, 
sei notwendigerweise immer geteilt, geteilt zwischen der Liebe zu Gott und 
der Liebe zu den Geschöpfen. Diese Spannung sei für ihn unvermeidlich; er 
könne ihr darum auch nicht entrinnen und müsse sie im Gehorsam gegen 
Gottes Ruf zum weltlichen Stand auf sich nehmen. Das Herz des Christen im 
Rätestand hingegen, so hieß es in einer anderen Zeitschrift, gehöre ungeteilt 
Gott. Dafür sei er aber ein aus der Welt Ausgeheimateter; zwischen ihn und 
die Welt sei eine trennende Wand aufgerichtet; er begegne den Dingen nicht 
mehr wie der Laie, von innen her, in der ihnen eigenen Natur, in ihrer rela- 
tiven Eigenständigkeit und Eigenwertigkeit, sondern nur noch wie von außen 
und soweit sein Beruf • ein rein übernatürlicher Beruf! • es erfordere, also 
im Gehorsam gegen den Herrn, dem er sich ausschließlich geschenkt und ver- 
lobt habe. 

Ist damit aber nicht für beide Stände der Kirche die große christliche Auf- 
gabe unserer Zeit, die Wiederbegegnung von Religion und Welt, außer- 
ordentlich erschwert? Man klagt so sehr darüber, daß nicht nur die Welt der 
letzten Jahrhunderte eine •religionslose Welt", sondern auch das Christen- 
tum weithin eine •weltlose Religion" geworden sei. Jetzt, am Ende der Neu- 
zeit, wo die rein diesseitige Haltung des modernen Menschen an ihr Ende 
gekommen sei, sei der Kairos da, diesen folgenschweren Irrtum wieder rück- 
gängig zu machen. Man stellt darum betont die Welt als eine christliche Auf- 
gabe heraus, der man sich nicht entziehen dürfe. Für den Laien bedeute das, 
daß er die Welt ernster nehme, daß er ihre verschiedenen Bereiche: der Kultur, 
der Wirtschaft, der Politik nicht den Liberalen und Ungläubigen überlasse, 
sondern mitgestaltend dem echten Wohl des Menschen und seinem Heil 
dienstbar mache, daß er sich von überkommenen manichäischen Auffassungen 
freimache und die Ehe mehr in ihrer leib-seelischen Ganzheit verwirkliche. 
Heißt das aber nach der obigen Meinung nicht zugleich die Spannung zwi- 
schen Gott und den Geschöpfen vermehren? Gleich groß, wenn auch anderer 
Art, scheint die Schwierigkeit des Christen im Rätestand im Hinblick auf 
seine heutige Weltaufgabe zu sein. Ist der •Divinismus" (Congar) der alt- 
christlichen und mittelalterlichen Kirche, nach dem die Welt mehr oder weni- 
ger in der Kirche aufging und der • wieder nach der obigen Meinung • 
den Stand der Gottgeweihten auch heute noch legitim kennzeichnet, wirklich 
eine echte Voraussetzung, um die Realität Gottes und der christlichen Bot- 
schaft in der religionslosen Welt von heute noch glaubhaft zu bezeugen? Man 



242 Friedrich, Wulf 

denke nur an die Angehörigen der Säkularinstitute, die sich in ihrer Arbeit 
und in ihrem Gehaben in nichts von ihrer Umgebung unterscheiden sollen. 
Wie können sie ein echtes Apostolat ausüben, wenn ihre tiefste Glaubens- 
haltung •weltlos" ist? Wird ihre noch so eifrige und selbstlose Arbeit nicht 
immer leicht einen apologetischen und propagandistischen Geruch um sich 
verbreiten? 

Es ist darum die Frage, ob die eingangs skizzierten Sentenzen in allem 
den Aussagen der Offenbarung entsprechen. Kann Gott überhaupt zu einem 
Stand berufen • und das heißt doch gnadenhaft berufen, im Sinne der Be- 
rufung zum Reiche Gottes, zum ewigen Leben •, der um dieses Berufes 
willen das Herz des Christen zwischen Gott und den Geschöpfen geteilt und 
in die Sorge dieser Welt, wie sie Paulus 1 Kor 7, 33 doch im Auge hat, ver- 
strickt sein läßt? Will nicht gerade der Herr, daß alle Christen im Hinblick 
auf die zeitlichen Güter sorglos seien (Mt 6, 25ff.; 1 Kor 7, 32)? Und wie 
kann anderseits eine Wand zwischen einen Christen und die Welt aufgerich- 
tet sein, wo doch Gott selbst in die Welt eingegangen ist und sie zu seiner 
eigenen gemacht hat? Wie sollten wir nicht alles lieben können, was er geliebt 
und in seinem Tode endgültig und unwiderruflich an sein Herz genommen 
hat? Es muß darum wohl eine Lösung möglich sein, nach der weder der Welt- 
christ notwendig und für immer zwischen seiner Liebe zu Gott und seiner 
Liebe zu den Geschöpfen geteilt ist, noch der Christ des Rätestandes so aus 
der Welt ausgeheimatet ist, daß er ihr und ihren Werten nicht mehr von 
innen her, in ihrem Eigensein, begegnen könnte. Wenn es diese Lösung gibt, 
und es gibt sie, dann sind auch die glaubensmäßigen Haltungen der beiden 
Stände in der Kirche nicht mehr so voneinander verschieden, wie man es oft 
genug darstellt. 

Ursprünglich, das heißt in der paradiesischen Ordnung, gab es nicht die 
Verschiedenheit der Stände. Ehe und Jungfräulichkeit • Jungfräulichkeit 
als jene Haltung, in der sich der Mensch Gott vorbehaltlos und ungeteilt hin- 
schenkt • konnten in einem vollzogen werden. In Maria, die nie den Fluch 
der Erbschuld gekannt hat, ist dieses von Gott intendierte Ideal für uns am 
deutlichsten greifbar. Und auch in der letzten Ordnung des offenbar gewor- 
denen Reiches Gottes wird es keine Stände mehr geben. Denn •wenn sie von 
den Toten auferstehen, werden sie weder heiraten noch verheiratet werden, 
sondern sie sind wie die Engel im Himmel" (Mk 12, 25). Die Unmittelbarkeit 
und Absolutheit des Verhältnisses zu Gott hebt die Vielfalt der Beziehungen 
zu den Geschöpfen nicht auf. Sollte nicht von dieser •Ungeteiltheit" des Her- 
zens und dieser •Ständelosigkeit" auch jetzt schon etwas • wenigstens im 
Glauben • sichtbar und erfahrbar werden, wo doch die Gnade die an- 
hebende Glorie ist? Tatsächlich läßt das Liebesgebot des Herrn uns in unmiß- 
verständlicher Weise erkennen, daß auch hier auf Erden schon Gott und die 



Liebe zu Gott und Liebe zu den Geschöpfen 243 

Geschöpfe in einem umfaßt werden können. Denn die Hintereinanderord- 
nung von Gottes- und Nächstenliebe ist nicht so gemeint, als ob die Nächsten- 
liebe erst • in einem deutlichen Abstand • nach der Liebe zu Gott komme, 
und diese im Grunde konkurrenzlos für sich dastehe. Mit ein und derselben 
Liebe • die ja ein Gnadengeschenk ist • sollen wir vielmehr Gott und den 
Nächsten lieben. Denn Gott ist ja nicht mehr nur der uns Ferne, der im Him- 
mel als dem ihm vorbehaltenen Raum Thronende, sondern der mitten unter 
uns Weilende, der zu uns herabgestiegen ist und uns zu sich hinauf genommen 
hat. Darum •wenn wir einander lieben, so bleibt Gott in uns, und seine Liebe 
ist in uns vollkommen" (1 Joh 4, 12). 

Damit ist allerdings zunächst nur ein Ideal aufgezeigt, eine gnadenhafte 
Möglichkeit, die nur in einem mühevollen Ringen und immer nur unvollkom- 
men realisiert werden. Was ihrer Verwirklichung entgegensteht, ist nicht die 
Gefährlichkeit der Geschöpfe in sich • obwohl die Sünde in ihnen eine ob- 
jektive Gestalt annehmen kann •, schon gar nicht ihre Schlechtigkeit • das 
Christentum kennt keinen grundsätzlichen Dualismus •, sondern die Be- 
gierde im eigenen Herzen, die Selbstsucht, mit der man die Geschöpfe für sich 
selbst und als Bestätigung seines auf Eigenwert und Eigenleistung beruhen- 
den Selbstbewußtseins haben will. Dieser Begierde und dieser Selbstsucht gilt 
es zu sterben, in der Nachfolge des gekreuzigten Herrn, der um unseres be- 
gehrlichen Herzens willen, das sich in der Sünde von Gott abwendet und 
den Geschöpfen zuwendet, alle Güter dieser Welt, selbst die liebsten Men- 
schen und das eigene Leben, dahingegeben hat. 

Man kann nun dieses Sterben in verschiedener Weise auf sich nehmen. Ein- 
mal in der Form der Räte, indem man • von Gott gezogen und gerufen • 
von vornherein und auf einmal einen Verzicht setzt und sich von entschei- 
denden Gütern trennt. Nicht als ob damit ein für allemal das Sterben des 
begehrlichen Menschen vollzogen wäre. Armut, Keuschheit und Gehorsam 
sind vielmehr nur ein Zeichen • allerdings ein sehr handgreifliches und in 
die Augen springendes •, das den Christen des Rätestandes immer wieder 
daran erinnert, auf welchem Wege allein er nicht nur mit Gott, sondern zu- 
gleich auch mit den Geschöpfen in ein liebendes Einvernehmen kommt. Je 
weiter ein Mensch auf diesem Weg vorangeschritten ist, um so reiner wird 
sein Auge, um so gelöster wird er die Dinge in ihrem Eigenwert erkennen 
und belassen, um so tiefer und lauterer wird er ihnen begegnen können. Das 
gilt vor allem für das Verhältnis von Mensch zu Mensch, für die personale 
Liebe. Wenn es darum auch zunächst den Anschein hat, als würde durch die 
Übernahme der Räte eine trennende Wand zwischen den Gelobenden und 
die Geschöpfe gezogen, ein Graben aufgeworfen, so stellt sich doch bei nähe- 
rem Zusehen heraus, daß ganz im Gegenteil eben dadurch erst die volle Kom- 
munikation mit den Geschöpfen hergestellt wird. Niemand hat sich so innig 



244 Friedrich Wulf 

mit allen Kreaturen verbunden gefühlt wie die heiligen Einsiedler, und das 
um so mehr, als Gott und Jesus Christus selbst ihnen in jedem Mönchsvater 
oder Mönchsschüler, ja sogar in den Tieren der Wüste begegneten. Gott so 
ausschließlich zu intendieren, daß die Geschöpfe nur noch als Mittel zu Ihm 
hin gesehen werden, ist gar kein christliches Ideal. Denn auch im Himmel 
wird es immer noch eine pluralistische Welt geben, die als solche die Selig- 
keit der Seligen mitbestimmt, da jedem geschöpfliehen Sein in Gott, im Her- 
zen Gottes, sein Eigenwert belassen bleibt. 

Im Wesen gleich, aber in der konkreten Erfahrung anders ist das innere 
Sterben des Weltchristen. Denn seine Berührung mit der geschöpflichen 
Wertewelt ist unmittelbarer, vielfältiger, ganzheitlicher. Die Gefahr, der 
Selbstsucht zu verfallen, sich mit der ihm zugehörigen Welt im Sinne einer 
Selbstentfaltung zu identifizieren, ist darum bei ihm akuter. Zunächst, das 
heißt, im Anfang seiner bewußten Hinkehr zu Gott • bei religiöser Gleich- 
gültigkeit fehlt überhaupt der Ansatzpunkt für eine mögliche Spannung • 
ist sein Herz zwischen der Liebe zu Gott und der Liebe zu den Geschöpfen 
geteilt. Aber diese Feststellung, die der Apostel trifft (1 Kor 7,33), ist nicht 
eine grundsätzliche • als ob es so sein müßte oder als sei es gar so gott- 
gewollt •, sondern eine rein faktische. Sie gilt für die Situation des tatsäch- 
lichen, der sündigen Welt und der Selbstsucht verhafteten Menschen. Aber 
eben diese Situation soll ja mit Hilfe der Gnade überwunden werden. Das 
geteilte Herz soll immer mehr ein ungeteiltes werden, das Gott und die Ge- 
schöpfe in einem umfaßt. Der Tod des begehrlichen Menschen, der hier vom 
Weltchristen erlitten werden muß, ist im allgemeinen brennender, konkre- 
ter, gleichsam leibhaftiger und • weil von der jeweiligen Lebenssituation 
selbst gefordert • •natürlicher" als bei Christen des Rätestandes. Aber im 
Grunde wird hier wie dort die gleiche Erfahrung gemacht, daß echte christ- 
liche Gottesliebe der liebenden Nähe zu den Geschöpfen nicht im Wege 
steht, und umgekehrt, daß selbstlose Liebe zu den Geschöpfen die Nähe zu 
Gott nicht hindert, mögen auch die Schatten des Todes schmerzlich ins Be- 
wußtsein fallen, und dem unmittelbaren Erleben des gotterfüllten Menschen 
die Geschöpfe zeitweise in Fernen entrückt sein. 

Wenn man in der gegenwärtigen Weltsituation in besonderer Weise die 
Stunde des christlichen Laien gekommen sieht, so ist das zwar richtig, aber 
auch wieder einseitig gesehen. Denn die klarere Erkenntnis der Weltaufgabe 
des Christen, wie sie sich heute mit Macht allenthalben aufdrängt, trifft 
ebenso den Rätestand, wie das schnelle Aufblühen der Säkularinstitute (und 
verwandter Gemeinschaften) und ihre betonte Förderung durch die Kirche 
zeigt. Es entspricht auch nicht ganz den Tatsachen, wenn man meint, an der 
Haltung des Mönchtums und des Ordensstandes zur Welt habe sich seit dem 
Mittelalter nichts geändert, nur daß sie das •Werkzeug" der irdischen Werte 



Liebe zu Gott und Liebe zu den Geschöpfen 245 

sachgerechter und humaner gebrauchen gelernt hätten" (Thalhammer). Man 
übersieht dabei, daß platonische und dualistische Auffassungen von der Welt, 
wie sie in hellenistischer Zeit in die Lehrüberlieferung der Theologen einge- 
drungen waren, die Frömmigkeit bis in unsere Zeit mitbestimmt haben. Erst 
allmählich ist unser Blick wieder dafür frei geworden, was es heißt, daß eine 
echte christliche Haltung immer •weltlich" und •überweltlich", gegenwarts- 
bezogen und eschatologisch zugleich sein muß. Die große Sorge vieler Ein- 
sichtigen ist nur die, ob mit der neuen Hinwendung zur Welt, wie sie die 
Kirche unserer Tage erlebt, nicht zugleich ein großes Maß von Weltgeist in 
sie eindringt und den für die neutestamentliche Botschaft so grundlegenden 
Gedanken an das tägliche Sterben des Christen in den Hintergrund treten 
läßt. Hier wäre es Aufgabe einer zeitgemäßen Pastoral und in den religiösen 
Gemeinschaften der Obern und Seelenführer, auf Grund sowohl einer ver- 
geistigten und personalen Auffassung des Geheimnisses von Tod und Auf- 
erstehung Christi als auch einer •Theologie der irdischen Wirklichkeiten", 
zum rechten Gebrauch der Dinge sowie zu einem echten Verantwortungs- und 
Gemeinschaftsbewußtsein zu erziehen. 

Liebe zu Gott und Liebe zu den Geschöpfen. Die sprunghafte Entfaltung 
der Welt und ihre Bedrohtheit zugleich lassen uns gar keine andere Wahl, als 
daß wir uns mehr als bisher ihrer annehmen und sie in unser Leben mit Gott 
einbeziehen. Die Welt steht vor den Toren der Kirche und begehrt Einlaß. 
Wir haben sie in der Gnade des Kreuzes mitzuerlösen. 




