Liebe zu Gott und Liebe zu den Geschépfen

Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Das Herz des Weltchristen, so konnte man vor kurzem mit Berufung auf
ein Wort des hl. Paulus (1 Kor 7, 33) in einer theologischen Zeitschrift lesen,
sei notwendigerweise immer geteilt, geteilt zwischen der Liebe zu Gott und
der Liebe zu den Geschopfen. Diese Spannung sei fiirr ihn unvermeidlich; er
konne ihr darum auch nicht entrinnen und miisse sie im Gehorsam gegen
Gottes Ruf zum weltlichen Stand auf sich nehmen. Das Herz des Christen im
Ritestand hingegen, so hief es in einer anderen Zeitschrift, gehore ungeteilt
Gott. Dafiir sei er aber ein aus der Welt Ausgeheimateter; zwischen ihn und
die Welt sei eine trennende Wand aufgerichtet; er begegne den Dingen nicht
mehr wie der Laie, von innen her, in der ihnen eigenen Natur, in ihrer rela-
tiven Eigenstindigkeit und Eigenwertigkeit, sondern nur noch wie von auflen
und soweit sein Beruf — ein rein iibernatiirlicher Beruf! — es erfordere, also
im Gehorsam gegen den Herrn, dem er sich ausschliefllich geschenkt und ver-
lobt habe.

Ist damit aber nicht fiir beide Stande der Kirche die grofle christliche Auf-
gabe unserer Zeit, die Wiederbegegnung von Religion und Welt, aufler-
ordentlich erschwert? Man klagt so sehr dariiber, dafl nicht nur die Welt der
leizten Jahrhunderte eine ,religionslose Welt“, sondern auch das Christen-
tum weithin eine ,weltlose Religion“ geworden sei. Jetzt, am Ende der Neu-
zeit, wo die rein diesseitige Haltung des modernen Menschen an ihr Ende
gekommen sei, sei der Kairds da, diesen folgenschweren Irrtum wieder riick-
gingig zu machen. Man stellt darum betont die Welt als eine christliche Auf-
gabe heraus, der man sich nicht entziehen diirfe. Fiir den Laien bedeute das,
daf er die Welt ernster nehme, dafl er ihre verschiedenen Bereiche: der Kultur,
der Wirtschaft, der Politik nicht den Liberalen und Unglaubigen tberlasse,
sondern mitgestaltend dem echten Wohl des Menschen und seinem Heil
dienstbar mache, dafl er sich von iiberkommenen manichdischen Auffassungen
freimache und die Ehe mehr in ihrer leib-seelischen Ganzheit verwirkliche.
Heifit das aber nach der obigen Meinung nicht zugleich die Spannung zwi-
schen Gott und den Geschopfen vermehren? Gleich groff, wenn auch anderer
Art, scheint die Schwierigkeit des Christen im Rétestand im Hinblick auf
seine heutige Weltaufgabe zu sein. Ist der ,Divinismus® (Congar) der alt-
christlichen und mittelalterlichen Kirche, nach dem die Welt mehr oder weni-
ger in der Kirche aufging und der — wieder nach der obigen Meinung —
den Stand der Gottgeweihten auch heute noch legitim kennzeichnet, wirklich
eine echte Voraussetzung, um die Realitdt Gottes und der christlichen Bot-
schaft in der religionslosen Welt von heute noch glaubhaft zu bezeugen? Man



242 Friedrich WWulf

denke nur an die Angehérigen der Sikularinstitute, die sich in ihrer Arbeit
und in ihrem Gehaben in nichts von ihrer Umgebung unterscheiden sollen.
Wie kdnnen sie ein echtes Apostolat ausiiben, wenn ihre tiefste Glaubens-
haltung ,weltlos“ ist? Wird ihre noch so eifrige und selbstlose Arbeit nicht
immer leicht einen apologetischen und propagandistischen Geruch um sich
verbreiten?

Es ist darum die Frage, ob die eingangs skizzierten Sentenzen in allem
den Aussagen der Offenbarung entsprechen. Kann Gott iiberhaupt zu einem
Stand berufen — und das heifit doch gnadenhaft berufen, im Sinne der Be-
rufung zum Reiche Gottes, zum ewigen Leben —, der um dieses Berufes
willen das Herz des Christen zwischen Gott und den Geschopfen geteilt und
in die Sorge dieser Welt, wie sie Paulus 1 Kor 7, 38 doch im Auge hat, ver-
strickt sein 1a8t? Will nicht gerade der Herr, daf} alle Christen im Hinblick
auf die zeitlichen Giiter sorglos seien (Mt 6, 25ff.; 1 Kor 7, 32)? Und wie
kann anderseits eine Wand zwischen einen Christen und die Welt aufgerich-
tet sein, wo doch Gott selbst in die Welt eingegangen ist und sie zu seiner
eigenen gemacht hat? Wie sollten wir nicht alles lieben kénnen, was er geliebt
und in seinem Tode endgiiltig und unwiderruflich an sein Herz genommen
hat? Es mufl darum wohl eine Lésung méglich sein, nach der weder der Welt-
christ notwendig und fiir immer zwischen seiner Liebe zu Gott und seiner
Liebe zu den Geschopfen geteilt ist, noch der Christ des Ritestandes so aus
der Welt ausgeheimatet ist, dafl er ihr und ihren Werten nicht mehr von
innen her, in ihrem Eigensein, begegnen kénnte. Wenn es diese Losung gibt,
und es gibt sie, dann sind auch die glaubensmafligen Haltungen der beiden
Stande in der Kirche nicht mehr so voneinander verschieden, wie man es oft
genug darstellt.

Urspriinglich, das heifit in der paradiesischen Ordnung, gab es nicht die
Verschiedenheit der Stinde. Ehe und Jungfriulichkeit — Jungfraulichkeit
als jene Haltung, in der sich der Mensch Gott vorbehaltlos und ungeteilt hin-
schenkt — konnten in einem vollzogen werden. In Maria, die nie den Fluch
der Erbschuld gekannt hat, ist dieses von Gott intendierte Ideal fiir uns am
deutlichsten greifbar. Und auch in der letzten Ordnung des offenbar gewor-
denen Reiches Gottes wird es keine Stinde mehr geben. Denn ,,wenn sie von
den Toten auferstehen, werden sie weder heiraten noch verheiratet werden,
sondern sie sind wie die Engel im Himmel“ (Mk 12, 25). Die Unmittelbarkeit
und Absolutheit des Verhaltnisses zu Gott hebt die Vielfalt der Beziehungen
zu den Geschopfen nicht auf. Sollte nicht von dieser ,,Ungeteiltheit* des Her-
zens und dieser ,Stindelosigkeit® auch jetzt schon etwas — wenigstens im
Glauben -~ sichtbar und erfahrbar werden, wo doch die Gnade die an-
hebende Glorie ist? Tatsdchlich 1488t das Liebesgebot des Herrn uns in unmif}-
verstandlicher Weise erkennen, daf§ auch hier auf Erden schon Gott und die



Liebe zu Gott und Liebe zu den Geschopfen 243 -

Geschopfe in einem umfafit werden konnen. Denn die Hintereinanderord-
nung von Gottes- und Néchstenliebe ist nicht so gemeint, als ob die Nachsten-
liebe erst — in einem deutlichen Abstand — nach der Liebe zu Gott komme,
und diese im Grunde konkurrenzlos fur sich dastehe. Mit ein und derselben
Liebe — die ja ein Gnadengeschenk ist — sollen wir vielmehr Gott und den
Nichsten lieben. Denn Gott ist ja nicht mehr nur der uns Ferne, der im Him-
mel als dem ihm vorbehaltenen Raum Thronende, sondern der mitten unter
uns Weilende, der zu uns herabgestiegen ist und uns zu sich hinaufgenommen
hat. Darum , wenn wir einander lieben, so bleibt Gott in uns, und seine Liebe
ist in uns vollkommen“ (1 Joh 4, 12).

Damit ist allerdings zundchst nur ein Ideal aufgezeigt, eine gnadenhafte
Moglichkeit, die nur in einem mithevollen Ringen und immer nur unvollkom-
men realisiert werden. Was ihrer Verwirklichung entgegensteht, ist nicht die
Gefihrlichkeit der Geschopfe in sich — obwohl die Sinde in ihnen eine ob-
jektive Gestalt annehmen kann —, schon gar nicht jhre Schlechtigkeit — das
Christentum kennt keinen grundsétzlichen Dualismus —, sondern die Be-
gierde im eigenen Herzen, die Selbstsucht, mit der man die Geschopfe fiir sich
selbst und als Bestatigung seines auf Eigenwert und Eigenleistung beruhen-
den Selbstbewufltseins haben will. Dieser Begierde und dieser Selbstsucht gilt
es zu sterben, in der Nachfolge des gekreuzigten Herrn, der um unseres be-
gehrlichen Herzens willen, das sich in der Sinde von Gott abwendet und
den Geschopfen zuwendet, alle Guter dieser Welt, selbst die liebsten Men-
schen und das eigene Leben, dahingegeben hat.

Man kann nun dieses Sterben in verschiedener Weise auf sich nehmen. Ein-
mal in der Form der Rite, indem man — von Gott gezogen und gerufen —
von vornherein und auf einmal einen Verzicht setzt und sich von entschei-
denden Giitern trennt. Nicht als ob damit ein fiir allemal das Sterben des
begehrlichen Menschen vollzogen wiére. Armut, Keuschheit und Gehorsam
sind vielmehr nur ein Zeichen — allerdings ein sehr handgreifliches und in
die Augen springendes —, das den Christen des Rétestandes immer wieder
daran erinnert, auf welchem Wege allein er nicht nur mit Gott, sondern zu-
gleich auch mit den Geschopfen in ein liebendes Einvernehmen kommt. Je
weiter ein Mensch auf diesem Weg vorangeschritten ist, um so reiner wird
sein Auge, um so geloster wird er die Dinge in ihrem Eigenwert erkennen
und belassen, um so tiefer und lauterer wird er ihnen begegnen konnen. Das
gilt vor allem fiir das Verhaltnis von Mensch zu Mensch, fiir die personale
Liebe. Wenn es darum auch zunichst den Anschein hat, als wiirde durch die
Ubernahme der Rate eine trennende Wand zwischen den Gelobenden und
die Geschopfe gezogen, ein Graben aufgeworfen, so stellt sich doch bei nédhe-
rem Zusehen heraus, daf} ganz im Gegenteil eben dadurch erst die volle Kom-
munikation mit den Geschopfen hergestellt wird. Niemand hat sich so innig



244 Friedrich Wulf

mit allen Kreaturen verbunden gefiihlt wie die heiligen Einsiedler, und das
um so mehr, als Gott und Jesus Christus selbst ihnen in jedem Méonchsvater
oder Ménchsschiiler, ja sogar in den Tieren der Wiiste begegneten. Gott so
ausschlieflich zu intendieren, dafl die Geschopfe nur noch als Mittel zu Ihm
hin gesehen werden, ist gar kein christliches Ideal. Denn auch im Himmel
wird es immer noch eine pluralistische Welt geben, die als solche die Selig-
keit der Seligen mitbestimmt, da jedem geschépflichen Sein in Gott, im Her-
zen Gottes, sein Eigenwert belassen bleibt.

Im Wesen gleich, aber in der konkreten Erfahrung anders ist das innere
Sterben des Weltchristen. Denn seine Berithrung mit der geschopflichen
Wertewelt ist unmittelbarer, vielfiltiger, ganzheitlicher. Die Gefahr, der
Selbstsucht zu verfallen, sich mit der ihm zugehdrigen Welt im Sinne einer
Selbstentfaltung zu identifizieren, ist darum bei ihm akuter. Zunichst, das
heifit, im Anfang seiner bewufiten Hinkehr zu Gott — bei religidser Gleich-
gultigkeit fehlt iiberhaupt der Ansatzpunkt fiir eine mogliche Spannung —
ist sein Herz zwischen der Liebe zu Gott und der Liebe zu den Geschopfen
geteilt. Aber diese Feststellung, die der Apostel trifft (1 Kor 7,33), ist nicht
eine grundsatzliche — als ob es so sein miifite oder als sei es gar so gott-
gewollt —, sondern eine rein faktische. Sie gilt fiir die Situation des tatsich-
lichen, der siindigen Welt und der Selbstsucht verhafteten Menschen. Aber
eben diese Situation soll ja mit Hilfe der Gnade iiberwunden werden. Das
geteilte Herz soll immer mehr ein ungeteiltes werden, das Gott und die Ge-
schopfe in einem umfaflt. Der Tod des begehrlichen Menschen, der hier vom
Weltchristen erlitten werden muf, ist im allgemeinen brennender, konkre-
ter, gleichsam leibhaftiger und — weil von der jeweiligen Lebenssituation
selbst gefordert — ,natiirlicher® als bei Christen des Ritestandes. Aber im
Grunde wird hier wie dort die gleiche Erfahrung gemacht, dafl echte christ-
liche Gottesliebe der liebenden Nihe zu den Geschdpfen nicht im Wege
steht, und umgekehrt, dafl selbstlose Liebe zu den Geschépfen die Nihe zu
Gott nicht hindert, mégen auch die Schatten des Todes schmerzlich ins Be-
wufitsein fallen, und dem unmittelbaren Erleben des gotterfiillten Menschen
die Geschopfe zeitweise in Fernen entriickt sein.

Wenn man in der gegenwirtigen Weltsituation in besonderer Weise die
Stunde des christlichen Laien gekommen sieht, so ist das zwar richtig, aber
auch wieder einseitig gesehen. Denn die klarere Erkenntnis der Weltaufgabe
des Christen, wie sie sich heute mit Macht allenthalben aufdringt, trifft
ebenso den Ritestand, wie das schnelle Aufblithen der Sikularinstitute (und
verwandter Gemeinschaften) und ihre betonte Forderung durch die Kirche
zeigt. Es entspricht anch nicht ganz den Tatsachen, wenn man meint, an der
Haltung des Monchtums und des Ordensstandes zur Welt habe sich seit dem
Mittelalter nichts gedndert, nur daf sie das , Werkzeug* der irdischen Werte



Liebe zu Gott und Liebe zu den Geschipfen 245

sachgerechter und humaner gebrauchen gelernt hitten“ (Thalhammer). Man
libersieht dabei, daf platonische und dualistische Auffassungen von der Welt,
wie sie in hellenistischer Zeit in die Lehriiberlieferung der Theologen einge-
drungen waren, die Frommigkeit bis in unsere Zeit mitbestimmt haben. Erst
allmahlich ist unser Blick wieder dafiir frei geworden, was es heifit, dafl eine
echte christliche Haltung immer ,weltlich“ und ,iiberweltlich®, gegenwarts-
bezogen und eschatologisch zugleich sein muff. Die grofle Sorge vieler Ein-
sichtigen ist nur die, ob mit der neuen Hinwendung zur Welt, wie sie die
Kirche unserer Tage erlebt, nicht zugleich ein grofes Mafl von Weltgeist in
sie eindringt und den fiir die neutestamentliche Botschaft so grundlegenden
Gedanken an das tédgliche Sterben des Christen in den Hintergrund treten
1aft. Hier wire es Aufgabe einer zeitgemiflen Pastoral und in den religidsen
Gemeinschaften der Obern und Seelenfiihrer, auf Grund sowohl einer ver-
geistigten und personalen Auffassung des Geheimnisses von Tod und Auf-
erstechung Christi als auch einer ,Theologie der irdischen Wirklichkeiten®,
zum rechten Gebrauch der Dinge sowie zu einem echten Verantwortungs- und
Gemeinschaftsbewuftsein zu erziehen.

Liebe zu Gott und Liebe zu den Geschopfen. Die sprunghafte Entfaltung
der Welt und ihre Bedrohtheit zugleich lassen uns gar keine andere Wahl, als
daf} wir uns mehr als bisher ihrer annehmen und sie in unser Leben mit Gott
einbeziehen. Die Welt steht vor den Toren der Kirche und begehrt Einlafi.
Wir haben sie in der Gnade des Kreuzes mitzuerlésen.






