
Worin besteht das Wesen der Ignatianischen Exerzitien 

und sind sie heute noch zeitgemäß?1 

Von Petrus van Gestel SJ, Rom 

Man kann gegenwärtig, namentlich in Frankreich und Holland, mitunter auch 
in einigen anderen europäischen Ländern, neben einem wachsenden Zulauf zu den 
Exerzitienhäusern eine Bewegung feststellen, die sich gegenüber den Geistlichen 
Übungen (= GÜ), so wie sie heute gegeben werden, abweisend verhält und in der 
konkreten Exerzitienpraxis • nicht selten auch in der Ignatianischen Exerzitien- 
spiritualität selbst • ein veraltetes Erbstück der katholischen Tradition sieht. 

Wir wollen zunächst • mehr skizzenhaft und darum notwendig lückenhaft • das 
Problem allgemein kennzeichnen und auf seinen Wert prüfen, um dann innerhalb 
dieses Rahmens und auf diesem Hintergrund eine Antwort auf die Frage zu geben 
versuchen: Worin besteht das Wesen der Ignatianischen Exerzitien und sind diese 
heute noch zeitgemäß?2 

I 

1. Wenn wir einmal das uns allen eigene und oftmals auf Trugschlüsse ausgehende 
Zurückschrecken der menschlichen Natur und die mehr oberflächlichen Einwürfe 
außer Betracht lassen, dann scheinen die ernsteren, theologischen Bedenken alle von 
Henri Bremond hergeleitet werden zu können, der in seiner •Histoire du sentiment 
religieux en France" einen Gegensatz zwischen den Ignatianischen GÜ und der 
Französischen Schule des 17. Jahrhunderts konstruiert hat. Dort wird den GÜ • in 
offenbarem Mißverständnis • vor allem die zu starke Betonung der menschlichen 
Mitwirkung im Heils- und Heiligungswerk zum Vorwurf gemacht • als wolle man 
die Gnade erzwingen oder Gott zum •Mittel" des eigenen Seelenheils machen. Kurz- 
um: Der Vorwurf lautet, daß nicht Christus, die Gnade, das Gebet, sondern der 
Mensch im Mittelpunkt der GÜ stehe. Wie es oft der Fall ist, sind auch die hier 
erhobenen Vorwürfe weiter verbreitet als deren Widerlegung3. 

Nicht selten hat man auch die Aufmerksamkeit auf einen vermeintlichen Gegen- 
satz zwischen den GÜ und der Liturgischen Bewegung mit ihrem Benediktinischen 
Christusbild, ihrer objektiven Spiritualität, ihrer ontischen Gnadenlehre usw. ge- 
lenkt. Demgegenüber fand man die GÜ zu •voluntaristisch" und in ihnen ein Zuviel 
an Reglement des geistlichen Lebens. Aber dabei übersah man in dem großen Eifer 
für eine gute Sache vielleicht auch einiges bei Ignatius, was eine auffallende Paral- 
lele zur aszetischen Lehre des hl. Benediktus und des Frühen Mönchtums aufweist. 

Ferner kann man gegen die Exerzitien im allgemeinen den Vorwurf hören • und 
ist das in unserer Zeit zu verwundern, wo eine Sache schon reichlich in Verdacht 
kommt, wenn sie vorgeschrieben ist? •, daß die Verpflichtung zu den GÜ in ihrer 

1 Das Folgende geht auf einen Vortrag zurück, den der Vf. am 6. Dezember 1958 in Venlo 
(Holland) aus Anlaß des 50jährigen Bestehens des dortigen Exerzitienhauses •Manresa" 
gehalten hat. 

2 Vgl. H. Rainer SJ, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Fröm- 
migkeit; die Zeitschrift •Christus" (Paris), passim. 

3 Vgl. etwa: J. de G u i b e r t SJ im •Dictionnaire de Spirituality " Bd. I, 1928•1938. 



Wesen und Zeitgemäßheit der Ignatianisdien Exerzitien 247 

Kleinstform von drei Tagen, die das geistliche Leben in übertriebener Weise zu 
reglementieren beanspruchen, Widerwillen hervorrufe und dadurch der aposto- 
lischen Liebe im Wege stehe, die den Gläubigen die Exerzitien anraten möchte. 

Endlich fragen sich viele, ob die Exerzitienhäuser und -büros nicht stark zu einem 
eindrucksvollen statistischen Apparat, mit der Gefahr der Verflachung, veräußer- 
licht sind, und ob dadurch nicht, vor allem wenn dabei gegenseitige Rivalitäten mit- 
spielen, das eigentliche Ziel der Exerzitien als eines zarten Instrumentes der Seel- 

sorge abgeschwächt wird. 
2. Nun steht aber gegenüber all diesen Einwürfen fest, daß die Kirche in der Aus- 

übung ihres Lehramtes die GÜ ganz allgemein, sowohl für Priester wie für Laien, 
als ein außerordentliches Mittel zur Formung des geistlichen Lebens und für das 
Streben nach christlicher Vollkommenheit betrachtet und empfiehlt. Die GÜ in ihrem 
allgemeinen Sinn, d. h. also, wie sie schon vor Ignatius in der spirituellen und hagio- 
graphischen Überlieferung vorkommen und in ihren wesentlichen Punkten immer 
gleich waren: die äußere Einsamkeit, das Sich-Versenken in die betende Betrachtung 
der Geheimnisse des Glaubens, die man vor allem im Leben Jesu vorgelebt sieht. • 
Darüberhinaus unterliegt es aber keinem Zweifel, daß die Päpste, angefangen von 
Paul III. im Jahre 1548 bis zu Pius XII., jener Form der GÜ den Vorzug geben, die 
man •Ignatianische Exerzitien" nennt, und diese, ohne sie zu einem allein-selig- 
machenden Mittel zu machen, auf jeden Fall für die bis heute am meisten klassische 
Form der GÜ halten, die durch den Hl. Geist in der Neuzeit der Kirche geschenkt 
wurden und die auf die innere Entfaltung des geistlichen Lebens der letzten vier 
Jahrhunderte einen heilsamen Einfluß ausgeübt haben. 

3. Nun kann man sich heute aber keineswegs damit begnügen, zu sagen, daß eine 
wirklich kirchliche Pastoraltheologie ohne Besorgnis annehmen kann, was die Päpste 
für die ganze Kirche und die Bischöfe für die ihnen anvertrauten Gläubigen als zeit- 

gemäß ansehen. 
Die Widerlegung vieler Einwürfe und Mißverständnisse muß sich darum auch auf 

Gründe stützen, die der heutigen Pastoraltheologie entlehnt sind. Auch unsere Zeit 
bewahrt das wesentliche Kennzeichen des christlichen Lebensideals, das zu allen Zei- 
ten lebendig gewesen ist: in Benedikt, bei den Kartäusern, bei den östlichen Kirchen- 
vätern und in Ignatius: ein Verlangen nach Stille und Zurückgezogenheit, um end- 
lich einmal aus dem Lärm des Alltagslebens herauszukommen und allein zu sein, 
um wenigstens eine Weile einmal nicht gelebt zu werden, sondern selbst zu leben. 

Noch deutlicher: auch der Christ unserer Zeit, mag er sich dessen auch nicht immer 
bewußt sein, verlangt danach, das innere Gebet zu erlernen und darum die Einsam- 
keit der eigenen Seele zu finden, wo er im Gebet mit Gott verkehren kann. 

Worauf es in der heutigen Seelsorge ankommt, ist dies: auf Gottes Wort in der 
eigenen Seele und in der Hl. Schrift zu hören, den vollen Sinn des menschlichen Le- 
bens in Christus, dem menschgewordenen Schöpfer, in innerer Erfahrung zu erken- 
nen, die ganze menschliche Existenz auf den •kommenden Christus", eingeschlossen 
die eschatologischen Wahrheiten von Tod, Gericht und Himmel, auszurichten, sich 
gegen ein Gewohnheitschristentum und eine sich einschleichende Skepsis eine per- 
sönliche Einsicht in den Zusammenhang der dogmatischen Glaubenswahrheiten zu 
erwerben, endlich einen klaren Begriff von dem zu bekommen, was der •Wille Got- 



248 Petrus van Gestel 

tes" in meinem eigenen Leben ist, um froh und zielbewußt die Umstände und Gren- 
zen der eigenen Existenz hinnehmen zu können. 

Exz. Msgr. Jansen, um nur einen der vielen Bischöfe zu nennen, die in den ver- 
schiedensten Ländern mit Nachdruck die Exerzitien auch heute empfehlen3a, warnte 
in einem Schreiben vom 15. Mai 1958 vor einem geistlichen Vakuum, das infolge der 
negativen Kritik gegen die Exerzitien zu entstehen droht. •Gerade heutzutage", so 
schreibt er, •sucht man wesentlich und, wie man es nennt, «existentiell» zu leben. 
Man sucht nach dem Kern und verwirft das Nebensächliche. Auch Gott gegenüber 
bedeutet das ein Suchen nach der Grundhaltung. Gerade dies aber wollen die Exer- 
zitien, und darum sind sie vielleicht aktueller, zeitgemäßer als in der Vergangenheit. 
Wann gab es eine Zeit, in der der Mensch so sehr der Einkehr bedurfte wie heute? 
Wir nennen das Leben hastig und ruhelos, und wir empfinden dies, jeder für sich, 
nur zu stark. Dem heutigen Menschen tut Besinnung not, um wenigstens einiger- 
maßen er selbst bleiben zu können. Deshalb auch der Drang, die eigene Person, die 
eigene Individualität zu suchen und zu erleben. Der Mensch sträubt sich dagegen, 
eine bloße Nummer in der Gesellschaft zu sein . . . Auch und besonders auf reli- 
giösem Gebiet will er er selbst sein. Er will das Verhältnis zwischen sich und Gott 
selbständig erleben. Auch hier will er nicht am Zügel einer Massenregie laufen. Mit 
diesem Bedürfnis muß die Seelsorge rechnen. Aber wenn das alles wahr ist, dann 
begreifen wir auch, daß die Exerzitien ein hervorragendes Mittel sind, um dem 
modernen Menschen die Nahrung zu geben, nach der er verlangt. Nirgends kann er 
besser sich selbst finden und er selbst sein. Nirgends kann er sein Verhältnis zu Gott 
selbständiger und persönlicher erleben, nirgends kann er sich in Ruhe besser auf sich 
selbst besinnen und auf den Sinn des Lebens als in den Tagen der Absonderung, die 
wir Exerzitien nennen." Wir dürfen hinzufügen: die wir •wahre ignatianische Exer- 
zitien nennen". 

II 

Wir fragen also: Worin besteht das Wesen der GÜ des hl. Ignatius und sind diese 
heute noch zeitgemäß? Wer diese Fragen in einem kurzen Referat beantworten will, 
kommt in dieselbe Verlegenheit, als wenn einer ihn bäte: Zeigen Sie mir bitte eben 
mal den Petersdom, aber ich habe nur zehn Minuten Zeit. Ist doch schon die Auf- 
gabe eines Exerzitienleiters, der die GÜ in acht Tage • von den drei- oder viertägi- 
gen Exerzitien ganz zu schweigen • zusammendrängen muß, überaus schwierig. Wir 
können die Frage auch anders stellen: Welches ist der theologische Gehalt und wel- 
ches die richtige Anwendung der GÜ von ihrem Ursprung her? Denn erst daraus 
kann man entnehmen, was echte ignatianische Exerzitien sind und was nur abgelei- 
tete Form ist. Nun steht fest, daß sich bereits bei ihrem Entstehen deutlich die inne- 
ren Wesenszüge der GÜ des hl. Ignatius abzeichnen, die sie von allen anderen 
Übungen ähnlicher Art unterscheiden, wie gerechtfertigt und nützlich diese auch 
sein mögen. 

1. In dem Seelenkampf, in dem sich Ignatius auf seinem Krankenbett in Loyola 
Gott zuwandte, tritt zum erstenmal das Ideal der GÜ ans Licht (Juni 1521 bis März 
1522). Während Ifiigo das •Leben Christi" von Ludolf von Sachsen und •Die Blü- 

3» Vgl. den Hirtenbrief der deutschen Bischöfe über die Exerzitien anläßlich des 400 
Todestages des hl. Ignatius (1956); diese Ztsdbr. 29 (1956), 5. Heft. 



Wesen und Zeitgemäßheil der Ignatianischen Exerzitien 249 

tenlese der Heiligen" des Jakob von Viraggio (Varazze) liest und seine Seele durch 
die verschiedenen Geister in geheimnisvoller Weise bewegt wird, beginnt er zwei 
Dinge zu begreifen: erstens, daß jedes wahre christliche Leben die Form des mensch- 
lichen Lebens Gottes in Jesus Christus unserm Herrn annehmen muß, und zweitens, 
daß dieses Leben sich vollziehen muß in der Nachfolge des Königs Christus unter 
dem Siegeszeichen des Kreuzes, in der Überwindung Satans, des •Feindes der 
menschlichen Natur". Dies ist sozusagen die Keimzelle der GÜ. Von daher wird der 
natürliche Drang Inigos nach dem magis, dem ,mehr', sein Wille, sich auszuzeich- 
nen, auf eine stürmische Liebe zum menschgewordenen Wort gerichtet und auf das 
Verlangen, sich der Vernichtung Christi am Kreuz, •der Fahne und dem Siegeszei- 
chen des Heiles der ganzen Welt"4, anzugleichen. 

Dieses erste Ahnen des Kampfes, in den das Reich Christi verwickelt ist, erhellt 
sich nun unter der überwältigenden Gnade von Manresa zu voller Klarheit (März 
bis September 1522). Hier wird Inigo zum erstenmal begnadet in seiner Schau der 
Heiligen Dreifaltigkeit. Seine gnadenhafte Gotteserkenntnis findet in den zwei Wor- 
ten maiestas divina • Göttliche Majestät • ihren Niederschlag; sie kennzeichnen 
von nun an die ignatianische Spiritualität. • Dann folgt die mystische Einsicht in 
die Weise, wie alle geschaffenen Dinge aus dem einen-Gott-in-drei-Personen aus- 
gehen: die Schöpfungstat liegt seinem inneren Blick offen. Darum kann er fortan 
•alle Dinge auf dem Antlitz dieser Erde" (GÜ 23) nur noch betrachten von ihrem 
Ursprung her und in ihrer Rückkehr zum dreieinigen Gott. Es wird ihm klar, was 
es heißt, daß Christus •der ewige Herr aller Dinge ist" (GÜ 98). • Endlich noch 
die letzte und höchste Gnade, die Ignatius in Manresa geschenkt wird: die große 
Erleuchtung am Ufer des Cardoner. Diese Vision ist die eigentliche Geburtsstunde 
der GÜ. Hier werden, wenn dieser Vergleich erlaubt ist, die Eisenspäne aller bisher 
erworbenen Einsichten durch die magnetische Kraft einer ganz neuen Strahlung zu 
einem organischen Ganzen geordnet, das wir •GÜ", mit ihrer Theologie und ihrer 
übernatürlichen Psychologie, nennen, worin nun alles auf seinem Gott zugewandten 
Platz steht. •Ich habe alle Geheimnisse des christlichen Glaubens gesehen, gefühlt 
und begriffen"5, sagt Ignatius selbst, und will damit andeuten, worin die fundamen- 
tale Gnade dieser Vision bestand, nämlich in einer •synthetischen und organischen" 
Schau6 des gegenseitigen Zusammenhanges aller geoffenbarten Wahrheiten, des 
Verhältnisses aller Dinge zur Majestät der Hl. Dreifaltigkeit, und dies alles in 
Christus, im Kampf mit den Geistern • und in der Kirche. 

Im Lichte des •neuen Verstandes", den Ignatius in der Vision am Cardoner erhal- 
ten zu haben glaubte, bekommen die von ihm schon früher erkannten Wahrheiten 
nun bei der Ordnung der GÜ ihre Stelle und erhalten damit ihre eigentümliche Be- 
deutung: die •via purgativa", die Mysterien des Lebens Christi, die Unterscheidung 
der Geister und die dazugehörige •Wahl"; letztere werden im Hinblick auf die Ord- 
nung des Lebens bewußt in den Mittelpunkt gestellt. Vor allem aber wird im Gan- 
zen dieser konstruktiven Umformung dem bereits früher erkannten Ideal des Königs 

4 Mon. Ignat. II, I, S. 80. 
5 Mon. Ignat. Series IV: Fontes Narrativi, II, S. 123. 
* Nach einem Wort von P. L e t u r i a SJ: Genesis de los Ejercicios, in: Archivum Hist. 

Soc. Jesu 10 (1941), 26. 



250 Petrus van Gestel 

Christus und der Zwei Banner ein vollkommen neuer Sinn gegeben. In Loyola zeigte 
sich der ewige König Christus Ignatius nur als ein Vorbild der Nachfolge; das Vor- 
bild seines hochherzigen Leidens war für Inigo, wie für die Heiligen aller Jahrhun- 
derte, das Motiv eines liebevollen Mitleidens. Aber von nun an ist dieser König für 
ihn ein Lebendiger, hier und in diesem Augenblick Wirkender, der die vom Vater 
empfangene Sendung, die ganze Welt zu unterwerfen, noch nicht vollkommen erfüllt 
hat und darum jetzt, wie ehedem, edle und großmütige Mitstreiter und Freunde 
sucht, die danach dürsten, ihre Treue im Kampf zu zeigen. Und hier ist auch aus dem 
bisher nur in sich selbst gekehrten Inigo der Mann des Apostolates in der Kirche 
geworden, für den Nachfolge Christi Nachfolge des in der Kirche anwesenden Herrn 
bedeutet. Alles wird in Übereinstimmung mit dem neuen Ideal gebracht, das ihm 
in den mystischen Erleuchtungen erschienen war in der Gestalt des •schönen und 
anmutigen" Heerführers (GÜ 144), der seine Herolde über die ganze Welt aus- 
sendet, des Königs in der dienenden und kämpfenden Kirche: von jetzt an will Inigo 
den Seelen helfen. Der Gemeinschaftsgedanke in der Betrachtung von den Zwei 
Bannern, der gleichzeitig den dynamischen Charakter seines Christusbildes aus- 
macht, erfüllt nun seinen Geist vollkommen. Und da in Gottes Erlösungsplan im 
Mittelpunkt von allem, was geschieht, das Kreuz Christi steht, wird auch am Kreuz 
die •Wahl" beschlossen: der Geist drängt zur Gleichförmigkeit mit dem gekreuzig- 
ten Christus. 

Der Kern der GO ist also Christus als König der Welt, das Reich Gottes als Kirche, 
der Ruf des Königs als Grundgesetz, das dem Kreuz die Mitte zuweist und den 
Sieg mit den Worten verheißt: •Wer mit mir kommen will, hat sich anzustrengen 
mit mir, damit er, wie er mir in der Mühsal folgte, so auch mir in der Glorie folge" 
(GÜ 95). Aber dieser Ruf des Königs wird mit besonders dringlichem Ton an die 
gerichtet, die •Angebote von jeweils größerem Wert und größerer Bedeutung dar- 
bringen" (GÜ 97), an die, die •bereit und disponiert" sind (GÜ 1) und gleichzeitig 
beseelt von der Grundstimmung der sog. Fundament-Überlegung: •einzig das zu 
ersehnen und zu erwählen, was uns jeweils mehr zu dem Ziele hin fördert, zu dem 
wir geschaffen sind" (GÜ 23). Dieses •Mehr", das Kennzeichen der ganzen GÜ, be- 
deutet also konkret: die immer größere Gleichförmigkeit mit dem Herrn, der stets 
engere Anschluß an den König mit seiner •Anstrengung" (GÜ 95) des Kreuzes, • 
bedeutet darum, schon von der ersten Seite an, den Beginn des Kampfes zwischen 
Christus und dem •Feind der menschlichen Natur", und zwar in einer radikalen 
Abweisung der Sünde, die man jetzt in ihrer tiefsten Wurzel, als satanischen Ur- 
sprungs, erkennt (1. Woche), dann aber in der edelmütigen Hinwendung zu dem sich 
anstrengenden Christus, dessen Leben, bis zu seinem Höhepunkt im dritten Grad 
der Demut • in der 2. und 3. Woche •, im beschauenden Gebet zum Maßstab der 
Nachfolge wird, hin zur Verherrlichung in der 4. Woche. 

Dies alles hat den Zweck, konkret den Willen des Leben und Gnade schenkenden 
Vaters zu finden • der unser ganzes Leben formt und regelt (ordinatio vitae) •, 
und zwar in der Wahl des Lebensstandes oder der Erneuerung des Lebens, wie es 
am Leben Christi des Herrn abgelesen werden kann, wobei der einzige Maßstab 
dieser Wahl das Maß von Gnade ist, die Gott schenken wird, und das heilige Leben 
des Herrn. 



Wesen und Zeitgemäßheit der Ignatianischen Exerzitien 251 

Wenn wir uns diese drei Kerngedanken vor Augen halten, die nach dem Zeug- 
nis der ersten Gefährten des hl. Ignatius die GÜ ausmachen, nämlich die Betrach- 
tung vom Aufruf des Königs, die von den Zwei Bannern und die Wahl in der Unter- 
scheidung der Geister, dann können wir nun in einem einzigen Satz den Grundplan 
wiedergeben, durch den in den GÜ dem Leben sein vollgültiger Sinn gegeben wird: 
Der Mensch wurde geschaffen, um im huldigenden Dienst der dreifaltigen Göttlichen 
Majestät und durch Verähnlichung mit dem gekreuzigten Jesus den Kampf gegen 
Satan an der Front der kämpfenden Kirche, aber zunächst im Bereich des eigenen 
Herzens, zu einem guten Ende zu bringen und so in die Herrlichkeit des Vaters ein- 
zugehen. Der mächtigste Beweggrund, der zu dieser Lebensform unter der Einwir- 
kung der Gnade mit unerbittlichem und doch süßem Drang treibt und beseelt, ist die 
Liebe. Ignatius bezeichnet sie mit einem für sein ganzes Wesen besonders bezeich- 
nenden Wort: magis, das ist Liebe, die immer mehr will, die grundsätzlich ohne 
Grenzen ist, die immer nach oben offen steht zu Gottes Verfügung und nach Gleich- 
förmigkeit mit Christus strebt; Liebe, die ihr einziges Maß und ihre Norm in der 
unermeßlichen Heilsliebe des ewigen Vaters findet, wie sie für uns in Christus sicht- 
bar geworden ist; Liebe, die •nur das ersehnt und erwählt, was uns jeweils mehr zu 
dem Ziele hin fördert, zu dem wir geschaffen sind" (GÜ 23). 

Das sind die GÜ des hl. Ignatius, das hat er im Herbst 1522 in einem Büchlein 
aufgeschrieben; von da aus muß dem ganzen Verlauf der Exerzitien, die ignatianisch 
sein wollen, Sinn und Richtung gegeben werden. Alles ist geprägt von einer tief 
theologischen Christologie und von der Liebe, die in dem magis von Anfang an 
nach ihrem Ziele hinstrebt. 

2. An diesem nur eilig hingeworfenen und unvollständigen Aufriß der Entstehung 
und des Wesens der authentischen GÜ wollen wir wir nun einige Folgerungen knüp- 
fen, die sowohl die Zeitgemäßheit der GÜ ins rechte Licht stellen wie auch einigen 
begründeten Beschwerden und Wünschen entgegenkommen. 

Man sieht jetzt viel deutlicher, daß der eigentliche Mittelpunkt der GÜ, ihr 
wesentliches Prinzip und Fundament, in der Betrachtung vom Königreich zusammen 
mit der von den Zwei Bannern liegt. Nicht im Sinne des ersten Beginnens, also in 
der Ordnung der Zeit und der Stoffverteilung • denn die GÜ sollen ohne Zweifel 
mit jenem •Prinzip und Fundament" beginnen, das im Exerzitienbuch den Betrach- 
tungen der Ersten Woche vorausgeht, und man kann die Phasen eines seelisch-geist- 
lichen Prozesses nicht ungestraft überspringen oder aus ihrer natürlichen, besser ge- 
sagt: übernatürlichen Rangordnung rücken •, sondern in dem Sinn, daß in dem 
geistlichen Prozeß der Bekehrung •Der Ruf des Königs" und •Die Zwei Banner" das 
tatsächliche Fundament bilden, von dem alles andere, was vorausgeht, und alles, was 
folgt, seinen Sinn und seine Bedeutung erhält. Auch was vorausgeht, weil erst später 
deutlich wird, was eigentlich im •Prinzip und Fundament", womit die GÜ anfangen, 
bezweckt wird. Denn diese vorangehende Überlegung richtet unsere Aufmerksam- 
keit auf eine theologische Sicht, die, ausgehend von der Schöpfung, über die •Gleich- 
mütigkeit" (Indifferenz) uns zu dem führt, •was mehr dient zu dem Zweck, zu dem 
wir geschaffen sind". Aber warum und wozu sind wir geschaffen und worin liegt 
die große Bedeutung des ,mehr'? Das alles begreifen wir erst in Christus Jesus. Man 



252 Petrus van Gestel 

hat früher gern und übermäßig die Logik der GÜ gepriesen, bis zu einem gewissen 
Grade mit Recht. Aber man hat auch • so lautet der Vorwurf, und bis zu einem 
gewissen Grade nicht zu Unrecht • die GÜ vielleicht als ein ausgeklügeltes System 
des Seelenzwangs angesehen, indem ein zu einseitiger Akzent auf das •Prinzip und 
Fundament" gelegt wurde, das man als eine Art philosophischer Aszese auffaßte, in 
der die Worte: Christus, Gnade und Liebe kaum Platz fanden. In der Perspektive 
der ganzen GÜ müssen wir dies ein fundamentales Mißverständnis des •Funda- 
ments" nennen, ein Mißverständnis, das sich sehr unheilvoll besonders dann aus- 
wirkt, wenn es sich um dreitägige Exerzitien handelt, die ja heutzutage das Gewöhn- 
liche sind. Die GÜ im eigentlichen Sinne stehen und fallen mit dem christologischen 
Fundament, das im Hinblick auf die Wahl eines Lebensstandes oder auf die Erneue- 
rung eines Lebensstandes gelegt wird. 

Nur wenn wir uns auf diese feste Grundlage stellen, können wir die zahlreichen 
praktischen Fragen beantworten, die bereits in den ältesten Anleitungen oder •Di- 
rektorien" und durch Ignatius selbst aufgeworfen wurden7. Wem kann man die 
ganzen GÜ geben? Kann man noch Exerzitien von drei Tagen, in denen man sich 
nur mit den Wahrheiten der Ersten Woche beschäftigt, GÜ im Sinne von Ignatius 
nennen? Soll man in solche Exerzitien die Betrachtung vom Königreich Christi und 
anderes aus der Zweiten Woche aufnehmen, und wenn ja, wieweit und mit welchem 
Ziel? Ignatius und seine ersten Söhne waren sehr mißtrauisch gegenüber jedem 
Versuch, die Grundgedanken der GÜ abzuschwächen. Sicher würde er in einer Reihe 
von frommen Vorträgen, in denen alle Logik des •Fundaments" und die unangeneh- 
men Meditationen über die Sünde vernachlässigt werden und die den Zuhörer zu 
nichts verpflichten, keinerlei Wesenszug seines Werkes wiedererkennen. Kann man 
dann raten, den ganzen Aufbau der GÜ in ein paar Tage zu pressen? Damit wür- 
den wir erst recht den Plan der GÜ verraten! Wenn der mächtige Moses von Michel- 
angelo als Nippfigur in einem Schaufenster stünde, käme er uns lächerlich vor, auch 
wenn alle seine Proportionen gewahrt blieben. Es handelt sich vielmehr um eine 
Frage der Anpassung, echter Anpassung, nicht der Kürzung; um eine Frage der 
christologischen Auffassung, auch in kurzen Exerzitien. Übrigens gibt der hl. Igna- 
tius selbst in seiner 18. und 19. Vorbemerkung (GÜ 18 und 19) sehr wertvolle An- 
weisungen hierzu. 

Die GÜ werden ihren wahren Charakter desto treuer bewahren • und auch desto 
zeitgemäßer wirken •, je mehr sie es dem Exerzitanden ermöglichen, eine persön- 
liche geistliche Entscheidung zu fällen. Sind sie doch ganz und gar ausgerichtet auf 
eine wohlerwogene Wahl, die das ganze Leben betrifft. Gewiß kann man sich auch 
Exerzitien vorstellen, in der die Seele in erster Linie Ruhe und Gelassenheit finden 
soll, Stille, Frieden und Gebet. Aber das sind dann nicht die GÜ! Schon allein das 
Wort •Übungen" mit den bewegten Bildern, die von der ersten Seite an das Buch 
begleiten, sagt deutlich, daß es hier um etwas anderes geht. Ja, Exerzitien können 
eine wunderbare, selige Zeit des Verkehrs mit Gott gewesen sein und doch im Grunde 
das Wesen der GÜ, die auf •Entschlüsse" und •Taten" ausgerichtet sind, verfehlen. 
In der letzten Betrachtung, der •Beschauung zur Erlangung der Liebe", nimmt Igna- 

7 Vgl. die •Directoria Antiquissima", vor allem die •Directoria Ignatiana Autographa": 
Mon. Ignat. II, I, S. 779, 780, 784, 789ff. 



Wesen und Zeitgemäßheit der Ignatianischen Exerzitien 253 

tius vom Exerzitanden mit den wenig sentimentalen Worten Abschied, daß man 
über die Liebe nicht spreche, weil sie •mehr in Werken gelegen sein müsse als in 
Worten" (GÜ 230); ebenso wie er zu Beginn den Exerzitanden ehrlich und loyal 
mit der unmißverständlichen Erklärung empfängt, daß er gekommen sei, um •den 
göttlichen Willen zu suchen und zu finden in der Einrichtung (disposicion) des eige- 
nen Lebens" (GÜ 1). Den Willen Gottes suchen und, wenn man ihn gefunden hat, 
den Entschluß fassen, sich edelmütig ihm zu unterwerfen, das ist die eigentliche 
•Achse" der GÜ. 

Und dieser Entschluß muß notwendigerweise in das Leben eingreifen, wobei zwei 
Fälle möglich sind: 1. entweder kann der Exerzitand noch frei über seine Zukunft 
verfügen und ist gerade gekommen, um •forschend zu erspüren und bittend zu er- 
fragen, in welchem Leben oder Stand Seine Göttliche Majestät Sich unser zu bedie- 
nen wünscht" (GÜ 135) • dies ist nicht das einzige, aber doch wohl mit Vorzug das- 
jenige, worauf Ignatius sein Augenmerk gerichtet hat •, oder 2. • und dieser Fall 
wird auch ausdrücklich von Ignatius erwähnt • der Exerzitand ist bereits an einen 
Lebensstand gebunden; dann •ist es von großem Nutzen, wenn man ihm an Stelle 
einer Wahl eine Art und Weise vorlegt, wie er sein Leben und seinen Stand bessern 
und neuformen kann. Man stellt dem Betreffenden also seine Geschöpflichkeit vor, 
sein Leben und seinen Stand zur Verherrlichung und zum Lobpreis Gottes Unseres 
Herrn und zur Erlösung seiner Seele" (GÜ 189). Die Frucht der GÜ soll dann sein, 
in seiner Seele alles zu reinigen und zu erneuern, was mit dem Entschluß, ganz Gott 
zu gehören, im Widerspruch steht. 

Die Wirkung, die dieser Entschluß in der Seele hervorruft, ist eine Um-kehr, eine. 
Be-kehrung im weitesten Sinne des Wortes, und sie berührt das ganze Leben. Sie 
bedeutet, daß das Nebensächliche dem einzig Wichtigen geopfert wird, daß nicht 
Zweck genannt wird, was nur Mittel ist. Es gilt der eigenen Sünde und den ver- 
steckten Leidenschaften zu entsagen, sich von der •eigenen Sinnlichkeit und der 
Liebe für Fleisch und Welt" abzuwenden (GÜ 97) und sich hinzuwenden zu der be- 
schwerlichen Arbeit mit Jesus Christus (GÜ 95), statt des Kultes des eigenen Ich 
seine ganze Person für den Dienst des •ewigen Königs und Herrn aller Dinge" an- 
zubieten (GÜ 96 und 97) und sich vor allem dem armen, verschmähten, am Kreuz 
erniedrigten Herrn anzuschließen (GÜ 146). • Jeder neuen Phase der GÜ ent- 
spricht eine neue Wegweisung zur Um-kehr; sie verpflichtet mich immer wieder in 
gleicher Weise zu dem Entschluß, etwas mehr von dem abzubrechen, was noch ein 
Hindernis für die ungeschmälerte Herrschaft Jesu Christi und den vollkommenen 
Dienst des Vaters bildet. Der Wille des Vaters nun ist das Heil der Welt, und sein 
vollkommener Diener ist der menschgewordene Sohn, so daß jeder Dienst fortan die 
Form annehmen muß, die Er ihm ein für allemal gegeben hat. 

Wenn die GÜ den Exerzitanden, in der Begeisterung für das Königreich, Christus 
zuführen, um ihm nachzufolgen, dann deshalb, um sein Erlösungswerk zur Glorie 
des Vaters fortzusetzen, und zwar mit denselben Mitteln, die Christus angewandt 
hat und die in der Betrachtung von den •Zwei Bannern" und in den Erwägungen 
über den •Dritten Grad der Demut" dargelegt werden: Armut, Kreuz und Schmach 
werden hier mit Liebe angenommen und gesucht, nicht nur • nach dem ergreifen- 
den Wort Pascals • weil Jesus sie geliebt hat, sondern darüberhinaus, weil er sie 



254 Petrus van Gestel 

geliebt hat als das zweckmäßigste Mittel, um den Menschen der Macht Satans zu 
entreißen. Man darf nie vergessen, daß die GU eine Waffe sind, d. h. ein Hilfsmittel 
im Kampf; daß es im Leben Jesu Christi und in der kämpfenden Kirche darum geht, 
den •Fürst dieser Welt dadurch auszutreiben, daß man ans Kreuz geheftet wird"; 
•darum ist Gottes Sohn erschienen, um die Werke des Teufels zu vernichten" (1 Joh 
3, 8). Eine •Mystik des Dienstes" hat Joseph de Guibert die ignatianische Mystik 
treffend gekennzeichnet; die Mystik der Liebe geht bei Ignatius unmittelbar über 
in die Mystik des Dienstes. 

Um dieses Ziel zu erreichen, ist für die GÜ ein bestimmtes Klima unerläßlich-. 
Ehrfurcht vor der stillen Einkehr, die Zuerkennung eines großen Raumes an die 
persönliche Erfahrung und eine hohe Einschätzung des Gebetes, das gleichzeitig der 
Ort, die Beschäftigung und die Kraftquelle der Exerzitien ist. 

Es ist bekannt, welchen Nachdruck Ignatius (vgl. vor allem Nr. 11 und 12 seiner 
•Vorbemerkungen") auf diese stille Einkehr bei sich selbst legt, um sich mit großer 
Andacht auf Gott auszurichten. Exerzitien, kurze oder die ganzen, werden ignatia- 
nisch sein, je mehr das Stillschweigen bewahrt wird. Ohne die Frage des Stillschwei- 
gens in anderen Formen von Exerzitien zu berühren, ist unbedingt daran festzuhal- 
ten, daß man ohne dieses Klima der Zurückgezogenheit nicht von wahren GÜ spre- 
chen kann. Darauf wird nicht gedrungen aus einem starrköpfigen Bedachtsein auf 
Disziplin, sondern weil es sich um eine unvermeidliche Bedingung für die persön- 
liche geistliche Erfahrung des Exerzitanden handelt. Das ist das zweite: Das Klima 
der GÜ ist das eines Menschen, der •sucht", der gekommen ist, um •den Willen 
Gottes zu suchen und zu finden" (GÜ 1), um •forschend zu ersparen und bittend 
zu erfragen, in welchem Leben oder Stand Seine Göttliche Majestät Sich seiner zu 
bedienen wünscht" (GÜ 135). Verlangend nach Gottes Willen, tastet er nach Gottes 
Wegen, nach den für die Sinne unzugänglichen Wegen der Gnade. Fern vom Lärm 
und der Aufregung menschlicher Stimmen, hält er das Ohr offen für die geringste 
Anweisung, die er empfängt, für das leiseste Rauschen des Geistes, für die Be- 
wegungen der Engel des Lichts und der Engel der Finsternis, denen seine Seele 
wechselweise unterworfen ist. Erleuchtet durch die Regeln zur Unterscheidung der 
Geister (GÜ 313•336), fragt er, prüft er, experimentiert er. Er darf nicht •irgend- 
ein unbedachtes oder verfrühtes Versprechen oder Gelübde ablegen" (GÜ 14); er 
muß sich vielmehr so verhalten, •daß er sich wie im Gleichgewicht der Waage be- 
findet, um dem folgen zu können, von dem er spürt, daß es mehr zur Ehre und zum 
Lobpreis Gottes unseres Herrn und zur Rettung seiner Seele dient" (GÜ 179). Und 
wenn es ihm nicht gelingt, zu •finden"? Dann soll er andere Wege einschlagen, 
Änderungen vornehmen, denn •da Gott Unser Herr unsere Natur jeweils unend- 
lich besser kennt, gibt er häufig bei solchem Wechsel einem jeden das Gespür für 
das, was ihm entspricht" (GÜ 89). •Übungen" soll an erster Stelle bedeuten: ein 
Versuchen und Erproben aus der Freiheit heraus, um in eigener Erfahrung zu fin- 
den, so wie es das ganze Buch in seinem Vokabular bezeugt, etwa in den Worten: 
suchen, finden, fühlen, schmecken, trachten, fragen, abwägen • alles Ausdrücke für 
das Sammeln persönlicher geistlicher Erfahrungen, für ein •Experimentieren", 
worin für mich der größere Dienst Gottes besteht, was dieses ,magis', dieses je-mehr 
von mir verlangt. Unzweifelhaft sind die GÜ eine Schule geistlicher Folgsamkeit, 



Wesen und Zeitgemäßheit der Ignatianischen Exerzitien 255 

aber noch richtiger gesagt, der Folgsamkeit gegenüber dem Geist Gottes, der zum 
Herzen des Menschen spricht und der einzige Führer der Exerzitien ist. 

Diese existentiell gelebte Theologie und Erfahrung vollzieht sich allein im und 
durch das Gebet, ja, ist das eigentliche ignatianische Gebet. Wenn man fragt, wel- 
che Form des Gebetes der Exerzitand üben soll, dann ist die Antwort: keine im 
besonderen. Deshalb die vielen Möglichkeiten des Betens oder besser gesagt der 
Gebetshaltungen • und nicht allein die der •drei Seelenvermögen"! •, die in den 
GU angeboten werden; der Exerzitand soll die Gebetshaltung suchen, die seiner 
Neigung, seinem Temperament, seinem Bedürfnis in einem bestimmten Stadium 
der Exerzitien am meisten entspricht, mit einem Wort: •wo ich finde, was ich be- 
gehre, werde ich, ohne ängstliche Sorge, weitergehen zu müssen, ruhig verweilen, 
bis ich mir genuggetan habe" (GÜ 76); wichtig ist einzig •das Fühlen und Kosten 
der Dinge von innen" (GÜ 2) und offen zu bleiben für die Bewegungen des Geistes 
des Vaters, der uns gleichförmig macht dem Sohn. Weit entfernt davon, ein mecha- 
nisches Spiel zu sein, erscheinen uns so die GÜ als ein sehr bewegliches Instrument, 
das sich zu sehr elastischer Anpassung darbietet. Was beten ist, muß die Seele durch 
Erfahrung lernen! Wenn man den Worten •ich wünsche", •ich verlange", die jeder 
Betrachtung vorangehen, den Einwand entnimmt, daß es sich um ein allzu großes 
Vertrauen auf das anstrengende menschliche Bemühen handle, auf den Menschen, 
der erwägt, sich selbst überwindet, der kämpft und sich selbst •bestimmt", als ob 
alles von seinem Willen abhänge, dann übersieht man, daß diese Worte ohne Aus- 
nahme stets auf das andere Wort folgen: •fragen": •ich soll fragen, wonach ich mich 
sehne". Durch die ganzen GÜ zieht sich der Gedanke, daß der Mensch nichts durch 
sich selbst erhalten kann, daß seine Be-kehrung, seine Um-wendung zum ,magis' 
das Werk Gottes ist, daß der Mensch sich los und frei machen muß von sich selbst, 
um sich so möglichst empfänglich Gott zur Verfügung zu stellen und folgsam zu 
werden gegenüber der umwandelnden Kraft der Gnade. Ebenso gut wie Ignatius 
wußte, daß das Reich Gottes nur denen gehört, die ihm Gewalt antun, wußte er, 
daß alles, alles in diesem Reich Gnade ist. 

Wie kurz die Exerzitien auch sein mögen, man kann den Sinn der GÜ nicht 
ärger verfälschen als durch eine Einschränkung des persönlichen Gebetes des Exer- 
zitanden zugunsten von Predigten, Konferenzen oder frommen Plaudereien. Sicher 
können auch dafür ernste Gründe angeführt werden: die Exerzitanden müssen un- 
terrichtet, das christliche Gewissen muß geformt, der Glaube muß lebendig ge- 
halten und vertieft werden usw. Aber man soll dann solche Zusammenkünfte und 
Tagungen nicht Exerzitien nennen, mindestens nicht ignatianische, die wohl ver- 
langen, daß man dem Exerzitanden die Elemente und die allgemeine Orientierung 
für sein Gebet gibt (GÜ 2), aber ebenso dringend, wenn nicht noch dringender, 
daß man danach •unmittelbar den Schöpfer mit seinem Geschöpf wirken lasse und 
das Geschöpf mit seinem Schöpfer und Herrn" (GÜ 15). Alles ist primär Gottes 
Werk in der freien, persönlichen Begegnung im Gebet. Nicht als ob die GÜ eine 
Anleitung für kontemplative Seelen wären, zumindest nicht direkt. Das Ziel, das 
Tgnatius in den GU inspiriert und geleitet hat, ist nicht an erster Stelle, die Seelen 
zu einem möglichst innigen Verkehr mit Gott zu führen; wohl sind sie eine wunder- 
bare •Vorbereitung" für die mystische Kontemplation, aber in den Exerzitien ist 



256 Petrus van Gestel 

das Gebet meistens Mittel, selbst auch •Dienst Gottes" (siehe z. B. das •Gott loben" 
im •Fundament", GÜ 23). Der wahre Fortschritt im Gebet wird gemessen an der 
größeren Bereitschaft und Bereitwilligkeit gegenüber dem Willen und der Gnade 
Gottes. Ignatius bezweckt nicht, die Seelen zu einem Hochzeitsfest zu führen, son- 
dern zum größeren Dienst des Herrn in Gebet und Arbeit. Aber hat nicht auch die 
hl. Theresia v. Kd. Jesu gesagt: •Ich bekenne, daß ich lieber in der Verbannung 
bleiben als in das Vaterland eingehen wollte, wenn ich im Himmel nicht mehr für 
die Verherrlichung Gottes arbeiten könnte"? Wenn auch für Ignatius die Vereini- 
gung mit Gott das Endziel des mystischen Lebens war, für sich selbst und in seinen 
GÜ betrachtet er diese Vereinigung nur aus dem Blickfeld des Dienstes der 
Göttlichen Majestät. 

Und gerade hierfür ist der moderne Mensch besonders offen. Der Christ von 
heute will innerlich beten lernen und darin die erlösende Kraft der Exerzitien fin- 
den. Es lebt im heutigen Menschen ein tiefes Verlangen nach innerer Einsamkeit, 
weg von dem Lärm, der unaufhörlich in seine Seele dringt, weg von den fast auf- 
reibenden Ansprüchen, die das jagende Leben stellt; ein Verlangen, endlich ein- 
mal allein zu sein, dem lauten Rasen des täglichen Lebens zu entfliehen und in die- 
ser inneren Absonderung Gott zu finden, zu erfahren, was beten ist. Und nicht dies 
allein, wie man auf einer kürzlich abgehaltenen Tagung von Seelsorgern und 
Ps> chotherapeuten festgestellt hat8. Was dort gesagt wurde, ist hin und wieder sehr 
anfechtbar, was aber auf erschütternde Weise zum Ausdruck kam, war das Verlan- 
gen des modernen Menschen, wieder etwas von der Innerlichkeit zu erleben, von 
dem Überlegen-Können, um Ziel und Sinn des Lebens zu finden. •Nicht nur das 
Abendland, die ganze Menschheit ist in Gefahr, ihre Seele an die äußeren Dinge 
des Lebens zu verlieren" • so beginnt das erste Referat, lind am Anfang des Vor- 
worts, das der später veröffentlichten Sammlung der Referate vorausgeschickt wird, 
steht mit Recht das bekannte Wort Nietzsches: •Die größten Ereignisse • das sind 
nicht unsere lautesten, sondern unsere stillsten Stunden". Um es noch genauer zu 
formulieren: Diese Tagung hat in ihrem psychotherapeutischen Teil mit erschrek- 
kender Deutlichkeit festgestellt, daß es nicht so sehr darauf ankommt, einsam sein 
zu wollen um seiner selbst willen, sondern auf die psychologische und heilende 
Kunst der Meditation, also auf genau dasjenige, was die GÜ in all ihren innerhalb 
der Kirche lebenden Formen • besonders in denen des hl. Ignatius • als Wesens- 
element herausgestellt haben, auf dieses inwendige Beten und die Begegnung mit 
Gott als •Entschluß" • als •Wahl", wie Ignatius sagt •, als Heraustreten des 
Menschen aus sich selbst hin zu Gott, der •größer ist als das Herz des Menschen", 
der der •Deus semper maior" • der je größere Gott • ist (Augustinus), und sich 
selbst der •größeren Ehre Gottes" zu übergeben (Ignatius). Christlich existentiell 
ausgedrückt bedeutet dies aber eine Übergabe seines eigenen Selbst an Jesus Chri- 
stus, in dem Gottes Geheimnisse uns auf körperliche, auf •meditierbare", anschau- 
liche Weise geschenkt sind. 

Die Zeit erlaubt es nicht, auch die Begriffe •Buße" und •Verleugnung", wie sie 
in den GÜ vorkommen, herauszuarbeiten; es handelt sich um nichts anderes als um 
das Aufgeben des Ich, vollzogen in der Liebe, im Kreislauf des göttlichen Lebens, 

8 •Meditation in Religion und Psychotherapie", hrsg. v. W. Bitter, Stuttgart, 1958. 



Wesen und Zeitgemäßheit der Ignatianisehen Exerzitien 257 

der die Befreiung unserer selbst bewirkt und nur deshalb vernichtet, um in uns 
neues Leben hervorzubringen. Für die, die in Christus leben, gibt es nur ein 
Mysterium; das tägliche Sterben und Auferstehen, aber die Auferstehung ist nur 
Sieg, weil sie den Tod in sich aufnimmt. Das Kreuz hat seinen Platz nicht vor oder 
neben, sondern mitten im Herzen des auferstandenen Lebens. 1st unter uns noch 
die Einsicht wach, daß Christi Kreuz zu einer anderen, übernatürlichen Ordnung 
gehört, wodurch die christliche Aszese mit einem lebendigen und übernatürlichen 
Glauben unabänderlich verbunden ist? •Es gibt junge Menschen • schreibt der 
Regens eines französischen Priesterseminars •, die schnell mit Christus auf- 
erstehen! Ihr haltet in der Osternacht eine Kerze und glaubt, daß ihr auferstanden 
seid! 0 wunderbare • und liebenswerte • Generation, die ein Mittel gefunden 
hat, sich ganz hinzugeben, ohne etwas zu opfern .. ."9. 

3. Um bei der Skizzierung der Hauptelemente der GÜ des hl. Ignatius keine Aus- 
lassungssünde zu begehen, wollen wir noch auf einen Aspekt hinweisen, der aller- 
dings nur noch kurz aufgezeigt werden kann: wie nämlich in den GO der Dienst 
in der Nachfolge Christi ein Dienst in der •streitenden Kirche" und für den in ihr 
anwesenden Christus ist, ein Dienst am Reich Gottes in der Kirche. 

Darauf hinzuweisen ist deshalb notwendig, weil sich auch innerhalb der Kirche 
Stimmen von Unzufriedenheit und Kritik erheben. Mögen diese auch aus einer 
edlen Liebe für das Mysterium der Kirche hervorgehen, sie müssen • um alle Ge- 
fahr eines Spiritualismus auszuschließen • hervorgehen aus einem sachlichen und 
demütigen Dienst an der Kirche, deren innerstes und christlichstes Geheimnis ge- 
rade ihre Alltäglichkeit in dieser Welt ist. Denken wir dabei nur an jenes tief- 
sinnige Wort, das unser unvergeßlicher Papst Pius XII. in seiner Enzyklika über 
den Mystischen Leib Christi ausgesprochen hat: •Es genügt nicht, diesen Mysti- 
schen Leib nur insoweit zu lieben, als er durch sein göttliches Haupt und durch 
seine himmlischen Gaben erstrahlt, sondern wir müssen ihm auch in der Erschei- 
nung unseres sterblichen Fleisches unsere tatfreudige Liebe weihen"10. 

Seit Ignatius von Loyola hat man dieseHaltung•sentirecumEcclesia", d.h. Pflege 
der wahren kirchlichen Gesinnung, genannt, eine Haltung, so alt wie die Kirche 
selbst und durch alle Jahrhunderte hindurch eine Gnadenfrucht des Heiligen Gei- 
stes. Und ist es nicht gerade diese Gesinnung, die der Mensch von heute so nötig 
hat, in einer Zeit, in der er so grausam ernüchtert wird durch alle möglichen irdi- 
schen Phrasen und doch von Herzen nach dem verlangt, was groß genug ist, seinem 
Leben einen Inhalt zu geben? Sind die GÜ nicht berufen, wieder etwas von dem 
in Wort und Kritik bescheidenen, aber in Taten unerschütterlichen Wollen zu wek- 
ken, der Kirche zu dienen, das die wahren Christen stets beseelt hat? 

Die in dem Wort •mehr" zum Ausdruck kommende drängende Liebe, wie sie 
die GÜ kennzeichnet, ist zwar grundsätzlich ohne Maß, aber sie wird konkret ein- 
gegrenzt durch das Ideal des Dienstes in der sichtbaren, streitenden Kirche. Die 
Liebe ohne Maß muß ihre katholische Echtheit erweisen am Maßstab, ja am Fleisch 
und Blut des Mystischen Leibes Christi. 

» In: •Christus" Nr. 9, Januar 1956, S. 127. 
10 AAS 1943, S. 238. 



258 Petrus van Gestel 

Es gibt keine unverfälschte Vollkommenheit, die nicht sozusagen inkarnierter 
Geist ist. Und Gottes Geist wirkt ausschließlich in den Grenzen der sichtbaren 
Kirche - insofern er in ganzer Fülle nur vom Fleisch gewordenen Wort Besitz nimmt. 

Das Königreich Christi in den GÜ ist die Kirche; in ihr fließen alle anderen 
Mysterien zusammen. Auf dem Höhepunkt der Wahl verweisen uns die GÜ auf 
das Urteil •unserer Mutter, der hierarchischen Kirche" (GÜ 170), als dem obersten 
Kriterium der Unterscheidung der Geister. Die Kirche selbst ist der Prüfstein jeder 
wahren und echten Gesinnung, die wir in der streitenden Kirche pflegen sollen 
(GÜ 352). Alles innere Fühlen, das unmittelbar von Gott kommt • wird Ignatius 
später schreiben • muß in vollkommener Demut mit den Vorschriften der hier- 
archischen Kirche, die alle Täuschungen ausschließen, übereinstimmen11. Denn seit 
dem Pfingsttag wirkt der Geist Christi, der über alles Fleisch ausgegossen ist, nur 
in der Sichtbarkeit der Kirche. Es sind immer wieder die gleichen Grundsätze, die 
hervortreten, wenn Gott große Männer und Frauen aufrief, um in Zeiten des Ver- 
falls der Kirche neues Leben zu schenken. So schreibt z. B. die hl. Katharina von 
Siena, jene große Heilige einer leidenschaftlichen Liebe zur sichtbaren Kirche, die 
ihr Oberhaupt in Rom hat, daß die innigsten Bewegungen der Seele unterschieden 
werden müssen nach den Normen der Liebe zur Kirche und eines vorsichtigen Miß- 
trauens gegenüber allem, was nur geistlich, übertrieben, ohne Hochachtung und 
unmenschlich ist12. Darum reicht Ignatius erst dann (1548) seine GÜ dem Papst 
zur Billigung ein, nachdem er sowohl in der Hl. Schrift wie in der christlichen 
Überlieferung, in der wissenschaftlichen Theologie wie im kirchlichen Lehramt be- 
stätigt gefunden hat, was ihm die göttliche Salbung in Manresa zu erkennen gab. 
•Denn wir glauben, daß zwischen Christus Unserem Herrn, dem Bräutigam, und 
der Braut, der Kirche, der gleiche Geist waltet, der uns zum Heil unserer Seele 
leitet und lenkt, weil durch denselben Geist, Unseren Herrn, der die Zehn Gebote 
erließ, auch unsere Heilige Mutter die Kirche gelenkt und regiert wird" (GÜ 365). 
Diese Worte der letzten Seite der GÜ drücken den wesentlichen Inhalt der Er- 
leuchtungen von Manresa aus. Für Ignatius ist das Innere und das Äußere eins ge- 
worden. Geist und Kreuz, Mystik und Gehorsam, •Pneuma" und Jesus von Naza- 
reth gehören immer zusammen. Wollen wir die kirchliche Gesinnung, wie sie in 
den GÜ zum Ausdruck kommt, in wenigen Worten kennzeichnen, so können wir 
sagen, daß für Ignatius der Dienst der Heiligen Dreifaltigkeit in der treuen Folg- 
samkeit gegenüber der Römischen Kirche besteht. 

Wenn wir in unseren Tagen unter den gläubigen Kindern der Kirche auf der 
einen Seite ein starkes Streben nach Neubelebung des vollen christlichen Ideals 
feststellen, so scheint doch auf der anderen Seite das katholische Gewissen, nächst 
der Verwirrung durch die Irrtümer der vergangenen Jahrhunderte, die wohl noch 
nicht ganz überwunden ist, durch ein anderes, mehr subtiles Streben bedroht zu 
sein, das der Enttäuschung, Ungeduld und Kritik entspringt und fast immer mit 
natürlichen Auffassungen verknüpft ist, die den Gesetzen der Gnade und den über- 
natürlichen Normen der Erlösung keinen hinreichenden Platz einräumen. 

11 Mon. Ign. I, I, p. 106, in einem Brief an Sor Teresa Rejadella vom 18. 6. 1536 
12 •Dialogo' c. 72 (Aug. Venedig 1661, S. 228f.), zit. nach: C. A. Kneller, in: Ztschr. f 

kath. Theol. 49 (1925), 178. 



Wesen und Zeitgemäßheit der Ignatianisdien Exerzitien 259 

Wenn nun schon der Gedanke an einen Gott-Menschen den natürlichen Geist 
verwundet, die Verkündigung seines Kreuzes ihn abstößt, den Juden ein •Ärgernis" 
und den Griechen eine •Torheit" ist, um wieviel •ärgerlicher" und •törichter" ist 
dann nicht für den natürlichen Menschen der Glaube an eine Kirche, in der nicht 
nur Göttliches und Menschliches miteinander vereinigt sind, sondern das Göttliche 
sich durch die Vermittlung des oft allzu Menschlichen verpflichtend anbietet? Um 
die Kirche ohne Ärgernis zu betrachten, ist es, viel mehr als für die Betrachtung 
Christi, erfordert, daß wir unseren Blick entsprechend den Normen der Gnade 
reinigen und umformen. Wollen wir ihren Willen •begreifen", dann müssen wir 
• nach einem Wort des hl. Leo • •die Finsternis irdischer Auffassungen und den 
Rauch weltlicher Weisheit weit von uns entfernen". 

Ignatius nennt sie mit Vorliebe •unsere Mutter", und er möchte dieselbe Haltung 
auf alle übertragen, die seine geistliche Formung anzunehmen gewillt sind. Als 
wahre Kinder der Mutter sollen sie dieser ihr Herz schenken und in ihr ihr geist- 
liches Vaterland finden. Nichts von dem, was die Mutter berührt, läßt ihre Kinder 
gleichgültig. Sie wissen sich verwurzelt in ihrem Boden, formen sich nach ihrem Bild, 
vervollkommnen sich mit ihrer Erkenntnis und Erfahrung, fühlen sich reich in ihrem 
Schatten; von ihr lernen sie zu leben und zu sterben; sie beurteilen sie nicht, son- 
dern lassen sich durch sie beurteilen. Das Kind der Kirche soll dafür sorgen, daß 
niemals ein Gedanke den Platz Jesu Christi einnimmt, der in der Kirche lebt und 
spricht. Der sensus catholicus soll ihm eingeben, daß das Werk der Erlösung, zu 
dessen Mitwirkung er berufen ist, nicht denselben Gesetzen unterworfen ist wie ein 
Menschenwerk. Dadurch, daß er sich in Gottes Plan einfügt, der ihn durch Papst 
und Bischöfe führt, hat er auf unfehlbare Weise teil an der unfehlbaren Vorsehung. 
Kein Scheingut soll ihn in der Nachfolge Christi vergessen lassen, daß sein Heil 
und das der ganzen Menschheit sich durch den Liebesgehorsam am Kreuz vollzogen 
hat. Er weiß, daß er in dem Leib kein wirksames Glied sein kann, wenn er nicht 
zuvor ein untergeordnetes ist, fügsam und gehorsam ihrem Haupt, und er wird 
sich kein Glied der Kirche nennen, wenn er nicht zu allererst und immer ihr Kind ist. 

Dieses übernatürliche Gespür für das Wirken des Hl. Geistes in der Seele und in 
der Mutter, der Kirche, hat der christliche Sinn in einem Wort ausgedrückt, das 
durch tiefen Glauben, demütigen Gehorsam, innige Dankbarkeit, anhängliche Liebe 
und heldenhaft vergossenes Martyrerblut geweiht, von der frühesten Jugend der 
Kirche durch alle Völker und Zeiten auf uns gekommen ist: •docilitas" • christliche 
Folgsamkeit. In den kirchlich gesinnten Herzen wird allzeit etwas von jener Dank- 
barkeit aufklingen, die Paul Claudel so wunderbar mit den Worten besungen hat: 
•Gelobt sei immer diese große, majestätische Mutter, zu deren Füßen ich alles 
gelernt habe." 

Jegliche Form von Exerzitien, auch die durchaus legitimen Exerzitien-Derivate, 
werden nur dann wahre GÜ darstellen, wenn sie in einer echten Weise teilhaben 
an der Christozentrik ihrer Urform. Sie müssen immer • in einer pädagogisch und 
pastoral klug angemessenen Form • das Hochziel des •magis" im Auge behalten, 
ein •Ruf des Königs" sein und eine lebensgestaltende •Wahl" anzielen. Wenn sie 



260 Karl Rahner 

das sind, dann sind sie auf einmal wieder höchst zeitgemäß und werden niemals 
altern. Die GÜ müssen innerhalb der Kirche immer der Ort bleiben, wo ein Christ, 
er möge Priester oder Laie sein, in der Stille der •Kammer" (Mt 6,6) so beten lernt, 
daß er Christus persönlich begegnet und an seinem Leben erfaßt, um was es in dieser 
Weltzeit geht: um den im Herzen des Betenden sich vollziehenden Sieg des Ge- 
kreuzigten über den Feind der menschlichen Natur. Dann werden die GÜ ihn 
fester, reicher und apostolischer eingliedern in den Mystischen Leib Christi und 
ihn gleichzeitig einfügen in unsere Zeit, welche mit ihrem Lärm der Technik, ihrem 
stolzen Humanismus und ihren bloß natürlichen Wissenschaften ihn wegzureißen 
sucht von der erlösenden Gnade des Gekreuzigten, an dem sich alle Geister trennen. 

Fassen wir von hierher den Kern der ignatianischen GÜ noch einmal zusammen, 
dann können wir sagen: die Seelenhaltung, die die GÜ mit Gottes Gnade heran- 
bilden wollen, ist ein Aufruf an alle, die den Herrn und seine Kirche lieben, unter 
dem Banner des Kreuzes im Dienst der Kirche hochherzige Kämpfer sein wollen 
zur Ehre des Vaters. Das ist zugleich das tiefste Ideal des hl. Ignatius selbst und 
seiner Compania. 

Über die Besuchung des Allerheiligsten 

Von Karl R a h n e r SJ, Innsbruck 

1. Von ihr müßte zuerst alles das gesagt werden, was von der Betrachtung, der 
Meditation, der Einkehr, dem Schweigen, dem Gebet, der privaten Frömmigkeit 
im allgemeinen zu sagen ist. All dies muß hier natürlich vorausgesetzt werden. Man 
kann aber vermuten, daß die eigentlichen konkreten Probleme und Schwierigkeiten 
gegen die •Besuchung", d. h. das Gebet •vor" dem aufbewahrten Altarsakrament, 
im Grunde die Probleme und Schwierigkeiten sind, die man gegen das private, 
durch längere Zeit hindurch fortgesetzte kontemplative Gebet im allgemeinen hat, 
und daß die Einwände, die gegen die •Besuchung" als solche erhoben werden, doch 
meist nur eine Art ideologischer und nachträglicher Vorwand dafür sind, sich der 
fordernden Härte der Meditation überhaupt zu entziehen. Wer kennt viele 
Fälle von Menschen, die wirklich gern und lang das betrachtende Gebet üben und 
dennoch Schwierigkeiten gegen die •Besuchung" empfinden? Jedenfalls müßte man 
diejenigen, die solche Schwierigkeiten vorbringen, auf die Frage aufmerksam 
machen, ob ihre Einwände gegen die •Besuchung" nicht in Wirklichkeit der Protest 
des betriebsamen Menschen gegen die Forderung sind, lassend und gelassen, ruhig 
und schweigend sich und sein Wesen immer wieder vor Gott zu bringen und dessen 
richtende und reinigende Stille auszuhalten. 

2. Weiter ist darauf hinzuweisen, daß man nicht das Recht hat, mit sehr zweifel- 
haften Berufungen auf dogmengeschichtliche und frömmigkeitsgeschichtliche Theo- 
rien, die meist richtige Tatsachen falsch interpretieren, theoretisch oder doch in einer 
stillschweigenden Praxis sich der Lehre des Konzils von Trient zu entziehen. Diese 
Lehre aber besagt, daß es eine eigentliche und eindeutige Häresie ist, wenn einer 




