Worin besteht das Wesen der Ignatianischen Exerzitien
und sind sie heute noch zeitgemidfi?*

Von Petrus van Gestel SJ, Rom

Man kann gegenwirtig, namentlich in Frankreich und Holland, mitunter auch
in einigen anderen europdischen Lindern, neben einem wachsenden Zulauf zu den
Exerzitienhdusern eine Bewegung feststellen, die sich gegeniiber den Geistlichen
Ubungen (= GU), so wie sie heute gegeben werden, abweisend verhilt und in der
konkreten Exerzitienpraxis — nicht selten auch in der Ignatianischen Exerzitien-
spiritualitdt selbst — ein veraltetes Erbstiick der katholischen Tradition sicht.

Wir wollen zundchst — mehr skizzenhaft und darum notwendig liickenhaft — das
Problem allgemein kennzeichnen und auf seinen Wert priifen, um dann innerhalb
dieses Rahmens und auf diesem Hintergrund eine Antwort auf die Frage zn geben
versuchen: Worin besteht das Wesen der Ignatianischen Exerzitien und sind diese
heute noch zeitgemafi P2

I

1. Wenn wir einmal das uns allen eigene und oftmals auf Trugschliisse ansgehende
Zuruckschrecken der menschlichen Natur und die mehr oberflichlichen Einwiirfe
aufler Betracht lassen, dann scheinen die ernsteren, theologischen Bedenken alle von
Henri Bremond hergeleitet werden zu kénnen, der in seiner ,Histoire du sentiment
religieux en France“ einen Gegensatz zwischen den Ignatianischen GU und der
Franzosischen Schule des 17. Jahrhunderts konstruiert hat. Dort wird den GU — in
offenbarem Mifiverstindnis — vor allem die zu starke Betonung der menschlichen
Mitwirkung im Heils- und Heiligungswerk zum Vorwurf gemacht — als wolle man
dic Gnade erzwingen oder Gott zum ,Mittel“ des eigenen Seelenheils machen. Kurz-
um: Der Vorwurf lautet, dafi nicht Christus, die Gnade, das Gebet, sondern der
Mensch im Mittelpunkt der GU stehe. Wie es oft der Fall ist, sind auch die hier
erhobenen Vorwiirfe weiter verbreitet als deren Widerlegungs.

Nicht selten hat man auch die Aufmerksamkeit auf einen vermeintlichen Gegen-
satz zwischen den GU und der Liturgischen Bewegung mit ihrem Benediktinischen
Christusbild, ihrer objektiven Spiritualitit, ihrer ontischen Gnadenlehre usw. ge-
lenkt. Demgegeniiber fand man die GU zu ,voluntaristisch® und in ihnen ein Zuviel
an Reglement des geistlichen Lebens. Aber dabei {ibersah man in dem grofien Eifer
fiir eine gute Sache vielleicht auch einiges bei Ignatius, was eine auffallende Paral-
lele zur aszetischen Lehre des hl. Benediktus und des Frithen Monchtums aufweist.

Ferner kann man gegen die Exerzitien im allgemeinen den Vorwurf héren — und
ist das in unserer Zeit zu verwundern, wo eine Sache schon reichlich in Verdacht
kommt, wenn sie vorgeschrieben ist? —, daf} die Verpflichtung zu den GU in ihrer

L Das Folgende geht auf einen Vortrag zuriick, den der Vf. am 6. Dezember 1958 in Venlo
(Holland) aus Anlafl des 50jahrigen Bestehens des dortigen Exerzitienhauses ,Manresa®
gehalten hat.

2 Vgl. H. Rahner S], Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner From-

‘ migkeit; die Zeitschrift ,Christus® (Paris), passim.
% Vgl.etwa: J. de Guibert SJ im ,Dictionnaire de Spiritualité Bd. I, 1928—1938.



Wesen und Zeitgemifheit der Ignatianischen Ex_elrzitien 247

Kleinstform von drei Tagen, die das geistliche Leben in iibertriebener Weise zu
reglementieren beanspruchen, Widerwillen hervorrufe und dadurch der aposto-
lischen Liebe im Wege stehe, die den Gldubigen die Exerzitien anraten méchte.

Endlich fragen sich viele, ob die Exerzitienhduser und -biiros nicht stark zu einem
eindrucksvollen statistischen Apparat, mit der Gefahr der Verflachung, verdufler-
licht sind, und ob dadurch nicht, vor allem wenn dabei gegenseitige Rivalititen mit-
spiclen, das eigentliche Ziel der Exerzitien als eines zarten Instrumentes der Seel-
sorge abgeschwicht wird.

2. Nun steht aber gegeniiber all diesen Einwiirfen fest, dafl die Kirche in der Aus-
iibung ihres Lehramtes die GU ganz allgemein, sowohl fiir Priester wie fiir Laien,
als ein auBerordentliches Mittel zur Formung des geistlichen Lebens und fiir das
Streben nach christlicher Vollkommenheit betrachtet und empfiehlt. Die GU in ihrem
allgemeinen Sinn, d. h. also, wie sie schon vor Ignatius in der spirituellen und hagio-
graphischen Uberlieferung vorkommen und in jhren wesentlichen Punkten immer
gleich waren: die dufiere Einsamkeit, das Sich-Versenken in die betende Betrachtung
der Geheimnisse des Glaubens, die man vor allem im Leben Jesu vorgelebt sieht. —
Dariiberhinaus unterliegt es aber keinem Zweifel, da die Papste, angefangen von
Paul I11. im Jahre 1548 bis zu Pius XII., jener Form der GU den Vorzug geben, die
man ,Ignatianische Exerzitien“ nennt, und diese, ohne sie zu einem allein-selig-
machenden Mittel zu machen, auf jeden Fall fiir die bis heute am meisten klassische
Form der GU halten, die durch den HI. Geist in der Neuzeit der Kirche geschenkt
wurden und die auf die innere Entfaltung des geistlichen Lebens der letzten vier
Jahrhunderte einen heilsamen Einflufl ausgeiibt haben.

3. Nun kann man sich heute aber keineswegs damit begniigen, zu sagen, daf} eine
wirklich kirchliche Pastoraltheologie ohne Besorgnis annehmen kann, was die Pépste
fiir die ganze Kirche und die Bischéfe fiir die ihnen anvertrauten Glaubigen als zeit-
gemaf ansehen.

Die Widerlegung vieler Einwiirfe und Mifiverstindnisse mufl sich darum auch auf
Griinde stiitzen, die der heutigen Pastoraltheologie entlehnt sind. Auch unsere Zeit
bewahrt das wesentliche Kennzeichen des christlichen Lebensideals, das zu allen Zei-
ten lebendig gewesen ist: in Benedikt, bei den Kartdusern, bei den 6stlichen Kirchen-
vitern und in Ignatius: ein Verlangen nach Stille und Zuriickgezogenheit, um end-
lich einmal aus dem Lirm des Alltagslebens herauszukommen und allein zu sein,
um wenigstens eine Weile einmal nicht gelebt zu werden, sondern selbst zu leben.

Noch deutlicher: auch der Christ unserer Zeit, mag er sich dessen auch nicht immer
bewuflt sein, verlangt danach, das innere Gebet zu erlernen und darum die Einsam-
keit der eigenen Seele zu finden, wo er im Gebet mit Gott verkehren kann.

Worauf es in der heutigen Seelsorge ankommt, ist dies: auf Gottes Wort in der
eigenen Seele und in der HL Schrift zu héren, den vollen Sinn des menschlichen Le-
bens in Christus, dem menschgewordenen Schopfer, in innerer Erfahrung zu erken-
nen, die ganze menschliche Existenz auf den ,kommenden Christus“, eingeschlossen
die eschatologischen Wahrheiten von Tod, Gericht und Himmel, auszurichten, sich
gegen ein Gewohnheitschristentum und cine sich einschleichende Skepsis eine per-
sonliche Einsicht in den Zusammenhang der dogmatischen Glaubenswahrheiten zu
erwerben, endlich einen klaren Begriff von dem zu bekommen, was der , Wille Got-



248 Petrus van Gestel

tes“ in meinem eigenen Leben ist, um froh und zielbewufit die Umstinde und Gren-
zen der eigenen Existenz hinnehmen zu kénnen.

Exz. Msgr. Jansen, um nur einen der vielen Bischofe zu nennen, die in den ver-
schiedensten Landern mit Nachdruck die Exerzitien auch heute empfehlen %, warnte
in einem Schreiben vom 15. Mai 1958 vor einem geistlichen Vakuum, das infolge der
negativen Kritik gegen die Exerzitien zu entstehen droht. ,Gerade heutzutage®, so

. schreibt er, ,sucht man wesentlich und, wie man es nennt, «existentiell» zu leben.
Man sucht nach dem Kern und verwirft das Nebensichliche. Auch Gott gegeniiber
bedeutet das ein Suchen nach der Grundhaltung. Gerade dies aber wollen die Exer-
zitien, und darum sind sie vielleicht aktueller, zeitgemaBer als in der Vergangenheit.
Wann gab es eine Zeit, in der der Mensch so sehr der Einkehr bedurfte wie heute?
Wir nennen das Leben hastig und ruhelos, und wir empfinden dies, jeder fiir sich,
nur zu stark. Dem heutigen Menschen tut Besinnung not, um wenigstens einiger-
maflen er selbst bleiben zu kénnen. Deshalb auch der Drang, die eigene Person, die
eigene Individualitat zu suchen und zu erleben. Der Mensch striubt sich dagegen,
eine blole Nummer in der Gesellschaft zu sein . . . Auch und besonders auf reli-
giosem Gebiet will er er selbst sein. Er will das Verhiltnis zwischen sich und Gott
selbstindig erleben. Auch hier will er nicht am Ziigel einer Massenregie laufen. Mit
diesem Bediirfnis muf die Seelsorge rechnen. Aber wenn das alles wahr ist, dann
begreifen wir auch, dafl die Exerzitien ein hervorragendes Mittel sind, um dem
modernen Menschen die Nahrung zu geben, nach der er verlangt. Nirgends kann er
besser sich selbst finden und er selbst sein. Nirgends kann er sein Verhiltnis zu Gott
selbstindiger und personlicher erleben, nirgends kann er sich in Ruhe besser auf sich
selbst besinnen und auf den Sinn des Lebens als in den Tagen der Absonderung, die
wir Exerzitien nennen.“ Wir diirfen hinzufiigen: die wir ,wahre ignatianische Exer-
zitien nennen®.

I1

Wir fragen also: Worin besteht das Wesen der GU des hl. Ignatius und sind diese
heute noch zeitgemafl? Wer diese Fragen in einem kurzen Referat beantworten will,
kommt in dieselbe Verlegenheit, als wenn einer ihn bite: Zeigen Sie mir bitte eben
mal den Petersdom, aber ich habe nur zehn Minuten Zeit. Ist doch schon die Auf-
gabe eines Exerzitienleiters, der die GU in acht Tage — von den drei- oder viertigi-
gen Exerzitien ganz zu schweigen — zusammendringen muf, iiberaus schwierig. Wir
kénnen die Frage auch anders stellen: Welches ist der theologische Gehalt und wel-
ches die richtige Anwendung der GU von ihrem Ursprung her? Denn erst daraus
kann man entnehmen, was echte ignatianische Exerzitien sind und was nur abgelei-
tete Form ist. Nun steht fest, da8 sich bereits bei ihrem Entstehen deutlich die inne-
ren Wesensziige der GU des hl. Ignatius abzeichnen, die sie von allen anderen
Ubungen adhnlicher Art unterscheiden, wie gerechtfertigt und niitzlich diese auch
sein mégen.

1. In dem Seelenkampf, in dem sich Ignatius auf seinem Krankenbett in Loyola
Gott zuwandte, tritt zum erstenmal das Ideal der GU ans Licht (Juni 1521 bis Mirz
1522). Wihrend Iiiigo das ,Leben Christi“ von Ludolf von Sachsen und ,Die Blii-

32 Vgl. den Hirtenbrief der deutschen Bischofe iiber die Exerzitien anliflich des 400.
Todestages des hl. Ignatius (1956); diese Ztschr. 29 (1956), 5. Heft.



Wesen und Zeitgemifiheit der Ignatianischen Exerzitien 249

tenlese der Heiligen“ des Jakob von Viraggio (Varazze) liest und seine Seele durch
die verschiedenen Geister in geheimnisvoller Weise bewegt wird, beginnt er zwei
Dinge zu begreifen: erstens, da jedes wahre christliche Leben die Form des mensch-
lichen Lebens Gottes in Jesus Christus unserm Herrn annehmen muf}, und zweitens,
daf dieses Leben sich vollziehen mufl in der Nachfolge des Kénigs Christus unter
dem Siegeszeichen des Kreuzes, in der Uberwindung Satans, des ,Feindes der
menschlichen Natur®. Dies ist sozusagen die Keimzelle der GU. Von daher wird der
natiirliche Drang Ifigos nach dem magis, dem ,mehr’, sein Wille, sich auszuzeich-
nen, auf eine stiirmische Liebe zum menschgewordenen Wort gerichtet und auf das
Verlangen, sich der Vernichtung Christi am Kreuz, ,der Fahne und dem Siegeszei-
chen des Heiles der ganzen Welt“4, anzugleichen.

Dieses erste Ahnen des Kampfes, in den das Reich Christi verwickelt ist, erhellt
sich nun unter der iberwiltigenden Gnade von Manresa zu voller Klarheit (Marz
bis September 1522). Hier wird Iiiigo zum erstenmal begnadet in seiner Schau der
Heiligen Dreifaltigkeit. Seine gnadenhafte Gotteserkenntnis findet in den zwei Wor-
ten maiestas divina — Géttliche Majestit — ihren Niederschlag; sie kennzeichnen
von nun an die ignatianische Spiritualitit. — Dann folgt die mystische Einsicht in
die Weise, wie alle geschaffenen Dinge aus dem einen-Gott-in-drei-Personen aus- -
gehen: die Schépfungstat liegt seinem inneren Blick offen. Darum kann er fortan
»alle Dinge auf dem Antlitz dieser Erde“ (GU 23) nur noch betrachten von ihrem
Ursprung her und in ihrer Riickkehr zum dreieinigen Gott. Es wird ihm klar, was
es heifit, daf} Christus ,der ewige Herr aller Dinge ist“ (GU 98). — Endlich noch
die letzte und hochste Gnade, die Ignatius in Manresa geschenkt wird: die grofie
Erleuchtung am Ufer des Cardoner. Diese Vision ist die eigentliche Geburtsstunde
der GU. Hier werden, wenn dieser Vergleich erlaubt ist, die Eisenspine aller bisher
erworbenen Einsichten durch die magnetische Kraft einer ganz neuen Strahlung zu
einem organischen Ganzen geordnet, das wir ,GU*“, mit ihrer Theologie und ihrer
ibernatiirlichen Psychologie, nennen, worin nun alles auf seinem Gott zugewandten
Platz steht. ,Ich habe alle Geheimnisse des christlichen Glaubens gesehen, gefiihlt
und begriffen“s, sagt Ignatius selbst, und will damit andeuten, worin die fundamen-
tale Gnade dieser Vision bestand, ndmlich in einer ,synthetischen und organischen“
Schaut des gegenseitigen Zusammenhanges aller geoffenbarten Wahrheiten, des
Verhiltnisses aller Dinge zur Majestit der Hl. Dreifaltigkeit, und dies alles in
Christus, im Kampf mit den Geistern — und in der Kirche.

Im Lichte des ,neuen Verstandes®, den Ignatius in der Vision am Cardoner erhal-
ten zu haben glaubte, bekommen die von ithm schon frither erkannten Wahrheiten
nun bei der Ordnung der GU ihre Stelle und erhalten damit ihre eigentiimliche Be-
deutung: die ,via purgativa®, die Mysterien des Lebens Christi, die Unterscheidung
der Geister und die dazugehorige , Wahl“; letztere werden im Hinblick auf die Ord-
nung des Lebens bewuflt in den Mittelpunkt gestellt. Vor allem aber wird im Gan-
zen dieser konstruktiven Umformung dem bereits frither erkannten Ideal des Konigs

4 Mon. Ignat. IL, I, S. 80.

% Mon. Ignat. Series IV: Fontes Narrativi, II, S. 123.

¢ Nach einem Wort von P. Leturia S]: Genesis de los Ejercicios, in: Arduvum Hist.
Soc. Jesu 10 (1941), 26.



.. 250 Petrus van Gestel

Christus und der Zwei Banner ein vollkommen neuer Sinn gegeben. In Loyola zeigte
sich der ewige Kénig Christus Ignatius nur als ein Vorbild der Nachfolge; das Vor-
bild seines hochherzigen Leidens war fiir Ifigo, wie fiir die Heiligen aller Jahrhun-
derte, das Motiv eines liebevollen Mitleidens. Aber von nun an ist dieser Konig fir
ihn ein Lebendiger, hier und in diesem Augenblick Wirkender, der die vom Vater
empfangene Sendung, die ganze Welt zu unterwerfen, noch nicht vollkommen erfiillt
hat und darum jetzt, wie ehedem, edle und grofmiitige Mitstreiter und Freunde
sucht, die danach diirsten, ihre Treue im Kampf zu zeigen. Und hier ist auch aus dem
bisher nur in sich selbst gekehrten Ifigo der Mann des Apostolates in der Kirche
geworden, fir den Nachfolge Christi Nachfolge des in der Kirche anwesenden Herrn
bedeutet. Alles wird in Ubereinstimmung mit dem neuen Ideal gebracht, das ihm
in den mystischen Erleuchtungen erschienen war in der Gestalt des ,schénen und
anmutigen® Heerfithrers (GU 144), der seine Herolde iiber die ganze Welt aus-
sendet, des Kénigs in der dienenden und kimpfenden Kirche: von jetzt an will Iiigo
den Seelen helfen. Der Gemeinschaftsgedanke in der Betrachtung von den Zwei
Bannern, der gleichzeitig den dynamischen Charakter seines Christusbildes aus-
macht, erfiillt nun seinen Geist vollkommen. Und da in Gottes Erlésungsplan im
Mittelpunkt von allem, was geschieht, das Kreuz Christi steht, wird auch am Kreuz
die ,Wahl“ beschlossen: der Geist drangt zur Gleichférmigkeit mit dem gekreuzig-
ten Christus.

Der Kern der GU ist also Christus als Kénig der Welt, das Reich Gottes als Kirche,
der Ruf des Konigs als Grundgesetz, das dem Kreuz die Mitte zuweist und den
Sieg mit den Worten verheifit: ,Wer mit mir kommen will, hat sich anzustrengen
mit mir, damit er, wie er mir in der Miihsal folgte, so auch mir in der Glorie folge*
(GU 95). Aber dieser Ruf des Kénigs wird mit besonders dringlichem Ton an die
gerichtet, die ,Angebote von jeweils grofferem Wert und groferer Bedeutung dar-
bringen® (GU 97), an die, die ,bereit und disponiert® sind (GU 1) und gleichzeitig
beseelt von der Grundstimmung der sog. Fundament-Uberlegung: ,einzig das zu
ersehnen und zu erwihlen, was uns jeweils mehr zu dem Ziele hin foérdert, zu dem
wir geschaffen sind“ (GU 23). Dieses ,Mehr“, das Kennzeichen der ganzen GU, be-
deutet also konkret: die immer grofere Gleichformigkeit mit dem Herrn, der stets
engere Anschlufl an den Kénig mit seiner ,Anstrengung” (GU 95) des Kreuzes, —
bedeutet darum, schon von der ersten Seite an, den Beginn des Kampfes zwischen
Christus und dem ,Feind der menschlichen Natur“, und zwar in einer radikalen
Abweisung der Sinde, die man jetzt in ihrer tiefsten Wurzel, als satanischen Ur-
sprungs, erkennt (1. Woche), dann aber in der edelmiitigen Hinwendung zu dem sich
anstrengenden Christus, dessen Leben, bis zu seinem Hohepunkt im dritten Grad
der Demut — in der 2. und 8. Woche —, im beschauenden Gebet zum Mafistab der
Nachfolge wird, hin zur Verherrlichung in der 4. Woche.

Dies alles hat den Zweck, konkret den Willen des Leben und Gnade schenkenden
Vaters zu finden — der unser ganzes Leben formt und regelt (ordinatio vitae) —,
und zwar in der Wahl des Lebensstandes oder der Erneuverung des Lebens, wie es
am Leben Christi des Herrn abgelesen werden kann, wobei der einzige Mafistab
dieser Wahl das Mafl von Gnade ist, die Gott schenken wird, und das heilige Leben
des Herrn.



Wesen und Zeitgemifiheit der Ignatianischen Exerzitien 251

Wenn wir uns diese drei Kerngedanken vor Augen halten, die nach dem Zeug-
nis der ersten Gefahrten des hl. Ignatius die GU ausmachen, namlich die Betrach-
tung vom Aufruf des Kénigs, die von den Zwei Bannern und die Wahl in der Unter-
scheidung der Geister, dann kénnen wir nun in einem einzigen Satz den Grundplan-
wiedergeben, durch den in den GU dem Leben sein vollgiiltiger Sinn gegeben wird:
Der Mensch wurde geschaffen, um im huldigenden Dienst der dreifaltigen Géttlichen -
Majestit und durch Verihnlichung mit dem gekreuzigten Jesus den Kampf gegen
Satan an der Front der kimpfenden Kirche, aber zunichst im Bereich des eigenen
Herzens, zu einem guten Ende zu bringen und so in die Herrlichkeit des Vaters ein-
zugehen. Der méichtigste Beweggrund, der zu dieser Lebensform unter der Einwir-
kung der Gnade mit unerbittlichem und doch siifRem Drang treibt und beseelt, ist die
Liebe. Ignatius bezeichnet sie mit einem fiir sein ganzes Wesen besonders bezeich-
nenden Wort: magis, das ist Liebe, die immer mehr will, die grundsitzlich ohne
Grenzen ist, die immer nach oben offen steht zu Gottes Verfigung und nach Gleich-
formigkeit mit Christus strebt; Liebe, die ihr einziges Mafl und ihre Norm in der
unermeRlichen Heilsliebe des ewigen Vaters findet, wie sie fiir uns in Christus sicht-
bar geworden ist; Liebe, die ,nur das ersehnt und erwihlt, was uns jeweils mehr zu
dem Ziele hin fordert, zu dem wir geschaffen sind“ (GU 23).

Das sind die GU des hl. Ignatius, das hat er im Herbst 1522 in einem Biichlein
anfgeschrieben; von da aus mufl dem ganzen Verlauf der Exerzitien, die ignatianisch
sein wollen, Sinn und Richtung gegeben werden. Alles ist geprigt von einer tief
theologischen Christologie und von der Liebe, die in dem magis von Anfang an
nach ihrem Ziele hinstrebt.

2. An diesem nur cilig hingeworfenen und unvollstindigen Aufriff der Entstehung
und des Wesens der authentischen GU wollen wir wir nun einige Folgerungen kniip-
fen, die sowohl die Zeitgemafiheit der GU ins rechte Licht stellen wie auch einigen
begriindeten Beschwerden und Wiinschen entgegenkommen.

Man sieht jetzt viel deutlicher, daf der eigentliche Mittelpunkt der GU, ihr
wesentliches Prinzip und Fundament, in der Betrachtung vom Kdénigreidh zusammen
mit der von den Zwei Bannern liegt. Nicht im Sinne des ersten Beginnens, also in
der Ordnung der Zeit und der Stoffverteilung — denn die GU sollen ohne Zweifel
mit jenem ,Prinzip und Fundament® beginnen, das im Exerzitienbuch den Betrach-
tungen der Ersten Woche vorausgeht, und man kann die Phasen eines seelisch-geist-
lichen Prozesses nicht ungestraft {iberspringen oder aus ihrer natiirlichen, besser ge-
sagt: iibernatiirlichen Rangordnung riicken —, sondern in dem Sinn, daf in dem
geistlichen Prozef der Bekehrung ,Der Ruf des Konigs“ und ,Die Zwei Banner® das
tatsichliche Fundament bilden, von dem alles andere, was vorausgeht, und alles, was
folgt, seinen Sinn und seine Bedeutung erhalt. Auch was vorausgeht, weil erst spater
deutlich wird, was eigentlich im ,,Prinzip und Fundament®, womit die GU anfangen,
bezweckt wird. Denn diese vorangehende Uberlegung richtet unsere Aufmerksam-
keit auf eine theologische Sicht, die, ausgehend von der Schopfung, iiber die ,Gleich-
miitigkeit* (Indifferenz) uns zu dem fiihrt, ,was mehr dient zu dem Zwedk, zu dem
wir geschaffen sind“. Aber warum und wozu sind wir geschaffen und worin liegt
die grofie Bedeutung des ,mehr‘? Das alles begreifen wir erst in Christus Jesus. Man



252 Petrus van Gestel

hat frither gern und itbermiBig die Logik der GU gepriesen, bis zu einem gewissen
Grade mit Recht. Aber man hat auch — so lautet der Vorwurf, und bis zu einem
gewissen Grade nicht zu Unrecht — die GU vielleicht als ein ausgekliigeltes System
des Seelenzwangs angesehen, indem ein zu einseitiger Akzent auf das ,Prinzip und
Fundament® gelegt wurde, das man als eine Art philosophischer Aszese auffafite, in
der die Worte: Christus, Gnade und Liebe kaum Platz fanden. In der Perspektive
der ganzen GU miissen wir dies ein fundamentales Mifverstindnis des ,Funda-
ments“ nennen, ein Miflverstindnis, das sich sehr unheilvoll besonders dann aus-
wirkt, wenn es sich um dreitdgige Exerzitien handelt, die ja heutzutage das Gewdhn-
liche sind. Die GU im eigentlichen Sinne stehen und fallen mit dem christologischen
Fundament, das im Hinblick auf die Wahl eines Lebensstandes oder auf die Erneue-
rung eines Lebensstandes gelegt wird.

Nur wenn wir uns auf diese feste Grundlage stellen, kénnen wir die zahlreichen
praktischen Fragen beantworten, die bereits in den éltesten Anleitungen oder ,Di-
rektorien® und durch Ignatius selbst aufgeworfen wurden?’. Wem kann man die
ganzen GU geben? Kann man noch Exerzitien von drei Tagen, in denen man sich
nur mit den Wahrheiten der Ersten Woche beschiftigt, GU im Sinne von Ignatius
nennen? Soll man in solche Exerzitien die Betrachtung vom Kénigreich Christi und
anderes aus der Zweiten Woche aufnehmen, und wenn ja, wieweit und mit welchem
Ziel? Ignatius und seine ersten S6hne waren sehr mifitrauisch gegeniiber jedem
Versuch, die Grundgedanken der GU abzuschwichen. Sicher wiirde er in einer Reihe
von frommen Vortridgen, in denen alle Logik des ,Fundaments“ und die unangench-
men Meditationen iiber die Siinde vernachlassigt werden und die den Zuhérer zu
nichts verpflichten, keinerlei Wesenszug seines Werkes wiedererkennen. Kann man
dann raten, den ganzen Aufbau der GU in ein paar Tage zu pressen? Damit wiir-
den wir erst recht den Plan der GU verraten! Wenn der michtige Moses von Michel-
angelo als Nippfigur in einem Schaufenster stiinde, kime er uns licherlich vor, auch
wenn alle seine Proportionen gewahrt blieben. Es handelt sich vielmehr um eine
Frage der Anpassung, echter Anpassung, nicht der Kiirzung; um eine Frage der
christologischen Auffassung, auch in kurzen Exerzitien. Ubrigens gibt der hl. Igna-
tius selbst in seiner 18. und 19. Vorbemerkung (GU 18 und 19) sehr wertvolle An-
weisungen hierzu.

Die GU werden ihren wahren Charakter desto treuer bewahren — und auch desto
zeitgemédfler wirken —, je mehr sie es dem Exerzitanden ermdglichen, eine persin-
liche geistliche Entscheidung zu fillen. Sind sie doch ganz und gar ausgerichtet auf
eine wohlerwogene Wahl, die das ganze Leben betrifft. Gewifl kann man sich auch
Exerzitien vorstellen, in der die Seele in erster Linie Ruhe und Gelassenheit finden
soll, Stille, Frieden und Gebet. Aber das sind dann nicht die GU! Schon allein das
Wort ,Ubungen mit den bewegten Bildern, die von der ersten Seite an das Buch
begleiten, sagt deutlich, dafl es hier um etwas anderes geht. Ja, Exerzitien kénnen
eine wunderbare, selige Zeit des Verkehrs mit Gott gewesen sein und doch im Grunde
das Wesen der GU, die auf ,Entschliisse“ und ,Taten“ ausgerichtet sind; verfehlen.
In der letzten Betrachtung, der ,Beschauung zur Erlangung der Liebe“, nimmt Igna-

7 Vgl. die ,Directoria Antiquissima®, vor allem die ,Directoria Ignatiana Autographa®:
Mon. Ignat. I, I, S. 779, 780, 784, 789f.



Wesen und Zeitgemdifheit der Ignatianischen Exerzitien 258

tius vom Exerzitanden mit den wenig sentimentalen Worten Abschied, dafl man
iiber die Liebe nicht spreche, weil sie ,mehr in Werken gelegen sein miisse als in
Worten® (GU 230); ebenso wie er zu Beginn den Exerzitanden ehrlich und loyal
mit der unmifiverstindlichen Erkldrung empfingt, daf er gekommen sei, um ,den
gottlichen Willen zu suchen und zu finden in der Einrichtung (disposicién) des eige-
nen Lebens® (GU 1). Den Willen Gottes suchen und, wenn man ihn gefunden hat,
den EntschluB fassen, sich edelmiitig ihm zu unterwerfen, das ist die eigentliche
~Achse“ der GU.

Und dieser Entschluf mufl notwendigerweise in das Leben eingreifen, wobei zwei
Fille moglich sind: 1. entweder kann der Exerzitand noch frei iiber seine Zukunft
verfiigen und ist gerade gekommen, um ,forschend zu erspiiren und bittend zu er-
fragen, in welchem Leben oder Stand Seine Géttliche Majestit Sich unser zu bedie-
nen wiinscht® (GU 185) — dies ist nicht das einzige, aber doch wohl mit Vorzug das-
jenige, worauf Ignatius sein Augenmerk gerichtet hat —, oder 2. — und dieser Fall
wird auch ausdriicklich von Ignatius erwdhnt — der Exerzitand ist bereits an einen
Lebensstand gebunden; dann ,ist es von grofiem Nutzen, wenn man ihm an Stelle
einer Wahl eine Art und Weise vorlegt, wie er sein Leben und seinen Stand bessern
und neuformen kann. Man stellt dem Betreffenden also seine Geschopflichkeit vor,
sein Leben und seinen Stand zur Verherrlichung und zum Lobpreis Gottes Unseres
Herrn und zur Erlésung seiner Seele“ (GU 189). Die Frucht der GU soll dann sein,
in seiner Seele alles zu reinigen und zu erneuern, was mit dem Entschluf, ganz Gott
zu gehoren, im Widerspruch steht.

Die Wirkung, die dieser Entschluf} in der Seele hervorruft, ist eine Um-kehr, eine.
Be-kehrung im weitesten Sinne des Wortes, und sie beriihrt das ganze Leben. Sie
bedeutet, daff das Nebensichliche dem einzig Wichtigen geopfert wird, dafl nicht
Zweck genannt wird, was nur Mittel ist. Es gilt der eigenen Siinde und den ver-
steckten Leidenschaften zu entsagen, sich von der ,eigenen Sinnlichkeit und der
Liebe fiir Fleisch und Welt“ abzuwenden (GU 97) und sich hinzuwenden zu der be-
schwerlichen Arbeit mit Jesus Christus (GU 95), statt des Kultes des eigenen Ich
seine ganze Person fiir den Dienst des ,ewigen Konigs und Herrn aller Dinge* an-
zubieten (GU 96 und 97) und sich vor allem dem armen, verschmihten, am Kreuz
erniedrigten Herrn anzuschliefen (GU 146). — Jeder neuen Phase der GU ent-
spricht eine neue Wegweisung zur Um-kehr; sie verpflichtet mich immer wieder in
gleicher Weise zu dem Entschlufl, etwas mehr von dem abzubrechen, was noch ein
Hindernis fir die ungeschmilerte Herrschaft Jesu Christi und den vollkommenen
Dienst des Vaters bildet. Der Wille des Vaters nun ist das Heil der Welt, und sein
vollkommener Diener ist der menschgewordene Sohn, so daff jeder Dienst fortan die
Form annehmen muf, die Er ihm ein fir allemal gegeben hat.

Wenn die GU den Exerzitanden, in der Begeisterung fiir das Kénigreich, Christus
zufihren, um ihm nachzufolgen, dann deshalb, um sein Erlosungswerk zur Glorie
des Vaters fortzusetzen, und zwar mit denselben Mitteln, die Christus angewandt
hat und die in der Betrachtung von den ,Zwei Bannern® und in den Erwigungen
iiber den ,Dritten Grad der Demut“ dargelegt werden: Armut, Kreuz und Schmach
werden hier mit Liebe angenommen und gesucht, nicht nur — nach dem ergreifen-
den Wort Pascals — weil Jesus sie geliebt hat, sondern dariiberhinaus, weil er sie



254 Petrus van Gestel ‘

geliebt hat als das zwedkmiRigste Mittel, um den Menschen der Macht Satans zu
entreifien. Man darf nie vergessen, dal die GU eine Waffe sind, d. h. ein Hilfsmittel
im Kampf; daf es im Leben Jesu Christi und in der kimpfenden Kirche darum geht,
den ,Fiirst dieser Welt dadurch auszutreiben, dafl man ans Kreuz geheftet wird®;
,darum ist Gottes Sohn erschienen, um die Werke des Teufels zu vernichten® (1 Joh
3, 8). Eine ,Mystik des Dienstes“ hat Joseph de Guibert die ignatianische Mystik
treffend gekennzeichnet; die Mystik der Liebe geht bei Ignatius unmittelbar iiber
in die Mystik des Dienstes.

Um dieses Ziel zu erreichen, ist fiir die GU ein bestimmites Klima unerlafilich:
Ehrfurcht vor der stillen Einkehr, die Zuerkennung eines grofien Raumes an die
personliche Erfahrung und eine hohe Einschitzung des Gebetes, das gleichzeitig der
Ort, die Beschaftigung und die Kraftquelle der Exerzitien ist.

Es ist bekannt, welchen Nachdruck Ignatius (vgl. vor allem Nr. 11 und 12 seiner
,Vorbemerkungen®) auf diese stille Einkehr bei sich selbst legt, um sich mit grofer
Andacht auf Gott auszurichten. Exerzitien, kurze oder die ganzen, werden ignatia-
nisch sein, je mehr das Stillschweigen bewahrt wird. Ohne die Frage des Stillschwei-
gens in anderen Formen von Exerzitien zu beriihren, ist unbedingt daran festzuhal-
ten, daf man ohne dieses Klima der Zurlickgezogenheit nicht von waliren GU spre-
chen kann. Darauf wird nicht gedrungen aus einem starrkdpfigen Bedachtsein auf
Disziplin, sondern weil es sich um eine unvermeidliche Bedingung fiir die person-
liche geistliche Erfahrung des Exerzitanden handelt. Das ist das zweite: Das Klima
der GU ist das eines Menschen, der ,sucht®, der gekommen ist, um ,den Willen
Gottes zu suchen und zu finden“ (GU 1), um ,forschend zu erspiren und bittend
zu erfragen, in welchem Leben oder Stand Seine Géttliche Majestit Sich seiner zu
bedienen wiinscht* (GU 185). Verlangend nach Gottes Willen, tastet er nach Gottes
Wegen, nach den fiir die Sinne unzuginglichen Wegen der Gnade. Fern vom Lirm
* und der Aufregung menschlicher Stimmen, halt er das Ohr offen fir die geringste
Anweisung, die er empfingt, fiir das leiseste Rauschen des Geistes, fiir die Be-
wegungen der Engel des Lichts und der Engel der Finsternis, denen seine Seele
wechselweise unterworfen ist. Erleuchtet durch die Regeln zur Unterscheidung der
Geister (GU 813—336), fragt er, prift er, experimentiert er. Er darf nicht ,irgend-
ein unbedachtes oder verfrithtes Versprechen oder Gelibde ablegen® (GU 14); er
muf sich vielmehr so verhalten, ,daf er sich wie im Gleichgewicht der Waage be-
findet, um dem folgen zu konnen, von dem er spiirt, da es mehr zur Ehre und zum
Lobpreis Gottes unseres Herrn und zur Rettung seiner Seele dient” (GU 179). Und
wenn es ihm nicht gelingt, zu ,finden“? Dann soll er andere Wege einschlagen,
Anderungen vornehmen, denn ,da Gott Unser Herr unsere Natur jeweils unend-
lich besser kennt, gibt er hiufig bei solchem Wechsel einem jeden das Gespiir fiir
das, was ihm entspricht* (GU 89). ,Ubungen® soll an erster Stelle bedeuten: ein
Versuchen und Erproben aus der Freiheit heraus, um in eigener Erfahrung zu fin-
den, so wie es das ganze Buch in seinem Vokabular bezeugt, etwa in den Worten:
suchen, finden, fithlen, schmecken, trachten, fragen, abwigen — alles Ausdriicke fiir
das Sammeln personlicher geistlicher Erfahrungen, fur ein ,Experimentieren®,
worin fiir mich der grofere Dienst Gottes besteht, was dieses ;magis’, dieses je-mehr
von mir verlangt. Unzweifelhaft sind die GU eine Schule geistlicher Folgsamkeit,



Wesen und Zeitgemifheit der Ignatianischen Exerzitien 255

aber noch richtiger gesagt, der Folgsamkeit gegeniiber dem Geist Gottes, der zum
Herzen des Menschen spricht und der einzige Fithrer der Exerzitien ist.

Diese existentiell gelebte Theologie und Erfahrung vollzieht sich allein im und
durch das Gebet, ja, ist das eigentliche ignatianische Gebet. Wenn man fragt, wel-
che Form des Gebetes der Exerzitand iiben soll, dann ist die Antwort: keine im
besonderen. Deshalb die vielen Moglichkeiten des Betens oder besser gesagt der
Gebetshaltungen — und nicht allein die der ,drei Seelenvermégen®! —, die in den '
GU angeboten werden; der Exerzitand soll die Gebetshaltung suchen, die seiner
Neigung, seinem Temperament, seinem Bedirfnis in einem bestimmten Stadium
der Exerzitien am meisten entspricht, mit einem Wort: ,wo ich finde, was ich be-
gehre, werde ich, ohne dngstliche Sorge, weitergehen zu miissen, ruhig verweilen,
bis ich mir genuggetan habe“ (GU 76); wichtig ist einzig ,das Fihlen und Kosten
der Dinge von innen“ (GU 2) und offen zu bleiben fiir die Bewegungen des Geistes
des Vaters, der uns gleichférmig macht dem Sohn. Weit entfernt davon, ein mecha-
nisches Spiel zu sein, erscheinen uns so die GU als ein sehr bewegliches Instruinent,
das sich zu sehr elastischer Anpassung darbietet. Was beten ist, muf} die Seele durch
Erfahrung lernen! Wenn man den Worten ,ich winsche®, ,ich verlange, die jeder
Betrachtung vorangehen, den Einwand entnimmt, dafl es sich um ein allzu grofies
Vertrauen auf das anstrengende menschliche Bemithen handle, auf den Menschen,
der erwigt, sich selbst iiberwindet, der kimpft und sich selbst ,bestimmt®, als ob
alles von seinem Willen abhinge, dann iibersieht man, daf} diese Worte ohne Aus-
nahme stets auf das andere Wort folgen: ,fragen®: ,ich soll fragen, wonach ich mich -
sehne®. Durch die ganzen GU zieht sich der Gedanke, daf} der Mensch nichts durch
sich selbst erhalten kann, dafl seine Be-kehrung, seine Um-wendung zum ,magis’
das Werk Gottes ist, dafl der Mensch sich los und frei machen muff von sich selbst,
um sich so moglichst empfanglich Gott zur Verfiigung zu stellen und folgsam zu
werden gegeniber der umwandelnden Kraft der Gnade. Ebenso gut wie Ignatius
wuflte, dafl das Reich Gottes nur denen gehort, die ihm Gewalt antun, wuflte er,
daf alles, alles in diesem Reich Gnade ist.

Wie kurz die Exerzitien anch sein mégen, man kann den Sinn der GU nicht
drger verfilschen als durch eine Einschrankung des persénlichen Gebetes des Exer-
zitanden zugunsten von Predigten, Konferenzen oder frommen Plaudereien. Sicher
konnen auch dafir ernste Griinde angefihrt werden: die Exerzitanden miissen un-
terrichtet, das christliche Gewissen mufl geformt, der Glaube muf§ lebendig ge-
halten und vertieft werden usw. Aber man soll dann solche Zusammenkinfte und
Tagungen nicht Exerzitien nennen, mindestens nicht ignatianische, die wohl ver-
langen, dafl man dem Exerzitanden die Elemente und die allgemeine Orientierung
fiir sein Gebet gibt (GU 2), aber ebenso dringend, wenn nicht noch dringender,
dafl man danach ,unmittelbar den Schépfer mit seinem Geschopf wirken lasse und
das Geschopf mit seinem Schdpfer und Herrn“ (GU 15). Alles ist primir Gottes
Werk in der freien, personlichen Begegnung im Gebet. Nicht als ob die GU eine
Anleitung fiir kontemplative Seelen wiéren, zumindest nicht direkt. Das Ziel, das
Tgnatius in den GU inspiriert und geleitet hat, ist nicht an erster Stelle, die Seelen
zu einem moglichst innigen Verkehr mit Gott zu fithren; wohl sind sie eine wunder-
bare ,Vorbereitung” fiir die mystische Kontemplation, aber iz den Exerzitien ist



256 Petrus van Gestel

das Gebet meistens Mittel, selbst auch ,Dienst Gottes“ (siehe z. B. das ,Gott loben®
im ,Fundament“, GU 28). Der wahre Fortschritt im Gebet wird gemessen an der
groferen Bereitschaft und Bereitwilligkeit gegeniiber dem Willen und der Gnade
Gottes. Ignatius bezweckt nicht, die Seelen zu einem Hochzeitsfest zu fiihren, son-
dern zum gréBeren Dienst des Herrn in Gebet und Arbeit. Aber hat nicht auch die
hl. Theresia v. Kd. Jesu gesagt: ,Ich bekenne, dafl ich lieber in der Verbannung
bleiben als in das Vaterland eingehen wollte, wenn ich im Himmel nicht mehr fiir
die Verherrlichung Gottes arbeiten konnte“? Wenn auch fiir Ignatius die Vereini-
gung mit Gott das Endziel des mystischen Lebens war, fiir sich selbst und in seinen
" GU betrachtet er diese Vereinigung nur aus dem Blickfeld des Dienstes der
Gottlichen Majestit.

Und gerade hierfiir ist der moderne Mensch besonders offen. Der Christ von
beute will innerlich beten lernen und darin die erlésende Kraft der Exerzitien fin-
den. Es lebt im heutigen Menschen ein tiefes Verlangen nach innerer Einsamkeit,
weg von dem Lirm, der unaufhérlich in seine Seele dringt, weg von den fast auf-
reibenden Anspriichen, die das jagende Leben stellt; ein Verlangen, endlich ein-
mal allein zu sein, dem lauten Rasen des tiglichen Lebens zu entflichen und in die-
ser inneren Absonderung Gott zu finden, zu erfahren, was beten ist. Und nicht dies
allein, wie man auf einer kiirzlich abgehaltenen Tagung von Seelsorgern und
Psy chotherapeuten festgestellt hat. Was dort gesagt wurde, ist hin und wieder sehr
anfechtbar, was aber auf erschiitternde Weise zum Ausdruck kam, war das Verlan-
gen des modernen Menschen, wieder etwas von der Innerlichkeit zu erleben, von
dem Uberlegen-Konnen, um Ziel und Sinn des Lebens zu finden. ,Nicht nur das
Abendland, die ganze Menschheit ist in Gefahr, ihre Seele an die dufieren Dinge
des Lebens zu verlieren“ — so beginnt das erste Referat, und am Anfang des Vor-
worts, das der spiter verdffentlichten Sammlung der Referate vorausgeschickt wird,
steht mit Recht das bekannte Wort Nietzsches: ,Die grofiten Ereignisse — das sind
nicht unsere lautesten, sondern unsere stillsten Stunden®. Um es noch genauer zu
formulieren: Diese Tagung hat in ihrem psychotherapeutischen Teil mit erschrek-
kender Dentlichkeit festgestellt, dafl es nicht so sehr darauf ankommt, einsam sein
zu wollen um seiner selbst willen, sondern auf die psychologische und heilende
Kunst der Meditation, also auf genau dasjenige, was die GU in all ihren innerhalb
der Kirche lebenden Formen — besonders in denen des hl. Ignatius — als Wesens-
element herausgestellt haben, auf dieses inwendige Beten und die Begegnung mit
Gott als ,EntschluB® — als ,Wahl*, wie Ignatius sagt —, als Heraustreten des
Menschen aus sich selbst hin zu Gott, der ,grofier ist als das Herz des Menschen®,
der der ,Deus semper maior“ — der je grofere Gott — ist (Augustinus), und sich
selbst der ,grofleren Ehre Gottes“ zu iibergeben (Ignatius). Christlich existentiell
ausgedriickt bedeutet dies aber eine Ubergabe seines eigenen Selbst an Jesus Chri-
stus, in dem Gottes Geheimnisse uns auf korperliche, auf ,meditierbare®, anschau-
liche Weise geschenkt sind.

Die Zeit erlaubt es nicht, anch die Begriffe ,Bue“ und ,Verleugnung®, wie sie
in den GU vorkommen, herauszuarbeiten; es handelt sich um nichts anderes als um
das Aufgeben des Ich, vollzogen in der Liebe, im Kreislauf des géttlichen Lebens,

8 _Meditation in Religion und Psychotherapie, hrsg. v. W. Bitter, Stuttgart, 1958.



Wesen und Zeitgemifheit der Ignatianischen Exerzitien 257

der die Befreiung unserer selbst bewirkt und nur deshalb vernichtet, um in uns
neues Leben hervorzubringen. Fiir die, die in Christus leben, gibt es nur ein
Mysterium; das tigliche Sterben und Auferstehen, aber die Auferstehung ist nur.
Sieg, weil sie den Tod in sich aufnimmt. Das Kreuz hat seinen Platz nicht vor oder
neben, sondern mitten im Herzen des auferstandenen Lebens. Ist unter uns noch
die Einsicht wach, dal Christi Kreuz zn einer anderen, tibernatiirlichen Ordnung
gehort, wodurch die christliche Aszese mit einem lebendigen und iibernatirlichen
Glauben unabinderlich verbunden ist? ,Es gibt junge Menschen — schreibt der
Regens eines franzosischen Priesterseminars —, die schnell mit Christus auf-
crstehen! Thr haltet in der Osternacht eine Kerze und glaubt, dafl ihr auferstanden
seid! O wunderbare — und liebenswerte — Generation. die ein Mittel gefunden
hat, sich ganz hinzugeben, ohne etwas zu opfern...“?.

3. Um bei der Skizzierung der Hauptelemente der GU des hl. Ignatius keine Aus-
lassungssiinde zu begehen, wollen wir noch auf einen Aspekt hinweisen, der aller-
dings nur noch kurz aufgezeigt werden kann: wie nimlich in den GU der Dienst
in der Nachfolge Christi ein Dienst in der ,streitenden Kirche* und fir den in ibr
anwesenden Christus ist, ein Dienst am Reich Gottes in der Kirche.

Darauf hinzuweisen ist deshalb notwendig, weil sich auch innerhalb der Kirche
Stimmen von Unzufriedenheit und Kritik erheben. Mégen diese auch aus einer
edlen Liebe fiir das Mysterium der Kirche hervorgehen, sie miissen — um alle Ge-
fahr eines Spiritualismus auszuschlieBen — hervorgehen aus einem sachlichen und
demiitigen Dienst an der Kirche, deren innerstes und christlichstes Geheimnis ge-
rade ihre Alltiglichkeit in dieser Welt ist. Denken wir dabei nur an jenes tief-
sinnige Wort, das unser unvergef8licher Papst Pius XII. in seiner Enzyklika iiber
den Mystischen Leib Christi ausgesprochen hat: ,Es genfigt nicht, diesen Mysti-
. schen Leib nur insoweit zu lieben, als er durch sein gottliches Haupt und durch
seine himmlischen Gaben erstrahlt, sondern wir miissen ihm auch in der Erschei-
nung unseres sterblichen Fleisches unsere tatfreudige Liebe weihen®10.

Seit Ignatius von Loyola hat man diese Haltung ,sentire cum Ecclesia®, d. h. Pflege
der wahren kirchlichen Gesinnung, genannt, eine Haltung, so alt wie die Kirche
'selbst und durch alle Jahrhunderte hindurch eine Gnadenfrucht des Heiligen Gei-
stes. Und ist es nicht gerade diese Gesinnung, die der Mensch von heute so nétig
hat, in einer Zeit, in der er so grausam erniichtert wird durch alle méglichen irdi- -
schen Phrasen und doch von Herzen nach dem verlangt, was grofl genug ist, seinem
Leben einen Inhalt zu geben? Sind die GU nicht berufen, wieder etwas von dem
in Wort und Kritik bescheidenen, aber in Taten unerschiitterlichen Wollen zu wek-
ken, der Kirche zu dienen, das die wahren Christen stets beseelt hat?

Die in dem Wort ,mehr“ zum Ausdruck kommende dringende Liebe, wie sie
die GU kennzeichnet, ist zwar grundsitzlich ohne MaR, aber sie wird konkret ein-
gegrenzt durch das Ideal des Dienstes in der sichtbaren, streitenden Kirche. Die
Liebe ohne Mafl mufl ihre katholische Echtheit erweisen am Mafistab, ja am Fleisch
und Blut des Mystischen Leibes Christi.

* In: ,Christus® Nr. 9, Januar 1956, S. 127.
10 AAS 19438, S. 238.



258 Petrus van Gestel

Es gibt keine unverfilschte Vollkommenheit, die nicht sozusagen inkarnierter
Geist ist. Und Gottes Geist wirkt ausschlieBlich in den Grenzen der sichtbaren
Kirche - insofern er in ganzer Fiille nur vom Fleisch gewordenen Wort Besitz nimmt.

Das Kénigreich Christi in den GU ist die Kirche; in ihr fliefen alle anderen
Mysterien zusammen. Auf dem Hohepunkt der Wahl verweisen uns die GU auf
das Urteil ,unserer Mutter, der hierarchischen Kirche“ (GU 170), als dem obersten
Kriterium der Unterscheidung der Geister. Die Kirche selbst ist der Priifstein jeder
wahren und echten Gesinnung, die wir in der streitenden Kirche pflegen sollen
(GU 852). Alles innere Fiihlen, das unmittelbar von Gott kommt — wird Ignatius
spater schreiben — muf in vollkommener Demut mit den Vorschriften der hier-
archischen Kirche, die alle Tduschungen ausschlieRen, iibereinstimmentt. Denn seit
dem Pfingsttag wirkt der Geist Christi, der iiber alles Fleisch ausgegossen ist, nur
in der Sichtbarkeit der Kirche. Es sind immer wieder die gleichen Grundsitze, die
hervortreten, wenn Gott grofle Manner und Frauen aufrief, um in Zeiten des Ver-
falls der Kirche neues Leben zu schenken. So schreibt z. B. die hl. Katharina von
Siena, jene grofic Heilige einer leidenschaftlichen Liebe zur sichtbaren Kirche, die
ihr Oberhaupt in Rom hat, dafl die innigsten Bewegungen der Seele unterschieden
werden missen nach den Normen der Liebe zur Kirche und eines vorsichtigen Mif3-
trauens gegenitber allem, was nur geistlich, iibertrieben, ohne Hochachtung und
unmenschlich ist!2. Darum reicht Ignatius erst dann (1548) seine GU dem Papst
zur Billigung ein, nachdem er sowohl in der HI. Schrift wie in der christlichen
Uberlieferung, in der wissenschaftlichen Theologie wie im kirchlichen Lehramt be-
stitigt gefunden hat, was ihm die géttliche Salbung in Manresa zu erkennen gab.
»Denn wir glauben, daf zwischen Christus Unserem Herrn, dem Briutigam, und
der Braut, der Kirche, der gleiche Geist waltet, der uns zum Heil unserer Seele
leitet und lenkt, weil durch denselben Geist, Unseren Herrn, der die Zehn Gebote
erliel, auch unsere Heilige Mutter die Kirche gelenkt und regiert wird“ (GU 365).
Diese Worte der letzten Seite der GU driicken den wesentlichen Inhalt der Er-
leuchtungen von Manresa aus. Fiir Ignatius ist das Innere und das Aufiere eins ge-
worden. Geist und Kreuz, Mystik und Gehorsam, ,Pneuma® und Jesus von Naza-
reth gehfren immer zusammen. Wollen wir die kirchliche Gesinnung, wie sie in
den GU zum Ausdruck kommt, in wenigen Worten kennzeichnen, so kénnen wir
sagen, daf fiir Ignatius der Dienst der Heiligen Dreifaltigkeit in der treuen Folg-
samkeit gegeniiber der Romischen Kirche besteht.

Wenn wir in unseren Tagen unter den gliubigen Kindern der Kirche auf der
einen Seite ein starkes Streben nach Neubelebung des vollen christlichen Ideals
feststellen, so scheint doch auf der anderen Seite das katholische Gewissen, nichst
der Verwirrung durch die Irrtimer der vergangenen Jahrhunderie, die wohl noch
nicht ganz iiberwunden ist, durch ein anderes, mechr subtiles Streben bedroht zu
sein, das der Enttduschung, Ungeduld und Kritik entspringt und fast immer mit
natiirlichen Auffassungen verkniipft ist, die den Gesetzen der Gnade und den iiber-
natiirlichen Normen der Erlosung keinen hinreichenden Platz einridumen.

1 Mon. Ign. 1, I, p. 106, in einem Brief an Sor Teresa Rejadella vom 18. 6. 1536.
12 Dialogo® c. 72 (Aug. Venedig 1661, S. 228f.), zit. nach: C. A. Kneller, in: Ztschr. f.
kath. Theol. 49 (1925), 178.



Wesen und Zeitgemifheit der Ignatianischen Exerzitien 259

Wenn nun schon der Gedanke an einen Gott-Menschen den natiirlichen Geist
verwundet, die Verkiindigung seines Kreuzes ihn abstoft, den Juden ein ,Argernis®
und den Griechen eine ,Torheit“ ist, um wieviel ,irgerlicher und ,torichter® ist
dann nicht fiir den natiirlichen Menschen der Glaube an eine Kirche, in der nicht
nur Gottliches und Menschliches miteinander vereinigt sind, sondern das Géttliche
sich durch die Vermittlung des oft allzu Menschlichen verpflichtend anbietet? Um
die Kirche ohne Argernis zu betrachten, ist es, viel mehr als fiir die Betrachtung
Christi, erfordert, dafl wir unseren Blick entsprechend den Normen der Gnade
reinigen und umformen. Wollen wir ihren Willen ,begreifen®, dann miissen wir
— nach einem Wort des hl. Leo — ,die Finsternis irdischer Auffassungen und den
Rauch weltlicher Weisheit weit von uns entfernen®.

Ignatius nennt sie mit Vorliebe ,unsere Mutter“, und er méchte dieselbe Haltung
auf alle iibertragen, die seine geistliche Formung anzunehmen gewillt sind. Als
wahre Kinder der Mutter sollen sie dieser ihr Herz schenken und in ihr ihr geist-
liches Vaterland finden. Nichts von dem, was die Mutter berihrt, 1488t ihre Kinder
gleichgiiltig. Sie wissen sich verwurzelt in ihrem Boden, formen sich nach ihrem Bild,
vervollkommnen sich mit ibrer Erkenntnis und Erfahrung, fithlen sich reich in ihrem
Schatten; von ihr lernen sie zu leben und zu sterben; sie beurteilen sie nicht, son-
dern lassen sich durch sie beurteilen. Das Kind der Kirche soll dafir sorgen, dafl
niemals ein Gedanke den Platz Jesu Christi einnimmt, der in der Kirche lebt und
spricht. Der sensus catholicus soll ihm eingeben, dafl das Werk der Erldsung, zu
dessen Mitwirkung er berufen ist, nicht denselben Gesetzen unterworfen ist wie ein
Menschenwerk. Dadurch, daf8 er sich in Gottes Plan einfiigt, der ihn durch Papst
und Bischofe fithrt, hat er auf unfehlbare Weise teil an der unfehlbaren Vorsehung.
Kein Scheingut soll ihn in der Nachfolge Christi vergessen lassen, dafl sein Heil
und das der ganzen Menschheit sich durch den Liebesgehorsam am Kreuz vollzogen
hat. Er weif}, dafl er in dem Leib kein wirksames Glied sein kann, wenn er nicht
zuvor ein untergeordnetes ist, fligsam und gehorsam ihrem Haupt, und er wird
sich kein Glied der Kirche nennen, wenn er nicht zu allererst und immer ihr Kind ist.

Dieses iibernatiirliche Gespiir fiir das Wirken des H1. Geistes in der Seele und in
der Mutter, der Kirche, hat der christliche Sinn in einem Wort ausgedriickt, das
durch tiefen Glauben, demitigen Gehorsam, innige Dankbarkeit, anhidngliche Liebe
und heldenhaft vergossenes Martyrerblut geweiht, von der frithesten Jugend der
Kirche durch alle Vélker und Zeiten auf uns gekommen ist: ,docilitas“ — christliche
Folgsamkeit. In den kirchlich gesinnten Herzen wird allzeit etwas von jener Dank-
barkeit aufklingen, die Paul Claudel so wunderbar mit den Worten besungen hat:
»,Gelobt sei immer diese grofle, majestitische Mutter, zu deren Fiilen ich alles
gelernt habe.*

Jegliche Form von Exerzitien, auch die durchaus legitimen Exerzitien-Derivate,
werden nur dann wahre GU darstellen, wenn sie in einer echten Weise teilhaben
an der Christozentrik ihrer Urform. Sie miissen immer — in einer padagogisch und
pastoral klug angemessenen Form — das Hochziel des ,magis“ im Auge behalten,
ein ,Ruf des Konigs“ sein und eine lebensgestaltende ,Wahl“ anzielen. Wenn sie



260 Karl Rahner

das sind, dann sind sie auf einmal wieder hochst zeitgemaf und werden niemals
altern. Die GU miissen innerhalb der Kirche immer der Ort bleiben, wo ein Christ,
er moge Priester oder Laie sein, in der Stille der ,Kammer® (Mt 6, 6) so beten lernt,
dafl er Christus personlich begegnet und an seinem Leben erfalt,um was es in dieser
Weltzeit geht: um den im Herzen des Betenden sich vollziehenden Sieg des Ge-
kreuzigten iiber den Feind der menschlichen Natur. Dann werden die GU ihn
fester, reicher und apostolischer eingliedern in den Mystischen Leib Christi und
ihn gleichzeitig einfiigen in unsere Zeit, welche mit ihrem Larm der Technik, ihrem
stolzen Humanismus und ihren blof natiirlichen Wissenschaften ihn wegzureifien
sucht von der erlésenden Gnade des Gekreuzigten, an dem sich alle Geister trennen.

Fassen wir von hierher den Kern der ignatianischen GU noch einmal zusammen,
dann kénnen wir sagen: die Seelenhaltung, die die GU mit Gottes Gnade heran-
bilden wollen, ist ein Aufruf an alle, die den Herrn und seine Kirche lieben, unter
dem Banner des Kreuzes im Dienst der Kirche hochherzige Kimpfer sein wollen
zur Ehre des Vaters. Das ist zugleich das tiefste Ideal des hl. Ignatius selbst und
seiner Compaiiia.

Uber die Besuchung des Allerheiligsten

VonKarlRahner SJ, Innsbruck

1. Von ihr miflte zuerst alles das gesagt werden, was von der Betrachtung, der
Meditation, der Einkehr, dem Schweigen, dem Gebet, der privaten Frommigkeit
im allgemeinen zu sagen ist. All dies muf hier natiirlich vorausgesetzt werden. Man
kann aber vermuten, daf} die eigentlichen konkreten Probleme und Schwierigkeiten
gegen die ,Besuchung®, d. h. das Gebet ,,vor“ dem aufbewahrten Altarsakrament,
im Grunde die Probleme und Schwierigkeiten sind, die man gegen das private,
durch ldngere Zeit hindurch fortgesetzte kontemplative Gebet im allgemeinen hat,
und daf} die Einwiande, die gegen die ,Besuchung® als solche erhoben werden, doch
meist nur eine Art ideologischer und nachtriglicher Vorwand dafiir sind, sich der
fordernden Hairte der Meditation iberhaupt zu entzichen. Wer kennt viele
Félle von Menschen, die wirklich gern und lang das betrachtende Gebet iiben und
dennoch Schwierigkeiten gegen die ,Besuchung® empfinden? Jedenfalls miifite man
diejenigen, die solche Schwierigkeiten vorbringen, auf die Frage aufmerksam
machen, ob ihre Einwande gegen die ,Besuchung® nicht in Wirklichkeit der Protest
des betriebsamen Menschen gegen die Forderung sind, lassend und gelassen, ruhig
und schweigend sich und sein Wesen immer wieder vor Gott zu bringen und dessen
richtende und reinigende Stille auszuhalten.

2. Weiter ist darauf hinzuweisen, dafl man nicht das Recht hat, mit sehr zweifel-
haften Berufungen auf dogmengeschichtliche und frommigkeitsgeschichtliche Theo-
rien, die meist richtige Tatsachen falsch interpretieren, theoretisch oder doch in einer
stillschweigenden Praxis sich der Lehre des Konzils von Trient zu entziehen. Diese
Lehre aber besagt, dafl es eine eigentliche und eindeutige Haresie ist, wenn einer





