260 Karl Rahner

das sind, dann sind sie auf einmal wieder hochst zeitgemaf und werden niemals
altern. Die GU miissen innerhalb der Kirche immer der Ort bleiben, wo ein Christ,
er moge Priester oder Laie sein, in der Stille der ,Kammer® (Mt 6, 6) so beten lernt,
dafl er Christus personlich begegnet und an seinem Leben erfalt,um was es in dieser
Weltzeit geht: um den im Herzen des Betenden sich vollziehenden Sieg des Ge-
kreuzigten iiber den Feind der menschlichen Natur. Dann werden die GU ihn
fester, reicher und apostolischer eingliedern in den Mystischen Leib Christi und
ihn gleichzeitig einfiigen in unsere Zeit, welche mit ihrem Larm der Technik, ihrem
stolzen Humanismus und ihren blof natiirlichen Wissenschaften ihn wegzureifien
sucht von der erlésenden Gnade des Gekreuzigten, an dem sich alle Geister trennen.

Fassen wir von hierher den Kern der ignatianischen GU noch einmal zusammen,
dann kénnen wir sagen: die Seelenhaltung, die die GU mit Gottes Gnade heran-
bilden wollen, ist ein Aufruf an alle, die den Herrn und seine Kirche lieben, unter
dem Banner des Kreuzes im Dienst der Kirche hochherzige Kimpfer sein wollen
zur Ehre des Vaters. Das ist zugleich das tiefste Ideal des hl. Ignatius selbst und
seiner Compaiiia.

Uber die Besuchung des Allerheiligsten

VonKarlRahner SJ, Innsbruck

1. Von ihr miflte zuerst alles das gesagt werden, was von der Betrachtung, der
Meditation, der Einkehr, dem Schweigen, dem Gebet, der privaten Frommigkeit
im allgemeinen zu sagen ist. All dies muf hier natiirlich vorausgesetzt werden. Man
kann aber vermuten, daf} die eigentlichen konkreten Probleme und Schwierigkeiten
gegen die ,Besuchung®, d. h. das Gebet ,,vor“ dem aufbewahrten Altarsakrament,
im Grunde die Probleme und Schwierigkeiten sind, die man gegen das private,
durch ldngere Zeit hindurch fortgesetzte kontemplative Gebet im allgemeinen hat,
und daf} die Einwiande, die gegen die ,Besuchung® als solche erhoben werden, doch
meist nur eine Art ideologischer und nachtriglicher Vorwand dafiir sind, sich der
fordernden Hairte der Meditation iberhaupt zu entzichen. Wer kennt viele
Félle von Menschen, die wirklich gern und lang das betrachtende Gebet iiben und
dennoch Schwierigkeiten gegen die ,Besuchung® empfinden? Jedenfalls miifite man
diejenigen, die solche Schwierigkeiten vorbringen, auf die Frage aufmerksam
machen, ob ihre Einwande gegen die ,Besuchung® nicht in Wirklichkeit der Protest
des betriebsamen Menschen gegen die Forderung sind, lassend und gelassen, ruhig
und schweigend sich und sein Wesen immer wieder vor Gott zu bringen und dessen
richtende und reinigende Stille auszuhalten.

2. Weiter ist darauf hinzuweisen, dafl man nicht das Recht hat, mit sehr zweifel-
haften Berufungen auf dogmengeschichtliche und frommigkeitsgeschichtliche Theo-
rien, die meist richtige Tatsachen falsch interpretieren, theoretisch oder doch in einer
stillschweigenden Praxis sich der Lehre des Konzils von Trient zu entziehen. Diese
Lehre aber besagt, dafl es eine eigentliche und eindeutige Haresie ist, wenn einer



Uber die Besuchung des Allerheiligsten 261

(theoretisch — und also auch durch seine Praxis) sagen wollte, Jesus Christus sei im
Sakrament des Altars nicht auch mit einem dufieren Kult der Anbetung zu verehren,
er diirfe nicht durch ein besonderes Fest gefeiert werden, oder die Aufbewahrung
des Sakraments im Altar sei zu unterlassen (vgl. Denz 888; 889; 878; 879). Natiir-
lich ist mit diesen dogmatischen Bestimmungen der innere Sinn und die Einordnung
dieses eucharistischen Anbetungskultes und der Aufbewahrung des Sakramentes in
das Gesamte des christlichen Lebens und des liturgischen Tuns noch ungeklart; natiir-
lich hat es im Lauf der Kirchengeschichte Zeiten und Verhaltungen innerhalb der
christlichen Frémmigkeit gegeben, die (wie man boshaft gesagt hat) die Messe am
Morgen als die Konsekration der Hostie fiir den Segen am Abend betrachteten und
so in der Praxis (ohne dafl die offizielle Kirche sehr heftigen Widerstand leistete)
sich wirkliche und bedenkliche Verzerrungen in den Perspektiven einer erleuchteten
christlichen Frommigkeit zuschulden kommen liefen. Doch kann angesichts der
Definition des Konzils (wenn auch die Aufbewahrung der Eucharistie als solche
zunichst hier als Voraussetzung der Krankenkommunion gegeben wird) und der
jahrhundertelangen einmiitigen und segensreichen Praxis der Kirche, auch in ihren
erleuchteten Heiligen, nicht daran gezweifelt werden, dafl auch die private und ge-
meinsame (paraliturgisch gestaltet: ,Segen“, ,Aussetzungen®) Verehrung des
Sakraments auch auflerhalb des Opfers als solche und im ganzen eine Verwirklichung
genuin christlichen Wesens und Glaubens ist. (Damit ist nichts gesagt zur Verteidi-
gung der ,Aussetzung“ wdhrend des heiligen Opfers selbst, nichts fiir ein extrem
werdendes ,Schauverlangen® hinsichtlich der heiligen Hostie, das zu indiskretem
Uberwuchern der Aussetzungen fihrt usw.).

Es ist ferner zu betonen, dafl die Tatsache, dafl es eine eigentliche eucharistische
Frémmigkeit auflerhalb des Meopfers nicht zu allen Zeiten gegeben hat, in keiner
Weise als Argument gegen das genuin Christliche dieser Frommigkeit gelten kann.
Das katholische Frommigkeitsleben wiirde eine schwere Einbufle erleiden, wiirde
man in einem falschen Romantizismus fiir die alte Kirche auf Entwicklungsergeb-
nisse der Frommigkeitsgeschichte wieder verzichten. Das Christentum ist Geschichte.
Und eine tausendjihrige Geschichte und Praxis haben in sich ihr Recht, auch wenn
sie nicht die der ersten tausend Jahre sind. Diejenigen, die die ersten Jahrhunderte
zum absoluten Mafistab fiir die Frémmigkeit machen, miifiten es iiberall tun (oder
diese Verabsolutierungen ganz unterlassen), also auch im Fasten, in der massiven
Vor- und Héherbewertung der Jungfriulichkeit gegeniiber der Ehe, in der Linge
der Gottesdienste, in der Massivitat der Ménchsaskese und in vielen anderen Din-
gen. Was genuin christlich ist, kann immer nur der Geist der Gesamtkirche aller
Zeiten sagen und eine demiitige Reflexion auf die letzten Grundstrukturen des
Christlichen, die uns zu allen Zeiten in der Kirche bezeugt werden, die aber durch-
aus geschichtlich in Theorie und Praxis zu Folgerungen fithren konnen, die nicht
immer schon ausdriicklich da waren, und dennoch, wenn sie einmal gegeben sind,
zum bleibenden Wesensvollzug der Kirche gehoren. Es ist ja auch hochst ungeschicht-
lich gedacht, weil die ,Einbabnigkeit* des Geschichtlichen verkennend, wenn man
meint, alles was in der Kirche erst an einem bestimmten Punkt der Geschichte gewor-
den ist, miisse darum auch wieder sich riickwirts in ein primitiveres Stadium zuriick-
verwandeln kénnen. Es gibt vielmehr Gewordenes, das bleibt, im Einzelleben des



262 Ka}l Rahner

Menschen, aber auch in der Kirche; und dies nicht nur auf dem Gebiet des Theoreti-
schen, sondern auch der Praxis. Ist das aber grundsitzlich klar, dann kann angesichts
der Michtigkeit der eucharistischen Frommigkeit, ihrer Dauer, Allgemeinheit, Aus-
driicklichkeit der Billigung und Férderung durch die amtliche Kirche, des Segens
- usw. kein Zweifel dariiber sein, dafl es dann auch immer (in groferem oder geringe-
rem Mafle) einen privaten Kult des aufbewahrten Sakramentes geben wird. Dem-
entsprechend verteidigt auch Pius XII. in ,Mediator Dei“ auBer der Anbetung der
Eucharistie ,die frommen und tiglichen Besuchungen beim Heiligen Tabernakel®,
ebenso empfiehlt der CIC die ,visitatio Sanctissimi Sacramenti® (can. 125 n. 2; can.
1273) als einen Gegenstand der religiosen Unterweisung aller Glaubigen (vgl. auch
can. 1265—1276: de custodia et cultu sanctissimae Eucharistiae; wobei zu beachten
ist, daf es fiir viele Kirchen eine Pflicht der Aufbewahrung des Sakramentes gibt)!.

3. Was nun die innere Begriindung des Sinnes und Inhaltes der ,Besuchung® an-
geht, so scheint es nicht angebracht, sie ausschlieflich und allein in der realen Gegen-
wart Christi und in der Anbetungswiirdigkeit des Sakramentes zu suchen, wie dies
gewohnlich zu geschehen pflegt. Denn es ist die Frage, ob durch diese traditionelle
(richtige, aber doch etwas im Formalen steckenbleibende) Begriindung, wenn sie
nicht entfaltet wird, die Widerstinde gegen die ,Besuchung®, wie sie heute auftre-
ten, ganz iiberwunden werden kénnen. Die theologische Grundschwierigkeit ist doch
diese: gewif}, Christus ist real im Sakrament gegenwirtig. Aber wozu gegenwirtig?
Um da und bei uns zu sein? Um als da-Seiender, Thronender, Audienz Gewihren-
der angebetet und verehrt zu werden? Selbst wenn man auf diese Frage mit einem
Ja oder besser und dogmatisch umsichtiger mit einem: ,auch dazu“ antworten kann,
s0 ist doch zunéchst mit dem Trienter Konzil zu sagen: das Sakrament ist von Chri-
stus gestiftet ,uf sumatur”, ,damit es genossen wird“ (Denz 878). Die Grundstruktur
des Sakraments liegt in seinem Speisecharakter, in seiner Hinordnung auf den Ge-
nufl. Das ist die grundlegende Wahrheit, von der auszugehen ist. Weil es so ist und
weil gerade wir in Deutschland diese Wahrheit nicht vergessen diirfen, wollen wir
nicht existentiell und gefithlsmafig zwischen uns und den evangelischen Christen
(die von dieser Wahrheit in ihrer Theologie und Praxis des Abendmahles ausgehen)
ein Hindernis aufwerfen, das objektiv in dieser Frage nicht besteht.

Theologisch gesehen ist also der Satz: ,Nehmt und esset, das ist mein Leib“, der
erste und grundlegende Satz der Theologie der Eucharistie, und nicht der Satz: hier
ist Christus gegenwirtig. Deshalb sagt Joh. Betz (LThK III 1153) mit Recht, daf
die Dreiteilung des Traktats iiber die Eucharistie, der mit der Realprasenz beginnt
und dann erst mit der Abhandlung iiber Kommunion und Opfer fortfahrt, unbefrie-
digend und irrefithrend ist. Institutum est «¢ sumatur (Denz 878). Von diesem Grund-
prinzip ist also auch bei der theologischen Klarung des Sinnes der ,Besuchung® aus-
zugehen. Dieses Prinzip enthilt die reale Gegenwart Christi in sich, denn die an-
gebotene Speise ist eben der Leib und das Blut Christi, aber es ist umfassender,
denn es sagt auch, dafl das Gegebene zum Genufl gegeben ist, und es muf in djeser
seiner ganzen Inhaltlichkeit in unserer Frage zur Geltung kommen.

1 Vgl. auch J. de Guibert, Documenta Ecclesiastica christianae perfectionis studium
spectantia (Rom 1931) n. 542; 543; die Ansprache Pius XI. vom 24. 7. 1929 an die Semi-
naristen (Enchiridion Clericorum (Rom1938) n. 1467 (vgl. auch im selben Enchiridion n. 351).



Uber die Besuchung des Allerheiligsten 263

Hier liegt aber zunichst scheinbar eine Schwierigkeit. Man kénnte sagen: selbst-
verstandlich soll Christus ,in usu® (,im Gebrauch“)? angebetet werden, denn er ist
gegenwirtig, wenn er sich als die Speise des ewigen Lebens gibt. Aber wie ist von
diesem Grundprinzip her ein von dieser Speisegegenwart und der mit dem Empfang
gegebenen Anbetung des Herrn verschiedener Kult ,,auflerhalb“ des Empfanges und
unabhingig von ihm zu rechtfertigen? Der evangelische Christ z. B. scheut sich hier,
einfach mit formaler Logik weiter zu argumentieren, und meint, er hétte von der
Schrift her zu solchen Weiterungen keine Legitimation. Es ist in dieser Hinsicht auch
bemerkenswert, dafl das Trienter Konzil die Aufbewahrung der Eucharistie von der
Krankenkommunion her rechtfertigt und sonst keine anderen Griinde dafiir geltend
macht, wobei anch der historische Tatbestand richtig wiedergegeben ist (die Notwen-
digkeit oder Sinnhaftigkeit der Kommunion aufierhalb des gemeinsamen Opfers war
der erste Entstehungsgrund der Sakramentaufbewahrung, nicht das Bediirfnis, Jesus
als ,stillen Klausner im Tabernakel® bei sich zu haben), und somit die Aufbewah-
rung als Voraussetzung des Genusses des Sakramentes sieht, also auch fiir die Be-
grindung der Aufbewahrung durchaus in der Linie des genannten Grundprinzips
bleibt (vgl. Denz 879; 889).

Wenn wir ganz von den biblischen Urgegebenheiten in dieser Frage ausgehen,
dann ist zundchst einmal zu sagen, dafl ,Leib“ und ,Blut“ gerade auch fiir eine ge- .
naue Exegese den ganzen Herrn bedeuten. Mit Leib und Blut ist die leibhaftige Per-
son Jesu, das somatisch verfafite Ich Jesu, das blutgebundene Lebewesen als der in
seinem Blut den neuen Bund konstituierende Gottesknecht gemeint3. ER also ist der,
der gegeben wird. Er wire deshalb falsch, wollte man meinen, die biblischen Worte
,Leib“ und ,Blut“ seien in einem modernen eingeschrinkten Sinn zu verstehen,
und es bediirfe darum einer theologischen Spekulation, um von dem ausdriicklich
von Jesus Gesagten mit Hilfe der Berufung auf die ,concomitantia® (Mitgegeben-
heiten) zur ganzen Wirklichkeit des Herrn im Sakrament zu gelangen. Nein, das,
was er uns gibt, ist nach seinen ausdriicklichen Worten, wenn ihr unmittelbarer
Wortsinn richtig vom Aramdischen her interpretiert wird, ER selbst, und darum hat
Joh 6,57 fir ,Fleisch“ und ,Blut® einfach auch ,Jch* eingesetzt. Er gibt also in
Wabhrheit sich als Ganzen zur Speise. Und darum ist die Anbetung hier durchaus
legitim, weil man nicht einer wirklich ,sachhaft® zu verstehenden Speise begegnet,
sondern IHM selbst. Insofern kann eine gewisse, fast sachhafte Behandlung der
Eucharistie im Altertum gar nicht den Anspruch darauf machen, als genaue und
crschépfende Interpretation des biblisch Gegebenen betrachtet zu werden. Das ,mit-
telalterliche“ Empfinden, der leibhaftigen Person Jesu im Sakrament zu begegnen,
ist durchaus biblisch. Und darum sind alle Akte, mit der man einer Person, besser:
dieser Person aus ihrem Wesen heraus zu begegnen hat, durchaus biblisch legitimiert.

‘Wir miissen nun einen Schritt weiter gehen. Nach dem schlichten, aber eindeutigen
Wort der Schrift ist die zum Genuf angebotene, nicht eigentlich die (schon) genossene
Speise, der Herr in seiner leibhaftigen, heilschaffenden und bundstiftenden Wirk-

2 Auch bei den lutherischen Christen umfafit ja der usus (wihrend dessen Christus real
gegenwirtig geglaubt wird) die consecratio, distributio und sumptio, und nicht blofi den
Moment des aktuellen Genusses.

3 Genauere Literatur zu diesem Satz ist zu finden etwa bei J. B etz, Die Eucharistie in
der Zeit der griechischen Udter 1, 1 (Freiburg 1955); ders.; in: LThK I1I1. 1141—1147.



264 Karl Rahner

lichkeit. ,Christus ist gegenwirtig als Speise“ kann also biblisch nicht bedeuten, daf
er gegenwdrtig wird dadurch, daf er genossen wird, sondern: er ist gegenwiirtig, um
genossen zu werden. Der Sakramentsrealismus ist Voraussetzung, nicht Folge des
»usus“ (,Gebrauches“). Darin stimmen die lutherischen Christen gegen die Refor-
mierten mit uns Katholiken iiberein. Ist das aber begriffen, dann kann der folgende
Satz keine uniiberwindlichen Schwierigkeiten mehr machen: solange die Speise als zu
geniefende da ist, ist der Herr als der auf uns zum Empfang zukommende da; und
solange wihrt auch die Moglichkeit und die Sinnhaftigkeit, ihm als dem fiir uns
dahingegebenen und sich uns gebenwollenden Herrn zu begegnen. Nun hat aber (das
kann wohl unbedenklich gesagt werden) die Christenheit seit den iltesten Zeiten
ohne Hemmung die Uberlegung* vollzogen, daf} diese Speise in ihrem Speisecharak-
ter (analog den iibrigen Speisen) nicht aufgehoben wird, wenn ein griferer zeitlicher
Abstand zwischen dem konsekratorischen Deutewort und dem eigentlichen Empfang
liegt. In jeder Eucharistiefeier ist ein gewisser zeitlicher Abstand zwischen ,Konse-
kration“ und Empfang, genauso, wie ein solcher zwischen den Worten Jesu bei der
Darreichung und dem Genufl durch die Apostel lag. Solange nach einem normalen
menschlichen Empfinden das Brot — Brot bleibt, d. h. seine Hinordnung auf den
Genuf (was zu seiner Wesenskonstitution gehort, da es sich ja hier um einen wesent-
lich menschlichen, nicht um einen physikalischen Begriff handelt) gewahrt ist, ist die
Gegenwart Christi als das Selbstangebot zur Speise gegeben mit all dem, was damit
als Haltung und Entgegennabme vonseiten des Menschen mitgesetzt ist. Das be-
deutet aber nicht nur die Berechtigung des Anbetungskultes der Eucharistie, sondern
impliziert auch umgekehrt: die Anbetung Christi in der Eucharistie entspricht erst
dann addquat dem Gegenstand dieses Kultes, wenn der Herr angebetet wird als der
sich uns zur Speise Anbietende, als der in seinem ,Leib“ gegenwirtige ,Knecht Got-
tes“, der in seinem Blut den neuen und ewigen Bund gestiftet hat und sich als die
endgiiltige Heilswirklichkeit durch den Genuf} dieses Brotes zu eigen geben will.

Wird die Gegenwart Christi so aufgefafit, so ist er iiberall, wo er zugegen ist, da
als die greifbare Gegenwart unseres Heiles, die zuriickweist auf das sakramentale
Opferereignis, durch das diese Gegenwart gestiftet worden ist, und vorweist auf das
Ereignis, in dem dieses Heil uns in vollem, und zwar auch sakramental greifbarem
Mafle zugeeignét ist, auf den Empfang der Eucharistie. Es ist hoffentlich berfliissig
zu sagen, dafl die Frage, welche konkrete sakramentale Partikel im bestimmten Fall
gegenwirtig ist, sinnlos ist: auf jeden Fall ist der Christus gegenwirtig, den je ich
empfangen werde; ob dies durch diese oder jene konkrete Speise geschieht, ist
irrelevant.

Von daher bestimmt sich nun auch der Inhalt und somit der genaue Sinn der ,Be-
suchung®. Auch sie ist die Gegenwart des Menschen vor dem objektiven sakramen-
talen Zeichen des Opfertodes Jesu zu unserem Heil; sie ist subjektive Fortsetzung

4 Ohne solche ,Uberlegungen auf Grund biblischer Befunde und zur konkreten Inter-
pretation dieser Befunde, zum Zwedck eines konkreten Handelnkénnens kann die Kirche
nirgends leben. Selbst wenn sie formallogisch nicht zwingend erscheinen sollten, kann gesagt
werden, daf} sie einfach, weil sie (so oder so) notwendig waren, weil sie faktisch, als die
Theorie und vor allem die Praxis der Kirche bestimmenden, von der Kirche als ganzer und
fir lange Zeit angestellt warden, den Beistand des Geistes der Kirche gehabt haben miissen,
also iber jhre formale menschliche Schliissigkeit hinaus ein theologisches Gewicht haben.



Uber die Besuchung des Allerheiligsten 265

der Messe und Anheben der (kiinftigen) Kommunion. Es ist also von ihr all das zu
sagen, was von der Danksagung zu sagen war, und all das, was im eigentlichsten
Sinn Vorbereitungs auf die Kommunion ist. Beides geschieht sinnvoll vor dem objek-
tiven Zeichen der Heilsbegriindung und der Heilszueignung, dem wahren Leib und
dem Blut des Herrn, vor dem gegenwirtigen Herrn in seiner leibhaftigen Konkret-
heit als der Opferspeise je fiir mich. So wie die Aufbewahrung des Sakramentes Auf-
bewahrung des in der Messe dargebrachten Herrn als solchen und der zu genieflen-
den Speise als solcher ist, so ist auch die Anbetung des anfbewahrten Sakramentes
(soll sie nicht schlieflich doch dem Menschen problematisch werden als ein seltsames
Duplikat der Anbetung des allgegenwirtigen Gottes und der Aktualisierung der
pneumatischen Christoskommunikation, die immer und iiberall méglich ist) von
jenem Gesichtspunkt her zu vollziehen, unter dem diese Gegenwart selbst gegeben
und in ihrer Bedeutsamkeit von Gott trotz der Allgegenwart Gottes und trotz inne-
rer Christusverbundenheit garantiert ists, unter dem Aspekt des am Kreuz sich ge-
opfert habenden Herrn, der in der Messe (und so auch in der davon bleibenden
Speise) sich als solcher gegenwirtig setzt und sich als solcher zum Genusse anbietet.
Der Beter vor dem Sakrament kénnte auch daran sich erinnern, dafl er das sakra-
mentale Zeichen der Einheit der Kirche vor sich hat. Dieses Sakrament ist doch nach
den Worten des Konzils von Trient das ,symbolum . . . eius unitatis et caritatis, qua
Christianos omnes inter se coniunctos et copulatos esse (Christus) voluit® (,das
Zeichen jener Einheit und Liebe, durch das Christus alle Christen untereinander ver-
eint und verbunden wissen wollte®) (Denz 873a), ist das ,symbolum unius illius
corporis, cuius ipse caput existit (,das Symbol jenes einen Leibes, dessen Haupt er
selbst ist*) (Denz 875). Darum begegnen wir auch bei der Besuchung ihm als der

8 Vorbereitung ist in einem weiten Sinn zu verstehen: Die Realisierung der Bezogenheit
des ganzen Menschen auf den gekreuzigten und auferstandenen Herrn als den, in dem allein
wir Gott zu unserem Heile haben.

¢ Man bedenke: es gibt eine gnadenhafte, heilsaneignende Beziehung des Menschen auf
das Kreuz Christi, die wirksam ist, obwohl sie nicht (schon) durch die sakramentale Feier
der Messe vermittelt ist. Und doch hat die Messe einen Sinn. Denn es ist ja iiberhaupt zu
sagen, dafl die Sakramente nicht darin ihre Begriindung haben, dafl das, was sie bewirken,
sonst nicht bewirkt werden kann oder bewirkt wird, sondern darin, dafl eben dieses, was vor
den Sakramenten und auch ,unabhiingig“ von ihnen geschieht, sich in den Sakramenten -
seine eigene geschichtliche Greifbarkeit in Raum und Zeit schafft, wegen der inkarna-
torischen Struktur der Gnade Christi, und darum von dem gar nicht empfangen werden
kénnte, der sich wirklich willentlich und grundsitzlich gegen diese inkarnatorische Dy-
namik der ihm angebotenen Gnade verschlieen wiirde. Es ist also ein ganz allgemein
durchgehendes Gesetz, dafl Gnade und Vollzug der Gnade auflerhalb des Sakramentes mdg-
lich ist und dennoch das Sakrament sinnvoll bleibt. Wiirde man also sagen, eine ,Besuchung*®
sei sinnlos, weil es ja die Gnade der inneren Christusverbundenheit gibt, miifite man auch
konsequent sagen, die Sakramente seien sinnlos, weil es die Gnade (und zwar anch ohne
die Sakramente) gibt. Es ist vielmehr zu sagen: nur die Gnade, die es auch schon vor den
Sakramenten gibt, macht gerade die Sakramente sinnvoll, weil jene sich in diesen inkar-
niert und inkarnieren will auch dort, wo sie (zunichst) ohne diese raumzeitliche Greifbar-
keit angeboten und vom Menschen angenommen wird. Aber gerade weil die Sakramente
die inkarnatorische Greifbarkeit der Gnade und sogar dariiber hinaus auch ihre Annahme
sind, kann der Mensch an dieser Leiblichkeit der Gnade ablesen, was die Gnade ist und wie
er ihr begegnen, sie annehmen soll. Und darum mufl das Verweilen vor dem Sakrament des
Leibes Christi, vor dem Sakrament des Todes des Herrn und des ewigen Bundes, soll es
dem adiquat entsprechen, vor dem verweilt wird, in seinem Vollzug von der Eigenart die-
ses Sakramentes bestimmt werden. Es mufl mehr sein als blof} eine freundschaftliche Unter-
haltung mit dem Audienz gebenden Herrn.



' 266 Karl Rahner

Einheit der Kirche und somit dem Geheimnis der Kirche selbst, der heiligsten Sicht-
barkeit der Kirche, die selbst wieder als sichtbare die Geschichtlichkeit und Greifbar-
keit des Heiles fiir uns ist. Von da aus ist dann leicht zu verstehen, dafl anch die
private ,Tabernakelfrémmigkeit® gar keine Angelegenheit eines religiosen Indivi-
dualismus allein ist, sondern, recht vollzogen, Realisation der Kirchenzugehérigkeit,
der Verantwortung fir sie und des Gebetes fiir sie wird. Man kdnnte auch sagen:
Gebetsapostolat in einem sehr echten und tiefen Sinn.

4. Man kommt zum selben theologischen Grundansatz fiir den Sinn der Besuchung
noch von einer anderen Seite. Das, wovon ausgegangen werden soll, kénnte man
vielleicht ,Altarfrémmigkeit” nennen. Es scheint doch so zu sein, dafl iiberall in der
Religionsgeschichte, wo es einen Opferkult gegeben hat, der Altar auch auflerhalb
des eigentlichen Opferaktes eine grofie Verehrung geniefit. Er ist eben der Ort, wo
die kultische Begegnung mit Gott geschieht. Er erinnert darum immer an diese
hochste Moglichkeit des Menschen. Er ist die bleibende Verheifung dieses Ereignis-
ses. Er ist darum die heilige Stitte schlechthin. Zu ihm flieht man, auf ihn legt man
die Hand, wenn man schwért, er ist immer, auch aufierhalb des Opfers, der Sitz der
Gottheit. All das ist immer getragen durch den eigentlichen Wesenszug des Altars,
seine Bezogenheit auf das Opfer. So war es auch schon im alten Christentum?®. Der
Altar ist nicht nur ein faktisch eben benétigtes Utensil fiir das Mefopfer; er ist selbst
eine heilige Stitte. Er wird geweiht, er ist hochst ehrwiirdig, Engel umgeben ihn, nur
Kleriker diirfen den Altarraum betreten, gewissenhafte Leute kehren ihm nicht den
Riicken zu, Ungetauften ist die Berithrung des Altares untersagt, er wird durch den
Kufl verehrt von Klerikern und Laien, der Eid wird unter Berithrung des Altares
abgelegt. Man betet vor ihm, man umfafit ihn und weif}, daf man dadurch Christus
umfafit. Er ist darum auch eine Asylstitte. Der Altar ist damit eigentlich aufgefafit
als die raumzeitliche Bleibendheit des Opfers, bei dem Gottes Christus als unser Heil
(und so als der eigentliche , Altar“s) anwesend ist.

Die ,Besuchung® ist nun eigentlich nichts anderes als die legitime und gesteigerte
Fortfiihrung dieser altchristlichen Altarfrommigkeit. Eine berechtigte Aufgipfelung;
denn das bleibende Sakrament, dessen Bleibendheit legitim ist, weil sie sich aus dem
Wesen einer Speise ergibt, verweist viel eindringlicher und durch gottliche Stiftung
viel objektiver auf das vorangehende Opfer und auf ein mogliches folgendes Opfer-
mahl, als der Altar allein. Und wenn beide Zeichen vereinigt sind. der Altar und die
darauf ruhende Opferspeise, dann ist in eindriicklichster Weise ein Zeichen gott-
licher Stiftung in Raum und Zeit gegeben, dafl Christus sich geopfert hat und auf uns
zuvkommt als unser Heil, das sich mit uns vereinigt. Vor diesem Zeichen betet der
Mensch. Und sein Gebet ist das Gebet, das diesem bleibenden objektivierten Wort
Ant-Wort ist: der Vollzug immer neuer Selbsthingabe an den lebendmachenden Tod
des Herrn, die Annahme seiner Gnade, die Bereitschaft, ihn, den Kommenden, an-
kommen zu lassen. Wenn also jemand die ,Tabernakelfrémmigkeit* ablehnen

7 Vgl. dazu Material und Literatur bei: Th. Klauser in RACI251—266; Fr. ].D61-
ger, Die Heiligkeit des Altars: AuG 2 (1930) 161—183; J. Braun, Der duristliche Altar,
2 Bde. (Miinchen 1924).

8 Zu dem alten Thema ,Christus unser Altar“: Pauly Wissowa I, 2, 1640—1691;
DB 11266—1278; R. Galling, Der Altar in den Kulturen des Alten Orients (Berlin 1925);
M.Eliade, Die Religionen und das Heilige (Salzburg 1954) 415—437.



Uber die Besuchung des Allerheiligsten ' 267

wollte mit der Berufung darauf, daf es eine solche in der altchristlichen Zeit nicht
gegeben habe, dann miifite er sich sagen lassen, daf} er, wenn er schon den Frommig-
keitsstil der alten Kirche als fiir sich maBgeblich betrachtet, dann wenigstens die
+Altarfrommigkeit pflegen miifite. Wie aber sollte er dies heute, da anf den Alti-
ren das ,sacramentum permanens“® ruht, tun konnen, ohne dafl seine Altarfrommig-
keit auch Tabernakelfrémmigkeit wird, wie sie es in der ganzen Kirche mit Recht
geworden ist?10

5. Von hier aus ist der Zusammenhang zwischen ,Besuchung® und ,geistlicher
Kommunion® unmittelbar greifbar und erhilt die ,Besuchung® in ihrer theologischen
Begriindung aus der geistlichen Kommunion eine Bestirkung. Vorausgesetzt mufl
allerdings werden, daf man versteht, was geistliche Kommunion ist!1. Dort, wo man
ihr gegen die Theologie von Joh 6 und gegen die ganze patristische Theologie, die
darin in Augustin ihren Hohepunkt hat (aber schon bei Origenes deutlich greifbar
ist), und gegen die mittelalterliche Theologie bis zum Trienter Konzil einschlieflich
nur ein frommes ,Als-ob*, also einen frommen Wunsch, die sakramentale Kommu-
nion zu empfangen, sieht, kann man natiirlich von ihr aus den Sinn der Besuchung
nicht deaten. Aber in Wabhrheit ist nach der einhelligen Lehre der Tradition die
geistliche Kommunion die im Glauben und in der Liebe personal aktualisierte reale
Kommunikation mit dem Herrn in seinem Pneuma. Man empfingt in ihr wirklich
den ,fructus® (Frucht) und die ,utilitas“ (Nutzen) des Sakraments. Die sakramental-
fruchtbare Kommunion unterscheidet sich von der geistlichen nicht wie Wirklichkeit
von blof Gedachtem, sondern hat nur (von einem eventuellen graduellen Unter-
schied in der Wirkung abgesehen) das iiber die geistliche Kommunion hinaus, was
auch in der unwiirdigen Kommunion gegeben ist, so sehr natiirlich die geistliche
Kommunion selbst ihre Vollendung in der Greifbarkeit der sakramentalen Kommu-
nion hat und darum auch dort, wo ste ,nur” geistliche (nicht: geistig-gedankliche!)
Kommunion ist, in ihrem Wesen und im votum des Empfangenden auf die sakra-
mentale Kommunion bezogen ist. Die geistliche Kommunion ist so wenig ein ,Als-
ob“, wie die vollkommene Reue blo ein Wunsch nach Sindenvergebung oder die
Begierdetaufe blof ein noch nicht erfiillter Wunsch nach Rechtfertigung ist. Es ge-

% Das ,fortdauernde® Sakrament, das ,den Urheber der Gnade in fortdauernder Weise
enthilt* (Enzyklika ,Mediator Dei®, AAS 40 [1947]) 569).

10 Von da aus konnte man (um dies nebenbei zu bemerken) die Frage erneut zur Dis-
kussion stellen, ob die da und dort auftretenden Bestrebungen, den Tabernakel vom Altar
wegzuriicken, d. h. seine Bezogenheit auf den Altar als Opferstitte architektonisch und op-
tisch unsichtbar werden zu lassen, wirklich so selbstverstindlich sind, wie sie sich manchmal
geben, oder ob nicht in dem kirchenamtlichen Widerstand gegen solche Bestrebungen (vgl.
CIC can. 1268 § 2; Pius XII. AAS 48 [1956] 7111f.; Sacra Congregatio Rituum, Decretum,
AAS 49 [1957] 425f.) Wesentliches und immer Giltiges gesehen wird. Die verschiedenen
und gleichméRig giiltigen Gesichtspunkte sind in der Praxis oft schwer zu vereinigen. (Das
letztgenannte Dekret der Ritenkongregation deutet selbst Ausnahmen von der von ihr ge-
wiinschten Praxis an, dafl der Tabernakel auf dem Hauptaltar angebracht werde.) Aber
man sollte jedenfalls, wenn man theologisch und seelsorgerlich gangbare Wege in dieser
Frage sucht, nicht vergessen, dafl Altar und Tabernakel eine positive nnd enge Beziehung
zueinander haben.

11 Vgl. zum folgenden H. R. Schlette, Geistliche Kommunion und Sakrament
(,Quaestiones disputatae“ 8), Freiburg 1958 (hier die ibrige Literatur zur geistl. Kom-
munion); ders.: Die Lehre von der geistlichen Kommunion bei Bonaventura, Albert dem
Grofien und Thomas v. Aquin. Miinchen 1958,



268 » Karl Rahner

schieht in ihr vielmehr im heiligen Pneuma eine reale gnadenhafte Kommunikation
mit der Person Jesu, von der die Berithrung mit dem Leib Christi im Genuf der
sakramentalen Kommunion nur das greifbare Zeichen und ein sakramentales Mittel
ist, das ganz auf jene pneumatische Kommunikation mit Christus dienend hingeord-
net ist (vgl. Denz 881)12,

In der geistlichen Kommunion wird also in personal vollzogenem Glauben und
in der Liebe, in einer Hinbeziehung auf die sakramentale Kommunion, die durch die
heiligende Gnade des Hl. Geistes gegebene real-pneumatische Einheit mit Christus
bewufit bejaht, von neuem in der personalen Mitte des Menschen angenommen und
dadurch auch in ihrer ontologischen Wirklichkeit vermehrt und vertieft. Wenn das
Konzil von Trient sagt, der geistlichen Kommunion liege ein ,votum“ zugrunde,
»das vorgesetzte himmlische Brot zu essen“ (Denz 881), so heifit das, richtig iibersetzt,
nicht: ein , Wunsch, das himmlische Brot (spiter einmal) zu essen®, sondern: in und
mit dem Wunsch, das Sakrament spiter zu empfangen, ercignet sich jetzt ein wah-
res ,Essen des himmlischen Brotes“. Genau so wie die Bitte um Vergebung, in wirk-
licher Reue geschehend, nicht blof die hoffende Erwartung einer spiter (im Sakra-
ment) geschehenden Vergebung ist, sondern das wahre Ereignis dieser Vergebung
selbst (auch wo dies nur in der ,bloflen“ Gewissenserforschung geschieht).

Das ist die genuine Lehre von der geistlichen Kommunion, die das Vergessen nicht
verdient hat, dem sie in weiten Kreisen des Christenvolkes heute anheimgefallen
ist. Bei dieser geistlichen Kommunion ist das Entscheidende nicht die Beziehung auf
die néchste sakramentale Kommunion als solche. Gleichgiiltig, ob man terminologisch
die Aktualisierung der pneumatischen Kommunikation mit ,Christus in uns“ nur
dann ,geistliche Kommunion® nennen soll, wenn diese ausdriickliche Beziehung auf
die sakramentale Kommunion gegeben ist, oder ob diese Beziehung (als ausdriick-
liche! implizit muf} sie ja auf jeden Fall vorhanden sein, weil man gar nicht geistlich
mit Christus vereinigt sein kann, ohne den Willen zu haben, diese Vereinigung auch
in der Dimension des Sakramentalen zu verleiblichen und dadurch auch in sich selbst
zu vertiefen) nicht zum Begriff der geistlichen Kommunion gerechnet werden muf,
auf jeden Fall ist die Aktualisation der gnadenhaften Christusverbundenheit, die
glaubende und liecbende Annahme und ,Realisation® (im Sinne Newmans) dieser
bleibenden Einheit mit Christus das Entscheidende an der geistlichen Kommunion.
Ahnlich wie das eigentlich Rechtfertigende bei einem ,votum“ (Wunsch) der Taufe
oder des Buflsakramentes nicht das votum als solches, sondern Glaube und Liebe ist,
so ist das geistliche Essen schon bei Joh 6 eben der (liebende) Glaube, der aber
wahrhaft und in aller Wirklichkeit Christus in seinem Geist empfingt, ohne den ja
das ,Fleisch“ auch nichts nutze ist.

Wo nun aber kénnte die gnadenhafte Realisation dieser pneumatischen Kommu-
nikation mit Christus, der in seinem Geist wahrhaft in uns ist, eher und sinnvoller
geschehen, als dann und dort, wo der Mensch vor dem Brot des Lebens kniet, das
aus seinem ganzen Wesen heraus gar nichts ist (weder in seiner Erscheinung noch
in dem, was diese im Leib Christi enthilt) als das Zeichen, das Unterpfand und die

12 Vgl. unsere ausfiihrliche Darlegung des ganzen Problems in dem Aufsatz: ,Personale
und sakramentale Frommigkeit* (diese Ztschr. 25 [1952] 412ff. = Schriften zur Theologie 11,
S. 1154.).



Uber die Besuchung des Allerheiligsten 269

Verheiflung dieser pnenmatischen Kommunikation mit dem Herrn. Hier ist ja der
.panis ille caelestis®, jenes himmlische Brot wirklich ,propositus“, vorgesetzt (Denz
881), auf den sich ja nach den Worten des Konzils das votum der geistlichen Kom-
munion bezieht. Man darf also gewill sagen: die geistliche Kommunion hat ihren
eigentlichen Ort dann und dort, wo der Mensch vor dem Altar Christi kniet, auf dem
das Brot des ewigen Lebens liegt. Daraus ergibt sich aber auch umgekehrt: ist nach
einer giiltigen Tradition, die bis in die johanneische Eucharistietheologie zuriick ihre
Waurzeln hat, die geistliche Kommunion ein sinnvoller Vorgang, weil wahrhaft ein
gnadenhaftes Ereignis und nicht eine fromme Fiktion, dann hat man dasselbe von
der ,Besuchung® zu sagen, da sie in ihrem Wesen gar nichts anderes sein kann (auch
dort, wo sie sich nicht ausdriicklich auf die sakramentale Kommunion bezieht) als
eine geistliche Kommunion18.

Man sieht aus dem Gesagten, dafl die ,Besuchung® den Menschen gar nicht not-
wendig vor das psychologische Dilemma stellt, sich entweder mit dem ,stillen Klaus-
ner im Tabernakel® zu ,unterhalten® und so vergessen zu miissen, dafl ,Christus”
in uns (wenn auch nicht mit seiner physischen, verklarten Leiblichkeit) die Hoflnung
der Herrlichkeit ist oder (wenn man letzteres nicht will und kann) nicht mehr zn
wissen, warum man eigentlich vor dem Tabernakel kniet. Zwar ist oben schon ge-
sagt worden, daf es echt biblisch und nicht erst mittelalterlich ist, wenn sich der
Christ in der Anbetung des Sakraments dem leibhaften Ich des Herrn gegeniiber
sieht, und daf also einfach nach dem Gnadenwillen Gottes ihm die Moglichkeit ge-
geben ist, sich auf diesen leibhaftig gegenwartigen Herrn in Glaube und Liebe, An-
betung und Annahme zu beziehenl4, Aber selbst davon abgesehen: wenn jemand
das Charisma hat, von der Gegenwart Christi durch seinen Geist bis in seine letzten
Tiefen durchdrungen zu sein, so kann (so lange wir die Pilger sind, die durch das
Sichtbare hindurch wandern miissen und immer aufs neue das ergreifen miissen, wo-
von wir ergriffen sind) es nur sinnvoll und segensreich sein, wenn auch ein solcher
vor dem Sakrament kniet, das ihn dessen greifbar versichert, woran sein Glaube fest-
hilt: daB der Herr in seinem Geist wahrhaft in uns ist (mehr als wenn er nur in
seinem Fleische uns nahe wire). Er mag sich dann in die Tiefe seines eigenen be-
gnadeten Wesens versenken, dort das Rufen des Geistes mit seinem unaussprech-
lichen Seufzen vernehmen, sich an den Christus wenden, der in seinem Geist die
innerste Mitte seines Wesens einnimmt — es ist doch sinnvoll, dies vor dem Sakra-
ment zu tun, das uns gerade dessen greifbar versichert, was wir glaubend als das
Licht des inwendigen Méenschen in uns selbst tragen.

Fiir den Katholiken (auch Theologen!), der seinen Glauben realisiert, ist das
cigentlich selbstverstindlich. Die Heiligen gar — ein Pfarrer von Ars — wiirden

18 Wenigstens in dem Sinn, daf sie eine ausdriickliche, selbst gnadenhaft seiende Realisa-
tion der objektiven Einheit mit Christus in der Gnade seines HI. Geistes ist.

14 Damit ist auch schon gesagt, dafl der Christ unbefangen die uniibersehbare Fiille der
Glaubenswirklichkeiten eben in einer Pluralitdt zeitlich gereihter Akte hintereinander
realisieren miisse, aber auch diirfe, ohne eine metaphysische Skrupulositit Macht iiber sich
gewinnen zu lassen, die fiirchtet, man wiirde etwas wirklich aus dem Herzen verlieren, weil
man es dadurch in etwa aus dem Auge verliert, indem man einem anderen sich ausdriicklich
zuwendet. Es ist also allein schon von da aus sinnvoll, wenn ein Christ sich einmal dem
Herrn im Sakrament zuwendet, obwohl er ein andermal ibn in jenem Geist findet, der in
seinem Herzen ausgegossen ist.



270 Karl Rahner

vielleicht verwundert den Kopf geschiittelt haben, wenn man ihnen zu ,beweisen”
gesucht hitte, was ihr Herz langst wufite. Aber uns kam es darauf an, dem von man-
chen heutzutage gehdrten Einwurf gegen die Praxis einer jahrhundertealten und
immer wieder empfohlenen kirchlichen Frommigkeitsiibung mit theologischen Griin-
den zu begegnen.

6. Mit dem unter Nr. 4 Gesagten wird nicht behauptet, dafl jeder Kirchenbesuch
mit einer ,visitatio Sanctissimi“ gleichzusetzen sei. Denn die Kirche ist ja nicht nur,
ja nicht einmal vor allem Aufbewahrungsort der Eucharistie. Sie ist zuvor heiliger,
fiir Gott aus dieser Welt ausgesparter und von ihr abgesonderter Bezirk, Versamm-
lungsort der Gemeinde und zugleich Symbol derselben. Wie die Gemeinde ihr Haupt
in Christus hat, dessen Leib sie ist, so steht die Kirche als Bau-Korper da und hat
natiirlich, wenn die Eucharistie in ihr aufbewahrt wird, im Tabernakel ihren Schluf-
und Eckstein. Aber auch wenn das nicht der Fall ist, ist sie heiliger Raum der Begeg-
nung mit Gott, ausgezeichnet durch eine eigene Weihe (in der tbrigens von der Auf-
bewahrung der Eucharistie nicht die Rede ist, sondern nur von deren Feier), ,Kirche®
als Symbol des Leibes Christi, ,in“ der der Christ Ihm sich nzher als anderswo emp-
finden darf.

Aus einer Radioansprache Papst Johannes XXIII. zur Schluflkundgebung des
XVII. franzosischen eucharistischen Nationalkongresses {Osservatore Romano vom
6:/7. Juli 1959, Nr. 154).

Erlaubt Uns, noch eine Anregung zu geben: Was ist ein eucharistischer Kongrefs
im ganzen gesehen anderes — wenn man einmal von der feierlicheren Form der hei-
ligen Messe und der gemeinsamen Kommunion der verschiedenen Gruppen der Gliu-
bigen absieht — als eine lange und instindige Besuchung beim Heiligsten Sakra-
ment? Aber Ihr werdet wie Wir beobachiet haben, daf} diese licbenswerte Ubung
des christlichen Lebens, die innerlichen Seelen so teuer ist und die darin besteht, dafi
man sich schweigend zu Fiifien des Herrn im Tabarnakel sammelt, um seine Seele
mit Gottes Gaben zu fiillen, heutzutage von vielen vernachlissigt wird. Fiir manche,
die sich von Ideen leiten lassen, die der iiberlieferten Frommigkeit fremd sind,
scheint die geringe Einschitzung der ,Besuchung® sogar ganz iiberlegt zu sein.

Moichten doch alle Teilnehmer am Lyoner Kongref in ihre Familien heimkehren
mit der Uberzeugung von der Uortreflichkeit dieser Ubung und voll Uerlangen, daf§
sie auch in ihrer Umgebung hochgeschitzt und geliebt werde. Denkt nur an die lan-
gen Stunden, die der heilige Johannes-Maria Uianney zu Beginn seiner priester-
lichen Tdtigkeit allein in seiner Kirche vor dem Allerheiligsten zugebracht hat, und
wie lebendig dieser grofie Beter zu Fiifien seines Meisters seinen Glauben und seine
Liebe bekundete; denkt an die wunderbaren Friichte von Heiligkeit, die ans diesen
glithenden eucharistischen Gebeten fiir ithn selbst und fiir so viele andere erwuchsen.
Kein Zweifel: eine Flut von Gnaden wiirde auf Eure Familien und auf Euer Land
herabstrémen, wenn immer mehr Menschen, angeleitet und unterstiitzt von ihren
Hirten, sich in diesem Punkt in die Schule des heiligen Pfarrers von Ars begiben.





