
260 Karl Rahner 

das sind, dann sind sie auf einmal wieder höchst zeitgemäß und werden niemals 
altern. Die GÜ müssen innerhalb der Kirche immer der Ort bleiben, wo ein Christ, 
er möge Priester oder Laie sein, in der Stille der •Kammer" (Mt 6,6) so beten lernt, 
daß er Christus persönlich begegnet und an seinem Leben erfaßt, um was es in dieser 
Weltzeit geht: um den im Herzen des Betenden sich vollziehenden Sieg des Ge- 
kreuzigten über den Feind der menschlichen Natur. Dann werden die GÜ ihn 
fester, reicher und apostolischer eingliedern in den Mystischen Leib Christi und 
ihn gleichzeitig einfügen in unsere Zeit, welche mit ihrem Lärm der Technik, ihrem 
stolzen Humanismus und ihren bloß natürlichen Wissenschaften ihn wegzureißen 
sucht von der erlösenden Gnade des Gekreuzigten, an dem sich alle Geister trennen. 

Fassen wir von hierher den Kern der ignatianischen GÜ noch einmal zusammen, 
dann können wir sagen: die Seelenhaltung, die die GÜ mit Gottes Gnade heran- 
bilden wollen, ist ein Aufruf an alle, die den Herrn und seine Kirche lieben, unter 
dem Banner des Kreuzes im Dienst der Kirche hochherzige Kämpfer sein wollen 
zur Ehre des Vaters. Das ist zugleich das tiefste Ideal des hl. Ignatius selbst und 
seiner Compania. 

Über die Besuchung des Allerheiligsten 

Von Karl R a h n e r SJ, Innsbruck 

1. Von ihr müßte zuerst alles das gesagt werden, was von der Betrachtung, der 
Meditation, der Einkehr, dem Schweigen, dem Gebet, der privaten Frömmigkeit 
im allgemeinen zu sagen ist. All dies muß hier natürlich vorausgesetzt werden. Man 
kann aber vermuten, daß die eigentlichen konkreten Probleme und Schwierigkeiten 
gegen die •Besuchung", d. h. das Gebet •vor" dem aufbewahrten Altarsakrament, 
im Grunde die Probleme und Schwierigkeiten sind, die man gegen das private, 
durch längere Zeit hindurch fortgesetzte kontemplative Gebet im allgemeinen hat, 
und daß die Einwände, die gegen die •Besuchung" als solche erhoben werden, doch 
meist nur eine Art ideologischer und nachträglicher Vorwand dafür sind, sich der 
fordernden Härte der Meditation überhaupt zu entziehen. Wer kennt viele 
Fälle von Menschen, die wirklich gern und lang das betrachtende Gebet üben und 
dennoch Schwierigkeiten gegen die •Besuchung" empfinden? Jedenfalls müßte man 
diejenigen, die solche Schwierigkeiten vorbringen, auf die Frage aufmerksam 
machen, ob ihre Einwände gegen die •Besuchung" nicht in Wirklichkeit der Protest 
des betriebsamen Menschen gegen die Forderung sind, lassend und gelassen, ruhig 
und schweigend sich und sein Wesen immer wieder vor Gott zu bringen und dessen 
richtende und reinigende Stille auszuhalten. 

2. Weiter ist darauf hinzuweisen, daß man nicht das Recht hat, mit sehr zweifel- 
haften Berufungen auf dogmengeschichtliche und frömmigkeitsgeschichtliche Theo- 
rien, die meist richtige Tatsachen falsch interpretieren, theoretisch oder doch in einer 
stillschweigenden Praxis sich der Lehre des Konzils von Trient zu entziehen. Diese 
Lehre aber besagt, daß es eine eigentliche und eindeutige Häresie ist, wenn einer 



Über die Besuchung des Allerkeiligsten 261 

(theoretisch • und also auch durch seine Praxis) sagen wollte, Jesus Christus sei im 
Sakrament des Altars nicht auch mit einem äußeren Kult der Anbetung zu verehren, 
er dürfe nicht durch ein besonderes Fest gefeiert werden, oder die Aufbewahrung 
des Sakraments im Altar sei zu unterlassen (vgl. Denz 888; 889; 878; 879). Natür- 
lich ist mit diesen dogmatischen Bestimmungen der innere Sinn und die Einordnung 
dieses eucharistischen Anbetungskultes und der Aufbewahrung des Sakramentes in 
das Gesamte des christlichen Lebens und des liturgischen Tuns noch ungeklärt; natür- 
lich hat es im Lauf der Kirchengeschichte Zeiten und Verhaltungen innerhalb der 
christlichen Frömmigkeit gegeben, die (wie man boshaft gesagt hat) die Messe am 
Morgen als die Konsekration der Hostie für den Segen am Abend betrachteten und 
so in der Praxis (ohne daß die offizielle Kirche sehr heftigen Widerstand leistete) 
sich wirkliche und bedenkliche Verzerrungen in den Perspektiven einer erleuchteten 
christlichen Frömmigkeit zuschulden kommen ließen. Doch kann angesichts der 
Definition des Konzils (wenn auch die Aufbewahrung der Eucharistie als solche 
zunächst hier als Voraussetzung der Krankenkommunion gegeben wird) und der 
jahrhundertelangen einmütigen und segensreichen Praxis der Kirche, auch in ihren 
erleuchteten Heiligen, nicht daran gezweifelt werden, daß auch die private und ge- 
meinsame (paraliturgisch gestaltet: •Segen", •Aussetzungen") Verehrung des 
Sakraments auch außerhalb des Opfers als solche und im ganzen eine Verwirklichung 
genuin christlichen Wesens und Glaubens ist. (Damit ist nichts gesagt zur Verteidi- 
gung der •Aussetzung" während des heiligen Opfers selbst, nichts für ein extrem 
werdendes •Schauverlangen" hinsichtlich der heiligen Hostie, das zu indiskretem 
Überwuchern der Aussetzungen führt usw.). 

Es ist ferner zu betonen, daß die Tatsache, daß es eine eigentliche eucharistische 
Frömmigkeit außerhalb des Meßopfers nicht zu allen Zeiten gegeben hat, in keiner 
Weise als Argument gegen das genuin Christliche dieser Frömmigkeit gelten kann. 
Das katholische Frömmigkeitsleben würde eine schwere Einbuße erleiden, würde 
man in einem falschen Romantizismus für die alte Kirche auf Entwicklungsergeb- 
nisse der Frömmigkeitsgeschichte wieder verzichten. Das Christentum ist Geschichte. 
Und eine tausendjährige Geschichte und Praxis haben in sich ihr Recht, auch wenn 
sie nicht die der ersten tausend Jahre sind. Diejenigen, die die ersten Jahrhunderte 
zum absoluten Maßstab für die Frömmigkeit machen, müßten es überall tun (oder 
diese Verabsolutierungen ganz unterlassen), also auch im Fasten, in der massiven 
Vor- und Höherbewertung der Jungfräulichkeit gegenüber der Ehe, in der Länge 
der Gottesdienste, in der Massivität der Mönchsaskese und in vielen anderen Din- 
gen. Was genuin christlich ist, kann immer nur der Geist der Gesamtkirche aller 
Zeiten sagen und eine demütige Reflexion auf die letzten Grundstrukturen des 
Christlichen, die uns zu allen Zeiten in der Kirche bezeugt werden, die aber durch- 
aus geschichtlich in Theorie und Praxis zu Folgerungen führen können, die. nicht 
immer schon ausdrücklich da waren, und dennoch, wenn sie einmal gegeben sind, 
zum bleibenden Wesensvollzug der Kirche gehören. Es ist ja auch höchst ungeschicht- 
lich gedacht, weil die •Einbahnigkeit" des Geschichtlichen verkennend, wenn man 
meint, alles was in der Kirche erst an einem bestimmten Punkt der Geschichte gewor- 
den ist, müsse darum auch wieder sich rückwärts in ein primitiveres Stadium zurück- 
verwandeln können. Es gibt vielmehr Gewordenes, das bleibt, im Einzelleben des 



262 Karl Rahner 

Menschen, aber auch in der Kirche; und dies nicht nur auf dem Gebiet des Theoreti- 
schen, sondern auch der Praxis. Ist das aber grundsätzlich klar, dann kann angesichts 
der Mächtigkeit der eucharistischen Frömmigkeit, ihrer Dauer, Allgemeinheit, Aus- 
drücklichkeit der Billigung und Förderung durch die amtliche Kirche, des Segens 
usw. kein Zweifel darüber sein, daß es dann auch immer (in größerem oder geringe- 
rem Maße) einen privaten Kult des aufbewahrten Sakramentes geben wird. Dem- 
entsprechend verteidigt auch Pius XII. in •Mediator Dei" außer der Anbetung der 
Eucharistie •die frommen und täglichen Besuchungen beim Heiligen Tabernakel", 
ebenso empfiehlt der CIC die •visitatio Sanctissimi Sacramenti" (can. 125 n. 2; can. 
1273) als einen Gegenstand der religiösen Unterweisung aller Gläubigen (vgl. auch 
can. 1265•1276: de custodia et cultu sanctissimae Eucharistiae; wobei zu beachten 
ist, daß es für viele Kirchen eine Pflicht der Aufbewahrung des Sakramentes gibt)1. 

3. Was nun die innere Begründung des Sinnes und Inhaltes der •Besuchung" an- 
geht, so scheint es nicht angebracht, sie ausschließlich und allein in der realen Gegen- 
wart Christi und in der Anbetungswürdigkeit des Sakramentes zu suchen, wie dies 
gewöhnlich zu geschehen pflegt. Denn es ist die Frage, ob durch diese traditionelle 
(richtige, aber doch etwas im Formalen steckenbleibende) Begründung, wenn sie 
nicht entfaltet wird, die Widerstände gegen die •Besuchung", wie sie heute auftre- 
ten, ganz überwunden werden können. Die theologische Grundschwierigkeit ist doch 
diese: gewiß, Christus ist real im Sakrament gegenwärtig. Aber wozu gegenwärtig? 
Um da und bei uns zu sein? Um als da-Seiender, Thronender, Audienz Gewähren- 
der angebetet und verehrt zu werden? Selbst wenn man auf diese Frage mit einem 
Ja oder besser und dogmatisch umsichtiger mit einem: •auch dazu" antworten kann, 
so ist doch zunächst mit dem Trienter Konzil zu sagen: das Sakrament ist von Chri- 
stus gestiftet •ut sumatur", •damit es genossen wird" (Denz 878). Die Grundstruktur 
des Sakraments liegt in seinem S/>mecharakter, in seiner Hinordnung auf den Ge- 
nuß. Das ist die grundlegende Wahrheit, von der auszugehen ist. Weil es so ist und 
weil gerade wir in Deutschland diese Wahrheit nicht vergessen dürfen, wollen wir 
nicht existentiell und gefühlsmäßig zwischen uns und den evangelischen Christen 
(die von dieser Wahrheit in ihrer Theologie und Praxis des Abendmahles ausgehen) 
ein Hindernis auf werfen, das objektiv in dieser Frage nicht besteht. 

Theologisch gesehen ist also der Satz: •Nehmt und esset, das ist mein Leib", der 
erste und grundlegende Satz der Theologie der Eucharistie, und nicht der Satz: hier 
ist Christus gegenwärtig. Deshalb sagt Joh. Betz (LThK III 1153) mit Recht, daß 
die Dreiteilung des Traktats über die Eucharistie, der mit der Realpräsenz beginnt 
und dann erst mit der Abhandlung über Kommunion und Opfer fortfährt, unbefrie- 
digend und irreführend ist. Institutum est ut sumatur (Denz 878). Von diesem Grund- 
prinzip ist also auch bei der theologischen Klärung des Sinnes der •Besuchung" aus- 
zugehen. Dieses Prinzip enthält die reale Gegenwart Christi in sich, denn die an- 
gebotene Speise ist eben der Leib und das Blut Christi, aber es ist umfassender, 
denn es sagt auch, daß das Gegebene zum Genuß gegeben ist, und es muß in dieser 
seiner ganzen Inhaltlichkeit in unserer Frage zur Geltung kommen. 

1 Vgl. auch J. de G u i b e r t, Documenta Ecclesiastica christianae perfectionis Studium 
spectantia (Rom 1931) n. 542; 543; die Ansprache Pius XI. vom 24. 7. 1929 an die Semi- 
naristen (Enchiridion Clericorum(Rom 1938) n. 1467 (vgl. auch im selben Enchiridion n. 351). 



Über die Besuchung des Allerheiligsten 263 

Hier liegt aber zunächst scheinbar eine Schwierigkeit. Man könnte sagen: selbst- 
verständlich soll Christus •in usu" (•im Gebrauch")2 angebetet werden, denn er ist 
gegenwärtig, wenn er sich als die Speise des ewigen Lebens gibt. Aber wie ist von 
diesem Grundprinzip her ein von dieser Speisegegenwart und der mit dem Empfang 
gegebenen Anbetung des Herrn verschiedener Kult •außerhalb" des Empfanges und 
unabhängig von ihm zu rechtfertigen? Der evangelische Christ z. B. scheut sich hier, 
einfach mit formaler Logik weiter zu argumentieren, und meint, er hätte von der 
Schrift her zu solchen Weiterungen keine Legitimation. Es ist in dieser Hinsicht auch 
bemerkenswert, daß das Trienter Konzil die Aufbewahrung der Eucharistie von der 
Krankenkommunion her rechtfertigt und sonst keine anderen Gründe dafür geltend 
macht, wobei auch der historische Tatbestand richtig wiedergegeben ist (die Notwen- 
digkeit oder Sinnhaftigkeit der Kommunion außerhalb des gemeinsamen Opfers war 
der erste Entstehungsgrund der Sakramentaufbewahrung, nicht das Bedürfnis, Jesus 
als •stillen Klausner im Tabernakel" bei sich zu haben), und somit die Aufbewah- 
rung als Voraussetzung des Genusses des Sakramentes sieht, also auch für die Be- 
gründung der Aufbewahrung durchaus in der Linie des genannten Grundprinzips 
bleibt (vgl. Denz 879; 889). 

Wenn wir ganz von den biblischen Urgegebenheiten in dieser Frage ausgehen, 
dann ist zunächst einmal zu sagen, daß •Leib" und •Blut" gerade auch für eine ge- 
naue Exegese den ganzen Herrn bedeuten. Mit Leib und Blut ist die leibhaftige Per- 
son Jesu, das somatisch verfaßte Ich Jesu, das blutgebundene Lebewesen als der in 
seinem Blut den neuen Bund konstituierende Gottesknecht gemeint3. ER also ist der, 
der gegeben wird. Er wäre deshalb falsch, wollte man meinen, die biblischen Worte 
•Leib" und •Blut" seien in einem modernen eingeschränkten Sinn zu verstehen, 
und es bedürfe darum einer theologischen Spekulation, um von dem ausdrücklich 
von Jesus Gesagten mit Hilfe der Berufung auf die •concomitantia" (Mitgegeben- 
heiten) zur ganzen Wirklichkeit des Herrn im Sakrament zu gelangen. Nein, das, 
was er uns gibt, ist nach seinen ausdrücklichen Worten, wenn ihr unmittelbarer 
Wortsinn richtig vom Aramäischen her interpretiert wird, ER selbst, und darum hat 
Joh 6,57 für •Fleisch" und •Blut" einfach auch •Ich" eingesetzt. Er gibt also in 
Wahrheit sich als Ganzen zur Speise. Und darum ist die Anbetung hier durchaus 
legitim, weil man nicht einer wirklich •sachhaft" zu verstehenden Speise begegnet, 
sondern IHM selbst. Insofern kann eine gewisse, fast sachhafte Behandlung der 
Eucharistie im Altertum gar nicht den Anspruch darauf machen, als genaue und 
erschöpfende Interpretation des biblisch Gegebenen betrachtet zu werden. Das •mit- 
telalterliche" Empfinden, der leibhaftigen Person Jesu im Sakrament zu begegnen, 
ist durchaus biblisch. Und darum sind alle Akte, mit der man einer Person, besser: 
dieser Person aus ihrem Wesen heraus zu begegnen hat, durchaus biblisch legitimiert. 

Wir müssen nun einen Schritt weiter gehen. Nach dem schlichten, aber eindeutigen 
Wort der Schrift ist die zum Genuß angebotene, nicht eigentlich die (schon) genossene 
Speise, der Herr in seiner leibhaftigen, heilschaffenden und bundstiftenden Wirk- 

2 Auch bei den lutherischen Christen umfaßt ja der usus (während dessen Christus real 
gegenwärtig geglaubt wird) die consecratio, distributio und sumptio, und nicht bloß den 
Moment des aktuellen Genusses. 

3 Genauere Literatur zu diesem Satz ist zu finden etwa bei J. B e t z , Die Eucharistie in 
der Zeit der griechischen Väter 1,1 (Freiburg 1955); ders.; in: LThK III. 1141•1147. 



264 Karl Rahner 

lidikeit. •Christus ist gegenwärtig als Speise" kann also biblisch nicht bedeuten, daß 
er gegenwärtig wird dadurch, daß er genossen wird, sondern: er ist gegenwärtig, um 
genossen zu werden. Der Sakramentsrealismus ist Voraussetzung, nicht Folge des 
•usus" (•Gebrauches"). Darin stimmen die lutherischen Christen gegen die Refor- 
mierten mit uns Katholiken überein. Ist das aber begriffen, dann kann der folgende 
Satz keine unüberwindlichen Schwierigkeiten mehr machen: solange die Speise als zu 
genießende da ist, ist der Herr als der auf uns zum Empfang zukommende da; und 
solange währt auch die Möglichkeit und die Sinnhaftigkeit, ihm als dem für uns 
dahingegebenen und sich uns gebenwollenden Herrn zu begegnen. Nun hat aber (das 
kann wohl unbedenklich gesagt werden) die Christenheit seit den ältesten Zeiten 
ohne Hemmung die Überlegung4 vollzogen, daß diese Speise in ihrem Speisecharak- 
ter (analog den übrigen Speisen) nicht aufgehoben wird, wenn ein größerer zeitlicher 
Abstand zwischen dem konsekratorisdben Deutewort und dem eigentlichen Empfang 
liegt. In jeder Eucharistiefeier ist ein gewisser zeitlicher Abstand zwischen •Konse- 
kration" und Empfang, genauso, wie ein solcher zwischen den Worten Jesu bei der 
Darreichung und dem Genuß durch die Apostel lag. Solange nach einem normalen 
menschlichen Empfinden das Brot • Brot bleibt, d. h. seine Hinordnung auf den 
Genuß (was zu seiner Wesenskonstitution gehört, da es sich ja hier um einen wesent- 
lich menschlichen, nicht um einen physikalischen Begriff handelt) gewahrt ist, ist die 
Gegenwart Christi als das Selbstangebot zur Speise gegeben mit all dem, was damit 
als Haltung und Entgegennahme vonseiten des Menschen mitgesetzt ist. Das be- 
deutet aber nicht nur die Berechtigung des Anbetungskultes der Eucharistie, sondern 
impliziert auch umgekehrt: die Anbetung Christi in der Eucharistie entspricht erst 
dann adäquat dem Gegenstand dieses Kultes, wenn der Herr angebetet wird als der 
sich uns zur Speise Anbietende, als der in seinem •Leib" gegenwärtige •Knecht Got- 
tes", der in seinem Blut den neuen und ewigen Bund gestiftet hat und sich als die 
endgültige Heilswirklichkeit durch den Genuß dieses Brotes zu eigen geben will. 

Wird die Gegenwart Christi so aufgefaßt, so ist er überall, wo er zugegen ist, da 
als die greifbare Gegenwart unseres Heiles, die zurückweist auf das sakramentale 
Opferereignis, durch das diese Gegenwart gestiftet worden ist, und vorweist auf das 
Ereignis, in dem dieses Heil uns in vollem, und zwar auch sakramental greifbarem 
Maße zugeeignet ist, auf den Empfang der Eucharistie. Es ist hoffentlich überflüssig 
zu sagen, daß die Frage, welche konkrete sakramentale Partikel im bestimmten Fall 
gegenwärtig ist, sinnlos ist: auf jeden Fall ist der Christus gegenwärtig, den je ich 
empfangen werde; ob dies durch diese oder jene konkrete Speise geschieht, ist 
irrelevant. 

Von daher bestimmt sich nun auch der Inhalt und somit der genaue Sinn der •Be- 
suchung". Auch sie ist die Gegenwart des Menschen vor dem objektiven sakramen- 
talen Zeichen des Opfertodes Jesu zu unserem Heil; sie ist subjektive Fortsetzung 

4 Ohne solche •Überlegungen" auf Grund biblischer Befunde und zur konkreten Inter- 
pretation dieser Befunde, zum Zweck eines konkreten Handelnkönnens kann die Kirche 
nirgends leben. Selbst wenn sie formallogisch nicht zwingend erscheinen sollten, kann gesagt 
werden, daß sie einfach, weil sie (so oder so) notwendig waren, weil sie faktisch, als die 
Theorie und vor allem die Praxis der Kirche bestimmenden, von der Kirche als ganzer und 
für lange Zeit angestellt wurden, den Beistand des Geistes der Kirche gehabt haben müssen, 
also über ihre formale menschliche Schlüssigkeit hinaus ein theologisches Gewicht haben. 



Über die Besuchung des Allerheiligsten 265 

der Messe und Anheben der (künftigen) Kommunion. Es ist also von ihr all das zu 
sagen, was von der Danksagung zu sagen war, und all das, was im eigentlichsten 
Sinn Vorbereitung5 auf die Kommunion ist. Beides geschieht sinnvoll vor dem objek- 
tiven Zeichen der Heilsbegründung und der Heilszueignung, dem wahren Leib und 
dem Blut des Herrn, vor dem gegenwärtigen Herrn in seiner leibhaftigen Konkret- 
heit als der Opferspeise je für mich. So wie die Aufbewahrung des Sakramentes Auf- 
bewahrung des in der Messe dargebrachten Herrn als solchen und der zu genießen- 
den Speise als solcher ist, so ist auch die Anbetung des aufbewahrten Sakramentes 
(soll sie nicht schließlich doch dem Menschen problematisch werden als ein seltsames 
Duplikat der Anbetung des allgegenwärtigen Gottes und der Aktualisierung der 
pneumatischen Christuskommunikation, die immer und überall möglich ist) von 
jenem Gesichtspunkt her zu vollziehen, unter dem diese Gegenwart selbst gegeben 
und in ihrer Bedeutsamkeit von Gott trotz der Allgegenwart Gottes und trotz inne- 
rer Christusverbundenheit garantiert ist6, unter dem Aspekt des am Kreuz sich ge- 
opfert habenden Herrn, der in der Messe (und so auch in der davon bleibenden 
Speise) sich als solcher gegenwärtig setzt und sich als solcher zum Genüsse anbietet. 

Der Beter vor dem Sakrament könnte auch daran sich erinnern, daß er das sakra- 
mentale Zeichen der Einheit der Kirche vor sich hat. Dieses Sakrament ist doch nach 
den Worten des Konzils von Trient das •symbolum ... eius unitatis et caritatis, qua 
Christianos omnes inter se coniunctos et copulatos esse (Christus) voluit" (•das 
Zeichen jener Einheit und Liebe, durch das Christus alle Christen untereinander ver- 
eint und verbunden wissen wollte") (Denz 873a), ist das •symbolum unius illius 
corporis, cuius ipse caput existit" (•das Symbol jenes einen Leibes, dessen Haupt er 
selbst ist")  (Denz 875). Darum begegnen wir auch bei der Besuchung ihm als der 

5 Vorbereitung ist in einem weiten Sinn zu verstehen: Die Realisierung der Bezogenheit 
des ganzen Menschen auf den gekreuzigten und auferstandenen Herrn als den, in dem allein 
wir Gott zu unserem Heile haben. 

• Man bedenke: es gibt eine gnadenhafte, heilsaneignende Beziehung des Menschen auf 
das Kreuz Christi, die wirksam ist, obwohl sie nicht (schon) durch die sakramentale Feier 
der Messe vermittelt ist. Und doch hat die Messe einen Sinn. Denn es ist ja überhaupt zu 
sagen, daß die Sakramente nicht darin ihre Begründung haben, daß das, was sie bewirken, 
sonst nicht bewirkt werden kann oder bewirkt wird, sondern darin, daß eben dieses, was vor 
den Sakramenten und auch •unabhängig" von ihnen geschieht, sich in den Sakramenten 
seine eigene geschichtliche Greifbarkeit in Raum und Zeit schafft, wegen der inkarna- 
torischen Struktur der Gnade Christi, und darum von dem gar nicht empfangen werden 
könnte, der sich wirklich willentlich und grundsätzlich gegen diese inkarnatorische Dy- 
namik der ihm angebotenen Gnade verschließen würde. Es ist also ein ganz allgemein 
durchgehendes Gesetz, daß Gnade und Vollzug der Gnade außerhalb des Sakramentes mög- 
lich ist und dennoch das Sakrament sinnvoll bleibt. Würde man also sagen, eine •Besuchung" 
sei sinnlos, weil es ja die Gnade der inneren Christusverbundenheit gibt, müßte man auch 
konsequent sagen, die Sakramente seien sinnlos, weil es die Gnade (und zwar auch ohne 
die Sakramente) gibt. Es ist vielmehr zu sagen: nur die Gnade, die es auch schon vor den 
Sakramenten gibt, macht gerade die Sakramente sinnvoll, weil jene sich in diesen inkar- 
niert und inkarnieren will auch dort, wo sie (zunächst) ohne diese raumzeitliche Greifbar- 
keit angeboten und vom Menschen angenommen wird. Aber gerade weil die Sakramente 
die inkarnatorische Greifbarkeit der Gnade und sogar darüber hinaus auch ihre Annahme 
sind, kann der Mensch an dieser Leiblichkeit der Gnade ablesen, was die Gnade ist und wie 
er ihr begegnen, sie annehmen soll. Und darum muß das Verweilen vor dem Sakrament des 
Leibes Christi, vor dem Sakrament des Todes des Herrn und des ewigen Bundes, soll es 
dem adäquat entsprechen, vor dem verweilt wird, in seinem Vollzug von der Eigenart die- 
ses Sakramentes bestimmt werden. Es muß mehr sein als bloß eine freundschaftliche Unter- 
haltung mit dem Audienz gebenden Herrn. 



266 Karl Rahner 

Einheit der Kirche und somit dem Geheimnis der Kirche selbst, der heiligsten Sicht- 
barkeit der Kirche, die selbst wieder als sichtbare die Geschichtlichkeit und Greifbar- 
keit des Heiles für uns ist. Von da aus ist dann leicht zu verstehen, daß auch die 
private •Tabernakelfrömmigkeit" gar keine Angelegenheit eines religiösen Indivi- 
dualismus allein ist, sondern, recht vollzogen, Realisation der Kirchenzugehörigkeit, 
der Verantwortung für sie und des Gebetes für sie wird. Man könnte auch sagen: 
Gebetsapostolat in einem sehr echten und tiefen Sinn. 

4. Man kommt zum selben theologischen Grundansatz für den Sinn der Besuchung 
noch von einer anderen Seite. Das, wovon ausgegangen werden soll, könnte man 
vielleicht •Altarfrömmigkeit" nennen. Es scheint doch so zu sein, daß überall in der 
Religionsgeschichte, wo es einen Opferkult gegeben hat, der Altar auch außerhalb 
des eigentlichen Opferaktes eine große Verehrung genießt. Er ist eben der Ort, wo 
die kultische Begegnung mit Gott geschieht. Er erinnert darum immer an diese 
höchste Möglichkeit des Menschen. Er ist die bleibende Verheißung dieses Ereignis- 
ses. Er ist darum die heilige Stätte schlechthin. Zu ihm flieht man, auf ihn legt man 
die Hand, wenn man schwört, er ist immer, auch außerhalb des Opfers, der Sitz der 
Gottheit. All das ist immer getragen durch den eigentlichen Wesenszug des Altars, 
seine Bezogenheit auf das Opfer. So war es auch schon im alten Christentum7. Der 
Altar ist nicht nur ein faktisch eben benötigtes Utensil für das Meßopfer; er ist selbst 
eine heilige Stätte. Er wird geweiht, er ist höchst ehrwürdig, Engel umgeben ihn, nur 
Kleriker dürfen den Altarraum betreten, gewissenhafte Leute kehren ihm nicht den 
Rücken zu, Ungetauften ist die Berührung des Altares untersagt, er wird durch den 
Kuß verehrt von Klerikern und Laien, der Eid wird unter Berührung des Altares 
abgelegt. Man betet vor ihm, man umfaßt ihn und weiß, daß man dadurch Christus 
umfaßt. Er ist darum auch eine Asylstätte. Der Altar ist damit eigentlich aufgefaßt 
als die raumzeitliche Bleibendheit des Opfers, bei dem Gottes Christus als unser Heil 
(und so als der eigentliche •Altar"8) anwesend ist. 

Die •Besuchung" ist nun eigentlich nichts anderes als die legitime und gesteigerte 
Fortführung dieser altchristlichen Altarfrömmigkeit. Eine berechtigte Aufgipfelung; 
denn das bleibende Sakrament, dessen Bleibendheit legitim ist, weil sie sich aus dem 
Wesen einer Speise ergibt, verweist viel eindringlicher und durch göttliche Stiftung 
viel objektiver auf das vorangehende Opfer und auf ein mögliches folgendes Opfer- 
mahl, als der Altar allein. Und wenn beide Zeichen vereinigt sind, der Altar und die 
darauf ruhende Opferspeise, dann ist in eindrücklichster Weise ein Zeichen gött- 
licher Stiftung in Raum und Zeit gegeben, daß Christus sich geopfert hat und auf uns 
zukommt als unser Heil, das sich mit uns vereinigt. Vor diesem Zeichen betet der 
Mensch. Und sein Gebet ist das Gebet, das diesem bleibenden objektivierten Wort 
Ant-Wort ist: der Vollzug immer neuer Selbsthingabe an den lebendmachenden Tod 
des Herrn, die Annahme seiner Gnade, die Bereitschaft, ihn, den Kommenden., an- 
kommen  zu lassen.   Wenn also jemand   die •Tabernakelfrömmigkeit"   ablehnen 

7 Vgl. dazu Material und Literatur bei: Th. K1 a u s e r in RAC I 251•266; Fr. J. D ö 1 - 
g e r , Die Heiligkeit des Altars: AuG 2 (1930) 161•183; J. B r a u n , Der diristliche Altar, 
2 Bde. (München 1924). 

8 Zu dem alten Thema •Christus unser Altar": Pauly Wissowa I, 2, 1640•1691; 
DB I 1266•1278; R. G a 11 i n g , Der Altar in den Kulturen des Alten Orients (Berlin 1925); 
M. E 1 i a d e , Die Religionen und das Heilige (Salzburg 1954) 415•437. 



Über die Besuchung des Allerheiligsten 267 

wollte mit der Berufung darauf, daß es eine solche in der altchristlichen Zeit nicht 
gegeben habe, dann müßte er sich sagen lassen, daß er, wenn er schon den Frömmig- 
keitsstil der alten Kirche als für sich maßgeblich betrachtet, dann wenigstens die 
•Altarfrömmigkeit" pflegen müßte. Wie aber sollte er dies heute, da auf den Altä- 
ren das •sacramentum permanens"9 ruht, tun können, ohne daß seine Altarfrömmig- 
keit auch Tabernakelfrömmigkeit wird, wie sie es in der ganzen Kirche mit Recht 
geworden ist?10 

5. Von hier aus ist der Zusammenhang zwischen •Besuchung" und •geistlicher 
Kommunion" unmittelbar greifbar und erhält die •Besuchung" in ihrer theologischen 
Begründung aus der geistlichen Kommunion eine Bestärkung. Vorausgesetzt muß 
allerdings werden, daß man versteht, was geistliche Kommunion ist11. Dort, wo man 
ihr gegen die Theologie von Joh 6 und gegen die ganze patristische Theologie, die 
darin in Augustin ihren Höhepunkt hat (aber schon bei Origenes deutlich greifbar 
ist), und gegen die mittelalterliche Theologie bis zum Trienter Konzil einschließlich 
nur ein frommes •Als-ob", also einen frommen Wunsch, die sakramentale Kommu- 
nion zu empfangen, sieht, kann man natürlich von ihr aus den Sinn der Besuchung 
nicht deuten. Aber in Wahrheit ist nach der einhelligen Lehre der Tradition die 
geistliche Kommunion die im Glauben und in der Liebe personal aktualisierte reale 
Kommunikation mit dem Herrn in seinem Pneuma. Man empfängt in ihr wirklich 
den •fructus" (Frucht) und die •utilitas" (Nutzen) des Sakraments. Die sakramental- 
fruchtbare Kommunion unterscheidet sich von der geistlichen nicht wie Wirklichkeit 
von bloß Gedachtem, sondern hat nur (von einem eventuellen graduellen Unter- 
schied in der Wirkung abgesehen) das über die geistliche Kommunion hinaus, was 
auch in der unwürdigen Kommunion gegeben ist, so sehr natürlich die geistliche 
Kommunion selbst ihre Vollendung in der Greifbarkeit der sakramentalen Kommu- 
nion hat und darum auch dort, wo sie •nur" geistliche (nicht: geistig-gedankliche!) 
Kommunion ist, in ihrem Wesen und im votum des Empfangenden auf die sakra- 
mentale Kommunion bezogen ist. Die geistliche Kommunion ist so wenig ein •Als- 
ob", wie die vollkommene Reue bloß ein Wunsch nach Sündenvergebung oder die 
Begierdetaufe bloß ein noch nicht erfüllter Wunsch nach Rechtfertigung ist. Es ge- 

9 Das •fortdauernde" Sakrament, das •den Urheber der Gnade in fortdauernder Weise 
enthält" (Enzyklika •Mediator Dei", AAS 40 [1947]) 569). 

10 Von da aus könnte man (um dies nebenbei zu bemerken) die Frage erneut zur Dis- 
kussion stellen, ob die da und dort auftretenden Bestrebungen, den Tabernakel vom Altar 
wegzurücken, d. h. seine Bezogenheit auf den Altar als Opferstätte architektonisch und op- 
tisch unsichtbar werden zu lassen, wirklich so selbstverständlich sind, wie sie sich manchmal 
geben, oder ob nicht in dem kirchenamtlichen Widerstand gegen solche Bestrebungen (vgl. 
CIC can. 1268 § 2; Pius XII. AAS 48 [1956] 711ff.; Sacra Congregatio Rituum, Decretum, 
AAS 49 [1957] 425f.) Wesentliches und immer Gültiges gesehen wird. Die verschiedenen 
und gleichmäßig gültigen Gesichtspunkte sind in der Praxis oft schwer zu vereinigen. (Das 
letztgenannte Dekret der Ritenkongregation deutet selbst Ausnahmen von der von ihr ge- 
wünschten Praxis an, daß der Tabernakel auf dem Hauptahax angebracht werde.) Aber 
man sollte jedenfalls, wenn man theologisch und seelsorgerlich gangbare Wege in dieser 
Frage sucht, nicht vergessen, daß Altar und Tabernakel eine positive und enge Beziehung 
zueinander haben. 

11 Vgl. zum folgenden H. R. Schlette, Geistliche Kommunion und Sakrament 
(•Quaestiones disputatae" 8), Freiburg 1958 (hier die übrige Literatur zur geistl. Kom- 
munion); ders.: Die Lehre von der geistlichen Kommunion hei Bonaventura, Albert dem 
Großen und Thomas v. Aquin. München 1958. 



268 Karl Rahner 

sdiieht in ihr vielmehr im heiligen Pneuma eine reale gnadenhafte Kommunikation 
mit der Person Jesu, von der die Berührung mit dem Leib Christi im Genuß der 
sakramentalen Kommunion nur das greifbare Zeichen und ein sakramentales Mittel 
ist, das ganz auf jene pneumatische Kommunikation mit Christus dienend hingeord- 
net ist (vgl. Denz 881)12. 

In der geistlichen Kommunion wird also in personal vollzogenem Glauben und 
in der Liebe, in einer Hinbeziehung auf die sakramentale Kommunion, die durch die 
heiligende Gnade des Hl. Geistes gegebene real-pneumatische Einheit mit Christus 
bewußt bejaht, von neuem in der personalen Mitte des Menschen angenommen und 
dadurch auch in ihrer ontologischen Wirklichkeit vermehrt und vertieft. Wenn das 
Konzil von Trient sagt, der geistlichen Kommunion liege ein •votum" zugrunde, 
•das vorgesetzte himmlische Brot zu essen" (Denz 881), so heißt das, richtig übersetzt, 
nicht: ein •Wunsch, das himmlische Brot (später einmal) zu essen", sondern: in und 
mit dem Wunsch, das Sakrament später zu empfangen, ereignet sich jetzt ein wah- 
res •Essen des himmlischen Brotes". Genau so wie die Bitte um Vergebung, in wirk- 
licher Reue geschehend, nicht bloß die hoffende Erwartung einer später (im Sakra- 
ment) geschehenden Vergebung ist, sondern das wahre Ereignis dieser Vergebung 
selbst (auch wo dies nur in der •bloßen" Gewissenserforschung geschieht). 

Das ist die genuine Lehre von der geistlichen Kommunion, die das Vergessen nicht 
verdient hat, dem sie in weiten Kreisen des Christenvolkes heute anheimgefallen 
ist. Bei dieser geistlichen Kommunion ist das Entscheidende nicht die Beziehung auf 
die nächste sakramentale Kommunion als solche. Gleichgültig, ob man terminologisch 
die Aktualisierung der pneumatischen Kommunikation mit •Christus in uns" nur 
dann •geistliche Kommunion" nennen soll, wenn diese ausdrückliche Beziehung auf 
die sakramentale Kommunion gegeben ist, oder ob diese Beziehung (als ausdrück- 
liche! implizit muß sie ja auf jeden Fall vorhanden sein, weil man gar nicht geistlich 
mit Christus vereinigt sein kann, ohne den Willen zu haben, diese Vereinigung auch 
in der Dimension des Sakramentalen zu verleiblichen und dadurch auch in sich selbst 
zu vertiefen) nicht zum Begriff der geistlichen Kommunion gerechnet werden muß, 
auf jeden Fall ist die Aktualisation der gnadenhaften Christusverbundenheit, die 
glaubende und liebende Annahme und •Realisation" (im Sinne Newmans) dieser 
bleibenden Einheit mit Christus das Entscheidende an der geistlichen Kommunion. 
Ähnlich wie das eigentlich Rechtfertigende bei einem •votum" (Wunsch) der Taufe 
oder des Bußsakramentes nicht das votum als solches, sondern Glaube und Liebe ist, 
so ist das geistliche Essen schon bei Joh 6 eben der (liebende) Glaube, der aber 
wahrhaft und in aller Wirklichkeit Christus in seinem Geist empfängt, ohne den ja 
das •Fleisch" auch nichts nütze ist. 

Wo nun aber könnte die gnadenhafte Realisation dieser pneumatischen Kommu- 
nikation mit Christus, der in seinem Geist wahrhaft in uns ist, eher und sinnvoller 
geschehen, als dann und dort, wo der Mensch vor dem Brot des Lebens kniet, das 
aus seinem ganzen Wesen heraus gar nichts ist (weder in seiner Erscheinung noch 
in dem, was diese im Leib Christi enthält) als das Zeichen, das Unterpfand und die 

12 Vgl. unsere ausführliche Darlegung des ganzen Problems in dem Aufsatz: •Personale 
und sakramentale Frömmigkeit" (diese Ztschr. 25 [1952] 412ff. = Schriften zur Theologie II. 
S. 115ff.). 



Über die Besuchung des Allerheiligsten 269 

Verheißung dieser pneumatischen Kommunikation mit dem Herrn. Hier ist ja der 

rpanis ille caelestis", jenes himmlische Brot wirklich •propositus", vorgesetzt (Denz 
881), auf den sich ja nach den Worten des Konzils das votum der geistlichen Kom- 
munion bezieht. Man darf also gewiß sagen: die geistliche Kommunion hat ihren 
eigentlichen Ort dann und dort, wo der Mensch vor dem Altar Christi kniet, auf dem 
das Brot des ewigen Lebens liegt. Daraus ergibt sich aber auch umgekehrt: ist nach 
einer gültigen Tradition, die bis in die johanneische Eucharistietheologie zurück ihre 
Wurzeln hat, die geistliche Kommunion ein sinnvoller Vorgang, weil wahrhaft ein 
gnadenhaftes Ereignis und nicht eine fromme Fiktion, dann hat man dasselbe von 
der •Besuchung" zu sagen, da sie in ihrem Wesen gar nichts anderes sein kann (auch 
dort, wo sie sich nicht ausdrücklich auf die sakramentale Kommunion bezieht) als 
eine geistliche Kommunion13. 

Man sieht aus dem Gesagten, daß die •Besuchung" den Menschen gar nicht not- 
wendig vor das psychologische Dilemma stellt, sich entweder mit dem •stillen Klaus- 
ner im Tabernakel" zu •unterhalten" und so vergessen zu müssen, daß •Christus" 
in uns (wenn auch nicht mit seiner physischen, verklärten Leiblichkeit) die Hoffnung 
der Herrlichkeit ist oder (wenn man letzteres nicht will und kann) nicht mehr zu 
wissen, warum man eigentlich vor dem Tabernakel kniet. Zwar ist oben schon ge- 
sagt worden, daß es echt biblisch und nicht erst mittelalterlich ist, wenn sich der 
Christ in der Anbetung des Sakraments dem leibhaften Ich des Herrn gegenüber 
sieht, und daß also einfach nach dem Gnadenwillen Gottes ihm die Möglichkeit ge- 
geben ist, sich auf diesen leibhaftig gegenwärtigen Herrn in Glaube und Liebe, An- 
betung und Annahme zu beziehen14. Aber selbst davon abgesehen: wenn jemand 
das Charisma hat, von der Gegenwart Christi durch seinen Geist bis in seine letzten 
Tiefen durchdrungen zu sein, so kann (so lange wir die Pilger sind, die durch das 
Sichtbare hindurch wandern müssen und immer aufs neue das ergreifen müssen, wo- 
von wir ergriffen sind) es nur sinnvoll und segensreich sein, wenn auch ein solcher 
vor dem Sakrament kniet, das ihn dessen greifbar versichert, woran sein Glaube fest- 
hält: daß der Herr in seinem Geist wahrhaft in uns ist (mehr als wenn er nur in 
seinem Fleische uns nahe wäre). Er mag sich dann in die Tiefe seines eigenen be- 
gnadeten Wesens versenken, dort das Rufen des Geistes mit seinem unaussprech- 
lichen Seufzen vernehmen, sich an den Christus wenden, der in seinem Geist die 
innerste Mitte seines Wesens einnimmt • es ist doch sinnvoll, dies vor dem Sakra- 
ment zu tun, das uns gerade dessen greifbar versichert, was wir glaubend als das 
Licht des inwendigen Menschen in uns selbst tragen. 

Für den Katholiken (auch Theologen!), der seinen Glauben realisiert, ist das 
eigentlich selbstverständlich. Die Heiligen gar • ein Pfarrer von Ars • würden 

18 Wenigstens in dem Sinn, daß sie eine ausdrückliche, selbst gnadenhaft seiende Realisa- 
tion der objektiven Einheit mit Christus in der Gnade seines Hl. Geistes ist. 

14 Damit ist auch schon gesagt, daß der Christ unbefangen die unübersehbare Fülle der 
Glaubenswirklichkeiten eben in einer Pluralität zeitlich gereihter Akte hintereinander 
realisieren müsse, aber auch dürfe, ohne eine metaphysische Skrupulosität Macht über sich 
gewinnen zu lassen, die fürchtet, man würde etwas wirklich aus dem Herzen verlieren, weil 
man es dadurch in etwa aus dem Auge verliert, indem man einem anderen sich ausdrücklich 
zuwendet. Es ist also allein schon von da aus sinnvoll, wenn ein Christ sich einmal dem 
Herrn im Sakrament zuwendet, obwohl er ein andermal ihn in jenem Geist findet, der in 
seinem Herzen ausgegossen ist. 



270 Karl Rahner 

vielleicht verwundert den Kopf geschüttelt haben, wenn man ihnen zu •beweisen" 
gesucht hätte, was ihr Herz längst wußte. Aber uns kam es darauf an, dem von man- 
chen heutzutage gehörten Einwurf gegen die Praxis einer jahrhundertealten und 
immer wieder empfohlenen kirchlichen Frömmigkeitsübung mit theologischen Grün- 
den zu begegnen. 

6. Mit dem unter Nr. 4 Gesagten wird nicht behauptet, daß jeder Kirchenbesuch 
mit einer •visitatio Sanctissimi" gleichzusetzen sei. Denn die Kirche ist ja nicht nur, 
ja nicht einmal vor allem Aufbewahrungsort der Eucharistie. Sie ist zuvor heiliger, 
für Gott aus dieser Welt ausgesparter und von ihr abgesonderter Bezirk, Versamm- 
lungsort der Gemeinde und zugleich Symbol derselben. Wie die Gemeinde ihr Haupt 
in Christus hat, dessen Leib sie ist, so steht die Kirche als Bau-Körper da und hat 
natürlich, wenn die Eucharistie in ihr aufbewahrt wird, im Tabernakel ihren Schluß- 
und Eckstein. Aber auch wenn das nicht der Fall ist, ist sie heiliger Raum der Begeg- 
nung mit Gott, ausgezeichnet durch eine eigene Weihe (in der übrigens von der Auf- 
bewahrung der Eucharistie nicht die Rede ist, sondern nur von deren Feier), •Kirche" 
als Symbol des Leibes Christi, •in" der der Christ Ihm sich näher als anderswo emp- 
finden darf. 

Aus einer Radioansprache Papst Johannes XXIII. zur Schlußkundgebung des 
XVII. französischen eucharistischen Nationalkongresses (Osservatore Romano vom 
6./7. Juli 1959, Nr. 154). 

Erlaubt Uns, noch eine Anregung zu geben: Was ist ein eucharistischer Kongreß 
im ganzen gesehen anderes • wenn man einmal von der feierlicheren Form der hei- 
ligen Messe und der gemeinsamen Kommunion der verschiedenen Gruppen der Gläu- 
bigen absieht • als eine lange und inständige Besuchung beim Heiligsten Sakra- 
ment? Aber Ihr werdet wie Wir beobachtet haben, daß diese liebenswerte Übung 
des christlichen Lebens, die innerlichen Seelen so teuer ist und die darin besteht, daß 
man sich schweigend zu Füßen des Herrn im Tabarnakel sammelt, um seine Seele 
mit Gottes Gaben zu füllen, heutzutage von vielen vernachlässigt wird. Für manche, 
die sich von Ideen leiten lassen, die der überlieferten Frömmigkeit fremd sind, 
scheint die geringe Einschätzung der •Besuchung" sogar ganz überlegt zu sein. 

Möchten doch alle Teilnehmer am Lyoner Kongreß in ihre Familien heimkehren 
mit der Überzeugung von der Vortrefflichkeit dieser Übung und voll Verlangen, daß 
sie auch in ihrer Umgebung hochgeschätzt und geliebt werde. Denkt nur an die lan- 
gen Stunden, die der heilige Johannes-Maria Vianney zu Beginn seiner priester- 
lichen Tätigkeit allein in seiner Kirche vor dem Aller heiligsten zugebracht hat, und 
wie lebendig dieser große Beter zu Füßen seines Meisters seinen Glauben und seine 
Liebe bekundete; denkt an die wunderbaren Früchte von Heiligkeit, die aus diesen 
glühenden eucharistischen Gebeten für ihn selbst und für so viele andere erwuchsen. 
Kein Zweifel: eine Flut von Gnaden würde auf Eure Familien und auf Euer Land 
herabströmen, wenn immer mehr Menschen, angeleitet und unterstützt von ihren 
Hirten, sich in diesem Punkt in die Schule des heiligen Pfarrers von Ars begäben. 




