
Der Heilige Rock und die Wallfahrt nach Trier 

Von Prof. Dr. Erwin I s e r 1 o h , Trier 

•Es gibt etliche, Geistliche und Weltliche, die den Hl. Rock verachten und leug- 
nen. Ohne Zweifel zum Schaden ihrer Seele behaupten sie öffentlich: Es sei nicht der 
Rock unseres Herrn Jesu, sondern eine erfundene Sache. Zum Beweis dafür führen 
sie vermessene Reden und weisen unwahre und erdichtete Schriften vor, die in kei- 
nem Recht zugelassen noch für immer von der christlichen Kirche zugelassen sind"1. 

Mit diesen Worten bezeugt der für die Trierer Heiltümer so begeisterte Weih- 
bischof Johannes Enen (1"1591), daß nicht erst Erasmus, Luther und Calvin, ge- 
schweige denn die moderne Wissenschaft die Echtheit des Hl. Rockes bestritten 
haben, sondern diese von der ersten Ausstellung 1512 an und schon vor der Refor- 
mation bei Priestern und Laien in Frage gestellt wurde. Enen gibt sich größte Mühe, 
die Einwände zu entkräften. Die von ihm angeführten Argumente sind inzwischen 
längst als nicht stichhaltig fallen gelassen2. An neuen Versuchen eines Echtheitsnach- 
weises hat es nicht gefehlt. Von den Gegnern der Kirche jedoch wurden die schon 
im 16. Jahrhundert vorgebrachten Gründe gegen die Echtheit immer wieder geltend 
gemacht, ohne daß sie wirklich entkräftet worden wären. 

Heute hat die apologetisch so stark belastete Streitfrage viel an Bedeutung ver- 
loren. Einerseits hat man eingesehen, daß es sinnlos wäre, die Echtheitsfrage zu 
forcieren. Man brächte viele Gläubige nur in unnötige Schwierigkeiten, indem man 
den Zwiespalt zwischen Wissen und Frömmigkeit vergrößerte. Anderseits hat man 
aber auch wieder religiöse Bewegungen wie das Wallfahrtswesen als ganzheitlichen 
Lebensvorgang verstehen gelernt. Es wäre sehr töricht und kurzschlüssig, alles eli- 
minieren zu wollen, worin sich das Verlangen des frommen Menschen nach Verding- 
lichung und Sichtbarmachung des Glaubens Ausdruck verschafft hat. Aufgabe der 
offiziellen Kirche kann es immer nur sein, hier Grenzen zu wahren und eine auf das 
Sinnenhafte ausgerichtete Frömmigkeit geistig und religiös zu vertiefen. Das ist 
auch im Fall der Trierer Wallfahrt geschehen. Man hat auf das Symbol des unge- 
teilten Herrenrockes, das Bild der Einheit der Kirche, zurückgegriffen und dieses zum 
Hauptmotiv der Wallfahrt gemacht. Man möchte damit in Gebet und Buße dem 
größten Anliegen der gespaltenen Christenheit, der Wiedervereinigung der Chri- 
sten, dienen. Soll dieses Vorhaben gelingen, dann kann es nur von Vorteil sein, 
wenn man einmal den getrennten Brüdern zeigt, daß die Echtheitsfrage durchaus 
verneint werden kann3, ohne daß dadurch Berechtigung und Sinn der Wallfahrt in 

1 Medulla Gestorum Treveren., Metz 1514, Bl. 37v; Nachdrude hrsg. von P. J. A. 
S c h m i t z , Regensburg 1845, S. 122. 

2 Vgl. St. B e i s s e 1, Geschichte der Trierer Kirchen, II. Teil: Geschichte des Hl. Rockes, 
2. Aufl. Trier 1889, S. 44f. 

3 Es ist allerdings eine Frage, ob die •Unechtheit" der altehrwürdigen Trierer Reliquie 
sozusagen proklamiert werden soll. Bei einem Marienheiligtum (wie Kevelaer oder Altötting) 
ist es ja schließlich für den heutigen Wallfahrer auch unerheblich, ob und welche •Wunder" 
zur Entstehung der Wallfahrt geführt haben. Niemand erwartet, daß darüber vorher eine 
of fizielle Erklärung abgegeben wird. Dem gläubigen Beter genügt, zu wissen, daß Generatio- 
nen hier gebetet haben und der Gnade Gottes und der Fürsprache Mariens zuteil wurden. 
Nur wäre unbedingt ein doppelter Sprachgebraudi für die Gebildeten und für das •einfache 
Volk" zu vermeiden (Anm. d. Schriftleitung). 



272 Erwin Iserloh 

Frage gestellt werden. Diesem Anliegen  möchten   die   folgenden Ausführungen 
dienen. 

Unsere Arbeit gliedert sich damit von selbst in drei Abschnitte: Wir versuchen zu 
zeigen, 1. daß zwar die •Echtheit" der in Trier gezeigten Reliquie nicht zu halten 
ist, 2. wie es zu der Annahme, man besäße die Tunica Domini, kommen konnte und 
3. wie dennoch die Wallfahrt nach Trier auch heute noch motiviert und gerechtfer- 
tigt werden kann. 

I. 

Die Tunica Christi wird als Reliquie des Domes zu Trier zuerst genannt von den 
Gesta Treverorum, deren älterer bis 1101 reichender Teil unter Erzbischof Bruno 
(1102 • 1124) verfaßt wurde. Der Hl. Rock wird hier unter anderen Trierer Re- 
liquien in einem Einschiebsel in das sogenannte Silvesterdiplom aufgeführt. Dieses 
selbst ist eine in der Mitte des 11. Jahrhunderts zur Stützung Trierischer Primitial- 
ansprüche gefälschte Urkunde, die in wenigen Jahrzehnten, was die aufgeführten 
Reliquien angeht, eine mehrfache Ergänzung erfahren hat. 

In der Lesart der Gesta Treverorum lautet die Urkunde: •Wie in heidnischer 
Zeit durch eigene Tüchtigkeit, so empfange auch jetzt, Du Trierer Primas, den Pri- 
mat über Gallier und Germanen. Diesen Primat vor allen Bischöfen dieser Völker 
hat schon Petrus, das Haupt der Kirche, Dir in den ersten Lehrern der christlichen 
Religion, nämlich Eucharius, Valerius und Maternus, durch seinen Stab übertragen. 
Er hat so gleichsam seine Würde gemindert, um Dich zum Teilhaber derselben zu 
machen. Ich, Silvester, sein Knecht und unwürdiger Nachfolger, erneuere und bestä- 
tige (diesen Primat) durch Agritius, den Patriarchen von Antiochien zu Ehren der 
Vaterstadt der Herrin und Kaiserin Helena, die aus dieser Metropole stammt. Sie 
hat mit glücklicher Hand die Übertragung des Apostels Matthias aus Judäa zu- 
sammen mit dem Rock und Nagel des Herrn, dem Zahn des hl. Petrus, den San- 
dalen des hl. Apostels Andreas, dem Haupte des Papstes Cornelius und anderen 
Reliquien diese Stadt aufs herrlichste bereichert und vorzüglich gefördert. Wer die- 
ses Privileg wissentlich schädigt oder mißgünstig herabsetzt, soll aus der Gemein- 
schaft ausgeschlossen sein, weil er mit einem Fluch behaftet ist"4. 

Wie gesagt, haben wir es hier mit einer späteren und erweiterten Fassung dieser 
Fälschung zu tun. In der älteren Überlieferung, die uns u. a. auf einem Blatt des 
Egbert-Codex5 und in der Chronik des Hugo von Flavigny6 erhalten ist, steht nichts 

4 MG SS VII, 152. Es ist irreführend, wenn es in einem oft nachgedruckten Aufsatz 
heißt: •Bisher nahm man an, dieses Datum sei das älteste für das Vorhandensein dieser Her- 
renrelique im Trierer Dom. Aber sie ist für Trier schon früher nachweisbar: Bei der Weihe 
des von König Heinrich II. zu Bamberg erbauten Doms am 6. Mai 1012, zu der Erzb. Me- 
gingaud von Trier (1008•1021) Trierer Reliquien beisteuerte u. a. von den Heiligen Eucha- 
rius, Maximinus, Paulinus und ,de tunica Domini inconsutili'". Denn 1. hat diese Stelle 
schon den früheren Arbeiten (z. B. Beissel S. 220f.) vorgelegen und 2. ist die Tatsache, daß 
der Patriarch von Aquileja bei der Weihe des Bamberger Kreuzaltares u. a. eine Reliquie 
•de tunica Domini inconsutili" darin barg und unter den Bischöfen der Erzb. von Trier war, 
kein Beweis, daß die Bamberger Partikel aus Trier stammte; vgl. MG SS XVII, 635. 

5 Trierer Stadtbibliothek cod. 24 fol. 1; vgl. M. Keuffer, Beschreibendes Verzeichnis 
der Hss. d. Stadtbibl. Trier 1, Trier 1888, S. 28f. 

• MG SS VIII, 298. Diese Chronik ist geschrieben zwischen 1090 und 1096. Vgl. H. V. 
Sauerland, Trierer Geschichtsquellen des 11. Jh., Trier 1889, S. 89f. 



Der Heilige Rock und die Wallfahrt nach Trier 273 

von der Tunica. Dort ist nur von den Gebeinen des Apostels Matthias und von den 
übrigen Reliquien des Herrn die Rede7. Es ist aber nicht sinnvoll, von •ceteris re- 
liquiis domini" zu sprechen, wenn vorher keine Herrenreliquien genannt wurden. 
In der Vita Agritii aus der 2. Hälfte des 11. Jahrhunderts heißt es auch ausführli- 
cher •apostolum Mathiam Judaea translatum cum clavo ceterisque reliquiis do- 
mini"8. Die Gesta fügen noch die Tunica ein. Somit ist •die Erwähnung des Hl. 
Rockes in der Silvesterurkunde unleugbar als Interpolation anzuerkennen"9. 

Dieser braucht allerdings keine fälschende Absicht im modernen Sinn zu Grunde 
liegen. Was lag näher, als daß ein Schreiber die allgemeine Aussage •reliquiis do- 
mini" aus seiner Kenntnis der Trierer Reliquienschätze näher zu bestimmen 
suchte10. 

Bedeutet aber nun die späte Erwähnung der Tunica im 12. Jahrhundert, daß sie 
auch erst damals in Trier bekannt wurde, handelt es sich nicht viel eher darum, 
daß eine ältere Tradition hier lediglich zum ersten Male literarisch greifbar ist? Dann 
ergäbe sich die Schwierigkeit, daß man in Trier eine Urkunde, in der man u. a. 
mit Reliquienschätzen aus alter Zeit den Primatsanspruch unterbauen wollte, ge- 
fälscht hätte, in ihr aber so eine bedeutende Reliquie wie die Tunica Domini uner- 
wähnt gelassen hätte. Weiter wäre es kaum zu erklären, wieso der Schreiber der 
Vita Agritii, ein Kleriker des Trierer Domes, nichts Sicheres von der Reliquie ge- 
wußt hätte. Nach seinem Bericht wurde am Dom diskutiert, ob eine dort vorhandene 
Tuchreliquie der ungenähte Rock, das Purpurkleid oder die Beinkleider Christi 
seien. Man vermochte die Frage nicht zu lösen, sondern brach die Diskussion ab mit 
einer Legende, in der der Mönch, der im Auftrage des Bischofs die Reliquie unter- 
suchte, blind wurde11. 

Hier geht es schon nicht mehr um ein bloßes •argumentum e silentio", weil ja von 
der Tunica geredet und positiv berichtet wird, daß man am Dom zu Trier ein vor- 
handenes Tuch zwar mit einem Gewandstück Christi identifizieren wollte, es aber 
nicht klar als die Tunica auszugeben wagte. Der Beweis, daß der Schreiber der Gesta 
nicht der spätere Zeuge einer viel älteren Tradition ist, sondern daß er am Anfang 
einer solchen steht, ist darin gegeben, daß bis ins 12. Jahrhundert in Trier wie im 
Frankenreich überhaupt eine den Gesta widersprechende Geschichte des Hl. Rockes 
erzählt wird. 

Sie geht auf die Chronik des Fredegar zurück, hinter dem sich drei Chronisten 
verbergen, von denen der dritte, ein Austrasier, vermutlich aus Metz, um 658 im 
Umkreis des merowingischen Hausmeiers Grimoald tätig war12. In Abweichung von 

7 •per apostolum Mathiam Judea (a Judaea) translatum ceterisque reliquiis domini". 
8 Sauerland, "Trierer Geschichtsquellen S. 188. Zur Vita vgl. Wattenbach- 

Holtzmann, Geschichtsquellen I, 2, Tübingen 1948, S. 175. 
9 St. B e i s s e 1, Gesch. d. Hl. Rockes, S. 59. 
10 In der Lesart des Wiener Cod. hist. prof. N 686 wird der erklärende Zusatz deutlicher. 

Dort heißt es: •translatum ceterisque reliquiis, sc. tunica et clavo Domini et capite Cornelii 
papae et dente sancti Petri et scandaliis Andree apostoli multisque aliis donis ..." MG SS 
VIII, 152 Anm. 62. 

» Acta SS 13. Jan. I S. 776 nr. 17; S a u e r 1 a n d , Geschichtsquellen S. 195f.; St. B e i s - 
sei, Gesch. d. Hl. Rockes S. 59. 

12 Vgl. Wattenbach-Levison, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter, 
Heft 1, Weimar 1952, 109•114. 



274 Erwin Iserloh 

Gregor von Tours, der trotz seiner Vertrautheit mit den Trierer Verhältnissen als 
Aufbewahrungsort des Hl. Rockes Galatea nennt13, erzählt Fredegar, die Tunica sei 
590 in Zafad (Joppe?) unweit von Jerusalem gefunden und durch die Bischöfe von 
Antiochien, Jerusalem und Konstantinopel nach Jerusalem überführt worden14. Die- 
se Nachricht ist wie kaum eine andere in den Chroniken des Mittelalters wieder- 
holt worden. Aimoin von Fleury (fl008) konnte in seiner Frankengeschichte von 
ihr schreiben: •fama per totos Francorum divulgavit fines"15. Auch in Trier ist sie 
bekannt geworden. Ja, hier wurde sie noch im Anfang des 12. Jahrhunderts erzählt. 
Denn Abt Thiofrid von Echternach (t 1110) bringt sie in seinen •Flores epitaphii 
sanctorum"16. Dieses Werk hat er nach 1098 geschrieben. Er widmet es seinem 
Freunde, dem Erzbischof Bruno von Trier (1102 • 24). Darin preist er die Herren- 
kleider als wertvolle Reliquien, unter ihnen besonders den ungeteilten Rock. Dieser 
sei Ende des 6. Jahrhunderts unter Kaiser Mauritius (f 602) in Zaphat aufgefunden 
und feierlich nach Jerusalem überführt worden. Thiofrid weiß nichts von der Be- 
ziehung der Tunica zur hl. Helena und ihrer Aufbewahrung in Trier. 

Es kommt hier nicht darauf an, ob Thiofrids Nachrichten stimmen, sondern daß 
sie damals in Trier und Umgebung erzählt wurden. Auch sein Schweigen über den 
Hl. Rock in Trier • vom Hl. Nagel scheint er auch nichts zu wissen • ist nicht so 
erheblich wie die Tatsache, daß er in einer dem Erzbischof von Trier gewidmeten 
Schrift unwidersprochen die im Frankenreich seit Jahrhunderten verbreitete Version 
über das Schicksal der Tunica bringt, die dem Bericht der Gesta Treverorum wider- 
spricht. Denn der Hl. Rock kann ja nicht erst im 6. Jahrhundert aufgefunden und 
doch im 4. durch Helena nach Trier gekommen sein. Also ist der Schreiber der Gesta 
nicht Zeuge einer Tradition, sondern schafft sie, indem er die Tunica Christi in das 
Silvesterdiplom einfügt. Selbst Beissel muß •zugeben, noch am Ende des 11. Jahr- 
hunderts sei zu Trier nicht allgemein geglaubt worden, die Kathedrale besitze den 
Hl. Rock"". 

Aus welchem besseren Wissen heraus kommt aber der Schreiber der Gesta ge- 
genüber der anderslautenden Tradition, zum mindesten aber angesichts der Un- 
sicherheit selbst in Kreisen des Domklerus, zu der festen Behauptung: Helena sandte 
den Hl. Rock nach Trier und er wird im Dom aufbewahrt, und zu der entspre- 
chenden Interpolation in das Silvesterdiplom? Wir tun diesem Mönch von St. 
Eucharius, der sich in seinem Werk als •durchaus politischer Geschichtsschreiber"18 

erweist und den wir nicht an der vom modernen Historiker geforderten Gewissen- 
haftigkeit messen dürfen, wie die vielen, z. T. gutgemeinten •Fälschungen" damals 
zeigen, kein Unrecht, wenn wir darauf die Antwort geben: Nichts anderes als das 
Streben, das Ansehen der Trierer Kirche zu vermehren, und die Tatsache, daß man 
damals mit einer Berührungsreliquie nichts mehr anzufangen wußte, eine vorhan- 
dene Tuchreliquie also möglichst historisch festzulegen suchte, brachten ihn zu dieser 
sonst nicht gerechtfertigten Behauptung. Beissel löst •alle Widersprüche und Schwie- 

13 In Gloria martyrum 7; MG SS rer. Merov. I, 492f. 
14 MG SS rer. Merov. II, 126f.; St. Beissel, Gesch. d. Hl. Rockes S. 198; 205. 
15 III, 78; PL 139, 749. 
16 III, 4; PL 157, 375f.; vgl. W. Lampen, Thiofrid v. Echternach, Breslau 1920. 
17 Gesch. d. Hl. Rockes S. 68; vgl. 70; 203. 
18 Wattenbach-Holtzmann, Geschichtsquellen I, 4, Tübingen 1948, S. 622. 



Der Heilige Rock und die Wallfahrt nach Trier 275 

rigkeiten in einfacher", aber ebenso unhistorischer Weise19, indem er um 1100, viel- 
leicht als Reaktion auf Thiofrids Bericht, eine Untersuchung des Reliquienschreines 
stattfinden läßt. Den Beleg dafür bleibt er schuldig, aber auch die Erklärung, wes- 
halb eine evtl. stattgefundene Untersuchung zu einem besseren Ergebnis geführt 
haben soll als die, von der die Vita Agritii berichtet. 

II. 

Kommen wir noch einmal auf die Erzählung der Agritius-Vita von der Unter- 
suchung des Reliquienschreines zurück. Sie beweist, daß der Verfasser der Vita, d. h. 
ein Mitglied des Trierer Domklerus, nicht wußte, um welche Herrenreliquie es sich 
handelte. Es war offenbar eine Tuchreliquie. Denn bei dem Versuch, sie näher zu 
bestimmen, dachte man an die Tunica inconsutilis, an den Purpurmantel oder an 
Beinkleider Christi20. Der Schreiber der Gesta Treverorum hat also mit seiner Be- 
hauptung, Helena bzw. Agritius habe die Tunica nach Trier gebracht, die, wie wir 
sahen, der bisher im Frankenreich und in Trier gängigen Tradition über den Hl. 
Rock widersprach, nicht diese Reliquie absolut erfunden oder gemacht, sondern hat 
eine vorhandene Tuchreliquie, die man schon im 11. Jahrhundert für ein historisches 
Kleidungsstück Christi hielt, ohne aber eindeutig zu wissen, um welches es sich han- 
delte, als Tunica Christi bezeichnet und damit historisch festgelegt. 

Als was haben wir eine solche Tuchreliquie, die evtl. schon aus dem 4. Jahrhun- 
dert stammt, anzusehen? Damit stellen wir die Frage nach dem historischen Kern 
der mittelalterlichen Tradition. Es ist ja nicht zu leugnen, daß vielfach als legendär 
Abgetanes durch die moderne Wissenschaft, besonders durch die Archäologie als 
geschichtlich erwiesen wurde. Das bedeutet aber nicht die Bestätigung der mittel- 
alterlichen Einkleidung dieses historischen Tatbestandes. Denken wir nur an die 
Ausgrabungen in Xanten 1933 • 1935. Hier ist die Tradition durch die Auf- 
findung des unberührten Grabes zweier Märtyrer großartig bestätigt worden. Von 
diesem Grabe, über dem schon im 4. Jahrhundert eine Kapelle, die Keimzelle des 
heutigen Domes, errichtet wurde, hat das Mittelalter nichts gewußt, obwohl es die 
Erinnerung an die Märtyrer bewahrt und ihren Kult so stark ausgebildet hatte. 
Die von ihm in so reicher Menge vorgewiesenen Martyrergebeine wird man dage- 
gen heute mehr denn je für unecht halten. 

Auch in Trier haben die Ausgrabungen auf dem Gelände des Domes in den 
Jahren 1943 • 195421 eine schon in das Reich der Legende verwiesene Tradition 
bestätigt. Denn es zeigte sich, daß die 326 begonnene Doppelbasilika auf den Resten 
eines abgerissenen kaiserlichen Palastes errichtet war. Damit bewahrheitete sich 
die Nachricht, wonach der Palast der Helena zur Domkirche geworden ist. Dies 
wird gerade von unserer ältesten literarischen Quelle, der Vita s. Helenae, die 
Almann von Hautvillers im 7. oder 8. Jahrzehnt des 9. Jahrhunderts verfaßte, 

19 Gesch. d. Hl. Rockes S. 203; 70. 
20 •... dum diversas hominum estimationes de istis domini reliquiis audiret, dicentibus 

aliis, tunicam esse domini inconsutilem, aliis autem purpuream vestem, qua erat tempore 
passionis indutus, quibusdam vero putantibus, illud pignus amoris caligas esse mundi sal- 
vatoris ...", Sauerland, Geschichtsquellen S. 195. 

21 Th. K. K e m p f, Trierer Domgrabungen 1943•54, in: Neue Ausgrabungen in Deutsch- 
land, Berlin 1958, S. 368•379. Dort weitere Literatur. 



276 Erwin herloh 

berichtet22. Von Reliquien weiß Almann nicht sehr viel. Helena habe einen Kasten 
mit Martyrerreliquien und dem Abendmahlsmesser in ihr Vaterland geschickt. 
Dieser sei aber im Doubs bei Besancon untergegangen. Erst nach sehr langer Zeit 
habe man die kostbaren Reliquien dem Wasser entreißen können. Mit einem Teil 
davon sei dann Besancon ausgezeichnet worden23. 

Wie die Ausgrabungen weiter ergaben, wurde die nördliche der beiden Basi- 
liken, der Dom, gegen 340 umgebaut und in ihrem östlichen Teil eine große, poly- 
gonale Anlage errichtet, die eine überraschende Ähnlichkeit mit den Herrenme- 
morien konstantinischer Bauten in Palästina (Geburtskirche in Bethlehem, Grabes- 
und Himmelfahrtskirche in Jerusalem) aufweist. Deshalb und wegen einiger 
Graffiti mit Christusanrufungen aus dem Ende des 4. Jahrhunderts, die in der Süd- 
kirche (heute Liebfrauen) gefunden wurden, glaubt der Ausgräber, Th. Kempf, sich 
berechtigt, die zwölfeckige Anlage im Dom als Herrenmemorie zu bezeichnen. Be- 
rechtigt das aber auch zur Annahme einer Herrenreliquie? Mußte eine Memoria 
eine solche enthalten? Wenn ja, welcher Art waren diese Reliquien? Körperreliquien 
scheiden bei einer Herrenmemoria ohnehin aus, also bleiben nur Berührungsre- 
liquien. Diese konnten erster Ordnung sein, also Marterwerkzeuge oder Kleider 
des Herrn, oder zweiter Ordnung, d. h. deren Nachbildungen bzw. Tücher, die 
an das Grab Christi oder die Stätte seiner Geburt angerührt waren. Solche Berüh- 
rungsreliquien sekundärer Art sind seit dem 4. Jahrhundert bezeugt24. Sie galten als 
vollgültige Altarreliquien. •Hinsichtlich der Wirkkraft unterschied man damals 
nicht zwischen Körper- und Berührungsreliquien"25 dieser Art. Für antik-platoni- 
sches Denken war es keine Schwierigkeit, dem Abbild die Kraft des Urbildes zuzu- 
schreiben. So konnte Gregor der Große, der es gemäß der im Abendland noch 
herrschenden Auffassung von der Unantastbarkeit des Grabes ablehnte, der Kai- 
serin Constantina Gebeine der Apostelfürsten als Reliquien nach Byzanz zu schlic- 
ken, ihr dafür an die Apostelgräber angerührte Tücher sandte, schreiben: •Es 
geschehen dadurch dort dieselben Wunder, als ob die Leiber der Heiligen selbst nach 
dort übersandt worden wären"26. 

Baute man in Trier Mitte des 4. Jahrhunderts eine Memoria ähnlich dem Hl. 
Grabe in Jerusalem, dann war es der Anschauung und dem Brauch der Zeit ent- 
sprechend, die Verbindung dieses Abbildes mit der hl. Stätte herzustellen, indem 
man hier angerührte Tücher dort barg. Wie gesagt, lag solchen Berührungsreliquien 
die antik-platonische Auffassung von der Teilhabe des Zeichens am Bezeichneten, 
des Abbildes am Urbild zu Grunde. Damit wußte das mittelalterliche germanische 
Denken aber nichts mehr anzufangen. Wir brauchen nur daran zu denken, mit 
welchem Ernst man in den Kreisen der Karolinger die Bilderverehrung des Ostens 
bekämpfte, weil man dessen Symbolverständnis nicht nachvollziehen konnte. Wa- 
ren die Bilder nicht mehr als Mittel der religiösen Pädagogik oder als Schmuck der 
Kirchen, dann mußte man umso mehr Wert legen auf historisch echte Gegenstände, 

22 Acta SS 18. Aug. III, 583; Sauerland, Gesdiiditsquellen S. 67. 
23 Acta SS 18. Aug. III, 592 nr. 43; 595f. nr. 52; Sauerland,  Gesdiiditsquellen S. 63. 
24 Vgl. Art. Brandeum in RAC II, 522f. 
25 B. K ö 11 i n g , Reliquienverehrung, ihre Entstehung und ihre Formen, in: TThZ 67 

(1958) 321•334, S. 334. 
26 Ep. 4, 30; PL 77, 702; MG Ep. I, 264/6. 



Der Heilige Rock und die Wallfahrt nach Trier 277 

die in ihrem materiellen Sein den unmittelbaren Kontakt zu dem Heilsgeschehen 
möglich machten. Die Entwertung der Bilder auf der einen Seite führte anderer- 
seits zur Behauptung der Echtheit von Gegenständen, die bisher als Abbilder genügt 
hatten. So kam es u. a. zu der Vielzahl der •echten" Hl. Nägel. Die vielen durch die 
altkirchliche Praxis der Berührungsreliquien vorhandenen Tücher wurden histori- 
siert, d. h. irgendwo in der heiligen Geschichte festgelegt etwa als Windeln des 
Jesuskindes, als Gewänder der Mutter Gottes, als Purpurkleid oder als Tunica des 
Herrn. Viel dazu beigetragen hat wohl auch die Tatsache, daß seit den Kreuz- 
zügen der historische Christus noch beherrschender in den Vordergrund trat, als 
es ohnehin schon im Bewußtsein der Germanen der Fall war. Im Anfang ist diese 
Festlegung noch unsicher, so diskutiert man in Trier, ob es sich um die Tunica, das 
Purpurkleid oder um Beinkleider handelt. In Argenteuil wird die Tuchreliquie als 
Mantel des Jesusknaben und als Tunica Domini bezeichnet27. 

Sicher sind im Frühmittelalter und später in betrügerischer und gewinnsüchtiger 
Absicht oftmals Reliquien gefälscht worden. In den oben genannten Fällen auch 
davon zu reden, hieße frommen Sinn verkennen. Wenn man in Rom bei Maria 
Maggiore die Geburtsgrotte von Bethlehem mit allen Einzelheiten abbildete, um 
dort sein Bethlehem (Stationskirche der hl. Nacht) zu haben, dann kann dabei ge- 
nausowenig von betrügerischer Absicht gesprochen werden wie bei denen, die später 
meinten, die •echte" Krippe zu besitzen. Oder wenn der hl. Karl Borromäus in Mai- 
land nach dem Modell des dort verehrten Hl. Nagels angefertigte und an ihn an- 
gerührte Nägel weiterverschenkte28, dann stand die •Unechtheit" außer Frage und 
von betrügerischer Absicht kann nicht die Rede sein. Es kann aber auch nicht be- 
zweifelt werden, daß solche Berührungsreliquien vielfach schon bald dort, wo sie 
fromm verehrt wurden, nicht mehr für Bilder, sondern für •echt" gehalten und aus- 

gegeben wurden. 
Sicher bedarf der hier vorgetragene Deutungsversuch der Trierer Tuchreliquie als 

einer Berührungsreliquie aus konstantinischer Zeit noch mancher Stütze. Der ins 
Einzelne gehende wissenschaftliche Bericht über die Grabungen im Bereich des Trie- 
rer Domes steht noch aus, ebenso eine wissenschaftliche Untersuchung der Reliquie 
selbst. Jedenfalls wird der vorgetragene Deutungsversuch so am besten dem Quellen- 
befund gerecht, wonach man in Trier vor 1100 vage Vorstellungen von einer Reli- 
quiensendung der hl. Helena hatte, ein Tuch vorhanden war, das man nicht eindeu- 
tig festzulegen wußte, und über den Hl. Rock eine Tradition verbreitet war, die der 
nach 1100 erzählten Helenatradition widersprach. 

Wenn man die Unwissenheit über den Hl. Rock selbst in Kreisen des Domklerus 
mit den Zerstörungen des Normannensturms 882 und einem dadurch verursachten 
Traditionsbruch erklären will, dann ist zu sagen, daß Almann von Hautvillers im 
9. Jahrhundert, der Austrasier Fredegarius im 7. Jahrhundert und Gregor von 
Tours, der über Trier bestens Bescheid wußte und eigens Nachforschungen angestellt 
haben will, im 6. Jahrhundert auch nichts gewußt haben bzw. anderslautende Nach- 
richten bringen. Hat aber wirklich ein solcher Traditionsbruch stattgefunden, woher 
hat dann der Schreiber der Gesta Treverorum sein Wissen? Wieso soll man ihm, der 

27 DHGE IV, 32•36. 
28 F. X. K r a u s, Der Hl. Nagel in der Domkirche zu Trier, Trier 1868, S. 85f. 



278 Erwin Iserloh 

sonst um Erfindungen nicht verlegen war, nicht auch hier eine solche zutrauen? 
Schließlich zu sagen, im Mittelalter habe man solch kostbare Heiligtümer nicht aus- 
gestellt und deshalb habe die Reliquie in Vergessenheit geraten können, spricht der 
Praxis in Ost und West Hohn und sieht allzu sehr nach Argumentation ad hoc aus, 
um zu erklären, wieso es erst 1512, am Vorabend der Reformation also, zur ersten 
Ausstellung kam. 

III. 

Wenn überhaupt die Kriterien der Geschichtswissenschaft darüber etwas aus- 
zusagen vermögen, dann müssen wir nach den Ausführungen im 1. Teil dieser Unter- 
suchung den in Trier verehrten Hl. Rock für unecht, d. h. für nicht materiell iden- 
tisch mit der von Christus getragenen Tunica halten. 

Müßte man aber dann nach den Vorschriften des kanonischen Rechtes (Can. 1284) 
den Hl. Rock nicht auch als falsche Reliquie beseitigen? Wenn es sich um eine Kör- 
perreliquie, d. h. um Gebeine von Heiligen handelte, wäre dem zuzustimmen. Der 
Hl. Rock ist wie das Kreuz nicht nur unter dem Gesichtspunkt der Reliquie, sondern 
auch des hl. Bildes zu betrachten. Nach Thomas von Aquin (S. th. III q. 25 a. 4) ist 
das echte Kreuz in zweifacher Weise zu verehren: 1. weil es die Gestalt Christi, der 
auf ihm ausgestreckt war, darstellt und 2. weil es die Glieder Christi berührt hat 
und von seinem Blute überströmt wurde. Eine Nachbildung des Kreuzes verehren 
wir dagegen nur im ersten Sinn •wie ein Bild Christi", wobei aber •dem Bilde 
Christi die gleiche Verehrung zu erweisen ist wie Christus selbst" (S. th. III q. 25 a. 3). 
Denn im Bilde verehre ich die dargestellte Person, wende ich mich ihr zu. Ver- 
ehrung kommt ja nur einem vernunftbegabten Wesen zu. So gebührt einem Bild 
nur insofern Verehrung, als es ein Abbild ist. In jedem Falle, mag das Kreuz •echt" 
sein oder nicht, geht es demnach um einen relativen Kult, er gilt dem hinter dem 
Zeichen stehenden Christus. Das ist die klare Lehre des Konzils von Trient: •Ferner 
soll man Bilder Christi, der jungfräulichen Gottesmutter und der anderen Heiligen 
vor allem in den Kirchen haben und beibehalten. Man soll ihnen die schuldige Ehr- 
furcht und Verehrung erweisen, nicht etwa als ob man glaube, es wohne ihnen etwas 
Göttliches oder eine Kraft inne, weshalb man sie verehren müsse; oder als ob man 
sie um etwas bitten könne; oder als ob man seine Zuversicht auf Bilder setze, wie 
einst die Heiden, die ihre Hoffnung auf Götzenbilder setzten; sondern weil die ihnen 
erwiesene Ehrfurcht das Urbild meint, das sie darstellen. Wenn wir deshalb Bilder 
küssen, das Haupt vor ihnen entblößen, hinknien, so beten wir Christus an und ver- 
ehren die Heiligen, die sie darstellen" (Dz 986; vgl. CIC 1255 § 2). 

Mit welchem Ernst und mit welch weitgehender Gleichsetzung von Urbild und 
Abbild diese Verehrung geschieht, können wir an der Kreuzverehrung in der Kar- 
freitagsliturgie ermessen. Wie wir ein Kreuz verehren, obwohl wir wissen, daß es 
nicht das echte Kreuz von Golgotha ist, so steht auch der Verehrung des Hl. Rockes 
bei bewiesener Unechtheit nichts im Wege. •Der Leibrock prägt ebenso wie, viel- 
leicht sogar mehr noch als das Kreuz die Gestalt Christi aus und ist, so gesehen, ein 
Bild Christi. Also kann auch jemand, der ihn nicht für echt hält, unter diesem Bilde 
den verehren, an den er erinnert"29. 

29 I. Backes, Zum theologischen Verständnis der Verehrung des Hl. Rockes Christi, 
in: Mitteilungen für die Seelsorge im Bistum Trier (Beilage zum KA) 1959, Nr. 1, 3•5, S. 5. 



Der Heilige Rock und die Wallfahrt nach Trier 279 

Gerade wir Heutigen bedürfen der Zeichen, um immer wieder inne zu werden, 
daß Christus nicht nur eine Idee, sondern handgreifliche geschichtliche Wirklichkeit 
ist. Sollte uns aber im Bilde des Kleides Christi nicht noch anschaulicher als im Bilde 
des Kreuzes werden, wie sehr er uns gleich geworden ist und unsere kleine Welt 
erfüllt hat? Dazu kommt der besondere symbolische Sinn des ungenähten Rockes als 
Hinweis auf das Hohepriestertum Christi • weshalb der Evangelist Johannes die 
Heilig-Rock-Szene vermutlich mit solchem Nachdruck gestaltet hat30 • und, gemäß 
der Auslegung der Kirchenväter31, als Sinnbild der Einheit der Kirche. 

Allerdings stellt sich hier die schwerwiegende Frage, ob der moderne Mensch 
überhaupt noch genügend symbolfähig ist, um solche Wahrheiten und Geheimnisse 
des Glaubens angesichts eines •bloßen" Bildes zu realisieren. Mag sein, daß vielen 
das nicht mehr gelingt. Aber man sollte sich dessen nicht rühmen. Man sollte sich 
nicht einbilden, eine •bilderlose" Frömmigkeit stelle eine vergeistigtere Stufe des 
christlichen Glaubens und der christlichen Verwirklichung dar. Gott Dank mehren 
sich die Stimmen, die das •Verblassen der Bilder"32 und die Unfähigkeit zu symbo- 
lischem Verständnis für eine ausgesprochene Verfallserscheinung halten, für ein 
gefährliches Zeichen des desintegrierten Menschen von heute, der einerseits ein 
gemütsarmer, berechnender Rationalist ist, anderseits, seines Gefühls nicht mehr 
Herr, völlig unberechenbar reagiert. Wir müssen daher in der Seelsorge die Men- 
schen wieder bewußt zum Realisieren der Bilder erziehen: durch sinnbildstarke 
Gestaltung des Kirchenraumes, durch einen echten Gemeinschaftsvollzug der Litur- 
gie, durch eine Anleitung zur (Bild-)Meditation und endlich auch durch paralitur- 
gische Feiern. Zu letzteren gehört nicht zuletzt die Wallfahrt, die in unseren Tagen 
• man denke nur an die Studentenwallfahrt nach Chartres • einen neuen Auftrieb 
und einen neuen Sinngehalt bekommen hat. Hier realisieren wir unsere geschicht- 
liche Existenz, daß wir nämlich eine Zukunft haben und daß noch vor uns liegt, was 
wir eigentlich sind; vor allem aber unsere christliche Existenz, daß wir viatores, 
Pilger sind, indem wir •zu Ihm hinausgehen, außerhalb des Lagers, und seine 
Schmach mit Ihm teilen. Denn hier haben wir keine bleibende Statt: die zukünftige 
suchen wir" (Hebr 13,13 f.). Wenn wir sein Gewand, sein Kreuzesholz als Zeichen 
seiner Gegenwart ergreifen, halten wir ein Unterpfand der Hoffnung in unseren 
Händen. Im Zeichen des ungenähten Rockes suchen wir Ihn, der uns einst mit der 
Herrlichkeit des Himmels überkleiden wird (2 Kor 2, 5), suchen wir in einer Welt 
der Zerrissenheit die Einheit der Liebe in der Gemeinschaft mit unseren Brüdern. 

30 F. M u ß n e r , •Der Heilige Rock" nach Joh 19, 23, in: Mitteilungen 1959 Nr. 2, 15 
bis 17, S. 16. Nach Flavius Josephus (Ant 3, 7) trug der Hohepriester des AT ein ungenähtes 
Gewand. 

31 Cyprian, De unitate Eccl. cath., PL 4, 504f.; Cyrill v. Alexandrien, In Joannis evgl. 
XII, PG 74, 660f.; Augustinus, In Joan, tract. 118, PL 35, 1948f. 

32 Zum •Verblassen der Bilder" vgl. R. Guardini, Die Situation des Menschen, in: 
Die Künste im technischen Zeitalter, Darmstadt 1956, 13•20, S. 25•27. 




