Eschatologische Existenz und christliche Biirgerlichkeit

Von Franz Joseph Schierse SJ, Frankfurt a. M.

Die Gefahr der Verweltlichung des Christentums ist fast so alt wie die Kirche
selbst. Ostern und Pfingsten hatten am Lauf der Welt nichts geindert. Die alten
Gesetze blieben in Kraft. Der Kampf ums Dasein war nicht leichter geworden. Wer
essen und sich kleiden wollte, mufite arbeiten nach wie vor. Trotzdem waren die
ersten Christen des Glaubens, mit Jesu Auferweckung habe ein neues Zeitalter be-
gonnen. Worauf stiitzten sie ihre Uberzeugung? Die Erkenntnis von der Neu- und
Andersartigkeit des christlichen Daseins ist gewiff nicht von Anfang an in voller
Klarheit vorhanden gewesen. Es lag nahe, sich zunichst an die auferordentlichen
Frfahrungen zu halten, die das Alltdgliche hinter sich lassen. Erst allmihlich hat
sich die Einsicht durchgesetzt, dafl es gerade die gewdhnlichen, ,biirgerlichen® Ver-
haltnisse sind, an denen der absolute Neuheitscharakter des Glaubens offenbar wer-
den soll. Aber das war ein langer Weg, psychologisch und theologisch betrachtet.
Ja, es scheint, dafl jede Zeit und jeder Christ diesen Weg immer wieder von neuem
nachgehen mufl, weil wir uns Gottes Wirken kaum anders vorstellen konnen als in
Geschehnissen, die jenseits unserer Moglichkeiten liegen.

I

Das Lebensgefiihl der frithen christlichen Gemeinden war ohne Zweifel stark von
der Parusiehoffnung bestimmt. Wenn das Ende der Welt nahe bevorstand, dann
mufiten die irdischen Dinge an Bedeutung verlieren. Nun besitzt ein hochgespann-
tes eschatologisches Bewufitsein nur sehr beschrdnkte Ausdrucksformen. Am an-
gemessensten wire radikale Weltflucht, wie das Beispiel der Qumransekte zeigt,
aber die Kirche hat niemals in der Wiiste den einzig legitimen Ort ihrer Existenz
geschen. Auch der Verzicht auf Ehe, Beruf und Eigentum ist nie obligatorisch ge-
wesen. Wohl gibt Paulus den Rat zur Ehelosigkeit, weil ,die Gestalt dieser Welt
vergeht® (1 Kor 7,31). Aber er wiinscht keine Auflésung bestehender Bande (v 27).
Uberhaupt soll jeder ,in dem Stand, in dem er berufen wurde“, verbleiben (vv
17—24). Der Apostel denkt hier unmittelbar an die Frage, ob es fiir einen Christen
besser sei, als Beschnittener oder Unbeschnittener, als Freier oder Sklave zu leben.
Doch gilt seine Entscheidung sinngemif fiir jeden anderen Stand und Beruf, es sei
denn, man habe sich bisher auf unredliche Weise durchs Leben geschlagen (Eph
4.28). Der eschatologisch begriindete MiRiggang wird scharfstens verurteilt (2 Thess
8,6—15). Paulus selbst iibt sogar als Missionar seinen erlernten Beruf weiter aus,
indem er sich als Zeltmacher sein Brot verdient (Apg 18,3 u. 4.). Aber hat es nicht
wenigstens in den Anfangszeiten der Jerusalemer Gemeinde eine verpflichtende
Giitergemeinschaft gegeben? Das ideale Bild vom ,Liebeskommunismus der Ur-
gemeinde®, das man aus Apg 4, 32 ff. erschlossen hat, bedarf der historischen Korrek-
tur. Lukas setzt nimlich den Fortbestand des Privateigentums voraus, wenn er
schreibt: ,Die Menge der Glaubiggewordenen hatte ein Herz und eine Seele, und
auch nicht einer sagte, dafd etwas von seinem Besitz sein eigen sei, sondern ihnen



Eschatologische Existenz und christliche Biirgerlichkeit ' 281

war alles gemeinsam.“ Der Vers will ganz offensichtlich keinen Wechsel in den
Eigentumsverhiltnissen, sondern die Gesinnung vollkommener Briiderlichkeit Zwi-
schen arm und reich beschreiben. Ebenso darf man die Angabe vom Verkauf der
Hiuser und Grundstiicke (v 84) nicht verallgemeinern. Wie sie zu interpretieren ist,
zeigt die bekannte Geschichte von Ananias und Saphira (Apg 5,1-11). Es handelte
sich um eine freiwillige und sicher nicht allzu hiufige Mafinahme, wenn begiiterte
Christen ibren Besitz zugunsten der Gemeinde verkauften. ,Blieb es nicht, wenn
es (unverkauft) blieb, dir, und war es nicht, verkauft, in deiner Gewalt?”, sagt
Petrus zu Ananias. Aus dem paulinischen Missionsbereich kennen wir: eine Reihe
wohlhabender Christen, die ihr Geschift mit so gutem Erfolg betrieben, dafl sie
Missionare und notleidende Glaubensbriider unterstiitzen konnten: die Purpurhénd-
lerin Lydia aus Thyatira (Apg 16, 14), das Ehepaar Aquila und Priscilla (Apg 18,1
u. 6.), Philemon in Kolossd, dem der Sklave Onesimus entlaufen war, und manche
andere.

Wenn also die Naherwartung das duflere Leben der Christen kaum beeinflufit
hat, wo sind dann ihre Einwirkungen zu suchen? In erster Linie auf dem Gebiet des
sittlichen und religiosen Verhaltens! Die Parusiehoffnung bildete ein starkes Motiv,
damit ,Geist und Seele und Leib in untadeliger Weise bei der Wiederkunft unseres
Herrn Jesus Christus unversehrt bewahrt werde“ (1 Thess 5,23, vgl. Phil 1,10).
Hierher gehoren die zahlreichen Mahnungen zu Wachsamkeit und Treue im Hin-
blick auf das bevorstehende Gericht. Mit der gleichen Begriindung erheben die Mis-
sionspredigten der Apostelgeschichte ihre Forderung nach Bufie und Umkehr (3,
19£.). Allerdings sind folgende Besonderheiten nicht zu iibersehen: Die Naherwar-
tung der Parusie stellt bei weitem nicht das einzige Motiv der urchristlichen Ver-
kiindigung dar. Hitte die apostolische Predigt nur dieses eine zu vermelden gehabt,
daf8 Jesus von Nazareth als himmlischer Menschensohn in Macht und Herrlichkeit
wiederkehren werde, dann wire -das Christentum eine jiidisch-apokalyptische Sekte
geblieben. Hinzu kommt, dafl die Parusieerwartung fir sich allein nicht ausreicht,
um ein ,normales® religids-sittliches Leben zu motivieren. In der Konsequenz eines
Denkens, das mit dem baldigen Weltende rechnet, liegen auflerordentliche asketische
Leistungen, nicht aber die planvolle Ordnung innerweltlicher Verhiltnisse. Nun ist
von Anfang an das Bewufltsein vorhanden gewesen, daf der neue Aon schon irgend-
wie in die Gegenwart hineinragt, dafl man schon jetzt ,die Krifte der zukiinftigen
Welt“ (Hebr 6,5) kosten konne. Welche Erfahrungen sind damit gemeint?

Die Neuartigkeit des christlichen Daseins findet ihren sichtbaren Ausdruck im
Gottesdienst. Jede kultische Veranstaltung ruft.den Menschen aus seinem alltig-
lichen Tun heraus, umgibt ihn mit Feierlichkeit und verleiht das Gefihl, einer ande-
ren, héheren Welt anzugehoren oder wenigstens mit ihr in Beziehung zu treten. In
der christlichen Liturgie werden solche Ahnungen zur glaubigen Gewifheit. Hier
wird ,der Tod des Herrn verkiindet, bis er kommt“ (1 Kor 11,26), der ,,neue Bund
in seinem Blute“ proklamiert und die Herrschaft Christi ausgerufen tiber alle Welt
(Phil 2,101.). Am dufleren Zeichen des sakramentalen Mahls kénnen die Glaubigen
ablesen, wozu sie gerufen sind: zum himmlischen Gastmahl der Seligkeit, zur ewigen
Gemeinschaft mit Christus im Reiche des Vaters. Die Gefahr lag nahe, den Gottes-
dienst als beziehungslose und weltentriickte Mysterienfeier mifizuverstehen, die den



282 Fﬁmz Joseph Schierse

Teilnehmer jetzt schon in die eschatologische Vollendung versetzt. Ekstatische Phi-
nomene, die bei den Versammlungen wohl nicht selten waren und von denen wir
noch eigens sprechen werden, mégen zu dieser schwirmerischen Auffassung bei-
getragen haben. Die apostolische Kirche hat solche Tendenzen schon frithzeitig be-
kdmpft, indem sie die Abendmahlsiiberlieferung mit der Ordnung des Gemeinde-
lebens und des privaten sittlichen Lebens verkniipfte. In seinem Biichlein ,Der
Abendmahlsbericht Lukas 22,7-88 als Gottesdienstordnung, Gemeindeordnung,
Lebensordnung“ (St. Benno Verlag, Leipzig 1955) schreibt H. Schiirmann dazu fol-
gendes: ,Die rechte Zusammenordnung dieser drei Bezirke scheint dabei von ent-
scheidender Wichtigkeit zu sein. Hier ist die Eucharistiefeier nicht — wie bei Juden
und Heiden — ein entriickter und enthobener »Kult«, sondern ein Geschehen, das
fest ins Gemeindeleben verwoben ist und ganz durchwirkt ist vom sittlichen Leben
der Glaubenden. ... Eucharistiefeier, Gemeindeleben und sittliches Leben bildeten
eine denkbar innige Einheit beim urchristlichen Herrenmahl. Christliches Leben
stirbt, wo einer dieser Faktoren isoliert wird, und es verkiimmert, wo einer der drei
Faktoren auf Kosten der anderen iiberbetont wird. Eine isolierte Eucharistiefeier
erstarrt und entartet zu einem beziehungslosen Kultgeschehen ohne Auswirkungs-
moglichkeit” (S. 94 f.). Auch die Kritik des hl. Paulus an den Mifstinden in Korinth
tei der Feier des Herrenmahles scheint sich gegen eine Verselbstindigung und
magische Uberschdtzung des Sakraments zu richten. Deshalb mahnt der Apostel zur
Verantwortung fiireinander (1 Kor 11,21 {. 83) und zur Selbstpriifung (v 28). Wir
ersehen daraus, dafl zwischen der beim Gottesdienst so klar hervortretenden eschato-
logischen Existenz und einer christlichen Biirgerlichkeit, d. h. dem gewohnten sozia-
len und sittlichen Leben in dieser Welt, keine wesentlichen Unterschiede gemacht
werden diirfen. Der Christ ist nicht weniger er selbst in seiner privaten Sphire (oder
sollte es wenigstens sein) als dort, wo er in liturgischer Feier sich ausdriicklich dazu
bekennt.

Unter den auflerordentlichen Erfahrungen der frithchristlichen Zeit nehmen die
geistgewirkten Charismen eine besondere Stellung ein. Sie scheinen eindeutig den
Beweis zu liefern, dafl ,die Krifte der zukiinftigen Welt* schon wirksam sind in
der Kirche, ja daf die Gegenwart Gottes gleichsam empirisch feststellbar ist (vgl.
1 Kor 14,25). Nach spitjiidischer Auffassung war der Geist mit dem Ende des Pro-
phetismus in Israel erloschen. Die messianische Epoche sollte eine GeistausgieRung
tiber das ganze Volk bringen, wie es die Propheten angekiindigt hatten (Is 44, 3; Ez
36,22-28; Zach 6,1-8; Joel 3,1-5). An Pfingsten war die Verheiflung erfillt wor-
den. Wie die Apostelgeschichte zeigt, erkannte man die Wirksamkeit des Geistes
hauptsichlich an dem Charisma der Zungenrede (Glossolalie) und der Propheten-
gabe (2,4.18;10,46;19,6; Mk 16,17). Das war psychologisch verstindlich, aber
theologisch nicht ganz unbedenklich. Glossolalie und Prophetengabe sind nimlich
keine exklusiv christlichen Phinomene. Die Religionsgeschichte kann uns eine Fiille
von Beispielen nennen. So erzihlt z. B. Lukian von Samosata, ein hellenistischer
Schriftsteller des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts, daf sich Alexander von
Abunoteichos, der Stifter eines zeitgenossischen Orakelkultes, durch Schiitteln des
Kopfes in den Zustand der Raserei versetzt und in diesem Zustand geredet habe:
»Er rief irgendwelche sinnlose Worte aus, wie sie etwa bei den Hebriern und Pho-



Eschatologische Existenz und christliche Biirgerlichkeit 283

niziern vorkommen, und setzte damit die Leute in Staunen, die nicht verstanden,
was er redete, aufler daf er immer den Apollo und Asklepios mithineinbrachte®
(Alexander 13). Paulus hat die beiden Charismen der Glossolalie und der prophe-
tischen Rede in 1 Kor 14 einander gegeniibergestellt. Obwohl er Gott dankend von
sich bekennt: ,Mehr als ihr alle rede ich in Zungen®, mdchte er doch in einer Ge-
meindeversammlung ,lieber fiilnf Worte mit seinem Verstande reden, um auch
andere zu unterweisen, als viele tausend Worte in Zungenrede (v 18 f.). Aus seiner
Beschreibung geht hervor, dafl man die von ihm hoher geschitzte Prophetengabe
nicht nach heutigem Sprachgebrauch als Fahigkeit, zukiinftige Dinge vorherzusagen,
beurteilen darf. Der urchristliche Prophet ist vielmehr ein vom HI. Geist erfillter
Lehrer, Seelsorger und Prediger, der zur ,Erbauung, Ermahnung und Tréstung®
der Gemeinde beitrigt (v 8 f.). Diese Funktionen sind in den paulinischen Gemein-
den noch an kein bestimmtes Amt gebunden — wiewohl es auch schon ,berufs-
méfige® Propheten gegeben haben wird (I Kor 12,28 f.; Eph 2,205 8,5; 4,11) —;
denn Paulus richtet an alle die Mahnung: ,Also, meine Bridder: bemiiht euch eifrig
um die Gabe prophetischer Beredsamkeit und hindert auch das Zungenreden nicht!®
(v 89). Die korinthischen Pneumatiker, die dem Apostel so schwer zu schaffen mach-
ten, scheinen sich auf ihr verziiktes Gestammel (vgl. v 9) sehr viel eingebildet zu
haben. Es ist hochst aufschlufireich, nach welchen Kriterien Paulus, der doch selbst
ein Charismatiker war, die auferordentlichen Geistwirkungen beurteilte. Er fragt
nicht nach dem Grund ekstatischer Ergriffenheit und der Tiefe mystischer Erlebnisse,
sondern allein nach dem Nutzen fiir die Gemeinde und der missionarischen Wir-
kung auf solche, die noch nicht zur Kirche gehdren, aber schon am Wortgottesdienst
teilnehmen (v 16. 23 f.). Die entscheidenden Mafstibe sind ihm: ,Erbauung® (v 3-5;
12.17. 26), , Verstandlichkeit* (v 2.7-18; 24 {.) und ,Ordnung® (v 26-33; 40). Uber -
allem aber steht fiir Paulus die Liebe. Sie ist der ,ganz unvergleichliche Weg* (1 Kor
12,31), der weit iiber alle charismatischen Gaben hinausfithrt. Ohne die Liebe be-
deuten Glossolalie und Prophetenrede nichts (1 Kor 13,1 £.), sie ist es, die ,erbaut,
wihrend die pneumatische Gnosis der Korinther nur ,aufbliht* (1 Kor 8,1;13,4).
GewiR versteht der Apostel unter ,Agape“ keine sentimentale Anwandlung oder
eine moralische Tugend, also menschliche Moglichkeiten, sondern den Gnaden-
bereich Gottes, der sich in Christus fiir die Welt aufgetan hat (vgl. Rom 5,5-8; Kol
3,14; Eph 2,4; 8,17 ff.). Aber er setzt doch ebenso deutlich voraus, daf} sich die Liebe
in menschlichen Verhaltungsweisen bekundet, in Langmut, Giite, Bescheidenheit,
Riicksichtnahme, Selbstlosigkeit, Geduld und was sonst noch in 1 Kor 13,4-7 genannt
wird. Wohl miifite man analog zu der voraufgehenden Kritik an den Charismen
auch hierzu sagen: und besiBe ich all diese Tugenden, hitte aber die Liebe nicht,
so wire ich nichts. Warum hat Paulus dann diese theologische Konsequenz, die sich
aus seiner Rechtfertigungslehre ergibt, in 1 Kor 13,4-7 nicht gezogen? Der duflere
Grund ist ohne Zweifel darin zu suchen, dafl er gegen die Uberschitzung aufler-
ordentlicher pneumatischer Phinomene ankampft. Zu einer grundsitzlichen Kritik
an den menschlichen Tugendwerken, wie sie im Romer- und Galaterbrief nétig war,
bestand kein Anlaf. Sie wire von den Pneumatikern in Korinth nur mifiverstanden
worden. Dariiber hinaus 148t sich aber auch noch ein innerer Grund geltend machen:
Die auflerordentlichen Charismen, Glossolalie, prophetische Beredsamkeit, Wun-



284 . Franz Joseph Schierse

derkraft, heroischer Verzicht auf Eigentum, Leib und Leben, sind ihrem Wesen nach
zweideutig. Sie kénnen nicht unbesehen als Wirlf(ungen des Gottesgeistes, der die
Liebe ist, hingenommen werden, sondern bediirfen einer ,Unterscheidung der Gei-
ster® (1 Kor 12,10; vgl. 14,29; 1 Thess 5,21: ,Priifet alles, das Gute behaltet!“).
Man weif}, wie sehr sich die alte Kirche mit dem Problem der Unterscheidung zwi-
schen ,echten und ,falschen“ Charismatikern geplagt hat. Dagegen besitzen die
schlichten, unauffilligen Taten der Liebe ihrem Wesen nach den héchstméglichen
Grad von Eindeutigkeit. Freilich kénnen auch sie in Selbstgerechtigkeit abgefilscht
werden und ihren Zeichencharakter auf Gottes Agape hin verlieren. Aber dann sind
sie nicht mehr das, was sie von Natur aus sein sollten, wihrend beispielsweise eine
prahlerisch zur Schau gestellte Ekstase genau das bleibt, was sie ist: ein ambivalen-
ter psychischer Vorgang, der nicht von sich aus, sondern erst durch die Liebe einige
Bedeutung erhilt. Selbstverstindlich hat auch die menschliche Tugend der Liebe
nicht von sich aus heilswirkende Kraft, aber als Bezeugung der Schopfergiite Gottes
ist sie das sinngemiBe Gefdf der erlésenden Liebe Christi. Wir werden noch sehen,
wie wichtig das Problem einer ,natiirlichen® Ethik fiir unsere Frage nach der christ-
lichen Biirgerlichkeit ist.

Im Zusammenhang mit den Charismen sind noch besonders die {under und
Krafttaten zu erwidhnen, von denen die christliche Predigt anfinglich begleitet
wurde (Hebr 2,4; Mk 16, 20; Apg passim; 1 Kor 12,4-11). Die Gliubigen sahen in
ihnen Zeichen der anbrechenden Gottesherrschaft, eine Bestitigung, dafl die Kirche
mit gbttlicher Macht ausgeristet sei. Das Wunder wire.an sich geeignet, den escha-
tologischen Charakter der christlichen Existenz am anschaulichsten darzustellen. Fiir
die Person Jesu trifft dies in vollem Umfange zu. Die Evangelien sagen uns, wer
Jesus ist und was er will, indem sie seine Worte und Wunder iiberliefern. Aller-
dings wissen auch sie um den Primat der Wortverkiindigung (z. B. Mk 1,438; Mt 4, 4;
Joh 2,23 ff.) und um die Zweideutigkeit wunderbaren Geschehens (Mk 3,22; Lk 11,
19; Mk 13, 22). In der Kirche aber mufite der Wert des Wunders schon deshalb be-
grenzt bleiben, weil es selten und nicht beliebig verfiigbar war. Nirgends wird im
Neuen Testament der Versuch gemacht, den Christen grundsitzlich als Thaumatur-
gen zu verstehen, wie es z. B. die amerikanische Sekte der ,Christian Science® tut.

Ganz anders als durch ein ,Verkosten der Kriafte des zukiinftigen Aons® (Hebr
6.5) erfihrt der Glaubige — duferlich betrachtet — die Neu- und Andersartigkeit
seines Daseins in den Uerfolgungen. Gewifl fehlt auch fir diese Grenzsituation nicht
die Verheiflung auflerordentlichen Beistandes: ,Und wenn man euch hinfiihrt und
tiberliefert, so macht euch nicht vorher Sorge, was ihr reden sollt; sondern was euch
in jener Stunde eingegeben wird, das redet! Denn nicht ihr seid es, die da reden,
sondern der Heilige Geist* (Mk 13,11; Mt 10,19 f.; Lk 12,11 {.; 21,14 f.). Obwohl
die christliche Uberlieferung diesen Gedanken sehr stark betont hat (vgl. noch Apg
4,8; 6,10; 7,55), geniigt er doch nicht, um zu erklaren, warum die Christen gerade
in Verfolgungen ihrer eschatologischen Bestimmung innewurden. Zunichst ist wohl
auf die allgemeine Erfahrung hinzuweisen, dafl jede Verfolgung den Betroffenen
aus seinem gewohnten Leben herausreiflt und dem biirgerlichen Dasein ein Ende
bereitet. Sie kann oft ungeahnte Widerstandskrifte wecken und zur Stirkung der
angefeindeten Uberzeugung fithren. Gelten solche Beobachtungen schon im Bereich



Eschatologische Existenz und christliche Biirgerlichkeit 285

jeder politischen und religidsen Kampfsituation, so haben Verfolgungen des christ-
lichen Glaubens noch eine eminent theologische Relevanz. Sie gehéren einmal zu
den vorhergesagten Ereignissen der Endzeit (Mk 183, 23), beleben also die eschato-
logische Hoffnung (Rém 5,3 ff; 8,18-25). Dariiber hinaus sind Verfolgungen und
Leiden Teilnahme an der Passio Christi (Mk 10, 38; 2 Kor 4,8-11; Kol 1,24; 1 Petr
4,13—19; Hebr 13, 13 u. 6.). In ihnen vollendet sich das sakramentale Mitsterben
und Mitgekreuzigtwerden, zu dem sich der Christ in der Taufe bekannt hat (Rom
6,1-11; Gal 5,24; Kol 3, 3). Selbstverstandlich muf} jeder Glaubige bereit sein, Ver-
folgungen im Gehorsam gegen Gottes Willen hinzunehmen. Er soll sogar ,sich
freuen, wenn ihn um Christi willen Schmach und Not bedringen (Mt 5,11 {.; Kol
1,24; 1 Petr 4,13). Kann man aber behaupten, dafl ohne Verfolgungen iiberhaupt
kein echtes christliches Leben moglich ist, dafl wahrer Glaube nur im Widerstand
gedeiht? Die Frage hat nicht nur akademisches Interesse. Es gibt Kreise, die aus sol-
chen Erwagungen heraus das Katakombendasein unter dem Druck eines atheistischen
Staates fiir angemessener halten als die freiheitliche Existenz der Kirche in der west-
lichen Welt. Von den politischen Konsequenzen, die damit verbunden sind, brau-
chen wir hier nicht zu sprechen. Es geht uns allein um die Antwort des Neuen Testa-
ments, das seine Uberzeugung in scheinbar widerspriichlichen Aussagen formuliert
hat. Auf der einen Seite heifit es: ,Alle, die in Christus Jesus ein gottseliges Leben
zu fithren gewillt sind, werden Verfolgungen zu erleiden haben® (2 Tim 3, 12); und
vom gleichen Verfasser horen wir die Anweisung, ,fiir Kénige und alle obrigkeit-
lichen Personen® zu beten, ,damit wir ein stilles und ruhiges Leben in lauter Gott-
seligkeit und Ehrbarkeit fithren kénnen® (1 Tim 2,2). Nun wird man vielleicht das
zweite Zeugnis der Pastoralbriefe nicht gelten lassen, da sich in ihm bereits die
»christliche Biirgerlichkeit® ankiindige und das anfingliche Ideal einer kdmpferisch
eschatologischen Existenz zugunsten eines ruhigen, friedlichen Lebens preisgegeben
werde. Wir haben aber mit Absicht beide Stellen aus den Pastoralbriefen gewdhlt,
um zu zeigen, dafl die alte Kirche nicht aus Feigheit und Leidensscheu um Ruhe vor
Verfolgung gebetet hat. Sicher wufite man auch damals, dafl Kampf die Krafte rege
halt, hat aber deshalb nicht einseitig das Martyrium beschworen, sondern versucht,
das normale, biirgerliche Leben unter die Gnade Christi zu stellen. Und auch damals
schon scheint es Leute gegeben zu haben, die darin einen Verrat am eigentlichen
Evangelium sahen '(vgl. 1 Tim 4,1-5).

Bevor wir uns dem grundsitzlichen Verhaltnis zwischen eschatologischer Existenz
und christlicher Biirgerlichkeit zuwenden, soll noch ein letztes Anwendungsgebiet
dieser Problematik zur Sprache kommen, das weite Feld der Mission. Schon von
Natur aus fordert jede missionarische Tatigkeit — auch in anderen Religionen —
die Preisgabe eines birgerlich sefhaften Daseins. Das Neue Testament versteht die
Mission als endzeitliches Ereignis, das der Parusie vorhergehen mufl (Mk 13,10),
und als Werk des Heiligen Geistes (Apg 10,19; 13,2 1f.; 16,6 .). So erklart sich der
starke theologische Impuls, der ,Zwang® (1 Kor 9,16} zur Ausbreitung des Evange-
liums, von dem Paulus und seine Gefahrten rastlos vorangetrieben werden. Die
programmatische Aussendungsrede (Mt 10 par) zeichnet das Bild der apostolischen
Mission mit besonders urtiimlichen Zigen. Den Jiingern ist ,Vollmacht iber die
unreinen Geister® verliehen (Mt 10,1), sie sollen nichts auf den Weg mitnehmen;



286 Franz Joseph Schierse

nach Mt 10,10 und Lk 9, 3 sind ihnen sogar Ranzen, Schuhe und Wanderstab unter-
sagt. Auch diirfen sie niemand unterwegs griiien (Lk 10, 4). Diese ritselhaften An-
weisungen sind wahrscheinlich symbolisch gemeint und wollen zeigen, dafl der Auf-
trag Christi ohne irdischen Ballast in driangender Eile (vgl. 2 Kén 4,29) ausgerich-
tet werden mufl. Obwohl sich die Kirche niemals dem Missionsbefehl des Erhohten
(Mt 28, 19) entziehen darf, sind doch nicht alle ihre Glieder in gleicher Weise zur
Ausbreitung des Evangeliums verpflichtet. Ohne die spontane Mithilfe zahlreicher
einfacher Christen hétte allerdings der neue Glaube nicht so rasch iiberall Anhdnger
gefunden. So verdankt z. B. die rémische Gemeinde ihre Existenz nicht einer offi-
ziellen, apostolischen Griindung. Bevor Petrus und Paulus nach Rom kamen, gab es
dort schon Christen. Aber diese Art von privater Missionstatigkeit — unter Freun-
den, Nachbarn, Reisegefahrten und Berufskollegen — hob die biirgerlichen Lebens-
formen nicht anf, sondern setzte sie geradezn voraus. Noch deutlicher wird dies an
der Einrichtung der Hausgemeinden. Wir konnen uns heute kaum mehr vorstellen,
daf die Gemeinden der neutestamentlichen Zeit keine eigenen Kult- und Versamm-
lungsrdume besaflen. Man kam in Privathdusern zusammen (Apg 2,46). Schon die
Aussendungsrede erhdlt die Vorschrift, ein bestimmtes Haus zum Mittelpunkt der
neugegrindeten Gemeinde zu machen (Mt 10, 11; Mk 6, 10). Die Mission zielte also
von Anfang an darauf ab, nicht so sehr einzelne Gldubige zu gewinnen, als ganze
Hauser zu bekehren (Apg 10,24;16,15. 34;18,1; 1 Kor 1,16; 16,15, 19 u. 6.). Da-
durch wurde der familiire, patriarchalische Charakter des frihen Gemeindelebens
noch unterstrichen. Von hier aus fithrt ein gerader Weg zur Ausbildung der christ-
lichen Biigerlichkeit.

II.

Wir haben bisher von Erfahrungen und Situationen gesprochen, die den Rahmen
des Gewohnlichen sprengen und dadurch die Neuartigkeit des Christseins sinnen-
fallig bekunden. Nun hat sich uns aber gezeigt, da all diese auflerordentlichen
Phanomene — Naherwartung, Gottesdienst, Charismen, Wunder, Verfolgungen,
Mission — nur einen begrenzten Ausdruckswert besitzen. Daneben liuft das nor-
male, alltdgliche Leben weiter mit seinen irdischen Pflichten und Sorgen, seinen
menschlichen Freuden und Leiden. Schon die apostolische Kirche mufite sich gegen
Tendenzen wehren, das Auflerordentliche zu iiberschitzen und es um seiner selbst
willen zu kultivieren. Zur vollen Schirfe ist aber der Kampf um das rechte Ver-
standnis der christlichen Existenz erst in nachapostolischer Zeit entbrannt, als sich
die Lage der Gemeinden vor allem durch das Ausbleiben der Parusie verinderte.
Solange man auf das baldige Ende dieser Welt und ihrer Lebensbedingungen
hoffte, waren die Fragen des biirgerlichen Daseins zweitrangig. Nachdem man sich
aber mit einer langen Verzégerung der Parusie abgefunden hatte, geniigte es nicht
mehr, die sittlichen und sozialen Verpflichtungen mit der Verantwortung vor dem
bald hereinbrechenden Gericht zu motivieren. Zwei extreme Ldsungen boten sich
an: Es gab Kreise, die das biirgerliche Leben aus Prinzip ablehnten. Sie verbieten
zu heiraten (1 Tim 4, 3), fordern Verzicht auf bestimmte Speisen (ebd.) und behaup-
ten, ,die Auferstehung sei schon geschehen® (2Tim 2,18). Diese enthusiastischen
Schwéarmer treiben ihre Propaganda, indem sie sich ,in Hauser einschleichen und



Eschatologische Existenz und christliche Biirgerlichkeit 287

Frauenzimmer bestricken, die von Siinden gedriickt und von allerlei Begierden ge-
trieben immerzu lernen und doch nie zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen kén-
nen® (2Tim 8,6). Es sind ,eingebildete torichte Schwatzer”, die ,ganze Familien
ruinieren und um schndden Gewinns willen lehren, was sich nicht ziemt“ (Tit I,
10£.). Die scharfe Polemik der Pastoralbriefe gegen ,endlose Fabeleien von Ge-
schlechterfolgen® (1Tim 1,4; vgl. 2Tim 4,3 f.; Tit 3,9), gegen ,torichte und unver-
stindige Untersuchungen, die nur Streit hervorrufen® (2 Tim 2,23 1.) zeigt, welche
Konsequenzen sich fir die Verkiindigung des Evangeliums ergeben, wenn die ge-
schopflichen Ordnungen nicht mehr ernst genommen werden. Das Evangelium wird
zu einer esoterischen Geheimlehre, die jede positive Verbindung mit der erfahr-
baren Wirklichkeit abgebrochen hat und sich in unniitzen, lebensfremden Spekula-
tionen verliert. — Das andere Extrem war die gesetzliche Losung. Danach steht das
Leben des Christen in dieser Welt noch oder wieder unter dem Gesetz. Die judaisti-
schen Gegner des hl. Paulus hatten an Gesetz und Beschneidung festgehalten, weil
ihnen die véllige Neuvartigkeit des Christseins nicht aufgegangen war und sie das
Heil nur von der Zukunft erwarteten. In nachapostolischer Zeit ging es kaum mehr
um die Weitergeltung des mosaischen Gesetzes, sondern um ein moralistisches Mifi-
verstindnis der sittlichen Forderungen des Christentums. Auch hier hat man nicht
begriffen, was Paulus 2 Kor 5,17 schrieb: ,Wenn jemand in Christus ist, so ist er
eine neue Schopfung. Das Alte ist vergangen, siche, ein Neues ist entstanden.“ Der
Riickfall in jiddisches oder heidnisch-profanes Denken zeigt sich an folgenden Punk-
ten: Die sittlichen Imperative werden nicht aus dem Indikativ der erlésenden Liebe
Gottes abgeleitet, das Sollen hat keine Grundlage im neuen Sein des Getauften.
Deshalb gilt das Leben in der Welt nicht als echte Darstellung des Glaubens, son-
dern nur als Vorbereitung auf die ewige Seligkeit, die man sich nach dem Maf der
gelibten Tugend verdienen kann. Eine wirkliche ,Verdhristlichung® des irdischen
Daseins ist hier nicht moglich. So wird das ,eigentlich Christliche wieder in Sonder-
formen und aufergewGhnlichen Zustinden oder Leistungen gesucht, es bahnt sich
die Unterscheidung zwischen Vollkommenem und Unvollkommenem in der Kirche
" an. Das gesetzliche Milverstindnis hat sich nicht immer so klar als hiretisch zu er-
kennen gegeben wie das schwirmerisch-pneumatische, mit dem es — Extreme be-
rithren sich bekanntlich — in manchen Konsequenzen iibereinstimmt.

Wie ist nun jene Ldsung zu beurteilen, die als ,christliche Biirgerlichkeit vor
allem von den Pastoralbriefen in Form praktischer Anweisungen vorgetragen wird?
Auf den ersten Blick konnte man meinen, hier sei das Feuer urchristlicher Begeiste-
rung bereits erloschen, und es werde einer platten biirgerlichen Moral das Wort
geredet. Die ,gesunde Lehre” verlangt im Gegensatz zu den ,ddmonischen Lehren®
(1 Tim 4, 1) der Schwarmgeister nur Erfilllung der einfachsten Standespflichten. Was
die Pastoralbriefe als ,gottliche Heilserziehung im Glauben® (1 Tim 1,4) ausgeben,
findet sich nach Form und Inhalt ganz dhnlich in der hellenistischen Moralphiloso-
phie. Und in der Tat haben die Briefe — wie schon Kol 3, 18-4,1; Eph 5,22-6,9;
1 Petr 2,13-3,7 — das Schema der ,Haustafeln“ und der Pflichtenkataloge aus der
popularphilosophischen Ethik iibernommen. Das Schema der Haustafel war auch
bei den Apostolischen Vitern (1 Klem 1,3; 21,6-9; Did 4,9-11; Barn 19,5-7; Pol
Phil 4,2-6,2) so beliebt und verbreitet, weil es dem Prediger neben einer leichtfafi-



288 Franz Joseph Schierse

lichen Disposition — Maénner (alte, junge), Frauen, alte, junge, Witwen), Kinder,
Sklaven — einen schier unerschépflichen Stoff zur Ermahnung bot. Fir heidenchrist-
liche Gemeinden war diese Form der sittlichen Belehrung besonders geeignet. Sie
kniipfte an die natiirlichen Empfindungen und allgemein anerkannten Mafistibe
moralischen Verhaltens an. So hatte schon Paulus im Philipperbrief gemahnt: , Alles,
was wahr, was ehrbar, was gerecht, was rein, was liebenswert, was unanstofig ist,
sei es irgendeine Tugend oder etwas Lobenswertes, darauf seid bedacht!® (4,8).
Allerdings hat bei Paulus die ,naturgesetzliche“ Begriindung der Ethik (vgl. Rém
2,14 {.) noch nicht das Gewicht, das ihr in den Pastoralbriefen zukommt. Auf Grund
seiner eigenen charismatischen Erfahrungen ist der Apostel nicht miide geworden,
die absolute Neuheit des christlichen Seins zu preisen. Er lebte noch in hochgespann-
ter eschatologischer Erwartung, verzehrt von der Sehnsucht, ,aufgelost und mit
Christus zu sein“ (Phil 1,23), er versteht das Tun des Getauften vorziiglich als ein
.Getriebensein vom Geiste Gottes“ (Rom 8, 14; Gal 5,18), er stellt der ,Weisheit
dieser Welt* die ,Torheit des Kreuzes“ gegeniiber (1 Kor 1,18-2,5). Haben die
Pastoralbriefe diesen Geist des Apostels treu bewahrt oder haben sie, die nach ihrem
eigenen Zeugnis fiir spitere Zeiten und gewandelte Verhiltnisse geschrieben sind
(1Tim 4,1; 2Tim 2,2; 3,1-9; 4,3 {.), das kdmpferische eschatologische Pathos einer
pneumatischen Existenz mit dem sanften Ruhekissen eines gutbiirgerlichen Gewis-
sens vertauscht? Schon der zweite Timotheusbrief mit seinen beschworenden Auf-
rufen, bereit zu sein fiir Kampf, Verfolgungen und Martyrium (1,7 f; 2, 3 ff; 3,11 f;
4,5), sollte uns vor einem oberflichlichen Urteil zurtickhalten. Gewif klingt in den
Briefen manches so niichtern und verniinftig, dafl von der ,Torheit des Kreuzes®
wenig zu spiiren ist. Wenn z. B. den jungen Witwen der Rat gegeben wird, sie soll-
ten ,heiraten, Kinder gebdren, ihr Haus verwalten und dem Widersacher keinen
Anlafl zur Lasterung geben® (1 Tim 5,14), mufl man unwillkiirlich an die etwas
anderslautende Entscheidung des Apostels in 1 Kor 7,40 denken. Oder man ver-
gleiche einmal die hymnische Beschreibung des apostolischen Dienstes (2 Kor 6, 3-10)
mit der juristisch trockenen Aufzihlung von Eigenschaften, die fiir das Bischofsamt
erforderlich sind (1 Tim 8,2-7): ,Der Bischof soll ohne Tadel sein, eines Weibes
Mann, niichtern, besonnen, sittsam, gastfrei, im Lehren geschickt, nicht dem Wein
noch der Rauflust ergeben, sondern giitig, ohne Streitsucht und Habgier, einer, der
sein eigenes Haus gut verwaltet und seine Kinder in ehrbarer Zucht halt — denn
wer seines eigenen Hauses micht zu warten weifl, wie soll der fiir die Gemeinde
Gottes sorgen? —, kein Neugetaufter, damit er nicht hochmiitig wird und dem Ge-
richt des Teufels verfillt. Auch soll er bei denen drauflen in gutem Rufe stehen,
damit er nicht, wenn thm Boses nachgesagt wird, in des Teufels Schlinge gerate.®
In 2 Kor 6,3-10 hatte Paulus von sich und seinen Mitarbeitern geschrieben: ,Und
dabei geben wir niemand irgendwelchen Anstoff, damit kein Tadel unseren Dienst
treffe; vielmehr suchen wir uns in jeder Hinsicht als Diener Gottes zu empfehlen:
durch grofle Standhaftigkeit im Leiden, in Néten, in Bedringnissen, bei Schligen,
bei Gefangenschaften, bei Volksaufstinden, in Miihsalen, in durchwachten Nichten,
bei Mangel an Nahrung, in Sittenreinheit, durch Erkenntnis, durch Langmut, durch
Giitigkeit, durch heiligen Geist, durch ungeheuchelte Liebe, im Wort der Wahrheit,
durch die Kraft Gottes, durch die Waffen der Gerechtigkeit zur Rechten und zur



Eschatologische Existenz und dhristliche Biirgerlichkeit 289

Linken, unter Ehre und Schande, bei iibler und guter Nachrede, als wiren wir Ver-
fithrer und doch wahrhaftig, als die Unbekannten und doch wohlbekannt, als die
Sterbenden und seht! wir leben, als die Geziichtigten und doch nicht zu Tode ge-
peinigt, als die Leidtragenden, aber doch allezeit Frohlichen, als Bettler, die aber
viele reich machen, als solche, die nichts haben und doch alles besitzen.“ Es gibt viel-
leicht keine bessere Gegeniiberstellung als diese beiden Texte, um den Unterschied
zwischen eschatologischer und biirgerlicher Existenzweise zu zeigen. Niemand zwei-
felt daran, daf Paulus ein exemplarisches Christenleben gefiihrt hat (Gal 2,20!),
obwohl die auRergewohnlichen Umstéinde seines Lebens nicht nachahmbar sind. Mit
welchem Recht darf sich aber die Biirgerlichkeit der Pastoralbriefe das Pradikat
,christlich“ beilegen? Eine Frage, die deshalb gestellt werden mufl, weil die Anfor-
derungen der Briefe scheinbar fiir jeden erreichbar sind.

Die Verdiristlichung der biirgerlichen Moral geschieht mit verschiedenen Begriin-
dungen. In der Polemik gegen Nahrungsaskese heifit es von den Speisen, ,Gott hat
sie doch dazn erschaffen, dafl sie mit Danksagung empfangen werden von allen, die
zum Glauben und zur Erkenntnis der Wahrheit gekommen sind. Denn alles, was
Gott geschaffen hat, ist gut und nichts davon verwerflich, was mit Danksagung -
empfangen wird; denn es wird geheiligt durch Gottes Wort und Gebet® (1 Tim 4,
2 ff.). Man muf} den Text genau lesen, um zn sehen, daf hier nicht einfach der ratio-
nale Grundsatz: ,Omne ens est bonum* — alles Seiende ist gut —, iibernommen
wird. Sogar das alttestamentliche Urteil iiber die Schopfung: ,Und siehe, es war
gut“ (Gen 1,31), gilt nicht allgemein und fir jedermann. Nur die Christen sind in
der Lage, alles, was Gott geschaffen hat, mit Danksagung zu geniefen. Ihnen, die
durch Gottes Wort und durch ihr Gebet die Welt heiligen, erschliefit sich wieder
die urspriingliche Giite der Schopfung. An diesem Text wird bereits deutlich, dafl
die naturgemife Einstellung zu den irdischen Giitern (Nahrung, Ehe) iiberhaupt
erst eine christliche, eschatologische Maglichkeit darstellt. In die gleiche Richtung
weist der merkwiirdige Satz von der Heilsmoglichkeit fir die Franen: ,Sie wird
gerettet werden durch das Kindergebaren, wenn sie (alle) im Glauben, in der Liebe
und in Heiligung mit Besonnenheit verharren® (1 Tim 2,15). Spateren Zeiten er-
schien die Aussage so wenig christlich, dafl man sie auf Eva oder Maria einzuschran-
ken suchte. Aber der Satz spricht tatsichlich von allen christlichen Frauen und nennt
als Weg zum Heil eben nicht eine abstrakte Christlichkeit, sondern das, was jeder
Frau von Natur aus moglich ist, das Kindergebaren. Eine Begrindung dafiir wird
nicht gegeben. Dafl der Verfasser an die sithnende Kraft der Geburtswehen gedacht
habe, ist mit keinem Wort angedeutet. Es geht ihm einfach — wie in den dhnlichen
Jkinderfreudigen Anweisungen (1 Tim 3,4.12;5,10.14) — um die Erfiillung
natiirlicher Pflichten.

Ein wichtiges theologisches Motiv verraten die beiden Stellen 1 Tim 2,3 f.: ,So
ist es recht und wohlgefallig vor Gott, unserem Retter, der will, daf alle Menschen
gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen®, und 1 Tim 5,4: ,Das
(nimlich Pietit gegen die eigene Familie und Dankbarkeit gegen die Vorfahren zu
iiben) ist wohlgefillig vor Gottes Angesicht.“ In 1 Tim 2, 3 {. bezieht sich das Wohl-
gefallen und der universale Heilswille Gottes auf die Gebetspflicht fiir alle Men-
schen, insbesondere den Kaiser und alle Obrigkeiten, sowie auf das ,stille und ruhige



290 " Franz Joseph Schierse

Leben in lauter Gottseligkeit und Ehrbarkeit*. Es sind also die typisch biirgerlichen
und familidren Tugenden, dic der christlichen Gemeinde empfohlen werden. Den
begriindenden Satz 1 Tim 5, 4 kénnte man noch rein gesetzlich vom vierten Gebot her
verstehen, aber die ausfihrlichere Parallele 2,3 f. zeigt, daf eine christliche Motivie-
rung beabsichtigt ist. Das Wohlgefallen Gottes an der biirgerlichen Ehrbarkeit ent-
spricht genau seinem Heilswillen, der sich im Sihnetod Christi (v 6) geoffenbart hat.
Offensichtlich meinen die Pastoralbriefe, dafl ein Verhalten, wie es jedem anstidn-
digen Menschen schon von Natur aus geboten wire, erst durch die Erlésung in Chri-
stus moglich wird.

Unsere Interpretation wird vollauf bestitigt in den beiden soteriologischen
Haupttexten Tit 2,11-14 und Tit 3, 3-8, die uns aus der Weihnachtsliturgie bekannt
sind: ,Erschienen ist die Gnade Gottes, allen Menschen zum Heil, und sie leitet uns
dazu an, abzusagen der Gottlosigkeit und den weltlichen Begierden und ein ehr-
bares, rechtschaffenes und frommes Leben in dieser Zeitlichkeit zu fihren, die wir
harren auf die selige Hoffnung und die Offenbarung der Herrlichkeit unseres gro-
fien Gottes und (des) Heilandes Christus Jesus: er hat sich fiir uns dahingegeben,
uns zu erlésen von aller Ungerechtigkeit und fiir sich zum Eigentum ein Volk zu
weihen, das sich guter Werke befleifigt® (Tit2,11-14). Der Gegensatz zwischen
alter und neuer Existenz heifit hier: Gottlosigkeit, weltliche Begierden, Ungerech-
tigkeit (Gesetzlosigkeit) — ein ehrbares, rechtschaffencs und frommes Leben, gute
Werke, also dic christliche Biirgerlichkeit. Die grofen Paulusbriefe sprechen in dhn-
lichem Zusammenhang von den Gegensatzpaaren ,Fleisch® — ,Geist“, ,Finsternis*
— ,Licht, ,Tod“ — ,Leben“. Wenn die Pastoralbriefe den gleichen theologischen
Sachverhalt in Wendungen beschreiben, die stark moralisierend klingen, so verbie-
tet sich doch ein moralistisches, gesetzliches Miflverstindnis. Es ist die in Christus
erschienene Gnade Gottes, die uns zu verniinftigen, ehrbaren, rechtschaffenen Men-
schen erzieht; es ist der Sithnetod des Heilandes, der uns zu guten Werken befihigt.
Noch deutlicher erfahren wir gleich anschlicBend aus dem Titusbrief, worin die Neu-
artigkeit der erldsten, pneumatischen und eschatologischen Existenz des Christen
besteht: ,Mahne sie, Behorden und Obrigkeiten untertan zu sein, sich gehorsam zu
verhalten, zu jedem guten Werk bereit, niemand zu listern, Streitigkeiten abhold,
freundlich zu sein und allenthalben Friedfertigkeit gegeniiber allen Menschen zu
bezeigen. Einstmals waren ja auch wir in Torheit, Ungehorsam und Irrtum befan-
gen, Sklaven von allerlei Begierden und Listen, und lebten in Bosheit und Neid
dahin, anderen verhaft und hassend cinander. Als aber die Giite und Menschen-
freundlichkeit Gottes unseres Heilandes erschien, da hat er uns gerettet; nicht weil
wir Werke der Gerechtigkeit getan, sondern nach seiner Barmherzigkeit durch das
Bad der Wiedergeburt und Erneuerung, wie sie der Heilige Geist (bewirkt), den
er iiber uns reichlich ausgegossen hat durch Jesus Christus unseren Heiland; so sollen
wir, durch seine Gnade gerechtfertigt, Erben werden, so wir hoffen auf ewiges
Leben. Recht hat das Wort. Und von diesen Dingen, mochte ich, sollst du ein krif-
tiges Zeugnis ablegen, damit alle, die ihre Zuversicht auf Gott gesetzt haben, ler-
nen, sich guter Werke zu befleifligen® (Tit 3, 1-8). Rechtfertigung, Geistbesitz, escha-
tologische Hoffnung behalten nach wie vor ihren Platz, aber sie duflern sich nicht
mehr in auflergewdhnlichen Zustinden und asketischen Héchstleistungen, sondern



Eschatologische Existenz und christliche Biirgerlichkeit 291

in den guten Werken eines normalen biirgerlichen Daseins. Diese Entwicklung hiangt
ohne Zweifel mit dem tieferen Verstindnis der ,Erscheinung® Christi als sichtbar
gewordener ,Gnade, Giite und Menschenfreundlichkeit Gottes zusammen. Wih-
rend sich die Theologie der nachdsterlichen Zeit hauptsichlich mit dem Problem des
Todes Christi auseinandersetzen mufite, tritt spiter immer klarer das ganze Leben
Jesu ins Blickfeld soteriologischer Erwdgungen. Der fiir das fritheste Christentum
noch schwer vollziehbare Gedanke, dafl Jesus durch sein Kommen die Welt mit ihren
biirgerlichen Ordnungen — besonders das Familienleben — geheiligt habe, nimmt
allmihlich Gestalt an. Dic Pastoralbriefe stchen mit diesem abgeklarten christlichen
Existenzverstindnis nicht allein. Am nichsten kommen ihnen Lukasevangelium
(Kindheitsgeschichte!) und Apostelgeschichte, sogar das Johannesevangelium zeigt
ahnliche Tendenzen (Joh 3,16 f. u. a.).

Noch ein letzter Gesichtspunkt darf nicht unerwahnt bleiben, der ekklesiologische.
Vom Inhalt her lieien sich die Standespflichtenlehren der Pastoralbriefe als ethische
Maximen einer gesunden, rationalen Lebensfihrung begreifen. Tatsdchlich werden
sie aber in Form einer Kirchenordnung vorgeschrieben: ,Damit du weifit, wie man
sich im Hause Gottes zu verhalten hat; das ist die Kirche des lebendigen Gottes, die
Stiitze und Feste der Wahrheit“ {1 Tim 3, 15). Timotheus und Titus sollen mit apo-
stolischer Autoritit dariiber wachen, dafl die Anweisungen durchgefiihrt werden. Es
geht also nicht um individualistische Charakter- und Personlichkeitsbildung — auch
nicht um isoliert verstandene Selbstheiligung —, sondern um die Représentation der
Familie Gottes, der Kirche. Deshalb dominieren die sozialen, familidren Tugenden,
und die Riicksicht auf den guten Ruf des Christentums im allgemeinen (1 Tim 6, 1;
Tit 2,5. 10) wie der Gemeinde im besonderen (1 Tim 3,7; Tit 2,8) spielt eine grofle
Rolle. So bekommt die christliche Biirgerlichkeit sogar missionarische Bedeutung
(Tit2,8).

Unsere Ausfilhrungen haben der Sache nach keine neuen Einsichten zu Tage ge-
fordert. Die Interpretation der eschatologischen Existenz des Christen als eines
frommen, rechtschaffen-biirgerlichen Lebens in dieser Welt ist der Kirche nie ver-
lorengegangen. Oft genug bestand freilich die Gefahr des gesetzlichen Miverstdnd-
nisses, das immer zur Verweltlichung fithrt. Heute dagegen scheinen eher die Geister
eines pneumatischen Schwirmertums umzugehen, vor denen die Pastoralbriefe so
eindringlich gewarnt haben. Solche, die sich gern an groflen Worten berauschen,
werden die Briefe mit ihrer nichternen, fast hausbackenen Art kaum iiberzeugen.
Vielleicht stimmt es aber nachdenklich, dafl auch der Charismatiker Paulus die glei-
chen Grundsatze vertreten hat. Auch fiir ihn ist ,Gott nicht ein Gott der Unordnung,
sondern des Friedens“ (1 Kor 14, 33) und das Leben des Christen ein , verniinftiger
Gottesdienst* (Rom 12,1).






