
Eschatologische Existenz und christliche Bürgerlichkeit 

Von Franz Joseph S c h i e r s e SJ, Frankfurt a. M. 

Die Gefahr der Verweltlichung des Christentums ist fast so alt wie die Kirche 
selbst. Ostern und Pfingsten hatten am Lauf der Welt nichts geändert. Die alten 
Gesetze blieben in Kraft. Der Kampf ums Dasein war nicht leichter geworden. Wer 
essen und sich kleiden wollte, mußte arbeiten nach wie vor. Trotzdem waren die 
ersten Christen des Glaubens, mit Jesu Auferweckung habe ein neues Zeitalter be- 
gonnen. Worauf stützten sie ihre Überzeugung? Die Erkenntnis von der Neu- und 
Andersartigkeit des christlichen Daseins ist gewiß nicht von Anfang an in voller 
Klarheit vorhanden gewesen. Es lag nahe, sich zunächst an die außerordentlichen 
Erfahrungen zu halten, die das Alltägliche hinter sich lassen. Erst allmählich hat 
sich die Einsicht durchgesetzt, daß es gerade die gewöhnlichen, •bürgerlichen" Ver- 
hältnisse sind, an denen der absolute Neuheitscharakter des Glaubens offenbar wer- 
den soll. Aber das war ein langer Weg, psychologisch und theologisch betrachtet. 
Ja, es scheint, daß jede Zeit und jeder Christ diesen Weg immer wieder von neuem 
nachgehen muß, weil wir uns Gottes Wirken kaum anders vorstellen können als in 
Geschehnissen, die jenseits unserer Möglichkeiten liegen. 

I. 

Das Lebensgefühl der frühen christlichen Gemeinden war ohne Zweifel stark von 
der Parusiehoffnung bestimmt. Wenn das Ende der Welt nahe bevorstand, dann 
mußten die irdischen Dinge an Bedeutung verlieren. Nun besitzt ein hochgespann- 
tes eschatologisches Bewußtsein nur sehr beschränkte Ausdrucksformen. Am an- 
gemessensten wäre radikale Weltflucht, wie das Beispiel der Qumransekte zeigt, 
aber die Kirche hat niemals in der Wüste den einzig legitimen Ort ihrer Existenz 
gesehen. Auch der Verzicht auf Ehe, Beruf und Eigentum ist nie obligatorisch ge- 
wesen. Wohl gibt Paulus den Rat zur Ehelosigkeit, weil •die Gestalt dieser Welt 
vergeht" (1 Kor 7,31). Aber er wünscht keine Auflösung bestehender Bande (v 27). 
Überhaupt soll jeder •in dem Stand, in dem er berufen wurde", verbleiben (vv 
17•24). Der Apostel denkt hier unmittelbar an die Frage, ob es für einen Christen 
besser sei, als Beschnittener oder Unbeschnittener, als Freier oder Sklave zu leben. 
Doch gilt seine Entscheidung sinngemäß für jeden anderen Stand und Beruf, es sei 
denn, man habe sich bisher auf unredliche Weise durchs Leben geschlagen (Eph 
4.28). Der eschatologisch begründete Müßiggang wird schärfstem verurteilt (2Thess 
3,6•15). Paulus selbst übt sogar als Missionar seinen erlernten Beruf weiter aus, 
indem er sich als Zeltmacher sein Brot verdient (Apg 18,3 u. ö.). Aber hat es nicht 
wenigstens in den Anfangszeiten der Jerusalemer Gemeinde eine verpflichtende 
Gütergemeinschaft gegeben? Das ideale Bild vom •Liebeskommunismus der Ur- 
gemeinde", das man aus Apg 4,32 ff. erschlossen hat, bedarf der historischen Korrek- 
tur. Lukas setzt nämlich den Fortbestand des Privateigentums voraus, wenn er 
schreibt: •Die Menge der Gläubiggewordenen hatte ein Herz und eine Seele, und 
auch nicht einer sagte, daß etwas von seinem Besitz sein eigen sei, sondern ihnen 



Esdiatologiscke Existenz und christliche Bürgerlichkeit 281 

war alles gemeinsam." Der Vers will ganz offensichtlich keinen Wechsel in den 
Eigentumsverhältnissen, sondern die Gesinnung vollkommener Brüderlichkeit zwi- 
schen arm und reich beschreiben. Ebenso darf man die Angabe vom Verkauf der 
Häuser und Grundstücke (v 34) nicht verallgemeinern. Wie sie zu interpretieren ist, 
zeigt die bekannte Geschichte von Ananias und Saphira (Apg 5,1-11). Es handelte 
sich um eine freiwillige und sicher nicht allzu häufige Maßnahme, wenn begüterte 
Christen ihren Besitz zugunsten der Gemeinde verkauften. •Blieb es nicht, wenn 
es (unverkauft) blieb, dir, und war es nicht, verkauft, in deiner Gewalt?", sagt 
Petrus zu Ananias. Aus dem paulinischen Missionsbereich kennen wir eine Reihe 
wohlhabender Christen, die ihr Geschäft mit so gutem Erfolg betrieben, daß sie 
Missionare und notleidende Glaubensbrüder unterstützen konnten: die Purpurhänd- 
lerin Lydia aus Thyatira (Apg 16,14), das Ehepaar Aquila und Priscilla (Apg 18,1 
u. ö.), Philemon in Kolossä, dem der Sklave Onesimus entlaufen war, und manche 

andere. 
Wenn also die Naherwartung das äußere Leben der Christen kaum beeinflußt 

hat, wo sind dann ihre Einwirkungen zu suchen? In erster Linie auf dem Gebiet des 
sittlichen und religiösen Verhaltens! Die Parusiehoffnung bildete ein starkes Motiv, 
damit •Geist und Seele und Leib in untadeliger Weise bei der Wiederkunft unseres 
Herrn Jesus Christus unversehrt bewahrt werde" (lThess5,23, vgl. Phil 1,10). 
Hierher gehören die zahlreichen Mahnungen zu Wachsamkeit und Treue im Hin- 
blick auf das bevorstehende Gericht. Mit der gleichen Begründung erheben die Mis- 
sionspredigten der Apostelgeschichte ihre Forderung nach Buße und Umkehr (3, 
19 f.). Allerdings sind folgende Besonderheiten nicht zu übersehen. Die Naherwar- 
tung der Parusie stellt bei weitem nicht das einzige Motiv der urchristlichen Ver- 
kündigung dar. Hätte die apostolische Predigt nur dieses eine zu vermelden gehabt, 
daß Jesus von Nazareth als himmlischer Menschensohn in Macht und Herrlichkeit 
wiederkehren werde, dann wäre das Christentum eine jüdisch-apokalyptische Sekte 
geblieben. Hinzu kommt, daß die Parusieerwartung für sich allein nicht ausreicht, 
um ein •normales" religiös-sittliches Leben zu motivieren. In der Konsequenz eines 
Denkens, das mit dem baldigen Weltende rechnet, liegen außerordentliche asketische 
Leistungen, nicht aber die planvolle Ordnung innerweltlicher Verhältnisse. Nun ist 
von Anfang an das Bewußtsein vorhanden gewesen, daß der neue Äon schon irgend- 
wie in die Gegenwart hineinragt, daß man schon jetzt •die Kräfte der zukünftigen 
Welt" (Hebr 6,5) kosten könne. Welche Erfahrungen sind damit gemeint? 

Die Neuartigkeit des christlichen Daseins findet ihren sichtbaren Ausdruck im 
Gottesdienst. Jede kultische Veranstaltung ruft .den Menschen aus seinem alltäg- 
lichen Tun heraus, umgibt ihn mit Feierlichkeit und verleiht das Gefühl, einer ande- 
ren, höheren Welt anzugehören oder wenigstens mit ihr in Beziehung zu treten. In 
der christlichen Liturgie werden solche Ahnungen zur gläubigen Gewißheit. Hier 
wird •der Tod des Herrn verkündet, bis er kommt" (1 Kor 11,26), der •neue Bund 
in seinem Blute" proklamiert und die Herrschaft Christi ausgerufen über alle Welt 
(Phil 2,10 f.). Am äußeren Zeichen des sakramentalen Mahls können die Gläubigen 
ablesen, wozu sie gerufen sind: zum himmlischen Gastmahl der Seligkeit, zur ewigen 
Gemeinschaft mit Christus im Reiche des Vaters. Die Gefahr lag nahe, den Gottes- 
dienst als beziehungslose und weltentrückte Mysterienfeier mißzuverstehen, die den 



282 Franz Joseph Sdiierse 

Teilnehmer jetzt schon in die eschatologische Vollendung versetzt. Ekstatische Phä- 
nomene, die bei den Versammlungen wohl nicht selten waren und von denen wir 
noch eigens sprechen werden, mögen zu dieser schwärmerischen Auffassung bei- 
getragen haben. Die apostolische Kirche hat solche Tendenzen schon frühzeitig be- 
kämpft, indem sie die Abendmahlsüberlieferung mit der Ordnung des Gemeinde- 
lebens und des privaten sittlichen Lebens verknüpfte. In seinem Büchlein •Der 
Abendmahlsbericht Lukas 22,7-38 als Gottesdienstordnung, Gemeindeordnung, 
Lebensordnung" (St. Benno Verlag, Leipzig 1955) schreibt H. Schürmann dazu fol- 
gendes: •Die rechte Zusammenordnung dieser drei Bezirke scheint dabei von ent- 
scheidender Wichtigkeit zu sein. Hier ist die Eucharistiefeier nicht • wie bei Juden 
und Heiden • ein entrückter und enthobener »Kult«, sondern ein Geschehen, das 
fest ins Gemeindeleben verwoben ist und ganz durchwirkt ist vom sittlichen Leben 
der Glaubenden. ... Eucharistiefeier, Gemeindeleben und sittliches Leben bildeten 
eine denkbar innige Einheit beim urchristlichen Herrenmahl. Christliches Leben 
stirbt, wo einer dieser Faktoren isoliert wird, und es verkümmert, wo einer der drei 
Faktoren auf Kosten der anderen überbetont wird. Eine isolierte Eucharistiefeier 
erstarrt und entartet zu einem beziehungslosen Kultgeschehen ohne Auswirkungs- 
möglichkeit" (S. 94 f.). Auch die Kritik des hl. Paulus an den Mißständen in Korinth 
bei der Feier des Herrenmahles scheint sich gegen eine Verselbständigung und 
magische Überschätzung des Sakraments zu richten. Deshalb mahnt der Apostel zur 
Verantwortung füreinander (1 Kor 11,21 f. 33) und zur Selbstprüfung (v28). Wir 
ersehen daraus, daß zwischen der beim Gottesdienst so klar hervortretenden eschato- 
logischen Existenz und einer christlichen Bürgerlichkeit, d. h. dem gewohnten sozia- 
len und sittlichen Leben in dieser Welt, keine wesentlichen Unterschiede gemacht 
werden dürfen. Der Christ ist nicht weniger er selbst in seiner privaten Sphäre (oder 
sollte es wenigstens sein) als dort, wo er in liturgischer Feier sich ausdrücklich dazu 
bekennt. 

Unter den außerordentlichen Erfahrungen der frühchristlichen Zeit nehmen die 
geistgewirkten Charismen eine besondere Stellung ein. Sie scheinen eindeutig den 
Beweis zu liefern, daß •die Kräfte der zukünftigen Welt" schon wirksam sind in 
der Kirche, ja daß die Gegenwart Gottes gleichsam empirisch feststellbar ist (vgl. 
1 Kor 14,25). Nach spätjüdischer Auffassung war der Geist mit dem Ende des Pro- 
phetismus in Israel erloschen. Die messianische Epoche sollte eine Geistausgießung 
über das ganze Volk bringen, wie es die Propheten angekündigt hatten (Is 44,3; Ez 
36,22-28; Zach 6,1-8; Joel 3,1-5). An Pfingsten war die Verheißung erfüllt wor- 
den. Wie die Apostelgeschichte zeigt, erkannte man die Wirksamkeit des Geistes 
hauptsächlich an dem Charisma der Zungenrede (Glossolalie) und der Propheten- 
gabe (2,4. 18; 10,46; 19,6; Mk 16,17). Das war psychologisch verständlich, aber 
theologisch nicht ganz unbedenklich. Glossolalie und Prophetengabe sind nämlich 
keine exklusiv christlichen Phänomene. Die Religionsgeschichte kann uns eine Fülle 
von Beispielen nennen. So erzählt z. B. Lukian von Samosata, ein hellenistischer 
Schriftsteller des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts, daß sich Alexander von 
Abunoteichos, der Stifter eines zeitgenössischen Orakelkultes, durch Schütteln des 
Kopfes in den Zustand der Raserei versetzt und in diesem Zustand geredet habe: 
•Er rief irgendwelche sinnlose Worte aus, wie sie etwa bei den Hebräern und Phö- 



Esdiatologische Existenz und christliche Bürgerlichkeit 283 

niziern vorkommen, und setzte damit die Leute in Staunen, die nicht verstanden, 
was er redete, außer daß er immer den Apollo und Asklepios mithineinbrachte" 
(Alexander 13). Paulus hat die beiden Charismen der Glossolalie und der prophe- 
tischen Rede in 1 Kor 14 einander gegenübergestellt. Obwohl er Gott dankend von 
sich bekennt: •Mehr als ihr alle rede ich in Zungen", möchte er doch in einer Ge- 
meindeversammlung •lieber fünf Worte mit seinem Verstände reden, um auch 
andere zu unterweisen, als viele tausend Worte in Zungenrede" (v 18 f.). Aus seiner 
Beschreibung geht hervor, daß man die von ihm höher geschätzte Prophetengabe 
nicht nach heutigem Sprachgebrauch als Fähigkeit, zukünftige Dinge vorherzusagen, 
beurteilen darf. Der urchristliche Prophet ist vielmehr ein vom Hl. Geist erfüllter 
Lehrer, Seelsorger und Prediger, der zur •Erbauung, Ermahnung und Tröstung" 
der Gemeinde beiträgt (v3 f.). Diese Funktionen sind in den paulinischen Gemein- 
den noch an kein bestimmtes Amt gebunden • wiewohl es auch schon •berufs- 
mäßige" Propheten gegeben haben wird (1 Kor 12,28 f.; Eph 2,20; 3,5; 4,11) •; 
denn Paulus richtet an alle die Mahnung: •Also, meine Brüder: bemüht euch eifrig 
um die Gabe prophetischer Beredsamkeit und hindert auch das Zungenreden nicht!" 
(v 39). Die korinthischen Pneumatiker, die dem Apostel so schwer zu schaffen mach- 
ten, scheinen sich auf ihr verzücktes Gestammel (vgl. v 9) sehr viel eingebildet zu 
haben. Es ist höchst aufschlußreich, nach welchen Kriterien Paulus, der doch selbst 
ein Charismatiker war, die außerordentlichen Geistwirkungen beurteilte. Er fragt 
nicht nach dem Grund ekstatischer Ergriffenheit und der Tiefe mystischer Erlebnisse, 
sondern allein nach dem Nutzen für die Gemeinde und der missionarischen Wir- 
kung auf solche, die noch nicht zur Kirche gehören, aber schon am Wortgottesdienst 
teilnehmen (v 16. 23 f.). Die entscheidenden Maßstäbe sind ihm: •Erbauung" (v 3-5; 
12. 17.26), •Verständlichkeit" (v 2. 7-18; 24 f.) und •Ordnung" (v 26-33; 40). Über 
allem aber steht für Paulus die Liebe. Sie ist der •ganz unvergleichliche Weg" (1 Kor 
12,31), der weit über alle charismatischen Gaben hinausführt. Ohne die Liebe be- 
deuten Glossolalie und Prophetenrede nichts (1 Kor 13,1 f.), sie ist es, die •erbaut", 
während die pneumatische Gnosis der Korinther nur •aufbläht" (1 Kor 8,1; 13,4). 
Gewiß versteht der Apostel unter •Agape" keine sentimentale Anwandlung oder 
eine moralische Tugend, also menschliche Möglichkeiten, sondern den Gnaden- 
bereich Gottes, der sich in Christus für die Welt aufgetan hat (vgl. Rom 5,5-8; Kol 
3,14; Eph 2,4; 3,17 ff.). Aber er setzt doch ebenso deutlich voraus, daß sich die Liebe 
in menschlichen Verhaltungsweisen bekundet, in Langmut, Güte, Bescheidenheit, 
Rücksichtnahme, Selbstlosigkeit, Geduld und was sonst noch in 1 Kor 13,4-7 genannt 
wird. Wohl müßte man analog zu der voraufgehenden Kritik an den Charismen 
auch hierzu sagen: und besäße ich all diese Tugenden, hätte aber die Liebe nicht, 
so wäre ich nichts. Warum hat Paulus dann diese theologische Konsequenz, die sich 
aus seiner Rechtfertigungslehre ergibt, in 1 Kor 13,4-7 nicht gezogen? Der äußere 
Grund ist ohne Zweifel darin zu suchen, daß er gegen die Überschätzung außer- 
ordentlicher pneumatischer Phänomene ankämpft. Zu einer grundsätzlichen Kritik 
an den menschlichen Tugendwerken, wie sie im Römer- und Galaterbrief nötig war, 
bestand kein Anlaß. Sie wäre von den Pneumatikern in Korinth nur mißverstanden 
worden. Darüber hinaus läßt sich aber auch noch ein innerer Grund geltend machen: 
Die außerordentlichen Charismen, Glossolalie, prophetische Beredsamkeit, Wun- 



284 .  Franz Joseph Schierse 

derkraft, heroischer Verzicht auf Eigentum, Leib und Leben, sind ihrem Wesen nach 
zweideutig. Sie können nicht unbesehen als Wirkungen des Gottesgeistes, der die 
Liebe ist, hingenommen werden, sondern bedürfen einer •Unterscheidung der Gei- 
ster" (1 Kor 12,10; vgl. 14,29; 1 Thess 5,21: •Prüfet alles, das Gute behaltet!"). 
Man weiß, wie sehr sich die alte Kirche mit dem Problem der Unterscheidung zwi- 
schen •echten" und •falschen" Charismatikern geplagt hat. Dagegen besitzen die 
schlichten, unauffälligen Taten der Liebe ihrem Wesen nach den höchstmöglichen 
Grad von Eindeutigkeit. Freilich können auch sie in Selbstgerechtigkeit abgefälscht 
werden und ihren Zeichencharakter auf Gottes Agape hin verlieren. Aber dann sind 
sie nicht mehr das, was sie von Natur aus sein sollten, während beispielsweise eine 
prahlerisch zur Schau gestellte Ekstase genau das bleibt, was sie ist: ein ambivalen- 
ter psychischer Vorgang, der nicht von sich aus, sondern erst durch die Liebe einige 
Bedeutung erhält. Selbstverständlich hat auch die menschliche Tugend der Liebe 
nicht von sich aus heilswirkende Kraft, aber als Bezeugung der Schöpfergüte Gottes 
ist sie das sinngemäße Gefäß der erlösenden Liebe Christi. Wir werden noch sehen, 
wie wichtig das Problem einer •natürlichen" Ethik für unsere Frage nach der christ- 
lichen Bürgerlichkeit ist. 

Im Zusammenhang mit den Charismen sind noch besonders die Wunder und 
Krafttaten zu erwähnen, von denen die christliche Predigt anfänglich begleitet 
wurde (Hebr2,4;Mkl6,20; Apgpassim; 1 Kor 12,4-11). Die Gläubigen sahen in 
ihnen Zeichen der anbrechenden Gottesherrschaft, eine Bestätigung, daß die Kirche 
mit göttlicher Macht ausgerüstet sei. Das Wunder wäre-an sich geeignet, den escha- 
tologischen Charakter der christlichen Existenz am anschaulichsten darzustellen. Für 
die Person Jesu trifft dies in vollem Umfange zu. Die Evangelien sagen uns, wer 
Jesus ist und was er will, indem sie seine Worte und Wunder überliefern. Aller- 
dings wissen auch sie um den Primat der Wortverkündigung (z. B. Mk 1,43; Mt 4,4; 
Joh2,23ff.) und um die Zweideutigkeit wunderbaren Geschehens (Mk3,22; Lk 11, 
19; Mk 13,22). In der Kirche aber mußte der Wert des Wunders schon deshalb be- 
grenzt bleiben, weil es selten und nicht beliebig verfügbar war. Nirgends wird im 
Neuen Testament der Versuch gemacht, den Christen grundsätzlich als Thaumatur- 
gen zu verstehen, wie es z. B. die amerikanische Sekte der •Christian Science" tut. 

Ganz anders als durch ein •Verkosten der Kräfte des zukünftigen Äons" (Hebr 
6.5) erfährt der Gläubige • äußerlich betrachtet • die Neu- und Andersartigkeit 
seines Daseins in den Verfolgungen. Gewiß fehlt auch für diese Grenzsituation nicht 
die Verheißung außerordentlichen Beistandes: •Und wenn man euch hinführt und 
überliefert, so macht euch nicht vorher Sorge, was ihr reden sollt; sondern was euch 
in jener Stunde eingegeben wird, das redet! Denn nicht ihr seid es, die da reden, 
sondern der Heilige Geist" (Mk 13,11; Mt 10,19 f.; Lk 12,11 f.; 21,14 f.). Obwohl 
die christliche Überlieferung diesen Gedanken sehr stark betont hat (vgl. noch Apg 
4,8; 6,10; 7,55), genügt er doch nicht, um zu erklären, warum die Christen gerade 
in Verfolgungen ihrer eschatologischen Bestimmung innewurden. Zunächst ist wohl 
auf die allgemeine Erfahrung hinzuweisen, daß jede Verfolgung den Betroffenen 
aus seinem gewohnten Leben herausreißt und dem bürgerlichen Dasein ein Ende 
bereitet. Sie kann oft ungeahnte Widerstandskräfte wecken und zur Stärkung der 
angefeindeten Überzeugung führen. Gelten solche Beobachtungen schon im Bereich 



Eschatologische Existenz und diristliche Bürgerlichkeit 285 

jeder politischen und religiösen Kampf situation, so haben Verfolgungen des christ- 
lichen Glaubens noch eine eminent theologische Relevanz. Sie gehören einmal zu 
den vorhergesagten Ereignissen der Endzeit (Mk 13,23), beleben also die eschato- 
logische Hoffnung (Rom 5,3 ff; 8,18-25). Darüber hinaus sind Verfolgungen und 
Leiden Teilnahme an der Passio Christi (Mk 10,38; 2 Kor 4,8-11; Kol 1,24; 1 Petr 
4,13•19; Hebr 13, 13 u. ö.). In ihnen vollendet sich das sakramentale Mitsterben 
und Mitgekreuzigtwerden, zu dem sich der Christ in der Taufe bekannt hat (Rom 
6,1-11; Gal 5,24; Kol 3,3). Selbstverständlich muß jeder Gläubige bereit sein, Ver- 
folgungen im Gehorsam gegen Gottes Willen hinzunehmen. Er soll sogar •sich 
freuen", wenn ihn um Christi willen Schmach und Not bedrängen (Mt5,11 f.; Kol 
!,24; 1 Petr 4,13). Kann man aber behaupten, daß ohne Verfolgungen überhaupt 
kein echtes christliches Leben möglich ist, daß wahrer Glaube nur im Widerstand 
gedeiht? Die Frage hat nicht nur akademisches Interesse. Es gibt Kreise, die aus sol- 
chen Erwägungen heraus das Katakombendasein unter dem Druck eines atheistischen 
Staates für angemessener halten als die freiheitliche Existenz der Kirche in der west- 
lichen Welt. Von den politischen Konsequenzen, die damit verbunden sind, brau- 
chen wir hier nicht zu sprechen. Es geht uns allein um die Antwort des Neuen Testa- 
ments, das seine Überzeugung in scheinbar widersprüchlichen Aussagen formuliert 
hat. Auf der einen Seite heißt es: •Alle, die in Christus Jesus ein gottseliges Leben 
zu führen gewillt sind, werden Verfolgungen zu erleiden haben" (2 Tim 3,12); und 
vom gleichen Verfasser hören wir die Anweisung, •für Könige und alle obrigkeit- 
lichen Personen" zu beten, •damit wir ein stilles und ruhiges Leben in lauter Gott- 
seligkeit und Ehrbarkeit führen können" (1 Tim 2,2). Nun wird man vielleicht das 
zweite Zeugnis der Pastoralbriefe nicht gelten lassen, da sich in ihm bereits die 
•christliche Bürgerlichkeit" ankündige und das anfängliche Ideal einer kämpferisch 
eschatologischen Existenz zugunsten eines ruhigen, friedlichen Lebens preisgegeben 
werde. Wir haben aber mit Absicht beide Stellen aus den Pastoralbriefen gewählt, 
um zu zeigen, daß die alte Kirche nicht aus Feigheit und Leidensscheu um Ruhe vor 
Verfolgung gebetet hat. Sicher wußte man auch damals, daß Kampf die Kräfte rege 
hält, hat aber deshalb nicht einseitig das Martyrium beschworen, sondern versucht, 
das normale, bürgerliche Leben unter die Gnade Christi zu stellen. Und auch damals 
schon scheint es Leute gegeben zu haben, die darin einen Verrat am eigentlichen 
Evangelium sahen (vgl. 1 Tim 4,1-5). 

Bevor wir uns dem grundsätzlichen Verhältnis zwischen eschatologischer Existenz 
und christlicher Bürgerlichkeit zuwenden, soll noch ein letztes Anwendungsgebiet 
dieser Problematik zur Sprache kommen, das weite Feld der Mission. Schon von 
Natur aus fordert jede missionarische Tätigkeit • auch in anderen Religionen • 
die Preisgabe eines bürgerlich seßhaften Daseins. Das Neue Testament versteht die 
Mission als endzeitliches Ereignis, das der Parusie vorhergehen muß (Mk 13,10), 
und als Werk des Heiligen Geistes (Apg 10,19; 13,2 ff.; 16,6 f.). So erklärt sich der 
starke theologische Impuls, der •Zwang" (1 Kor 9,16) zur Ausbreitung des Evange- 
liums, von dem Paulus und seine Gefährten rastlos vorangetrieben werden. Die 
programmatische Aussendungsrede (Mt 10 par) zeichnet das Bild der apostolischen 
Mission mit besonders urtümlichen Zügen. Den Jüngern ist •Vollmacht über die 
unreinen Geister" verliehen (Mt 10,1), sie sollen nichts auf den Weg mitnehmen; 



286 Franz Joseph Schiene 

nach Mt 10,10 und Lk 9,3 sind ihnen sogar Ranzen, Schuhe und Wanderstab unter- 
sagt. Auch dürfen sie niemand unterwegs grüßen (Lk 10,4). Diese rätselhaften An- 
weisungen sind wahrscheinlich symbolisch gemeint und wollen zeigen, daß der Auf- 
trag Christi ohne irdischen Ballast in drängender Eile (vgl. 2 Kön 4,29) ausgerich- 
tet werden muß. Obwohl sich die Kirche niemals dem Missionsbefehl des Erhöhten 
(Mt 28, 19) entziehen darf, sind doch nicht alle ihre Glieder in gleicher Weise zur 
Ausbreitung des Evangeliums verpflichtet. Ohne die spontane Mithilfe zahlreicher 
einfacher Christen hätte allerdings der neue Glaube nicht so rasch überall Anhänger 
gefunden. So verdankt z. B. die römische Gemeinde ihre Existenz nicht einer offi- 
ziellen, apostolischen Gründung. Bevor Petrus und Paulus nach Rom kamen, gab es 
dort schon Christen. Aber diese Art von privater Missionstätigkeit • unter Freun- 
den, Nachbarn, Reisegefährten und Berufskollegen • hob die bürgerlichen Lebens- 
formen nicht auf, sondern setzte sie geradezu voraus. Noch deutlicher wird dies an 
der Einrichtung der Hausgemeinden. Wir können uns heute kaum mehr vorstellen, 
daß die Gemeinden der neutestamentlichen Zeit keine eigenen Kult- und Versamm- 
lungsräume besaßen. Man kam in Privathäusern zusammen (Apg2,46). Schon die 
Aussendungsrede erhält die Vorschrift, ein bestimmtes Haus zum Mittelpunkt der 
neugegründeten Gemeinde zu machen (Mt 10,11; Mk 6,10). Die Mission zielte also 
von Anfang an darauf ab, nicht so sehr einzelne Gläubige zu gewinnen, als ganze 
Häuser zu bekehren (Apg 10,24; 16,15. 34; 18,1; 1 Kor 1,16; 16,15. 19 u. ö.). Da- 
durch wurde der familiäre, patriarchalische Charakter des frühen Gemeindelebens 
noch unterstrichen. Von hier aus führt ein gerader Weg zur Ausbildung der christ- 
lichen Bügerlichkeit. 

II. 

Wir haben bisher von Erfahrungen und Situationen gesprochen, die den Rahmen 
des Gewöhnlichen sprengen und dadurch die Neuartigkeit des Christseins sinnen- 
fällig bekunden. Nun hat sich uns aber gezeigt, daß all diese außerordentlichen 
Phänomene • Naherwartung, Gottesdienst, Charismen, Wunder, Verfolgungen, 
Mission • nur einen begrenzten Ausdruckswert besitzen. Daneben läuft das nor- 
male, alltägliche Leben weiter mit seinen irdischen Pflichten und Sorgen, seinen 
menschlichen Freuden und Leiden. Schon die apostolische Kirche mußte sich gegen 
Tendenzen wehren, das Außerordentliche zu überschätzen und es um seiner selbst 
willen zu kultivieren. Zur vollen Schärfe ist aber der Kampf um das rechte Ver- 
ständnis der christlichen Existenz erst in nachapostolischer Zeit entbrannt, als sich 
die Lage der Gemeinden vor allem durch das Ausbleiben der Parusie veränderte. 
Solange man auf das baldige Ende dieser Welt und ihrer Lebensbedingungen 
hoffte, waren die Fragen des bürgerlichen Daseins zweitrangig. Nachdem man sich 
aber mit einer langen Verzögerung der Parusie abgefunden hatte, genügte es nicht 
mehr, die sittlichen und sozialen Verpflichtungen mit der Verantwortung vor dem 
bald hereinbrechenden Gericht zu motivieren. Zwei extreme Lösungen boten sich 
an: Es gab Kreise, die das bürgerliche Leben aus Prinzip ablehnten. Sie verbieten 
zu heiraten (1 Tim 4,3), fordern Verzicht auf bestimmte Speisen (ebd.) und behaup- 
ten, •die Auferstehung sei schon geschehen" (2 Tim 2,18). Diese enthusiastischen 
Schwärmer treiben ihre Propaganda, indem sie sich •in Häuser einschleichen und 



Eschatologische Existenz und christliche Bürgerlichkeit 287 

Frauenzimmer bestricken, die von Sünden gedrückt und von allerlei Begierden ge- 
trieben immerzu lernen und doch nie zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen kön- 
nen" (2 Tim 3,6). Es sind •eingebildete törichte Schwätzer", die •ganze Familien 
ruinieren und um schnöden Gewinns willen lehren, was sich nicht ziemt" (Tit 1, 
10 f.). Die scharfe Polemik der Pastoralbriefe gegen •endlose Fabeleien von Ge- 
schlechterfolgen" (1 Tim 1,4; vgl. 2Tim 4,3 f.; Tit 3,9), gegen •törichte und unver- 
ständige Untersuchungen, die nur Streit hervorrufen" (2 Tim 2,23 f.) zeigt, welche 
Konsequenzen sich für die Verkündigung des Evangeliums ergeben, wenn die ge- 
schöpflichen Ordnungen nicht mehr ernst genommen werden. Das Evangelium wird 
zu einer esoterischen Geheimlehre, die jede positive Verbindung mit der erfahr- 
baren Wirklichkeit abgebrochen hat und sich in unnützen, lebensfremden Spekula- 
tionen verliert. • Das andere Extrem war die gesetzliche Lösung. Danach steht das 
Leben des Christen in dieser Welt noch oder wieder unter dem Gesetz. Die judaisti- 
schen Gegner des hl. Paulus hatten ah Gesetz und Beschneidung festgehalten, weil 
ihnen die völlige Neuartigkeit des Christseins nicht aufgegangen war und sie das 
Heil nur von der Zukunft erwarteten. In nachapostolischer Zeit ging es kaum mehr 
um die Weitergeltung des mosaischen Gesetzes, sondern um ein moralistisches Miß- 
verständnis der sittlichen Forderungen des Christentums. Auch hier hat man nicht 
begriffen, was Paulus 2 Kor 5,17 schrieb: •Wenn jemand in Christus ist, so ist er 
eine neue Schöpfung. Das Alte ist vergangen, siehe, ein Neues ist entstanden." Der 
Rückfall in jüdisches oder heidnisch-profanes Denken zeigt sich an folgenden Punk- 
ten: Die sittlichen Imperative werden nicht aus dem Indikativ der erlösenden Liebe 
Gottes abgeleitet, das Sollen hat keine Grundlage im neuen Sein des Getauften. 
Deshalb gilt das Leben in der Welt nicht als echte Darstellung des Glaubens, son- 
dern nur als Vorbereitung auf die ewige Seligkeit, die man sich nach dem Maß der 
geübten Tugend verdienen kann. Eine wirkliche •Verchristlichung" des irdischen 
Daseins ist hier nicht möglich. So wird das •eigentlich" Christliche wieder in Sonder- 
formen und außergewöhnlichen Zuständen oder Leistungen gesucht, es bahnt sich 
die Unterscheidung zwischen Vollkommenem und Unvollkommenem in der Kirche 
an. Das gesetzliche Mißverständnis hat sich nicht immer so klar als häretisch zu er- 
kennen gegeben wie das schwärmerisch-pneumatische, mit dem es • Extreme be- 
rühren sich bekanntlich • in manchen Konsequenzen übereinstimmt. 

Wie ist nun jene Lösung zu beurteilen, die als •christliche Bürgerlichkeit" vor 
allem von den Pastoralbriefen in Form praktischer Anweisungen vorgetragen wird? 
Auf den ersten Blick könnte man meinen, hier sei das Feuer urchristlicher Begeiste- 
rung bereits erloschen, und es werde einer platten bürgerlichen Moral das Wort 
geredet. Die •gesunde Lehre" verlangt im Gegensatz zu den •dämonischen Lehren" 
(1 Tim 4,1) der Schwarmgeister nur Erfüllung der einfachsten Standespflichten. Was 
die Pastoralbriefe als •göttliche Heilserziehung im Glauben" (lTim 1,4) ausgeben, 
findet sich nach Form und Inhalt ganz ähnlich in der hellenistischen Moralphiloso- 
phie. Und in der Tat haben die Briefe • wie schon Kol 3,18-4,1; Eph5,22-6,9; 
1 Petr 2,13-3,7 • das Schema der •Haustafeln" und der Pflichtenkataloge aus der 
popularphilosophischen Ethik übernommen. Das Schema der Haustafel war auch 
bei den Apostolischen Vätern (1 Klem 1,3; 21,6-9; Did4,9-11; Barn 19,5-7; Pol 
Phil 4,2-6,2) so beliebt und verbreitet, weil es dem Prediger neben einer leichtfaß- 



288 Franz Joseph Schierse 

liehen Disposition • Männer (alte, junge), Frauen, alte, junge, Witwen), Kinder, 
Sklaven • einen schier unerschöpflichen Stoff zur Ermahnung bot. Für heidenchrist- 
liche Gemeinden war diese Form der sittlichen Belehrung besonders geeignet. Sie 
knüpfte an die natürlichen Empfindungen und allgemein anerkannten Maßstäbe 
moralischen Verhaltens an. So hatte schon Paulus im Philipperbrief gemahnt: •Alles, 
was wahr, was ehrbar, was gerecht, was rein, was liebenswert, was unanstößig ist, 
sei es irgendeine Tugend oder etwas Lobenswertes, darauf seid bedacht!" (4,8). 
Allerdings hat bei Paulus die •naturgesetzliche" Begründung der Ethik (vgl. Rom 
2,14 f.) noch nicht das Gewicht, das ihr in den Pastoralbriefen zukommt. Auf Grund 
seiner eigenen charismatischen Erfahrungen ist der Apostel nicht müde geworden, 
die absolute Neuheit des christlichen Seins zu preisen. Er lebte noch in hochgespann- 
ter eschatologischer Erwartung, verzehrt von der Sehnsucht, •aufgelöst und mit 
Christus zu sein" (Phil 1,23), er versteht das Tun des Getauften vorzüglich als ein 
•Getriebensein vom Geiste Gottes" (Rom 8,14; Gal 5,18), er stellt der •Weisheit 
dieser Welt" die •Torheit des Kreuzes" gegenüber (1 Kor 1,18-2,5). Haben die 
Pastoralbriefe diesen Geist des Apostels treu bewahrt oder haben sie, die nach ihrem 
eigenen Zeugnis für spätere Zeiten und gewandelte Verhältnisse geschrieben sind 
(lTim4,1; 2Tim2,2; 3,1-9; 4,3 f.), das kämpferische eschatologische Pathos einer 
pneumatischen Existenz mit dem sanften Ruhekissen eines gutbürgerlichen Gewis- 
sens vertauscht? Schon der zweite Timotheusbrief mit seinen beschwörenden Auf- 
rufen, bereit zu sein für Kampf, Verfolgungen und Martyrium (1,7 f; 2,3 ff; 3,11 ff; 
4,5), sollte uns vor einem oberflächlichen Urteil zurückhalten. Gewiß klingt in den 
Briefen manches so nüchtern und vernünftig, daß von der •Torheit des Kreuzes" 
wenig zu spüren ist. Wenn z. B. den jungen Witwen der Rat gegeben wird, sie soll- 
ten •heiraten, Kinder gebären, ihr Haus verwalten und dem Widersacher keinen 
Anlaß zur Lästerung geben" (1 Tim 5,14), muß man unwillkürlich an die etwas 
anderslautende Entscheidung des Apostels in 1 Kor 7,40 denken. Oder man ver- 
gleiche einmal die hymnische Beschreibung des apostolischen Dienstes (2 Kor 6,3-10) 
mit der juristisch trockenen Aufzählung von Eigenschaften, die für das Bischofsamt 
erforderlich sind (1 Tim 3,2-7): •Der Bischof soll ohne Tadel sein, eines Weibes 
Mann, nüchtern, besonnen, sittsam, gastfrei, im Lehren geschickt, nicht dem Wein 
noch der Rauflust ergeben, sondern gütig, ohne Streitsucht und Habgier, einer, der 
sein eigenes Haus gut verwaltet und seine Kinder in ehrbarer Zucht hält • denn 
wer seines eigenen Hauses nicht zu warten weiß, wie soll der für die Gemeinde 
Gottes sorgen? •, kein Neugetaufter, damit er nicht hochmütig wird und dem Ge- 
richt des Teufels verfällt. Auch soll er bei denen draußen in gutem Rufe stehen, 
damit er nicht, wenn ihm Böses nachgesagt wird, in des Teufels Schlinge gerate." 
In 2 Kor 6,3-10 hatte Paulus von sich und seinen Mitarbeitern geschrieben: •Und 
dabei geben wir niemand irgendwelchen Anstoß, damit kein Tadel unseren Dienst 
treffe; vielmehr suchen wir uns in jeder Hinsicht als Diener Gottes zu empfehlen: 
durch große Standhaftigkeit im Leiden, in Nöten, in Bedrängnissen, bei Schlägen, 
bei Gefangenschaften, bei Volksaufständen, in Mühsalen, in durchwachten Nächten, 
bei Mangel an Nahrung, in Sittenreinheit, durch Erkenntnis, durch Langmut, durch 
Gütigkeit, durch heiligen Geist, durch ungeheuchelte Liebe, im Wort der Wahrheit, 
durch die Kraft Gottes, durch die Waffen der Gerechtigkeit zur Rechten und zur 



Esdiatologisdie Existenz und christlidie Bürgerlichkeit 289 

Linken, unter Ehre und Schande, bei übler und guter Nachrede, als wären wir Ver- 
führer und doch wahrhaftig, als die Unbekannten und doch wohlbekannt, als die 
Sterbenden und seht! wir leben, als die Gezüchtigten und doch nicht zu Tode ge- 
peinigt, als die Leidtragenden, aber doch allezeit Fröhlichen, als Bettler, die aber 
viele reich machen, als solche, die nichts haben und doch alles besitzen." Es gibt viel- 
leicht keine bessere Gegenüberstellung als diese beiden Texte, um den Unterschied 
zwischen eschatologischer und bürgerlicher Existenzweise zu zeigen. Niemand zwei- 
felt daran, daß Paulus ein exemplarisches Christenleben geführt hat (Gal 2,20!), 
obwohl die außergewöhnlichen Umstände seines Lebens nicht nachahmbar sind. Mit 
welchem Recht darf sich aber die Bürgerlichkeit der Pastoralbriefe das Prädikat 
•christlich" beilegen? Eine Frage, die deshalb gestellt werden muß, weil die Anfor- 
derungen der Briefe scheinbar für jeden erreichbar sind. 

Die Verchristlichung der bürgerlichen Moral geschieht mit verschiedenen Begrün- 
dungen. In der Polemik gegen Nahrungsaskese heißt es von den Speisen, •Gott hat 
sie doch dazu erschaffen, daß sie mit Danksagung empfangen werden von allen, die 
zum Glauben und zur Erkenntnis der Wahrheit gekommen sind. Denn alles, was 
Gott geschaffen hat, ist gut und nichts davon verwerflich, was mit Danksagung 
empfangen wird; denn es wird geheiligt durch Gottes Wort und Gebet" (1 Tim 4, 
3 ff.). Man muß den Text genau lesen, um zu sehen, daß hier nicht einfach der ratio- 
nale Grundsatz: •Omne ens est bonum" • alles Seiende ist gut •, übernommen 
wird. Sogar das alttestamentliche Urteil über die Schöpfung: •Und siehe, es war 
gut" (Gen 1,31), gilt nicht allgemein und für jedermann. Nur die Christen sind in 
der Lage, alles, was Gott geschaffen hat, mit Danksagung zu genießen. Ihnen, die 
durch Gottes Wort und durch ihr Gebet die Welt heiligen, erschließt sich wieder 
die ursprüngliche Güte der Schöpfung. An diesem Text wird bereits deutlich, daß 
die naturgemäße Einstellung zu den irdischen Gütern (Nahrung, Ehe) überhaupt 
erst eine christliche, eschatologische Möglichkeit darstellt. In die gleiche Richtung 
weist der merkwürdige Satz von der Heilsmöglichkeit für die Frauen: •Sie wird 
gerettet werden durch das Kindergebären, wenn sie (alle) im Glauben, in der Liebe 
und in Heiligung mit Besonnenheit verharren" (1 Tim 2,15). Späteren Zeiten er- 
schien die Aussage so wenig christlich, daß man sie auf Eva oder Maria einzuschrän- 
ken suchte. Aber der Satz spricht tatsächlich von allen christlichen Frauen und nennt 
als Weg zum Heil eben nicht eine abstrakte Christlichkeit, sondern das, was jeder 
Frau von Natur aus möglich ist, das Kindergebären. Eine Begründung dafür wird 
nicht gegeben. Daß der Verfasser an die sühnende Kraft der Geburtswehen gedacht 
habe, ist mit keinem Wort angedeutet. Es geht ihm einfach • wie in den ähnlichen 
•kinderfreudigen" Anweisungen (1 Tim 3,4. 12; 5,10. 14) • um die Erfüllung 
natürlicher Pflichten. 

Ein wichtiges theologisches Motiv verraten die beiden Stellen 1 Tim 2,3 f.: •So 
ist es recht und wohlgefällig vor Gott, unserem Retter, der will, daß alle Menschen 
gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen", und 1 Tim 5,4: •Das 
(nämlich Pietät gegen die eigene Familie und Dankbarkeit gegen die Vorfahren zu 
üben) ist wohlgefällig vor Gottes Angesicht." In 1 Tim 2,3 f. bezieht sich das Wohl- 
gefallen und der universale Heilswille Gottes auf die Gebetspflicht für alle Men- 
schen, insbesondere den Kaiser und alle Obrigkeiten, sowie auf das •stille und ruhige 



290 Franz Joseph Schierse 

Leben in lauter Gottseligkeit und Ehrbarkeit". Es sind also die typisch bürgerlichen 
und familiären Tugenden, die der christlichen Gemeinde empfohlen werden. Den 
begründenden Satz 1 Tim 5,4 könnte man noch rein gesetzlich vom vierten Gebot her 
verstehen, aber die ausführlichere Parallele 2,3 f. zeigt, daß eine christliche Motivie- 
rung beabsichtigt ist. Das Wohlgefallen Gottes an der bürgerlichen Ehrbarkeit ent- 
spricht genau seinem Heilswillen, der sich im Sühnetod Christi (v 6) geoffenbart hat. 
Offensichtlich meinen die Pastoralbriefe, daß ein Verhalten, wie es jedem anstän- 
digen Menschen schon von Natur aus geboten wäre, erst durch die Erlösung in Chri- 
stus möglich wird. 

Unsere Interpretation wird vollauf bestätigt in den beiden soteriologischen 
Haupttexten Tit 2,11-14 und Tit 3,3-8, die uns aus der Weihnachtsliturgie bekannt 
sind: •Erschienen ist die Gnade Gottes, allen Menschen zum Heil, und sie leitet uns 
dazu an, abzusagen der Gottlosigkeit und den weltlichen Begierden und ein ehr- 
bares, rechtschaffenes und frommes Leben in dieser Zeitlichkeit zu führen, die wir 
harren auf die selige Hoffnung und die Offenbarung der Herrlichkeit unseres gro- 
ßen Gottes und (des) Heilandes Christus Jesus: er hat sich für uns dahingegeben, 
uns zu erlösen von aller Ungerechtigkeit und für sich zum Eigentum ein Volk zu 
weihen, das sich guter Werke befleißigt" (Tit 2,11-14). Der Gegensatz zwischen 
alter und neuer Existenz heißt hier: Gottlosigkeit, weltliche Begierden, Ungerech- 
tigkeit (Gesetzlosigkeit) • ein ehrbares, rechtschaffenes und frommes Leben, gute 
Werke, also die christliche Bürgerlichkeit. Die großen Paulusbriefe sprechen in ähn- 
lichem Zusammenhang von den Gegensatzpaaren •Fleisch" • •Geist", •Finsternis" 
• •Licht", •Tod" • •Leben". Wenn die Pastoralbriefe den gleichen theologischen 
Sachverhalt in Wendungen beschreiben, die stark moralisierend klingen, so verbie- 
tet sich doch ein moralistisches, gesetzliches Mißverständnis. Es ist die in Christus 
erschienene Gnade Gottes, die uns zu vernünftigen, ehrbaren, rechtschaffenen Men- 
schen erzieht; es ist der Sühnetod des Heilandes, der uns zu guten Werken befähigt. 
Noch deutlicher erfahren wir gleich anschließend aus dem Titusbrief, worin die Neu- 
artigkeit der erlösten, pneumatischen und eschatologischen Existenz des Christen 
besteht: •Mahne sie, Behörden und Obrigkeiten Untertan zu sein, sich gehorsam zu 
verhalten, zu jedem guten Werk bereit, niemand zu lästern, Streitigkeiten abhold, 
freundlich zu sein und allenthalben Friedfertigkeit gegenüber allen Menschen zu 
bezeigen. Einstmals waren ja auch wir in Torheit, Ungehorsam und Irrtum befan- 
gen, Sklaven von allerlei Begierden und Lüsten, und lebten in Bosheit und Neid 
dahin, anderen verhaßt und hassend einander. Als aber die Güte und Menschen- 
freundlichkeit Gottes unseres Heilandes erschien, da hat er uns gerettet; nicht weil 
wir Werke der Gerechtigkeit getan, sondern nach seiner Barmherzigkeit durch das 
Bad der Wiedergeburt und Erneuerung, wie sie der Heilige Geist (bewirkt), den 
er über uns reichlich ausgegossen hat durch Jesus Christus unseren Heiland; so sollen 
wir, durch seine Gnade gerechtfertigt, Erben werden, so wir hoffen auf ewiges 
Leben. Recht hat das Wort. Und von diesen Dingen, möchte ich, sollst du ein kräf- 
tiges Zeugnis ablegen, damit alle, die ihre Zuversicht auf Gott gesetzt haben, ler- 
nen, sich guter Werke zu befleißigen" (Tit 3,1-8). Rechtfertigung, Geistbesitz, escha- 
tologische Hoffnung behalten nach wie vor ihren Platz, aber sie äußern sich nicht 
mehr in außergewöhnlichen Zuständen und asketischen Höchstleistungen, sondern 



Esdiatologische Existenz und christliche Bürgerlichkeit 291 

in den guten Werken eines normalen bürgerlichen Daseins. Diese Entwicklung hängt 
ohne Zweifel mit dem tieferen Verständnis der •Erscheinung" Christi als sichtbar 
gewordener •Gnade, Güte und Menschenfreundlichkeit Gottes" zusammen. Wäh- 
rend sich die Theologie der nachösterlichen Zeit hauptsächlich mit dem Problem des 
Todes Christi auseinandersetzen mußte, tritt später immer klarer das ganze Leben 
Jesu ins Blickfeld soteriologischer Erwägungen. Der für das früheste Christentum 
noch schwer vollziehbare Gedanke, daß Jesus durch sein Kommen die Welt mit ihren 
bürgerlichen Ordnungen • besonders das Familienleben • geheiligt habe, nimmt 
allmählich Gestalt an. Die Pastoralbriefe stehen mit diesem abgeklärten christlichen 
Existenzverständnis nicht allein. Am nächsten kommen ihnen Lukasevangelium 
(Kindheitsgeschichte!) und Apostelgeschichte, sogar das Johannesevangelium zeigt 
ähnliche Tendenzen (Joh 3,16 f. u. a.). 

Noch ein letzter Gesichtspunkt darf nicht unerwähnt bleiben, der ekklesiologische. 
Vom Inhalt her ließen sich die Standespflichtenlehren der Pastoralbriefe als ethische 
Maximen einer gesunden, rationalen Lebensführung begreifen. Tatsächlich werden 
sie aber in Form einer Kirchenordnung vorgeschrieben: •Damit du weißt, wie man 
sich im Hause Gottes zu verhalten hat; das ist die Kirche des lebendigen Gottes, die 
Stütze und Feste der Wahrheit" (1 Tim 3,15). Timotheus und Titus sollen mit apo- 
stolischer Autorität darüber wachen, daß die Anweisungen durchgeführt werden. Es 
geht also nicht um individualistische Charakter- und Persönlichkeitsbildung • auch 
nicht um isoliert verstandene Selbstheiligung •, sondern um die Repräsentation der 
Familie Gottes, der Kirche. Deshalb dominieren die sozialen, familiären Tugenden, 
und die Rücksicht auf den guten Ruf des Christentums im allgemeinen (1 Tim 6,1; 
Tit 2,5. 10) wie der Gemeinde im besonderen (1 Tim 3,7; Tit 2,8) spielt eine große 
Rolle. So bekommt die christliche Bürgerlichkeit sogar missionarische Bedeutung 
(Tit 2,8). 

Unsere Ausführungen haben der Sache nach keine neuen Einsichten zu Tage ge- 
fördert. Die Interpretation der eschatologischen Existenz des Christen als eines 
frommen, rechtschaffen-bürgerlichen Lebens in dieser Welt ist der Kirche nie ver- 
lorengegangen. Oft genug bestand freilich die Gefahr des gesetzlichen Mißverständ- 
nisses, das immer zur Verweltlichung führt. Heute dagegen scheinen eher die Geister 
eines pneumatischen Schwärmertums umzugehen, vor denen die Pastoralbriefe so 
eindringlich gewarnt haben. Solche, die sich gern an großen Worten berauschen, 
werden die Briefe mit ihrer nüchternen, fast hausbackenen Art kaum überzeugen. 
Vielleicht stimmt es aber nachdenklich, daß auch der Charismatiker Paulus die glei- 
chen Grundsätze vertreten hat. Auch für ihn ist •Gott nicht ein Gott der Unordnung, 
sondern des Friedens" (1 Kor 14,33) und das Leben des Christen ein •vernünftiger 
Gottesdienst" (Rom 12,1). 




