IMSPIEGELVDER Z EIT

Uber das Gebetsleben des kirchentreuen Mannes

Erfahrungen und Selbstzeugnisse

Uber die Frommigkeit des heutigen Mannes zu urteilen ist nicht leicht. Oft finden wir uns
schnell mit Vornrteilen ab. Bekannt ist das Schlagwort, daf die Frommigkeit ein Vorrecht
der Frau sei, daf} die heutige Kirche eine Kirche der Frauen und zu feminin sei. Wer sich
iiber das Wesen der Religion und der Frommigkeit klar ist, weif}, dal Frommigkeit als Gott-
bezogenheit kein Vorrecht eines Geschlechtes ist, dafl vielmehr nur die Ausdrucksformen der
Frémmigkeit eine mehr ménnliche oder weibliche Prigung haben kénnen. Der Seelsorger
hat im Zeitalter der Gleichberechtigung und Emanzipation der Frau oft sogar den Eindrud,
dafl die Frommigkeit eher ein Vorzug des Mannes sei.

Seelsorge muff von den wabren religidsen Anliegen der Menschen ausgehen. Sie muf sich
immer wieder Rechenschaft dariiber geben, ob sie den Menschen die rechte Antwort auf ihre
Fragen, die rechte Anleitung auf dem Wege zu Gott gibt. Es geniigt nicht, die absoluten
ewigen Wahrheiten in iiberzeitlicher Form zu sagen. Sie miissen in einer der Zcit entspre-
chenden Form gesagt werden. Deshalb ist es beredhtigt, immer wieder die Einzelnen zu fra-
gen, wieweit ihr religidses Leben ihren Lebensnéten gerecht wird, welche Hilfe sie von ihren
Priestern erwarten und ob die ihnen dargebotenen Hilfen geniigen.

Wir haben nun vor einiger Zeit einmal eine Umfrage beziiglich des Gebetslebens des
Mannes veranstaltet. Man mag znnichst dariiber erschreckt sein, dafi man iber eine so per-
sonliche Sache wie das Sprechen des Menschen mit seinem Gott einen Fragebogen zur Aus-
wertung fiir die Allgemeinheit ausfillen 148t. Wir sind uns auch dariiber klar, daff das Ge-
bet des Einzelnen letztlich ein Geheimnis seiner Seele bleibt. Andererseits ufert sich auch
diese innerste Beziehung des Menschen zu Gott in wahrnehmbaren Vorgingen, etwa in der
bewufiten Gestaltung der Hl. Messe, in Volksandachten, den tiéiglichen Gebeten usw.

Wenn wir hier iiber das Gebetsleben des Mannes berichten, dann nicht fiber das Gebets-
leben des Mannes schlechthin. Es geht im folgenden um den katholischen Mann, und zwar
um den kirchentrenen Mann und dariiber hinaus um den apostolisch gesinnten Mann. Wir
haben also unsere Befragung auf einen relativ kleinen Kreis beschrinkt, konkret: auf die
Mitarbeiter des Katholischen Méannerwerkes Kéln. Dieses umfaflt 60 Pfarrgruppen und eben-
soviele Betriebsgroppen in Industriebetricben, Verwaltungen, Banken, Versicherungen und
Handelsunternehmen. Die Kern- oder Fithrungskreise dieser Gruppen umfassen etwa 1000
Minner, die den Willen zu einer apostolischen Aktivitit haben. Von diesen tansend Min-
nern werden 450 monatlich zu den Zusammenkiinften der Obminner und Vertrauensleute
eingeladen. An diese 450 Minner wurde ein Fragebogen geschickt. 201 Minner reagierten
auf diese Befragung. Man kann wohl sagen, dafl die Antworten fiir diesen Kreis von 1000
Mannern typisch sind. Aber das Kath. Mannerwerk Kéln ist nicht die einzige Vereinigung
katholischer Mdnner in dieser Grofistadt, in der KAB, Kolping, KKV, die verschiedenen kath,
Studentenverbinde und viele freie religiose Gruppen cbenfalls weite Kreise erfassen. Wir
konnen in dieser Stadt sicher mit einem Vielfachen an kirchentreuen und verantwortungs-
bewuBten kath. Mdnnern rechnen. Aof den Fragebégen wurde nur das Alter, nicht aber der
Beruf und der Name angegeben, um jede Indiskretion zn vermeiden. Ganz allgemein setzt
sich der Kreis der Befragten aus allen Schichten, Berufen und Altersstufen zusammen. Die
Ergebnisse der Befragung sind durch die Erfahrungen des Verfassers in der Minnerseel-
sorge erginzt.

Interessant ist der Anteil der verschiedenen Altersstufen: 7 Prozent der Befragten sind
zwischen 20 bis 29 Jahren, 21 Prozent zwischen 30 bis 39 Jahren, 24 Prozent zwischen 40 bis
49 Jabren, 82 Prozent zwischen 50 bis 59 Jahren, 13 Prozent zwischen 60 bis 69 Jabren,
3 Prozent iiber 70 Jahre.

Diese Zusammensetzung allein ist schon sehr anfschlufireich. Die religidse ,Schonzeit® der



Im Spiegel der Zeit 293

jiingeren Mdnner ist eine bekannte Tatsache. Sie sind durch berufliche Ausbildung, Erobe-
rung eines Lebensberufes mit all seinen Risiken, Brautschau, Verlobungszeit, Wohnungsbe-
schaffung, Hochzeit, Einleben in die Ehe, Einiibung des Vaterseins usw. seelisch sehr stark
in Anspruch genommen. In diesen Jahren dominieren im Leben des jungen Mannes Beruf,
Frau, Kind, so dafl notwendig die religiése Reflexion zuriicktritt. Selbst wenn diese Schicht
an der religiosen Praxis festhilt, so bleibt doch wenig Zeit fiir ein praktisches Apostolat.
Wenn man das beriicksichtigt, ist der Anteil von 7 Prozent noch giinstig zu beurteilen.

Der Mann zwischen 30 und 40 hat fiir gewohnlich eine Lebensposition erlangt. Sein ehe-
liches Leben hat sich eingespielt und eine gewisse Erniichterung ist eingetreten. Der Mann
hat seinen Entfaltungsraum gewonnen, der ihm auch zum Teil — mehr oder minder gern —
von der Frau eingerdumt wird. Letzteres ist von grofler Bedeutung. Die moderne Frau ver-
zichtet nicht ohne weiteres am Abend oder am Sonntag auf ihren Mann. Haufig ist eine apo-
stolische Betitigung gutmeinender Minner wegen hiuslicher Schwierigkeiten nicht maglich.
Immerhin gehdren 21 Prozent der Befragten dieser Schicht an.

In den Jahren zwischen 40 bis 49 hat sich die berufliche Position gefestigt. Man ist an
seine Grenzen gekommen und weifl, was geht und was nicht geht. Die Arbeit ist weitgehend
zur Routine, die Ehe zum selbstverstindlichen Zusammenleben geworden. Eine gewisse Des-
illusionierung der innerweltlichen Werte setzt ein. Viele Dinge, die man noch zehn Jahre
verher mit brennendem Ehrgeiz erstrebte, werden fragwiirdig. Die Besten besinnen sich auf
das Wesentliche und fiihlen sich fiir das Reich Gottes, fiir das, was bleibt und die Zeit iber-
dauert, mitverantwortlich. 24 Prozent der an der Rundfrage beteiligten Ménner zihlen zu
dieser Altersschicht.

In den Jahren zwischen 50 bis 60 beginnt der Mensch auf das Erreichte zuriickzuschauen.
Das Stadium der religiosen Reflexion setzt verstirkt ein. Man sieht auf das Erreichte, aber
auch auf das, was zwar erstrebt, aber durch eigenes Versagen nicht erreicht wurde. Enttiu-
schungen miissen religids iiberwunden, die Lebensschuld vor Gott getragen werden. Die
Triebwelt: Liebe, Macht, Ehre usw. wird schwicher. Man erkennt, was man wieder gutzu-
machen hat. Manche wollen in dieser Zeit durch vermehrte religiése Leistung vor Gott einen
Ausgleich fiir ihre Fehlleistungen schaffen. Andere suchen nach gréfierer Stille und mehr Be-
sinnung. Zugleich beginnt die kérperliche Spannkraft nachzulassen. Der Gedanke an die
ewige Geborgenheit, die einem keiner mehr nehmen kann, dringt sich in zunehmendem
Mafle auf. Bei Ménnern dieser Jahre tritt biufig ein radikaler Wandel von einem vollig
liberalen zu einem bewufit aktiven Katholizismus ein. Diese Schicht ist darum am stérksten,
mit 32 Prozent, beteiligt.

Fiir die Jahre zwischen 60 bis 70 sinkt der Anteil anffillig auf 13 Prozent herab. Ein Teil
der bisher aktiven Ménner ist gestorben. Andere sind kdrperlich geschwicht und kdnnen sich
keine zusitzlichen Anstrengungen mehr zumuten. Trotzdem sollte man aber diese Alters-
schicht in ihrer Frémmigkeit und ihrem apostolischen Einsatz nicht geringschitzen. Bei vielen
finden wir die Weisheit und Abgeklirtheit des Alters. Manche suchen nach ihrer Pensionie-
rung eine Titigkeit, die sie ausfiillt. Ménner dieses Alters sind fiir viele Gemeinden nnd
apostolische Werke unentbehrlich.

Der prozentuale Anteil der iiber 70jahrigen ist naturgemif sehr klein. Er sinkt auf 3 Pro-
zent.

Wie stehen diese Minner im allgemeinen zum Gebet?

Von 201 Ménnern behaupten 196, dafl sie aus innerem Bediirfnis heraus beten. 5 beten nur
aus Pflicht und nicht aus Bediirfnis. 43 erkliren, dafl ihnen das Beten schwerfalle, 158 fllt
es leicht. 156 klagen iiber Schwierigkeiten, sich beim Beten zu konzentrieren, 45 haben keine
solche Schwierigkeiten. 193 empfinden das Gebet als eine Hilfe im alltdglichen Leben,
8 haben diese Empfindung nicht. 184 betonen, dafl sie ein ausdriickliches Verlangen nach
stillen Stunden religioser Besinnung hétten, 17 verneinen das.

Als Schwierigkeiten fiir das Gebetsleben werden folgende angegeben:

a) Mangel an Konzentration und Zeit.

Wir zitieren wortlich: ,Das persénliche Gebet kommt am Abend gewéhnlich wegen Uber-
miidung zu kurz.“ ,Nach schweren Arbeitstagen fillt die Konzentration schwer.”



294 Im Spiegel der Zeit

b) Es fehlt an der Disposition zum Gebet.

+Feststeht, dafl das innere Bediirfnis oft fehlt. Vielleicht ist die Ablenkung durch den Be-
ruf daran schuld. Der ganze innere Mensch muf} oft mit Gewalt Gott zugewandt werden.*
»DBeten fallt mir leicht in Zeiten der Bedringnis, bei innerlicher oder duflerer Not.“ ,Ich fin-
de nicht immer den richtigen Kontakt und die richtigen Worte.“ ,Es kommt auf das jewei-
lige Gebet und die Stimmung und Situation an.“

¢) Schuldgefiihle.
»Schwere Siinden aus der Jugendzeit.“ ,Ist meine Ehe als gut zu bezeichnen?“ ,Skrupeln.“
»Schwierigkeit der Uberwindung des immer nenen Schuldgefiihls.

d) Mangelnde Fihigkeit und Anleitung zum Gebet.

»Es (das Gebet) féllt mir schwer, weil ich zam geordneten Wortgebet keine Lust habe und
mir die Gebetsformen ldstig sind. Das Gedankengebet ist zu diirftig. Es gibt mir nichts,
woran meine Begeisterung entziindet wiirde. ,Ich finde nicht immer den richtigen Kontakt
und die richtigen Worte.“ ,Das gedankliche Beten fillt mir schwer.“ ,Manchmal sind die
Gebete zu bekannt.“

Es ist erstannlich, daf fast alle ein inneres Bediirfnis nach Gebet haben. Auch von denen,
die dieses unreflektierte Bediirfnis nicht haben, wird die Notwendigkeit des Betens emp-
funden. Und selbst wenn sie es nur aus Pflicht tun, so heifit das doch, daf sie sich einem
Hoheren verpflichtet wissen. Es geht ja um das metaphysische Bediirfnis und nicht nur um
die Befriedigung eines Gefiihls. Das Bewufitsein einer letzten Abhiingigkeit von Gott und
einer letzten Hilflosigkeit im Blick auf sich selbst ist irgendwie bei allen lebendig. Und eben
dieses Bewufltsein ist die Urform oder die Urquelle des Gebetes. Fiir die allermeisten ist das
Gebet einfach eine Lebensnotwendigkeit und eine Hilfe in der Bewiltigung des Alltags.

Mehr als /s der Befragten fillt das Gebet sogar leicht. Bei den iibrigen sind die Griinde
verstindlich, die das Gebet erschweren. Wer von der Tagesarbeit ermiidet ist, bringt die
Kraft zu innerer Sammlung kaum auof. Das gilt nicht nur von der Sammlung zum Gebet,
sondern auch von jeder anderen. Aus den geduBerten Schwierigkeiten ergibt sich aber anch,
dafl es sehr hdufig an der rechten Anffassung vom Gebet fehlt. Ein Teil weif} nicht, daf§
Gebet ganz elementar darin besteht, dafi sich der Mensch in seiner konkreten Lebenssitua-
tion vor das Angesicht Gottes begibt. Nicht gegen seine Skrupeln und Schuldgefiihle und
Miidigkeit, sondern mit alledem. Wenn man das Gebet als eine objektive Norm anffafit, die
abgeleistet werden muf}, sind selbstverstindlich die Konzentrationsschwierigkeiten sehr grof,
weil das, was man sich abfordert, oft gar nicht der augenblicklichen Lage entspricht. Es gilt
eben sein ganzes Elend mit in das Gebet hereinzonehmen und in seiner ganzen Lebensangst
vor seinen Schopfer und Vater zu treten. Hinter den Schwierigkeiten stecken zumeist falsche
Auffassungen vom Gebet. Die Klagen dieser Gutwilligen, die ja alle beten und beten wol-
len, sind zngleich Anklagen gegen die, die ihnen nicht die notwendige Anleitung zum Ge-
bet gegeben haben. Bedenken wir, daff 184 ausdriicklich nach stillen Stunden der Besinnung
und des Gebetes verlangen.

Selbstgespriche und Gebet

Wie stark diese Manner in der Auseinandersetzung mit Gott stehen, geht daraus hervor,
dafl 131 angeben, dafl sie Selbstgespriiche fithren. Das Selbstgesprich, bei dem sich der
Mensch iiberrascht, ist die Unterhaltung mit einem imaginiren Du. Und dieses imaginire Du
ist der unbekannte Gott, mit dem man ganz spontan ringt. Der Mensch fithrt Selbstgespriche,
wenn er sich in einer Situation befindet, mit der er nicht ganz fertig wird, in der er mit sich
hadert. Das heifit, er will nicht das sein, was er ist, er will sich nicht in die Situation fiigen,
in die ihn ein Hoherer gestellt hat. Das hadernde Selbstgespriich ist der geheime Aufstand
gegen den Gott, der uns in unserer Konkretheit gewollt hat. Es handelt sich hier um das ge-
heime Ringen des Menschen mit dem immer michtigeren Gott. Wie nah ist der Schritt vom
Selbstgesprich zum Gebet, wenn der Mensch sich nur bewufit wird, dafl sein scheinbar ima-
gindrer Gespriachspartner in Wirklichkeit der angeklagte Gott ist. Hier erschliefen sich her-
vorragende Zuginge zu einem wirklichen, wir wiirden heute sagen, existentiellen Beten.
Nur mofl man die Menschen anf diese Moglichkeit hinweisen.



Im Spiegel der Zeit 295

Wann und fiir wen betet man?

Wie groff das Bediirfnis zu einer Aussprache mit Gott im Alltag ist, zeigt die Beantwor-
tung der Frage, ob man tagsiber in eine Kirche gehe. 173 Ménner tun es. Das ist doch nicht
nur ein dnferer Gang, sondern ein Gang zn Christus, der im Tabernakel gegenwirtig ist,
den man als Freund besucht, dem man die alltiglichen Anliegen vortrigt.

Selbstverstandlich beten alle fiir ihre Familie. 99 beten sogar fiir ihren Chef. Oder sollten
wir zugleich sagen, 102 beten nicht fiir ihren Chef? Das wiirde bedeuten, dafl die Arbeits-
welt bei der Halfte der Befragten nicht in das Gebetsleben einbezogen ist und anfierhalb
des gottbezogenen Raumes steht. Macht uns das nicht auf einen Mifistand in unserer All-
tagsaszese aufmerksam, daf allzuviele die Arbeitswelt nicht religiés durchdrungen haben?
Irgendwie ist doch der Chef Représentant des Betriebs und der Arbeitswelt. Wir besitzen
heute eine nmfangreiche nichtchristliche Literatur iiber die menschlichen Beziehungen im Be-
trieb. Man hat den Menschen im Betrieb entdeckt. Aber wir Christen haben ihn noch nicht
geniigend entdeckt. Es fehlt eine Betriebsaszese. Der Betrieb wird als ein notwendiges Ubel
empfunden, in dem man seine Stunden ableistet, um dann in der Freizeit Mensch zu sein.
Fiir die Familienmitglieder fithlen sich alle verantwortlich, aber nicht fiir die Arbeitskol-
legen.

172 geben an, vor der Reise zu beten. Allmahlich scheint das Bewufltsein der Verantwor-
tung fiir den Verkehr zu wachsen.

Sind sie immer mit Gott zufrieden?

Gebet setzt voraus, dafl man mit Gott eins ist. Oder wenigstens, daf man mit Gott eins
werden will. Die theologische Fragwiirdigkeit dieser Frage ist vielen klar. ,,Ob Gott mit mir
zufrieden ist, lantet die Frage. Leider bin ich oft miBmutig!“ ,Diese Frage ist tiberflassig.
Wer an Gott glanbt, mufl mit ihm zufrieden sein.” ,Das Gegenteil wire Anmaflung.“ ,Das
Verhiltnis Gott—Mensch erlaubt die Frage nicht. ,Wir haben keine Kritik zu iiben.“ ,Die
Frage ist nicht zu beantworten.”

176 geben an, dafl sic immer mit Gott zufrieden sind. 25 sind nicht immer mit Gott zu-
frieden. Aber das Gebet ist ja die Moglichkeit, sich allmahlich unter Gottes Willen zu beu-
gen und zu seinem Schicksal ja zu sagen. So meinen manche: ,Mit meinem Schidksal bin ich
nicht zufrieden.“ ,Ist das nicht Unzufriedenheit, wenn wir in unserer geistigen Kurzsichtig-
keit Gottes Wege nicht erkennen kénnen?“ ,Gott will uns ganz gliicklich machen. Deshalb
diirfen wir nicht nnzufrieden sein, wenn wir jetzt seine Wege nicht kennen.* ,Zu oft be-
merke ich, daf} es schlechten Menschen gut geht. Es ist schwer, alles nur auf das Jenseits ab-
zustellen. Eine gewisse Bestitigung erhofft man schon auf Erden.“ ,Bei schweren Schicksals-
schligen frage ich: Warum gerade ich?“ ,Ich bin nicht immer zufrieden, weil ich den Wil-
len Gottes nicht immer recht erkennen kann. Man mufl wohl heilig sein, wenn man zu allem
ja sagen kann.“ ,Bei auftretenden Harten bin ich unzufrieden. Es sind Prifungen, die zum
Aufmerken mahnen.“ Diese Bemerkungen bedeuten eigentlich keine letzte Unzufriedenheit
mit Gott, der ja von allen als unantastbar angesehen wird, sondern vielmehr eine Unzu-
friedenheit mit sich selbst, weil man noch nicht so weit ist, sich in Gottes Fiigungen zu schik-
ken, oder weil man Gottes Wege nicht durchschaut. Dieses Halbdunkel, diese Ungewilheit
und ein solches Mit-sich-nicht-klar-kommen gehért mit zum christlichen Leben und zum
Pilgerstand. Hier liegt bei vielen eine gewisse Unkenntnis vor. Sie meinen, als guter
Christ miifite man sich mithelos mit allem abfinden kénnen, und Gottes Wille mifite immer
ohne weiteres einsichtig sein. Letzteres ist aber nicht der Fall. Auch die Heiligen haben oft
jahrelang gerungen, um zu erkennen, was Gott gerade von ihnen wollte. Wenn sie anch
grundsitzlich nicht an Gottes Vorsehung zweifelten, wenn sie sich auch in der tiefsten Schicht
jhrer Seele mit Gott eins wufiten, so mofiten sie doch vor ihm in stindigem Gesprach immer
wieder erfragen, was in ihrer Lebenssituation sein Wille und Auftrag sei.



296 Im Spiegel der Zeit
Glauben_szweifel

Eng mit der vorigen Frage verwandt ist die Frage nach den Glaubenszweifeln. 152 der
befragten Ménner leiden im eigentlichen Sinne nicht unter Glaubenszweifeln. 49 haben hier
und da solche. ,Nicht grundsitzlich, aber in manchen Dingen.“ ,Friiher ja, heute Klarheit.*
»In den letzten Lebensjahren. Vielleicht die Erlebnisse und Folgen des Krieges.“ ,Ich habe
mich durch manches hindurchgerungen. — Audh hier gilt es den Zweifelnden immer wieder
zu sagen, dafl die Erde noch nicht der Himmel ist, da der Pilgerstand ein Wandern durch
das Halbdunkel des Glaubens zum Lichte der Ewigkeit ist.

Weldhe Gebete werden verrichtet?

189 Ménner haben darauf eine detaillierte Antwort gegeben. 97 von ihnen beten morgens,
mittags und abends noch ihre Kindergebete, wie z.B.: ,Miide bin ich, geh zur Ruh“, ,0 Gott,
du hast in dieser Nacht“, ,Bevor ich mich zur Ruh begeb“, ,Hl. Schutzengel mein*, , Alles
meinem Gott zu Ehren“ usw. Die Verse der Luise Hensel sind in unserem Volke lebendi-
ger, als wir glauben. In einigen Fillen wird angegeben, daR man diese Gebete zusammen
mit den Kindern bete.

Man mag sich iiber ein solches Ergebnis wundern. Handelt es sich doch um aktiv katho-
lische Manner. Aber man madhte es sich doch zu leicht, wollte man darauf hin auf die Pri-
mitivitit des Betens dieser Manner schliefen und einfach sagen, ihre Religiositit sei auf der
Kinderstufe stehen geblieben. In einem seelsorglichen Arbeitskreis bemerkte dazu ein Pri-
lat, daff auch er noch das Gebet: ,Bevor ich mich zur Ruh begeb® bete und daf darin ja die
grofen Anliegen des Christen enthalten seien, so dafi der Mann seine persénlichen Gebets-
anliegen durchaus in diese ihm seit seiner Kindheit vertraute Form hineinlegen kénne. Hin-
zu kommt, dafl Beten ja das Sprechen des Kindes Gottes mit seinem Vater im Himmel ist,
und daf} eine Kindlichkeit der Form irgendwie allem Gebet eigen sein mufl. Weiter darf
man nicht vergessen, dafl wir Menschen gewisse Formen brauchen, um unsere kindlichen Ge-
fiihle Gott gegenitber zum Ausdruck zu bringen. Ob dieser Ausdruck dann immer unserer
inneren Haltung und Gesinnung entspricht, ist eine andere Sache. Wir brauchen sogar fest-
stehende Formeln, weil wir nicht stets imstande sind, in immer neuen ddaquaten Formen
unsere Liebe zu duflern. Andererseits sollte man aber auch nicht iibersehen, dafl viele
Minner mit zunehmendem Alter religios nicht mitwachsen und in ihrer religisen Aus-
drudksfihigkeit auf einer kindlichen Stufe stehen bleiben. Die Frage ist, ob es hier nicht oft
an der rechten Erziehung zum Beten gefehlt hat.

Aber wie immer es auch sei, jedenfalls werden wir auf die grofie Bedeutung der kind-
lichen Gebete hingewiesen. Wenn es sonst gilt, dafl gerade die charakterliche Formung des
Menschen in den ersten Lebensjahren von gréfter Bedeutung ist, dann gilt das ebenso vom
Gebetsleben der Kindheit. Kindergebete miifiten also einerseits so einfach sein, dal sie vom
Kinde innerlich vollzogen werden, andererseits so tief, daf§ sie ein Leben lang die Hiille und
Form sein kénnen, in denen der Mensch seine wahren menschlichen Anliegen birgt.

Nur 29 Minner geben an, daf sie morgens und abends in freier Form mit Gott sprechen
und sich nicht fester Formeln bedienen. 15 erwihnen, dafl sie sowohl feste Formeln wie
freiformulierte Gebete sprechen. 25 bedienen sich des ,Vater unser und des »Gegriiflet
seist du Maria“ als einziger Gebete. Natiirlich gehéren diese beiden Gebete zum eisernen
Bestand des Gebetslebens bei allen. Zwélf bedienen sich liturgischer Morgen-, Abend- und
Tischgebete. Einige davon beten Psalmen und erwibnen den deutschen Psalter von Guar-
dini, Zwei benutzen das Familienbrevier von Kunkel. Einige benutzen kirchliche Hymnen.
5 beten die tdglichen Gebete nach dem Diézesangebetbuch und einer aus dem Gebetbuch
~Manner sprechen mit Gott*. Einer orientiert sich an K1. Tilmann: »Taglich beten, aber
wie?“ Zwei wechseln nach den Zeiten und Tagen des Kirchenjahres, einer betet nur in Form
von Kurzgebeten. 13 geben gar nichts an. 151 beten auch iiber Tag hier und da Stofigebete,
die dbrigen nicht.

Erstaunlich ist, mit welcher Treue von dieser Minnerschicht die Jtiglichen Gebete® regel-



Im Spiegel der Zeit 297

miafig verrichtet werden, obschon ihnen das kein strenges Gebot, das unter Siinde verpflich-
tet, sondern nur cin erzicherischer Rat der Kirche abverlangt. 182 verrichten regelméaflig ihr
Morgengebet, 19 nicht. 185 beten regelmiflig ihr Abendgebet, 16 nicht. 183 beten regelmifig
zu Tisch, 18 nicht. Eine Gewissenserforschung machen tiglich 77, 124 nicht. Natiirlich muf§
man vorsichtig sein, wenn man den anderen keine moralische Wachheit nachsagen wollte.
Es gibt Menschen, die auch ohne bestimmte Zeit fiir die Gewissenserforschung in einem
wachen sittlichen Bewuftsein leben und wie selbstverstindlich auch wihrend des Tages Akte
der Erforschung, der Reue und des Vorsatzes setzen. Im iibrigen ist in den meisten Abend-
gebeten eine kurze Gewissenserforschung und ein Akt der Reue enthalten.

Das Gebet wihrend der HI. Messe

Es wurde zunidchst die Frage gestellt, welcher Mefiform, ob der Betsingmesse, der reinen
Singmesse oder der stillen Messe man den Vorzug gebe. (Man mufl bei der Antwort bertick-
sichtigen, daBl in den meisten Kirchen Kélns sonntags fast nur die Form der Betsingmesse =
Gemeinschaftsmesse mit Liedern zu Beginn, zur Opferung, eventuell zum Sanktus und zum
Schluf, iiblich ist.) 71 geben der Betsingmesse, 30 der Singmesse und 48 der stillen Messe
den Vorzug. Die iibrigen wiinschen eine Abwedhslung zwischen zwei oder mehreren Formen.

Es verdient festgehalten zu werden, dafl 89 entweder nur oder doch auch eine stille Messe
wiinschen und daf 129 auch andere Mefiformen als nur die Betsingmesse wiinschen. Das
Verlangen nach der stillen HI. Messe ist das Verlangen nach der Stille bei der HL. Messe.
Von einigen wird das besonders betont: ,Die stille HL. Messe gibt mehr Raum zur Samm-
lung und zum persénlichen Gebet.“ ,Beim Kommunionempfang habe ich lieber die stille
HI. Messe.“ ,Lafit Raum fiir das stille Gebet!“ ,Nach Wandlung und Kommunion sollte die
Einkehr nicht gestort werden“, Hier liegt ein echtes Anliegen vor. Man will den sonntig-
lichen Gottesdienst nicht nur als offiziellen Gemeinschaftsempfang bei Gott. Man médhte sich
auch als Einzelner in der Gemeinschaft behaupten.

Ein zweites Anliegen ist ein groflerer Wedhsel in der Mefigestaltung. Von vielen wird
die Routine und Mechanik der Mefifeier beanstandet. Nach dem Hochamt war nicht beson-
ders gefragt. Nur zwei berichten von ihrer Sympathie fiir das Choralamt. Wie stark das
Verlangen nach Stille und personlichem Gebet bei der Mefopferfeier ist, geht daraus her-
vor, daf} 190 Minner die Frage, ob sie auch still fiir sich in der HI. Messe beten, mit ja be-
antworten und nur 11 mit nein. Von diesen 11 sind 8 zwischen 20 bis 30 Jahren und 3 zwi-
schen 80 bis 40 Jahren. In den hoheren Altersstufen beten alle auch still fiir sich in der HI.
Messe. Das Verlangen nach personlichem Gebet in der Messe kommt auch in der Beant-
wortung der Frage zum Ausdrudk, ob man eine persénliche Danksagung nach der H1. Messe
mache. 195 Ménner halten eine persénliche Danksagung, 6 nicht. Tragen wir dieser Tatsache
in unserer Mefigestaltung Rechnung?

Der Rosenkranz

Es ist erstaunlich, wie viele von diesen Mannern den Rosenkranz beten. 138 beten ihn, die
iibrigen nicht. Und zwar ist das Rosenkranzgebet nicht nur auf die Alteren beschrinkt, son-
dern zieht sich fast in gleicher Stdrke durch alle Altersstufen. Gemeinsam zu Hause wird
der Rosenkranz von 106 gebetet. RegelmiBig von 21, hier und da von den iibrigen. Der Ro-
senkranz ist also noch ein wirklich beliebtes Volksgebet.

83 Minner haben die Motive angegeben, derentwegen sie den Rosenkranz beten. Der
grofite Teil macht auf die beruhigende und kriftigende Wirkung dieses Gebetes aufmerk-
sam: ,Sammlung, Ruhe, Selbstvertrauen, Trost.“ ,Trost, innere Zufriedenheit, Geborgen-
heitsgefithl. ,Ein Medium zur Konzentration. Innere Einkehr.“ ,Innere Berubigung, Ge-
fiihl eines guten Gesprichspartners, der mich anhért.“ ,Eine sonst nie gekannte innere
Ruhe.“ ,Ausdauer und auch Konzentration.“ ,Entspannung, Bervhigung, Geduld.“ ,Ist mir
ein Bediirfnis, ist ein Zeitvertreib.* ,Leicht ohne Konzentration zu beten.“ ,Beruhigende
Wirkung, die sich dem ganzen Menschen mitteilt.“ ,Auf dem Weg zum Dienst. Im Dienst



298 Im Spiegel der Zeit

gute Stimmung, Aufgeschlossenheit, Frohlichkeit. ,Friede, Ruhe, man wird leichter mit den
Gegebenheiten des Alltags fertig.“ Das sind die wesentlichen Antworten, die sich mehrfach
wiederholen.

Eine andere Gruppe liebt den Rosenkranz als gute Betrachtungsméglichkeit des Lebens
Jesu und Mariens wie der Geheimnisse unseres Glaubens. Wir zitieren wieder: ,Er fihrt
die geschichtliche Realitit Jesu und die Wirklichkeit Gottes vor Augen.* ,Er hilft Leben,
Leiden, Sterben und Auferstehung unseres Herrn immer besser kennen zu lernen.“ ,Bei Be-
trachtungen an Kartagen, in der Adventszeit und im Maimonat.“ ,Damit wir den Glau-
benswahrheiten im Alltag niher kommen.“ ,Anleitung zum betrachtenden Gebet in nicht
ausgefiillien Wartezeiten.* ’

Eine dritte Gruppe betet den Rosenkranz wegen der Verheiflungen, die auf Grund der
Botschaften von Lourdes, Fatima und Banneux an dieses Gebet gekniipft sind. ,Friede und
Bekehrung Rufllands auf Grund der Verheiffungen von Fatima.*

Eine vierte Gruppe fithlt sich zum Rosenkranz auf Grund eines Versprechens oder eines
Geliibdes oder wegen der Mitgliedschaft in der MC verpflichtet.

Auch diejenigen, die den Rosenkranz ablehnen — es sind 41 —, haben ihre Griinde dafiir
zum Ausdruck gebracht. Die meisten finden das Rosenkranzgebet als zu einténig und zu
langweilig. ,Warum soll das wiederholte Ave Maria z.B. zum Leiden Jesu Bezichungen
schaffen?“ ,Blofies Herunterleiern.“ ,Betmiihle.* Andere klagen iiber Konzentrationsmangel.
»Zu lang.“ ,Bis zehn zu zihlen bringe ich nicht fertig.* Wieder andere erkliren, dafl sie
keine innere Beziehung zum Rosenkranz hitten, und dafl er thnen wesensfremd sei.

Der Kreuzweg

So sehr das Rosenkranzgebet geschitzt wird, so sehr scheint der Kreuzweg als Volksgebet
zu verschwinden. Nur 56 Méanner gehen den Kreuzweg. Die meisten selten, kaum einer regel-
mifig, gelegentlich auch gemeinschaftlich bei Andachten und Wallfahrten.

Welche Griinde werden dafiir angegeben, daff man den Kreuzweg nicht mehr betet? 24
schreiben, dafl sie keine Zeit fiir ein so langes Gebet hitten. 26 geben an, dafl sie weder Be-
diirfnis noch Interesse am Krenzweg hitten. Die innere Bezichung oder die rechte Einfiih-
rung fehlt ihnen. Manche bezeichnen es als Faulheit oder Gedankenlosigkeit. Ein Konvertit:
»Ich weifl nichts davon. Ich bin Konvertit in einer Massenkirche.“ Ein anderer Konvertit:
»Mangel an Einleben in diese Gebete.“ 9 fithren die minnliche Scham an, sich in der Kirche
als Beter blofzustellen: ,Ich ziehe Erbauung im stillen Gebet am Platz vor.“ ,Ich falle un-
gern auf.“ ,Zu auffillig“. ,Ich finde Gehen von Station zu Station stérend.* ,Man geht als
Einzelgidnger in der Kirche herum.“ ,Das Allein-Herumgehen in der Kirche ist mir un-
angenehm.“ ,Man ist nicht allein.“ Andere sind der Auffassung, es wiren keine Stationen
in der Kirche oder die vorhandenen regten nicht an. Manche moderne Kiinstler (die wahr-
scheinlich den Kreuzweg nie gegangen sind) wissen nicht, dafl der Kreuzweg eben ein Weg
ist, dafl man deshalb die Stationen nicht nebeneinander hingen darf. ,Es fchlen in unserer
Kirche Stationen, die iiber den ganzen Kirchenraum verteilt sind. Bei uns sind 14 Glasfen-
ster als Stationen anf 2X4 m angebracht.“ ,Die Bilder sind nicht erbanend.® ,Geeignete
Bilder, an die man seine Gedanken ankniipfen kann, sind nicht hiufig.*

23 machen Angaben, warum sie den Kreuzweg gehen. ,Weil mich die bildliche Darstel-
lung eindrucksvoller und schneller bewegt.“ ,Dankbarkeit oder Bufie®. , Als besonderes Op-
fer.“ ,Als Betrachiung.” ,Um das Leiden des Herrn zu betrachten und mein Leben unter
das Kreuz zu stellen.* ,Um mit Christus das Kreuz zu tragen.“ ,Zur Sithne fiir begangene
Fehler und Unterlassungen.®

Der Engel des Herrn

117 von 201 Méannern beten den Engel des Herrn. Das ist ein hoher Prozentsatz. 23 er-
wihnen dabei, daf sie ihn manchmal oder selten beten. Mehrere weisen darauf hin, daf} sie
durch das Glockengeldut daran erinnert werden.



Im Spiegel der Zeit 299

Lesen geistlicher Schriften und Biicher

189 bejahen diese Frage, die {ibrigen verneinen sie. An Zeitschriften werden angegeben:
Fenerreiter, Mann in der Zeit, Stadt Gottes, Missionsschriften, Kirchenzeitung usw. 21 geben
an, daf sie in der HI. Schrift lesen. Im iibrigen wird kein Buch angegeben, das haufiger als
2—3mal insgesamt genannt wird. Daraus sieht man, dafl wir zn wenig geeignete Literatur
fiir das religiose Leben jener Laien haben, die den ganzen Tag in den Bernf eingespannt
sind und zu wenig Kraft und Mufle fiir anspruchsvolle Biicher haben. Es fchlen die guten
religiésen Volksschrifien. Es fehlt eine gediegene Hanspostille, die in jedem Haus zu finden
wire. Ebenso werden religids-lebenskundliche Biicher vermifit, die eine schlichte Laienaszese
bieten, wie im vorigen Jahrhundert die Biicher von Tilmann Pesch S] nund Albert Maria
Weill OP, die sebr grofle Anflagen erlebten.

Man sollte nicht sagen, solche Biicher wiirden keine Kiufer finden. Gebetbiicher wie ,Man-
ner sprechen mit Gott* beweisen das Gegenteil. Man hat manchmal den Eindruds, daf die
Lektoren vieler Verlage sich nor einer intellektuell hochstehenden Schicht gegeniiber ver-
pflichtet fiihlen und allem, was die Glaubenswahrheiten und die christliche Ethik in ein-
facher, niichterner, dem hentigen Menschen angepafiter Sprache verkiindet, ablehnend oder
geringschitzig gegeniiberstehen.

Was mififillt am Gebetsleben der Kirche? Was wiinscht man?

89 haben zu dieser Frage nichts vorgebracht oder nur Positives zu sagen. Die Kritik und
Wiinsche der iibrigen lassen sich unter folgende drei Gesichtspunkte einordnen:

a) Bei den meisten wird der Wunsch nach personlichem Gebet, nach groferer Stille nnd
ein Verlangen nach Innerlichkeit lant: ,Es ist oft )kulturelles Getue’ und Propagandagerede
und kein Reden des Menschen mit seinem Gott.* ,Man sollte nicht beten, damit die Men-
schen es héren, sondern damit Gott es hért.“ ,Das Beten wird in der Kirche oft als kiinst-
lerische Ausdrucksform empfunden. (Ich will damit nicht dem primitiven Kindergebet das
Wort reden.) Aber das Gebet wird durch die gebildete Form unglanbwiirdig. Es entsteht
eine Diskrepanz zwischen Wort und innerer Haltung. Das Gebet wirkt wie Theater.“ Man
wiinscht ,bewufStes Beten durch vorbildliche Ubung und Anleitung des Geistlichen.“ ,Mehr
stille Messen und damit selbstindiges Reden mit Gott. Das Gebet ist zu formal.” ,Stille
zwischen Prifation und Pater noster®. ,Wihrend des Kanons mufl Ruhe sein.” ,Gegen das
mechanische und abgeleierte Beten ohne persénliche Worte. Die Seele sollte mehr zum Spre-
chen kommen.“ ,Die Gebetserziehung ist zu riickstindig und nicht zeitnah®. ,Nach der Messe
mehr Zeit zum stillen Beten.“ ,In der Gemeinschaftsmesse kommt man zu keinem eigenen
Gedanken.“ ,Mangelnde Anleitung zum freien Gebet.“ ,Mehr Zeit zum persénlichen Ge-
bet.“ ,Die vielen Gemeinschaftsmessen mififallen. Mehr stille Hl. Messen.“ ,Bei Anbetungs-
stunden mehr Zeit, nm mit Gott zu sprechen.” ,Anleitnng zur persénlichen Aussprache mit
Gott.“ ,Auch sonntags missen stille Hl. Messen sein. Zuviel Formeln. Zuwenig Intuition.*
.Zu uniform gewordenes Gemeinschaftsgebet (aufstehen, knien...).“ ,Erziehung zum in-
dividuellen Beten, zum eigenen Gespriach mit Gott.“ ,Auflockerung des Gebets durch Be-
trachtungen.® ,Anleitung zur persénlichen Betrachtung.” ,Wihrend der Messe keine Még-
lichkeit zum persénlichen Beten.“ ,Mehr Anleitung zur persénlichen Gestaltung der Fest-
kreise.“ ,Mir miffillt Gebet nach Schema.“ ,Man sollte sich still mit Gott unterhalten ler-
nen.“ ,Mehr Stille fiir personliches Gebet in der Hl. Messe.“ ,Zu sehr Schablone.“ ,Man hat
soviel za beten, dafl man in der Gemeinschaftsmesse nicht fertig wird.“ ,Zu wenig Zeit fiir
Danksagung.“ ,Nicht soviel vorbeten, mehr Gelegenheit zum persénlichen Gebet.“ ,Zuviel
liturgischer Zwang. Zuwenig persénliche Entfaltung.“ ,Mehr Erziehung zom selbstindigen
Beten.“ ,Freies Zwiegesprich wihrend der Danksagung.“ ,Die Glanbigen werden zu auto-
matisch, besonders bei der Messe, zom Gebet hingefithrt.“ ,Anleitung zur Verinnerlichung
im Gebet. Kein Ableiern, sondern Miterleben der Messe.”

b) An der Gestaltung des Gottesdienstes wird eine gleichbleibende Kritik geiibt:

,Oft scheint die Form der Gemeinschafismesse itberholt. Sie hat nicht mehr die Urspriing-
lichkeit wie in der ersten Zeit der liturgischen Bewegung. Uftere Einfithrung in Sinn und
Gehalt des Mefopfers.“ ,Der Priester mdge nicht zu schnell beten.“ ,Aofgelockertere Ge-



300 Im Spiegel der Zeit

meinschaftsmesse“. ,Gemessene dentliche Aussprache.® ,Bessere Vorbeter, keine Frauen.*
»Das Geschiftsmifige.“ ,Gemeinschaftsmesse nur fiir geschlossene Kreise.“ ,Klare und an-
dichtige Vorbeter.“ ,Deutliche Vorbeter.“ ,Einfithrung in die Messe geben.“ ,An Sonn- und
Festtagen keine Gemeinschaftsmessen mit Laienvorbetern.“ ,Das Vorbeten den Laien tiber-
lassen.“ ,Gute Aussprache und Betonung.“ ,Mitunter zu mechanisch. Vielseitiger gestalten.*
»Mehr Abwechslung. Weniger Proclamandum.“ , Verkiindigungen kénnen wegfallen.“ ,Un-
fahige Vorbeter.“

¢) An Form und Spracke der Gebete haben viele etwas auszusetzen:

»Anpassung von Sprache und Denkweise an unseren Zustand.“ ,Zuviel Latein. Mehr
deutsche Sprache.“ ,Mehr deutsch.“ ,Sachliche, zeitbezogene Gebete.“ ,Schwirmerische Ge-
bete mififallen.* ,Deutsche Sprache.“ ,Sentimentale Texte und Lieder.“ »Antiquierte Ge-
betsformen, z. B. elfenbeinerner Turm.* ,Mehr zeitnahe Gebete.* ,Gebete, die leichtver-
stdndlich sind und persénlich ansprechen.“ ,Viele Gebete sind zu schwer verstindlich.“
»Deutsche Sprache.“ ,Latein im Hochamt.“ ,Siiffliche Ubertreibungen sind mir zuwider.
» Weniger Latein.“ , Auflerhalb der Messe kein Latein, damit die Priester nicht als Medizin-
minner erscheinen.” ,Siifler Jesus und dergleichen Verniedlichungen.“ »Demiitig schlichte,
niichterne, méinnliche Gebetsformen.“ ,Lebensnahe Gebete ohne siifiliche Ausdriicke.“

Folgerungen

Die bisher geschilderten Erfahrungen und Selbstzeugnisse zeigen, dafl es in einer deut-
schen Grofistadt eine breite Schicht von Mannern gibt, die in religiéser Beziehung sehr an-
sprechbar ist und viel von sich verlangt. Diese Minner beten aus innerem Bediirfnis oder
Pllicht tdglich und empfinden das Gebet als eine Lebensnotwendigkeit. Sie haben ein Ver-
langen nach Stille und innerer Besinnung, Sie sind ungliicklich dariiber, dafl ithnen die Kon-
zentration oft schwer fillt, und dafB ihnen die entsprechende Anleitung zum Gebet fehlt. Sie
gehen zum gréfiten Teil jeden Tag in eine Kirche zu einem vertranten Gesprich mit Gott.
Sie bemiihen sich, dal Gott mit ihnen zufrieden ist. Sie wollen das Hl. MeBopfer aunch als
persénliches Gebet vollzichen. In der Verehrung der Gottesmutter im Rosenkranz suchen sie
‘Rube, Frieden und Heiterkeit des Herzens. Bei all ihrer Treue im Gebetsleben suchen sie
dennoch mehr, als ihnen gewdhnlich geboten wird.

Welche Wiinsche dufiern sich nun direkt oder indirekt in den 201 Selbstzeugnissen? Zum
Teil kommt darin eine grofie Hilflosigkeit zum Ausdruck. Die meisten beten wie die Kin-
der. Sicher sind sie Kinder des einen Vaters im Himmel. Aber sie sind doch auch selbst-
verantwortliche, miindige Kinder. Mehrmals tiglich brauchen sie die von der Mutter ge-
lernten Gebetsformeln und klagen oft iiber den Formalismus und die Langeweile des Be-
tens. Eine Anleitung zum Gebet, die so oft gewiinscht wird, miifite zunichst einmal das We-
sen des Gebetes kldren. Beten ist ein Sprechen mit Gott. Wie zwei, die sich ernsthaft unter-
halten, keine Formeln brauchen, sondern sich in ihrer konkreten Existenz ins Gesprich brin-
gen, so sollte es auch in der Unterhaltung des Menschen mit dem Vatergott sein. Der per-
s6nliche Gott begegnet im Gebet dem Menschen, diesem Geschopf seiner Licbe, das er per-
sonlich beim Namen gerufen hat, dem er einen persénlichen Lebensauftrag in einer be-
stimmten Umwelt und einer einmaligen geschichtlichen Situation gegeben hat. Mit dem
Antlitz, das Gott ibm gegeben hat und das er in Freiheit, in Liebe und Schuld geprigt hat,
steht er vor seinem Gott und redet mit ihm. Er trigt alles, was er ist, vor sein Angesicht.
Nichts ist da ausgeschlossen, anch nicht das, was ihn angeblich beim Beten zerstreut, seine
Versuchungen, seine materiellen Sorgen usw. All das gehért ja zu seinem Ich. Alles muf er
ins Gebet hineinnehmen, und mit seiner ganzen Lebenslast mufl er vor seinen Schépfer tre-
ten.

Wenn Gebet so der notwendige Ausdruck des Verhiltnisses der Kreatur zu ihrem Schép-
fer, des Kindes zum Vater, des Siinders zum erlésenden Gott ist, erscheint es nicht mehr be-
schrankt auf eine Reihe von Formeln, die tiglich abzuleisten sind. Dann ist es vielmehr
wesenhafter Ausdruck unseres konkreten Menschseins. Die Formeln haben dann nur eine
dienende Rolle. Sie sind Hilfen und Stiitzen unserer menschlichen Gebrechlichkeit und Aus-
drucksschwiche. Wir werden sie dann nicht iiberschitzen und sie nicht als das eigentliche Ge-
bet ansehen. Wir werden sie aber auch nicht unterschitzen, da sie die notwendige leibliche



Im Spiegel der Zeit 801

Gestalt unserer inneren Gesinnung, Haltung und seelischen Bediirftigkeit sind. Wir werden
ihre Relativitit gern zugeben und dem Einzelnen das Recht zugestehen, die ihm geméiflen
Formeln zu finden, die fiir ihn Ausdruck seiner inneren Haltung zu Gott sind.

Das offizielle Gebet der Kirche werden wir bewufiter gestalten miissen. Die liturgische Be-
wegung hat es erneut in den Mittelpunkt gestellt, als Gemeinschaftsopfer herausgehoben und
den Einzelnen zum bewufiten Mitvollzieher zu machen versucht. Das war eine grofie Tat.
Inzwischen ist vielleicht mandcherorts daraus eine gewisse Routine geworden. Eine riickldn-
fige Bewegung hat eingesetzt. Aber wir wollen und diirfen nicht dahin zuriikk, wo wir vor
der liturgischen Bewegung einmal waren. Vielmehr scheint es Aufgabe unserer Zeit zu sein,
die berechtigten Anliegen des Einzelnen bei der Feier des gemeinschaftlichen Opfers zu wah-
ren. Den Ruf zur Stille wiahrend der H1. Messe sollten wir nicht iiberhéren. Stille wihrend
des Kanons! Eine stille Zeit zur Danksagung nach der Hl. Kommunion! Ein gréferer Wech-
sel in der Mefigestaltung! Die Routine ist der Tod auch der heiligsten Dinge. Sie 16st die
Langeweile aus. Und gibt es etwas Schlimmeres, als die Gedaditnisfeier und die Teilnah-
me am Opfertod des Herrn der Langeweile zu itberantworten?

Fir das personliche Gebetsleben des Laien gilt es Anregungen zu geben. Eine den heu-
tigen Noéten entsprechende, niichtern-ménnliche religiése Literatur, kurz und knapp, mit
lebenskundlichem Einschlag, eine Laienaszese, die aber nicht an ménchischen Vorbildern
orientiert ist, diirfte eine der Hauptforderungen unserer Zeit sein. Natiirlich ist es leicht,
eine solche Literatur zu fordern. Sie zu schreiben ist schwerer.

Hiufig versucht man dem Laien mit festen Regeln und Rezepten zu Hilfe zuo kommen.
Man rit ihm z. B. tdglich eine viertel Stunde Betrachtung oder geistliche Lesung. Bei dem
einen kann eine solche Forderung padagogisch wertvoll sein, bei dem anderen dagegen we-
gen seiner beruflichen und familidren Belastung unertraglich wirken und Schuldgefiihle er-
wedken, wenn er die duflere Leistung nicht erfillt hat.

Wichtiger scheint es, die rechte Auffassung vom Gebet und die damit gegebenen Grund-
haltungen zu vermitteln und auch zur Einitbung der verschiedenen Arten des Gebetes anzu-
leiten, damit jeder seine Art zu beten findet. Sehr gute Moglichkeiten dazu bieten die ignatia-
nischen Exerzitien, die ja keineswegs nur eine Form des Betens, die rationale Meditation,
kennen, sondern ebenso die Kontemplation wie auch die Anwendung der geistigen Sinne,
das geistliche Zwiegesprach, die Reflexion iiber die innere geistige Triebwelt, die verschie-
denen Arten, die rechte Lebenswahl zu treffen; sie erschlieflen auch zusitzliche Ratschlige
iiber die verschiedenen Arten zu beten. '

In vielen offenen Exerzitien, an denen innerhalb eines halben Jahres in Koln iber 1000
Manner teilnahmen, gewann man den Eindruck, dafl die Teilnehmer gerade eine solche Ein-
fibung des Gebetes lieben, und dafl die halbstuudlge Betrachtung iiberhaupt keine Schwie-
rigkeiten machte.

Die Seelsorge an dieser geschilderten Schicht von Ménnern in einer Grofistadt, die mehr
wollen als ein Durchschnittschristentum, erscheint von allergréfiter Bedeutung fiir die Sub-
stanz unseres deutschen Katholizismus. Wenn wir ihr die Augen fiir die unendlichen Mog-
lichkeiten unseres Glaubens 6ffnen und ihr Wege zur personlichen Frommigkeit und Heilig-
keit erschlieflen, schaffen wir zugleich eine Schicht von Personlichkeiten, die sich fiir die all-
gemeinen Ziele der Kirche verantwortlich weifl und die ibre Glaubenskraft auf ihre Umwelt
ausstrahlt. Aof diese Weise erwecken wir Missionare der Kirche in den Ridumen, die von
der amtlichen Kirche direkt nicht mebr durchdrungen werden. Heinrich Ostermann S]

Psychotherapeutische und christliche Meditation

Ein Tagungsbericht

Die Stuttgarter Gemeinschaft ,Arzt und Seelsorger veranstaltete im Mai und Oktober
1957 zwei Tagungen iiber das Thema ,Meditation in Psychotherapie und Religion“. Katho-
lische und evangelische Theologen sowie Psychotherapeuten der verschiedenen Schulen und





