Im Spiegel der Zeit 801

Gestalt unserer inneren Gesinnung, Haltung und seelischen Bediirftigkeit sind. Wir werden
ihre Relativitit gern zugeben und dem Einzelnen das Recht zugestehen, die ihm geméiflen
Formeln zu finden, die fiir ihn Ausdruck seiner inneren Haltung zu Gott sind.

Das offizielle Gebet der Kirche werden wir bewufiter gestalten miissen. Die liturgische Be-
wegung hat es erneut in den Mittelpunkt gestellt, als Gemeinschaftsopfer herausgehoben und
den Einzelnen zum bewufiten Mitvollzieher zu machen versucht. Das war eine grofie Tat.
Inzwischen ist vielleicht mandcherorts daraus eine gewisse Routine geworden. Eine riickldn-
fige Bewegung hat eingesetzt. Aber wir wollen und diirfen nicht dahin zuriikk, wo wir vor
der liturgischen Bewegung einmal waren. Vielmehr scheint es Aufgabe unserer Zeit zu sein,
die berechtigten Anliegen des Einzelnen bei der Feier des gemeinschaftlichen Opfers zu wah-
ren. Den Ruf zur Stille wiahrend der H1. Messe sollten wir nicht iiberhéren. Stille wihrend
des Kanons! Eine stille Zeit zur Danksagung nach der Hl. Kommunion! Ein gréferer Wech-
sel in der Mefigestaltung! Die Routine ist der Tod auch der heiligsten Dinge. Sie 16st die
Langeweile aus. Und gibt es etwas Schlimmeres, als die Gedaditnisfeier und die Teilnah-
me am Opfertod des Herrn der Langeweile zu itberantworten?

Fir das personliche Gebetsleben des Laien gilt es Anregungen zu geben. Eine den heu-
tigen Noéten entsprechende, niichtern-ménnliche religiése Literatur, kurz und knapp, mit
lebenskundlichem Einschlag, eine Laienaszese, die aber nicht an ménchischen Vorbildern
orientiert ist, diirfte eine der Hauptforderungen unserer Zeit sein. Natiirlich ist es leicht,
eine solche Literatur zu fordern. Sie zu schreiben ist schwerer.

Hiufig versucht man dem Laien mit festen Regeln und Rezepten zu Hilfe zuo kommen.
Man rit ihm z. B. tdglich eine viertel Stunde Betrachtung oder geistliche Lesung. Bei dem
einen kann eine solche Forderung padagogisch wertvoll sein, bei dem anderen dagegen we-
gen seiner beruflichen und familidren Belastung unertraglich wirken und Schuldgefiihle er-
wedken, wenn er die duflere Leistung nicht erfillt hat.

Wichtiger scheint es, die rechte Auffassung vom Gebet und die damit gegebenen Grund-
haltungen zu vermitteln und auch zur Einitbung der verschiedenen Arten des Gebetes anzu-
leiten, damit jeder seine Art zu beten findet. Sehr gute Moglichkeiten dazu bieten die ignatia-
nischen Exerzitien, die ja keineswegs nur eine Form des Betens, die rationale Meditation,
kennen, sondern ebenso die Kontemplation wie auch die Anwendung der geistigen Sinne,
das geistliche Zwiegesprach, die Reflexion iiber die innere geistige Triebwelt, die verschie-
denen Arten, die rechte Lebenswahl zu treffen; sie erschlieflen auch zusitzliche Ratschlige
iiber die verschiedenen Arten zu beten. '

In vielen offenen Exerzitien, an denen innerhalb eines halben Jahres in Koln iber 1000
Manner teilnahmen, gewann man den Eindruck, dafl die Teilnehmer gerade eine solche Ein-
fibung des Gebetes lieben, und dafl die halbstuudlge Betrachtung iiberhaupt keine Schwie-
rigkeiten machte.

Die Seelsorge an dieser geschilderten Schicht von Ménnern in einer Grofistadt, die mehr
wollen als ein Durchschnittschristentum, erscheint von allergréfiter Bedeutung fiir die Sub-
stanz unseres deutschen Katholizismus. Wenn wir ihr die Augen fiir die unendlichen Mog-
lichkeiten unseres Glaubens 6ffnen und ihr Wege zur personlichen Frommigkeit und Heilig-
keit erschlieflen, schaffen wir zugleich eine Schicht von Personlichkeiten, die sich fiir die all-
gemeinen Ziele der Kirche verantwortlich weifl und die ibre Glaubenskraft auf ihre Umwelt
ausstrahlt. Aof diese Weise erwecken wir Missionare der Kirche in den Ridumen, die von
der amtlichen Kirche direkt nicht mebr durchdrungen werden. Heinrich Ostermann S]

Psychotherapeutische und christliche Meditation

Ein Tagungsbericht

Die Stuttgarter Gemeinschaft ,Arzt und Seelsorger veranstaltete im Mai und Oktober
1957 zwei Tagungen iiber das Thema ,Meditation in Psychotherapie und Religion“. Katho-
lische und evangelische Theologen sowie Psychotherapeuten der verschiedenen Schulen und



302 Im Spiegel der Zeit

Psychologen referierten auf ihnen von ihrem jeweiligen Standort aus iiber Sinn und Praxis
der Meditation. Die Vortriage (16) und Aussprachen (7) wurden spater in Buchform ver-
Sffentlicht (Meditation in Psychotherapie und Religion. Ein Tagungsbericht. Heransg. von
Dr. med. Dr. phil. W. Bitter. Stuttgart, Klett-Verlag [1958]. 371 S., Ln. 17,80 DM). Wir
wollen im folgenden daritber berichten und zu einigen darin anfgeworfenen Problemen
Stellung nehmen.

Der Inhalt des Sammelbandes ist auflerordentlich weitgespannt und vielschichtig. Das
zeigen schon die Themen der Theologen: Christliches Mantram-Yoga: Das Herzensgebet
(G. Frei); Die Anwendung der Sinne in der Betrachtungsmethode des hl. Ignatins v. Loyola
(H. Rahner); Meditatio und Logos (K. B. Ritter); Die Christusmeditation als Erfiillung des
meditativen Lebens (J. B. Lotz); Kult und Meditation (E. v. Severus). Noch mehr die
Themen der Psychotherapeuten, etwa: Das Machen der Wahrheit im eigenen Herzen
(Augustinus) und die dialektische Funktion des Unbewufiten im Reifungsvorgang (G.
Schmaltz); Aktive Imagination in der Psychologie von C. G. Jung (M.-L. von Franz); Die
heilende Wirkung der reinen Gebirde (K. von Diirckheim); Meditation von Traumsym-
bolen (G. Elsdsser); Religiose Erfahrung durch Meditation von Triumen und Bildern (F.
Froboese); Psychotherapie, Meditation und Kunst (E. Wiesenhiitter). Ohne die fundamenta-
len Unterschiede zwischen christlicher und psychotherapeutischer Meditation — wenigstens
grundsitzlich — verwischen zu wollen, deren erste das religiose Heil, die zweite die Hei-
lung im Sinne von (leib-)scelischer Gesundung des Menschen zum Ziel hat, war man wegen
der vielen Gemeinsamkeiten drztlichen und seelsorglichen Bemiihens darauf bedacht, auf-
einander hinzuhéren und voneinander zu lernen, was vor allem in den Aussprachen zum
Ausdruck kam. Dabei stellte sich aber auch heraus, daf die Vorstellungen vom Wesen und
Ziel der Meditation bei den verschiedenen Referenten weit — bisweilen uniiberbriickbar —
auseinandergingen. Dennoch und vielleicht gerade darum werden Arzte und Seelsorger den
Referaten und Aussprachen eine Fiille von Anregungen entnehmen kénnen.

Es ist nicht leicht, den Inhalt der Tagung im ganzen — eben wegen der auf ihr vor-
getragenen heterogenen Gedanken und Auffassungen — kritisch zu wiirdigen. Man miifite
sehr vieles Gute hervorheben und ebensoviel Widerspruch anmelden. Das entscheidende,
immer wieder durchklingende Problem scheint uns aber dieses zu sein: Meditation in psycho-
therapeutischer Sicht ist ein Hinabsteigen ins sog. Unbewufite. Nachdem sich vorher der
Patient in der Entspannung und Sammlung alles Rationalen und eigenmichtig Gewollten
entduflert hat, setzt er sich in den Tiefenschichten der Seele, auf ihrem Grunde, den von
dorther zustrémenden Phantasien und Erlebnissen, Gedanken und Impulsen aus, die dem
lenkenden Zugriff des Bewufltseins-Ich entzogen sind und die von einem anderen Ich
autonom gesteuert werden. Dieses andere Ich duflert sich in Bildern und Symbolen, Wor-
ten und Empfindungen, die alle anzeigefl,, wer der Meditierende in Wirklichkeit ist, was
er sein will und was er sein soll. Mit all dem, was an Gegebenheiten, Urteilen und Forde-
rungen aus der Tiefe aufsteigt, hat sich der Patient nun auseinanderzusetzen. Damit be-
ginnt ein dialektischer Prozefl zwischen dem Bewufiten und dem Unbewuflten, dessen Sinn
und Ziel die Aufdeckung und Korrektur von Fehlhaltungen und damit die Heilung, das
Wachsen und Werden der im Menschen angelegten inneren Gestalt, m. a. W. die Selbst-
werdung ist. Je mehr sich der Meditierende der inneren Fithrung iiberlifit, je treuer er
der inneren Stimme folgt — und das bringt Kampf und Entsagung, Verdemiitigungen und
Depressionen mit sich; es gibt Krisen, die nur durch Demut und Vertrauen und vor allem
durch zukommende neue, begliickende Erkenntnisse und Krifte iiberwunden werden —, um
so heiler wird er, um so mehr wird er Er selbst. Das kleine Ich beginnt dem grofien, geliu-
terten Ich zu weichen.

An diesen, zundchst rein phinomenologisch beschricbenen Vorgang kniipfen sich nun viel-
fach metaphysische, weltanschauliche Uberlegungen. Im Unbewuften, so sagt man, begegne
der Meditierende seinem gottlichen Grund, nehme er geradezu am Géttlichen teil. Von
daher das fast unbeschrinkte Vertrauen auf das Daimonion, den inneren Seelenarzt, und
der unbedingte Glaube an die Richtigkeit, weil ,Ubernatiirlichkeit“ der empfangenen Wei-
sungen. Diese beziehen sich nicht nur auf strukturelle Gegebenheiten der Psyche, sondern
haben auch einen sittlich normativen Charakter, ja beinhalten bisweilen Wahrheiten, die



Im Spiegel der Zeit 303

unabhingig vom einzelnen allgemeine Giltigkeit haben (so erfihrt eine Patientin in ihren
meditativen Erlebnissen, daf weder die katholische noch die evangelische, sondern eine
Ecclesia spiritualis — deren Umrisse nur durch Symbole gekennzeichnet werden — dem
wahren Verstindnis des Christentums entspreche, S. 2711f., 289). Auf dem Hintergrund sol-
cher Gedanken ist es denn auch zu verstehen, weshalb der christlichen Meditation in den
Referaten 6fter vorgeworfen wird, sie gefdhrde die Reaktionsfdhigkeit des Individuums,
weil sie von vornherein bestimmte Inhalte und moralische Normen vorstelle und das Un-
bewuflte nicht frei entscheiden lasse (148). Dafl damit der auch von den Arzten so oft be-
teuerte Unterschied des Zieles psychotherapeutischer und christlicher Meditation fallen ge-
lassen wird, m.a. W. dafl es vielen und gerade ethisch hochstehenden Psychotherapeuten
doch nicht nur um die Heilung, sondern um das Heil geht, kommt in den Diskussionen
nicht geniigend zum Ausdruck.

Um zu den hier aufgeworfenen Fragen Stellung nehmen zu kénnen, skizzieren wir kurz
Wesen und Eigenart der duristlichen Meditation. Da diese in erster Linie im Dienst der
. Entgegennahme und tieferen Aneignung des iibernatiirlichen, in Christus gewirkten Heiles
steht, ist sie auch grundlegend von dorther bestimmt. Nicht die Versenkung in das Un-
bewufte, der Abstieg in die Tiefengriinde der Natur ist fiir sie das erste und Wichtigste,
sondern das Hinhorchen auf Gottes Offenbarungswort, das Hinschauen auf die in der Ge-
schichte gewirkten Mysterien der Erlésung. Darum geht in der katholischen Uberlieferung
(eine evangelische Meditationsiiberlieferung gibt es nicht, wie auch offen ausgesprochen
wurde, S. 330) der Meditation im engeren Sinn (der bild- und erlebnishaften Tiefen-
Meditation, kénnte man um der Deutlichkeit willen sagen) ein gliubiges und heilsverlan-
gendes, aber doch rationales Bedenken der Offenbarungswahrheiten voraus, eine liebend-
bereite Besinnung auf sie, ein waches Umgehen mit ihnen. Die ,Geistliche Ubung®, wie
man im Mittelalter den ganzen Meditationsvorgang nannte, beginnt mit der ,Lectio
divina“, der Schriftlesung, um Gottes Wort zu ,betrachten und erst dann die tieferen
Schichten der Seele aufzurufen. ,Betrachtung® und ,Meditation gehéren notwendig zu-
sammen und halten sich gegenseitig, wie J.B. Lotz in seinem bekannten Buch iiber die
Meditation aunsgefithrt hat und wie H. Rahner auf der Stuttgarter Tagung im Hinblick
auf die ,Anwendung der Sinne“ im Ganzen der Exerzitienbetrachtungen betonte (S. 59).
Auch auf evangelischer Seite scheint diese Einsicht nach manchem Herumexperimentieren an
Boden zu gewinnen, wie die Ausfithrungen von K. B. Ritter (S. 149ff.) und die Bemerkuon-
gen von Fr. Melzer (S. 248f.) zeigen. (Wie sehr die Grenzen zwischen psychotherapeutischer
und christlicher Meditation auf evangelischer Seite allerdings immer noch verwischt wer-
den, macht das Referat von H. Schir, Protestantische Haltung und Meditation, S. 327ff.,
332, deutlich.)

Besteht dann aber nicht der Vorwurf zu Recht, die christliche Meditation beeintrichtige
die Reaktionsfihigkeit der Tiefenseele und lasse eine Meditation im eigentlichen Sinne gar
nicht zo? Dazu ist folgendes zu sagen: Man kann ohne Schwierigkeiten zugeben, dafl der
Natur eine grofie Heilkraft zukommt — ,die Seele als Natur weifl im Grunde, was sie
will®, sagt A. Gorres in seinem aunsgezeichneten Buch ,Methode und Erfahrungen der
Psychoanalyse“ (Miinchen 1957, S. 274) —, und insofern ist die psychotherapeutische Medi-
tation in ihrem Bereich, ndmlich des seelischen Heilungsvorganges, durchaus am Platz. Aber
das Unbewuflte ist nicht ohne weiteres ein zuverldssiger Fithrer auf dem Gebiet des Sitten-
gesetzes, und noch weniger kann es etwas iiber die iibernatiirlichen Offenbarungswahrheiten
aussagen. Wohl kennt das NT ,das Werk des Gesetzes, (das) ihren Herzen eingeschrieben
ist, wobei auch ihr Gewissen Zeugnis gibt nnd die Gedanken, die sich untereinander an-
klagen oder verteidigen” (Rém 2, 15). Aber das Herz des Menschen ist seit der Existenz
der Siinde nicht mehr jenes sichere Kriterium fiir Gut und Bése, das es nach Gottes Willen
und mit seinem Beistand einmal war. Wer mochte leugnen, dafl ans den unbewufiten Griin-
den der Seele auch sittliche Normen aufsteigen, die vorher gleichsam hinuntergelassen
wurden, solche, die dem Sittengesetz entsprechen und solche, die es nicht tun?

Ist damit die psychotherapeutische Meditation in ihre Grenzen verwiesen, so wird doch
andererseits nicht geleugnet, dafl es im Gewissen einen ,géttlichen“ Richter in der Seele
gibt. Aber dieser Richter widerspricht nicht den moralischen Normen, die dem Christen



304 Eindibung und Weisung

»von auflen“ vorgestellt werden. In beiden Fillen ist es der gleiche Gott, der vor die Seele
hintritt. Ebensowenig stehen die Offenbarungsgeheimnisse der Natur des Individuums ent- -
-gegen, wenngleich es nicht ihr unmittelbarer Sinn ist, die leib-seelische Gesundheit des
einzelnen aof jeden Fall zu garantieren oder wiederherzustellen. Von diesen Vorausset-
zungen aus 1afit sich nun die Frage beantworten, wie die christliche Meditation beschaffen
sei und welchen Sinn sie habe. Wie oben schon gesagt, geht es immer in erster Linie darum,
das geh6rte und angenommene Wort Gottes, die vorgegebene Offenbarung, in die tieferen
Schichten der Seele einzulassen, um es anf diese Weise tiefer anzueignen, sich gleichsam
»einzaverleiben®. Dabei ereignet sich zugleich folgendes: Indem der Mensch mit seiner indi-
viduellen Natur, mit seinem ganz persénlichen Schicksal Gott begegnet, spricht dieser in
seine konkrete Situation hinein, ruft er sein personliches Schicksal und seine einmalige
Aufgabe an. Je mehr nun der Meditierende sich und sein Schicksal von Gott her annimmt
und sich zugleich ihm hingibt, um so mehr wird er Er selbst, was immer bedeutet, dafl er
sowohl mit Gott wie anch mit sich selbst eins ist.

Damit sind die Moglichkeiten und Aufgaben einer christlichen, Meditation hinreichend
gekennzeichnet und ist anch schon wenigstens angedeutet, wie sehr der christliche Beter
schon in der Betrachtung, erst recht in der Meditation immer der Empfangende ist und es
immer mebr werden mufl. Auf diesem Wege kann er anch die ihm durch die Natur vor-
gegebene innere Gestalt entdecken und verwirklichen, wie R. Guardini in seinen ,Geist-
lichen Ubungen® meisterhaft gezeigt hat. Aber dieses Ziel wird in der christlichen Medi-
tation nicht direkt intendiert. Es wird dem, der ,zuerst das Reich Gottes sucht®, dazn ge-
schenkt.

Kann also der Christ ans der psychotherapeutischen Meditation lernen? Sehr viel, aber
nicht das Entscheidende. Kann umgekehrt der Psychotherapent von der christlichen Medi-
tation lernen? Sehr viel, ndmlich unterscheiden zu kénnen, seine Grenzen zu wissen und
u. U. den Seelsorger fiir seine Patienten zu Hilfe zu nehmen. Darum sind solche Begegnun-
gen, wie sie auf den Stuttgarter Tagungen der Gemeinschaft ,Arzt und Seelsorger“ ermég-
licht werden, von groflem Nutzen. Friedrich Wulf §]

EINUBUNG UND WEISUNG

Das Gebet des Herrn

Meditationen iiber das Vaterunser (IV)

5. ,Es geschehe Dein Wille wie im Himmel so auf Erden*

Wer dichte bei dieser dritten ,Bitte“ des Vaterunsers nicht an das erschiitternde Wort
des Herrn im Olgarten: ,Mein Vater, wenn dieser Kelch nicht voriibergehen kann, ohne
daf ich ihn trinke, so geschehe dein Wille“ (Mt 26, 42)? Geht es darin nicht um das gleiche:
um die Ergebung in den unabianderlichen Gotteswillen? Kommt es. nicht manchem Chri-
sten, den das Leid zu erdriicken droht und der sich dennoch zu einem Ja zu Gottes Fiigung
durchringt, ganz von selbst iiber die Lippen: ,Herr, dein Wille geschehe“?

Wenn man aber mehr auf den zweiten Teil der ,Bitte“ achtet, dann erhdlt der ganze
Satz — so mochte es scheinen — einen fast imperativischen Charakter. Er lantet dann etwa
so: Wie die Engel im Himmel den Willen Gottes tun (vgl. Ps 103, 20f.), so moff auch der
Mensch auf Erden Gottes Willen unter allen Umstinden erfilllen. Zumal an Deinen Fein-
den, o Gott — so méchte man fortfahren —, an Deinen Widersachern, mdge Dein heiliger
Wille vollstreckt werden.





