
Im Spiegel der Zeit 301 

Gestalt unserer inneren Gesinnung, Haltung und seelischen Bedürftigkeit sind. Wir werden 
ihre Relativität gern zugeben und dem Einzelnen das Recht zugestehen, die ihm gemäßen 
Formeln zu finden, die für ihn Ausdruck seiner inneren Haltung zu Gott sind. 

Das offizielle Gebet der Kirche werden wir bewußter gestalten müssen. Die liturgische Be- 
wegung hat es erneut in den Mittelpunkt gestellt, als Gemeinschaftsopfer herausgehoben und 
den Einzelnen zum bewußten Mitvollzieher zu machen versucht. Das war eine große Tat. 
Inzwischen ist vielleicht mancherorts daraus eine gewisse Routine geworden. Eine rückläu- 
fige Bewegung hat eingesetzt. Aber wir wollen und dürfen nicht dahin zurück, wo wir vor 
der liturgischen Bewegung einmal waren. Vielmehr scheint es Aufgabe unserer Zeit zu sein, 
die berechtigten Anliegen des Einzelnen bei der Feier des gemeinschaftlichen Opfers zu wah- 
ren. Den Ruf zur Stille während der Hl. Messe sollten wir nicht überhören. Stille während 
des Kanons! Eine stille Zeit zur Danksagung nach der Hl. Kommunion! Ein größerer Wech- 
sel in der Meßgestaltung! Die Routine ist der Tod auch der heiligsten Dinge. Sie löst die 
Langeweile aus. Und gibt es etwas Schlimmeres, als die Gedächtnisfeier und die Teilnah- 
me am Opfertod des Herrn der Langeweile zu überantworten? 

Für das persönliche Gebetsleben des Laien gilt es Anregungen zu geben. Eine den heu- 
tigen Nöten entsprechende, nüchtern-männliche religiöse Literatur, kurz und knapp, mit 
lebenskundlichem Einschlag, eine Laienaszese, die aber nicht an mönchischen Vorbildern 
orientiert ist, dürfte eine der Hauptforderungen unserer Zeit sein. Natürlich ist es leicht, 
eine solche Literatur zu fordern. Sie zu schreiben ist schwerer. 

Häufig versucht man dem Laien mit festen Regeln und Rezepten zu Hilfe zu kommen. 
Man rät ihm z. B. täglich eine viertel Stunde Betrachtung oder geistliche Lesung. Bei dem 
einen kann eine solche Forderung pädagogisch wertvoll sein, bei dem anderen dagegen we- 
gen seiner beruflichen und familiären Belastung unerträglich wirken und Schuldgefühle er- 
wecken, wenn er die äußere Leistung nicht erfüllt hat. 

Wichtiger scheint es, die rechte Auffassung vom Gebet und die damit gegebenen Grund- 
haltungen zu vermitteln und auch zur Einübung der verschiedenen Arten des Gebetes anzu- 
leiten, damit jeder seine Art zu beten findet. Sehr gute Möglichkeiten dazu bieten die ignatia- 
nischen Exerzitien, die ja keineswegs nur eine Form des Betens, die rationale Meditation, 
kennen, sondern ebenso die Kontemplation wie auch die Anwendung der geistigen Sinne, 
das geistliche Zwiegespräch, die Reflexion über die innere geistige Triebwelt, die verschie- 
denen Arten, die rechte Lebenswahl zu treffen; sie erschließen auch zusätzliche Ratschläge 
über die verschiedenen Arten zu beten. 

In vielen offenen Exerzitien, an denen innerhalb eines halben Jahres in Köln über 1000 
Männer teilnahmen, gewann man den Eindruck, daß die Teilnehmer gerade eine solche Ein- 
übung des Gebetes lieben, und daß die halbstündige Betrachtung überhaupt keine Schwie- 
rigkeiten machte. * 

Die Seelsorge an dieser geschilderten Schicht von Männern in einer Großstadt, die mehr 
wollen als ein Durchschnittschristentum, erscheint von allergrößter Bedeutung für die Sub- 
stanz unseres deutschen Katholizismus. Wenn wir ihr die Augen für die unendlichen Mög- 
lichkeiten unseres Glaubens öffnen und ihr Wege zur persönlichen Frömmigkeit und Heilig- 
keit erschließen, schaffen wir zugleich eine Schicht von Persönlichkeiten, die sich für die all- 
gemeinen Ziele der Kirche verantwortlich weiß und die ihre Glaubenskraft auf ihre Umwelt 
ausstrahlt. Auf diese Weise erwecken wir Missionare der Kirche in den Räumen, die von 
der amtlichen Kirche direkt nicht mehr durchdrungen werden. Heinrich Ostermann SJ 

Psychotherapeutische und christliche Meditation 

Ein Tagungsbericht 

Die Stuttgarter Gemeinschaft •Arzt und Seelsorger" veranstaltete im Mai und Oktober 
1957 zwei Tagungen über das Thema •Meditation in Psychotherapie und Religion". Katho- 
lische und evangelische Theologen sowie Psychotherapeuten der verschiedenen Schulen und 



302 Im Spiegel der Zeit 

Psychologen referierten auf ihnen von ihrem jeweiligen Standort aus über Sinn und Praxis 
der Meditation. Die Vorträge (16) und Aussprachen (7) wurden später in Buchform ver- 
öffentlicht (Meditation in Psychotherapie und Religion. Ein Tagungsbericht. Herausg. von 
Dr. med. Dr. phil. W. Bitter. Stuttgart, Klett-Verlag [1958]. 371 S., Ln. 17,80 DM). Wir 
wollen im folgenden darüber berichten und zu einigen darin aufgeworfenen Problemen 
Stellung nehmen. 

Der Inhalt des Sammelbandes ist außerordentlich weitgespannt und vielschichtig. Das 
zeigen schon die Themen der Theologen: Christliches Mantram-Yoga: Das Herzensgebet 
(G. Frei); Die Anwendung der Sinne in der Betrachtungsmethode des hl. Ignatius v. Loyola 
(H. Rahner); Meditatio und Logos (K. B. Ritter); Die Christusmeditation als Erfüllung des 
meditativen Lebens (J. B. Lotz); Kult und Meditation (E. v. Severus). Noch mehr die 
Themen der Psychotherapeuten, etwa: Das Machen der Wahrheit im eigenen Herzen 
(Augustinus) und die dialektische Funktion des Unbewußten im Reifungsvorgang (G. 
Schmaltz); Aktive Imagination in der Psychologie von C. G. Jung (M.-L. von Franz); Die 
heilende Wirkung der reinen Gebärde (K. von Dürckheim); Meditation von Traumsym- 
bolen (G. Elsässer); Religiöse Erfahrung durch Meditation von Träumen und Bildern (F. 
Froboese); Psychotherapie, Meditation und Kunst (E. Wiesenhütter). Ohne die fundamenta- 
len Unterschiede zwischen christlicher und psychotherapeutischer Meditation • wenigstens 
grundsätzlich • verwischen zu wollen, deren erste das religiöse Heil, die zweite die Hei- 
lung im Sinne von (leib-)seelischer Gesundung des Menschen zum Ziel hat, war man wegen 
der vielen Gemeinsamkeiten ärztlichen und seelsorglichen Bemühens darauf bedacht, auf- 
einander hinzuhören und voneinander zu lernen, was vor allem in den Aussprachen zum 
Ausdruck kam. Dabei stellte sich aber auch heraus, daß die Vorstellungen vom Wesen und 
Ziel der Meditation bei den verschiedenen Referenten weit • bisweilen unüberbrückbar • 
auseinandergingen. Dennoch und vielleicht gerade darum werden Ärzte und Seelsorger den 
Referaten und Aussprachen eine Fülle von Anregungen entnehmen können. 

Es ist nicht leicht, den Inhalt der Tagung im ganzen • eben wegen der auf ihr vor- 
getragenen heterogenen Gedanken und Auffassungen • kritisch zu würdigen. Man müßte 
sehr vieles Gute hervorheben und ebensoviel Widerspruch anmelden. Das entscheidende, 
immer wieder durchklingende Problem scheint uns aber dieses zu sein: Meditation in psycho- 
therapeutischer Sicht ist ein Hinabsteigen ins sog. Unbewußte. Nachdem sich vorher der 
Patient in der Entspannung und Sammlung alles Rationalen und eigenmächtig Gewollten 
entäußert hat, setzt er sich in den Tiefenschichten der Seele, auf ihrem Grunde, den von 
dorther zuströmenden Phantasien und Erlebnissen, Gedanken und Impulsen aus, die dem 
lenkenden Zugriff des Bewußtseins-Ich entzogen sind und die von einem anderen Ich 
autonom gesteuert werden. Dieses andere Ich äußert sich in Bildern und Symbolen, Wor- 
ten und Empfindungen, die alle anzeigen, wer der Meditierende in Wirklichkeit ist, was 
er sein will und was er sein soll. Mit all dem, was an Gegebenheiten, Urteilen und Forde- 
rungen aus der Tiefe aufsteigt, hat sich der Patient nun auseinanderzusetzen. Damit be- 
ginnt ein dialektischer Prozeß zwischen dem Bewußten und dem Unbewußten, dessen Sinn 
und Ziel die Aufdeckung und Korrektur von Fehlhaltungen und damit die Heilung, das 
Wachsen und Werden der im Menschen angelegten inneren Gestalt, m. a. W. die Selbst- 
werdung ist. Je mehr sich der Meditierende der inneren Führung überläßt, je treuer er 
der inneren Stimme folgt • und das bringt Kampf und Entsagung, Verdemütigungen und 
Depressionen mit sich; es gibt Krisen, die nur durch Demut und Vertrauen und vor allem 
durch zukommende neue, beglückende Erkenntnisse und Kräfte überwunden werden •, um 
so heiler wird er, um so mehr wird er Er selbst. Das kleine Ich beginnt dem großen, geläu- 
terten Ich zu weichen. 

An diesen, zunächst rein phänomenologisch beschriebenen Vorgang knüpfen sich nun viel- 
fach metaphysische, weltanschauliche Überlegungen. Im Unbewußten, so sagt man, begegne 
der Meditierende seinem göttlichen Grund, nehme er geradezu am Göttlichen teil. Von 
daher das fast unbeschränkte Vertrauen auf das Daimonion, den inneren Seelenarzt, und 
der unbedingte Glaube an die Richtigkeit, weil •Übernatürlichkeit" der empfangenen Wei- 
sungen. Diese beziehen sich nicht nur auf strukturelle Gegebenheiten der Psyche, sondern 
haben auch einen sittlich normativen Charakter, ja beinhalten bisweilen Wahrheiten, die 



Im Spiegel der Zeit 303 

unabhängig vom einzelnen allgemeine Gültigkeit haben (so erfährt eine Patientin in ihren 
meditativen Erlebnissen, daß weder die katholische noch die evangelische, sondern eine 
Ecclesia spiritualis • deren Umrisse nur durch Symbole gekennzeichnet werden • dem 
wahren Verständnis des Christentums entspreche, S. 27 Iff., 289). Auf dem Hintergrund sol- 
cher Gedanken ist es denn auch zu verstehen, weshalb der christlichen Meditation in den 
Referaten öfter vorgeworfen wird, sie gefährde die Reaktionsfähigkeit des Individuums, 
weil sie von vornherein bestimmte Inhalte und moralische Normen vorstelle und das Un- 
bewußte nicht frei entscheiden lasse (148). Daß damit der auch von den Ärzten so oft be- 
teuerte Unterschied des Zieles psychotherapeutischer und christlicher Meditation fallen ge- 
lassen wird, m. a. W. daß es vielen und gerade ethisch hochstehenden Psychotherapeuten 
doch nicht nur um die Heilung, sondern um das Heil geht, kommt in den Diskussionen 
nicht genügend zum Ausdruck. 

Um zu den hier aufgeworfenen Fragen Stellung nehmen zu können, skizzieren wir kurz 
Wesen und Eigenart der christlichen Meditation. Da diese in erster Linie im Dienst der 
Entgegennahme und tieferen Aneignung des übernatürlichen, in Christus gewirkten Heiles 
steht, ist sie auch grundlegend von dorther bestimmt. Nicht die Versenkung in das Un- 
bewußte, der Abstieg in die Tiefengründe der Natur ist für sie das erste und Wichtigste, 
sondern das Hinhorchen auf Gottes Offenbarungswort, das Hinschauen auf die in der Ge- 
schichte gewirkten Mysterien der Erlösung. Darum geht in der katholischen Überlieferung 
(eine evangelische Meditationsüberlieferung gibt es nicht, wie auch offen ausgesprochen 
wurde, S. 330) der Meditation im engeren Sinn (der bild- und erlebnishaften Tiefen- 
Meditation, könnte man um der Deutlichkeit willen sagen) ein gläubiges und heilsverlan- 
gendes, aber doch rationales Bedenken der Offenbarungswahrheiten voraus, eine liebend- 
bereite Besinnung auf sie, ein waches Umgehen mit ihnen. Die •Geistliche Übung", wie 
man im Mittelalter den ganzen Meditationsvorgang nannte, beginnt mit der •Lectio 
divina", der Schriftlesung, um Gottes Wort zu •betrachten" und erst dann die tieferen 
Schichten der Seele aufzurufen. •Betrachtung" und •Meditation" gehören notwendig zu- 
sammen und halten sich gegenseitig, wie J.B. Lotz in seinem bekannten Buch über die 
Meditation ausgeführt hat und wie H. Rahner auf der Stuttgarter Tagung im Hinblick 
auf die •Anwendung der Sinne" im Ganzen der Exerzitienbetrachtungen betonte (S. 59). 
Auch auf evangelischer Seite scheint diese Einsicht nach manchem Herumexperimentieren an 
Boden zu gewinnen, wie die Ausführungen von K. B. Ritter (S. 149ff.) und die Bemerkun- 
gen von Fr. Melzer (S. 248f.) zeigen. (Wie sehr die Grenzen zwischen psychotherapeutischer 
und christlicher Meditation auf evangelischer Seite allerdings immer noch verwischt wer- 
den, macht das Referat von H. Schär, Protestantische Haltung und Meditation, S. 327ff., 
332, deutlich.) 

Besteht dann aber nicht der Vorwurf zu Recht, die christliche Meditation beeinträchtige 
die Reaktionsfähigkeit der Tiefenseele und lasse eine Meditation im eigentlichen Sinne gar 
nicht zu? Dazu ist folgendes zu sagen: Man kann ohne Schwierigkeiten zugeben, daß der 
Natur eine große Heilkraft zukommt • •die Seele als Natur weiß im Grunde, was sie 
will", sagt A. Görres in seinem ausgezeichneten Buch •Methode und Erfahrungen der 
Psychoanalyse" (München 1957, S. 274) •, und insofern ist die psychotherapeutische Medi- 
tation in ihrem Bereich, nämlich des seelischen Heilungsvorganges, durchaus am Platz. Aber 
das Unbewußte ist nicht ohne weiteres ein zuverlässiger Führer auf dem Gebiet des Sitten- 
gesetzes, und noch weniger kann es etwas über die übernatürlichen Offenbarungswahrheiten 
aussagen. Wohl kennt das NT •das Werk des Gesetzes, (das) ihren Herzen eingeschrieben 
ist, wobei auch ihr Gewissen Zeugnis gibt und die Gedanken, die sich untereinander an- 
klagen oder verteidigen" (Rom 2, 15). Aber das Herz des Menschen ist seit der Existenz 
der Sünde nicht mehr jenes sichere Kriterium für Gut und Böse, das es nach Gottes Willen 
und mit seinem Beistand einmal war. Wer möchte leugnen, daß aus den unbewußten Grün- 
den der Seele auch sittliche Normen aufsteigen, die vorher gleichsam hinuntergelassen 
wurden, solche, die dem Sittengesetz entsprechen und solche, die es nicht tun? 

Ist damit die psychotherapeutische Meditation in ihre Grenzen verwiesen, so wird doch 
andererseits nicht geleugnet, daß es im Gewissen einen •göttlichen" Richter in der Seele 
gibt. Aber dieser Richter widerspricht nicht den moralischen Normen, die dem Christen 



304 Einübung und Weisung 

•von außen" vorgestellt werden. In beiden Fällen ist es der gleiche Gott, der vor die Seele 
hintritt. Ebensowenig stehen die Offenbarungsgeheimnisse der Natur des Individuums ent- 
gegen, wenngleich es nicht ihr unmittelbarer Sinn ist, die leib-seelische Gesundheit des 
einzelnen auf jeden Fall zu garantieren oder wiederherzustellen. Von diesen Vorausset- 
zungen aus läßt sich nun die Frage beantworten, wie die christliche Meditation beschaffen 
sei und welchen Sinn sie habe. Wie oben schon gesagt, geht es immer in erster Linie darum, 
das gehörte und angenommene Wort Gottes, die vorgegebene Offenbarung, in die tieferen 
Schichten der Seele einzulassen, um es auf diese Weise tiefer anzueignen, sich gleichsam 
•einzuverleiben". Dabei ereignet sich zugleich folgendes: Indem der Mensch mit seiner indi- 
viduellen Natur, mit seinem ganz persönlichen Schicksal Gott begegnet, spricht dieser in 
seine konkrete Situation hinein, ruft er sein persönliches Schicksal und seine einmalige 
Aufgabe an. Je mehr nun der Meditierende sich und sein Schicksal von Gott her annimmt 
und sich zugleich ihm hingibt, um so mehr wird er Er selbst, was immer bedeutet, daß er 
sowohl mit Gott wie auch mit sich selbst eins ist. 

Damit sind die Möglichkeiten und Aufgaben einer christlichen Meditation hinreichend 
gekennzeichnet und ist auch schon wenigstens angedeutet, wie sehr der christliche Beter 
schon in der Betrachtung, erst recht in der Meditation immer der Empfangende ist und es 
immer mehr werden muß. Auf diesem Wege kann er auch die ihm durch die Natur vor- 
gegebene innere Gestalt entdecken und verwirklichen, wie R. Guardini in seinen •Geist- 
lichen Übungen" meisterhaft gezeigt hat. Aber dieses Ziel wird in der christlichen Medi- 
tation nicht direkt intendiert. Es wird dem, der •zuerst das Reich Gottes sucht", dazu ge- 
schenkt. 

Kann also der Christ aus der psychotherapeutischen Meditation lernen? Sehr viel, aber 
nicht das Entscheidende. Kann umgekehrt der Psychotherapeut von der christlichen Medi- 
tation lernen? Sehr viel, nämlich unterscheiden zu können, seine Grenzen zu wissen und 
u. U. den Seelsorger für seine Patienten zu Hilfe zu nehmen. Darum sind solche Begegnun- 
gen, wie sie auf den Stuttgarter Tagungen der Gemeinschaft •Arzt und Seelsorger" ermög- 
licht werden, von großem Nutzen. Friedrich Wulf SJ 

EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

Das Gebet des Herrn 

Meditationen über das Vaterunser (IV) 

5. •Es geschehe Dein Wille wie im Himmel so auf Erden" 

Wer dächte bei dieser dritten •Bitte" des Vaterunsers nicht an das erschütternde Wort 
des Herrn im ölgarten: •Mein Vater, wenn dieser Kelch nicht vorübergehen kann, ohne 
daß ich ihn trinke, so geschehe dein Wille" (Mt 26, 42)? Geht es darin nicht um das gleiche: 
um die Ergebung in den unabänderlichen Gotteswillen? Kommt es. nicht manchem Chri- 
sten, den das Leid zu erdrücken droht und der sich dennoch zu einem Ja zu Gottes Fügung 
durchringt, ganz von selbst über die Lippen: •Herr, dein Wille geschehe"? 

Wenn man aber mehr auf den zweiten Teil der •Bitte" achtet, dann erhält der ganze 
Satz • so möchte es scheinen • einen fast Imperativischen Charakter. Er lautet dann etwa 
so: Wie die Engel im Himmel den Willen Gottes tun (vgl. Ps 103, 20f.), so muß auch der 
Mensch auf Erden Gottes Willen unter allen Umständen erfüllen. Zumal an Deinen Fein- 
den, o Gott • so möchte man fortfahren •, an Deinen Widersachern, möge Dein heiliger 
Wille vollstreckt werden. 




