
304 Einübung und Weisung 

•von außen" vorgestellt werden. In beiden Fällen ist es der gleiche Gott, der vor die Seele 
hintritt. Ebensowenig stehen die Offenbarungsgeheimnisse der Natur des Individuums ent- 
gegen, wenngleich es nicht ihr unmittelbarer Sinn ist, die leib-seelische Gesundheit des 
einzelnen auf jeden Fall zu garantieren oder wiederherzustellen. Von diesen Vorausset- 
zungen aus läßt sich nun die Frage beantworten, wie die christliche Meditation beschaffen 
sei und welchen Sinn sie habe. Wie oben schon gesagt, geht es immer in erster Linie darum, 
das gehörte und angenommene Wort Gottes, die vorgegebene Offenbarung, in die tieferen 
Schichten der Seele einzulassen, um es auf diese Weise tiefer anzueignen, sich gleichsam 
•einzuverleiben". Dabei ereignet sich zugleich folgendes: Indem der Mensch mit seiner indi- 
viduellen Natur, mit seinem ganz persönlichen Schicksal Gott begegnet, spricht dieser in 
seine konkrete Situation hinein, ruft er sein persönliches Schicksal und seine einmalige 
Aufgabe an. Je mehr nun der Meditierende sich und sein Schicksal von Gott her annimmt 
und sich zugleich ihm hingibt, um so mehr wird er Er selbst, was immer bedeutet, daß er 
sowohl mit Gott wie auch mit sich selbst eins ist. 

Damit sind die Möglichkeiten und Aufgaben einer christlichen Meditation hinreichend 
gekennzeichnet und ist auch schon wenigstens angedeutet, wie sehr der christliche Beter 
schon in der Betrachtung, erst recht in der Meditation immer der Empfangende ist und es 
immer mehr werden muß. Auf diesem Wege kann er auch die ihm durch die Natur vor- 
gegebene innere Gestalt entdecken und verwirklichen, wie R. Guardini in seinen •Geist- 
lichen Übungen" meisterhaft gezeigt hat. Aber dieses Ziel wird in der christlichen Medi- 
tation nicht direkt intendiert. Es wird dem, der •zuerst das Reich Gottes sucht", dazu ge- 
schenkt. 

Kann also der Christ aus der psychotherapeutischen Meditation lernen? Sehr viel, aber 
nicht das Entscheidende. Kann umgekehrt der Psychotherapeut von der christlichen Medi- 
tation lernen? Sehr viel, nämlich unterscheiden zu können, seine Grenzen zu wissen und 
u. U. den Seelsorger für seine Patienten zu Hilfe zu nehmen. Darum sind solche Begegnun- 
gen, wie sie auf den Stuttgarter Tagungen der Gemeinschaft •Arzt und Seelsorger" ermög- 
licht werden, von großem Nutzen. Friedrich Wulf SJ 

EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

Das Gebet des Herrn 

Meditationen über das Vaterunser (IV) 

5. •Es geschehe Dein Wille wie im Himmel so auf Erden" 

Wer dächte bei dieser dritten •Bitte" des Vaterunsers nicht an das erschütternde Wort 
des Herrn im ölgarten: •Mein Vater, wenn dieser Kelch nicht vorübergehen kann, ohne 
daß ich ihn trinke, so geschehe dein Wille" (Mt 26, 42)? Geht es darin nicht um das gleiche: 
um die Ergebung in den unabänderlichen Gotteswillen? Kommt es. nicht manchem Chri- 
sten, den das Leid zu erdrücken droht und der sich dennoch zu einem Ja zu Gottes Fügung 
durchringt, ganz von selbst über die Lippen: •Herr, dein Wille geschehe"? 

Wenn man aber mehr auf den zweiten Teil der •Bitte" achtet, dann erhält der ganze 
Satz • so möchte es scheinen • einen fast Imperativischen Charakter. Er lautet dann etwa 
so: Wie die Engel im Himmel den Willen Gottes tun (vgl. Ps 103, 20f.), so muß auch der 
Mensch auf Erden Gottes Willen unter allen Umständen erfüllen. Zumal an Deinen Fein- 
den, o Gott • so möchte man fortfahren •, an Deinen Widersachern, möge Dein heiliger 
Wille vollstreckt werden. 



Einübung und Weisung 305 

Ist das wirklich der Sinn der dritten Vaterunserbitte? Oder ist dieser nicht vielmehr aus 
dem Zusammenhang der beiden ersten Bitten heraus zu verstehen? Dann bekäme der Satz 
eine größere Weite; er hätte etwas mit unserem Heil im ganzen zu tun. Um das zu erfah- 
ren, fragen wir einmal genauer: Was ist denn eigentlich der Wille des Vaters, den der Be- 
ter hier meint? 

•Dein Wille", das ist Er selbst, sein innerstes Leben, seine jubelnde Selbstbejahung im 
liebenden Sich-Hinneigen zu seinen Sohn, an dem er sein Wohlgefallen hat (Mt 3,17) 
u. ö.). Das sind seine Herzensgedanken, die zugleich seine Entschlüsse sind, seine aus absolu- 
ter Freiheit kommenden väterlichen Entscheidungen. Das ist sein gnadenspendendes Herab- 
schauen auf die Schöpfung, das Werk seiner Hände, auf die Welt seines Sohnes, auf die 
blutende Erde, auf die Menschen in ihren Freuden und Leiden, ihrem Aufstehen und Fal- 
len, ihrem Bemühen und Scheitern, ihrer Hilflosigkeit und Not, ihrer Sehnsucht nach Ge- 
borgenheit und Liebe, ihrem dunklen oder auch wachen Verlangen nach Ihm, dem leben- 
digen Gott, in dem allein alles Bestand hat. Das ist aber auch sein Zorn, sein Gericht und 
seine Verdammung, all das Schwere und Rätselhafte, das auf der Welt liegt; das sind seine 
Strafgerichte und seine unabänderlichen Verfügungen, die Prüfungen, denen er Menschen 
unterwirft, die Forderungen, die er an sie stellt. 

•Dein Wille", das ist dies alles zusammen, aber nicht wie beim Menschen, als käme heute 
dieses, morgen jenes aus seinem Herzen, als müßte es sich immer wieder von neuem ent- 
scheiden, als würde er in seinen Entschlüssen von dem bestimmt, was auf der Erde geschieht. 
Alles, was er will und auszuführen beschließt, folgt vielmehr aus einem einzigen Plan, den 
er von Ewigkeit her gefaßt hat. •Er erwählte uns (in seinem Sohn) vor Grundlegung 
der Welt, daß wir heilig und ohne Makel seien vor ihm; in Liebe bestimmte er uns zuvor 
zur Sohnschaft durch Jesus Christus hin zu ihm, nach dem Belieben seines Willens, zum 
Preis der Glorie seiner Gnade" (Eph 1,4ff.). •Dein Wille", das ist sein Heilswille, mit dem 
er die ganze Welt, das ganze Menschengeschlecht umfaßt. Denn •er tat uns kund das Ge- 
heimnis seines Willens nach dem, was er zuvor in ihm beschlossen zur Durchführung der 
Fülle der Zeiten • unter ein Haupt zu fassen das All in Christus, das, was in den Him- 
meln und was auf Erden ist" (Eph 1, 9f.). 

Sind aber auch der Zorn, die Verdammung und jene rätselhafte Reue, den Menschen 
erschaffen zu haben, von der im Buche Genesis die Rede ist (6, 6), in diesen Heilswillen 
Gottes eingeschlossen? Sie sind es. Denn nicht Gott ist der erste, der verurteilt und einen 
Menschen von seiner Gnade und Liebe ausschließt. Der Mensch schließt sich vielmehr 
selbst davon aus. Jedem Urteilsspruch Gottes zur Verdammung geht ein Selbstgericht des 
Menschen voraus, in dem dieser sich freiwillig von Gott abwendet und sich sein eigenes 
Urteil spricht. •Dein Wille", das ist also das Ganze, alles, was Gott vom Anfang der Zeiten 
bis zur Letzten Zeit verfügt, das ist das Endgültige, nicht mehr zu Überholende, ewig Blei- 
bende. •Am Ende der Tage hat er zu uns gesprochen in seinem Sohn" (Hebr 1, 2), der die 
einen zur Rechten, die anderen zur Linken weist. Aber wenn auch die Verdammung im Wil- 
len Gottes enthalten ist, so geht dieser Wille unmittelbar doch immer nur auf das Heil, auf 
die Erlösung, auf die Verzeihung und Begnadung, auf die Herbeiführung des verheiße- 
nen Reiches, auf die Erbauung der heiligen Stadt Jerusalem, auf die Offenbarung seiner 
Herrlichkeit und die Mitteilung seines Lebens, auf ein liebendes Umfangen und seine be- 
seligende Gegenwart inmitten der Menschen dieser Erde. 

Von daher läßt sich nun der Sinn des Satzes bestimmen: •Dein Wille geschehe!" Er 
drückt das Verlangen des Beters aus, Gott möge sich endgültig als der Heilige und Liebende 
der Welt und den Menschen kundtun. Er möge bald den Reichtum und die Herrlichkeit 
seines Wesens, seine königliche Friedensherrschaft, das durch Jesus verkündete Reich als 
Ort seiner immerwährenden Gnadengegenwart in seinem Volk, ins volle Licht treten lassen, 
damit er •alles in allem sei" (1 Kor 15, 28) und •wir zum Preise seiner Glorie seien, die 
wir zuvor unsere Hoffnung in Christus erlangt hatten" (Eph 1,12). Daraus ergibt sich, daß 
die drei ersten •Bitten" des Vaterunsers aufs innigste zusammengehören. Sie drücken im 
Grunde alle das gleiche Verlangen aus. Zwar dürfen wir es nicht wagen, Gott direkt zu 
bitten, sein Heilswirken an uns aus der Periode des Glaubens und Hoffens in die Ewigkeit 
des Schauens, der liebenden Begegnung mit ihm von Angesicht zu Angesicht hinein zu voll- 



306 Einübung und Weisung 

enden. Aber bei aller Ehrfurcht vor seiner Hoheit und bei aller Ungewißheit unseres eige- 
nen Endes, die in der umschreibenden und unpersönlichen Form der Bitten ihren Ausdruck 
finden, wird doch das Verlangen nach dem Letzten und Endgültigen immer drängender 
vorgebracht. Dabei trägt den Beter das Vertrauen auf die Größe und Unbesiegbarkeit des 
göttlichen Liebeswillens, der ihm die Verheißung gibt, daß er die letzten Tage bestehe 
(vgl. Mt 24,22); es trägt ihn die vollkommene Liebe, die die Furcht vor dem Gericht ver- 
treibt (1 Joh 4, 18). 

Was aber besagt von hierher der Schlußteil des Satzes: •... wie im Himmel so auf Erden"? 
•Himmel und Erde" sind zunächst einmal die eine und ungeteilte Schöpfung; darum wird 
Gott der •Herr des Himmels und der Erde" (Mt 11,25 u. ö.) genannt. •Es geschehe Dein 
Wille wie im Himmel so auf Erden" hieße demnach: er geschehe überall, in der ganzen 
Schöpfung. Aber die Vergleichspartikel machen darüber hinaus deutlich, daß Himmel und 
Erde hier voneinander unterschieden werden, wie es öfter in Jesu Worten geschieht, so wenn 
mit Betonung gesagt wird, daß das, was die Apostel auf Erden binden oder lösen, auch im 
Himmel gebunden und gelöst sei (Mt 16, 19; 18, 18). Himmel und Erde stehen in der Jetzt- 
zeit in einem gewissen Gegensatz zueinander. Himmel ist der Ort der Vollendung, Erde 
der Ort des Vorläufigen und Unvollkommenen. •Sammelt euch nicht Schätze auf Erden, wo 
sie Motte und Rost verzehren und wo Diebe einbrechen und stehlen; sammelt euch viel- 
mehr Schätze im Himmel, wo sie weder Motte noch Rost verzehren und Diebe nicht einbre- 
chen" (Mt 6, 19; Lk 12, 33). Oder im Hebräerbrief: •Das Entscheidende ist dies: Wir haben 
einen Hohenpriester, der zur Rechten des Thrones der Majestät im Himmel sitzt, als Die- 
ner des Heiligtums und des wahren Zeltes, das der Herr errichtet hat, nicht ein Mensch... 
Wäre er nur auf der Erde, so wäre er nicht Priester; denn da sind Priester ... die (nur) 
dem Sinnbild und Schatten der himmlischen Dinge dienen" (8, 1.4). Der Vollsinn der drit- 
ten Vaterunserbitte ist also dieser: Im Himmel hat der Vater seinen Heilsplan schon zur 
Vollendung gebracht. Er hat den Menschen Jesus für immer in die offenkundige und erfahr- 
bare Herrlichkeit seines Lebens aufgenommen; er hat ihn erhöht und zum Herrn über das 
All gemacht. Im Himmel ist somit das Reich Gottes schon sichtbar geworden, hat in der 
ewigen Liturgie das Tanzspiel um den Thron des Lammes schon begonnen, erklingt schon 
das Neue Lied, das nur diejenigen erlernen, die von der Erde losgekauft sind (Geh Offb 
14, 3). Diese endgültige Ordnung des Himmels, das ist der Wunsch des Beters, möge sich 
auch auf Erden durchsetzen, oder besser und genauer gesagt: möge sich vom Himmel 
gnadenhaft auf die Erde herabneigen, wie es Johannes geschaut hat: •Und er führte mich 
im Geist auf einen hohen Berg und zeigte mir die heilige Stadt Jerusalem, die von Gott aus 
dem Himmel herabstieg" (Geh Offb 21, 10). Himmel und Erde werden hier eins, Neuer 
Himmel und Neue Erde, der eine und gleiche Ort, den die Liebe Gottes geschaffen hat 
und durchstrahlt. 

Wer so betet, betet zugleich um den Weg dahin, um das, was der Endgültigkeit der himm- 
lischen Erde vorausgehen muß, um die Durchsetzung des göttlichen, des väterlichen Liebes- 
willens gegen den Widerstand von Sünde und Satansherrschaft. Zwar ist Christus schon 
in das Haus des Starken eingedrungen und hat ihn gebunden (Mk 3, 27), ist der •Fürst die- 
ser Welt (mit Christi Tod und Auferstehung) schon hinausgeworfen" (Joh 12,31) und ent- 
machtet (Joh 14, 30). Aber •der Gott dieses Äons" (2 Kor 4,4) hat noch immer Einfluß in 
dieser Welt; er beherrscht die Atmosphäre der sündigen Welt und ist •in den Kindern des 
Ungehorsams wirksam" (Eph 2, 2). Ja, die letzte Zeit steht heilsgeschichtlich ganz im Zei- 
chen des Kampfes zwischen dem Drachen und dem Gottesvolk. •Es wurde (dem Tier) ein 
Maul gegeben, das große und lästernde Reden führte ... Es öffnete sein Maul zu Lästerun- 
gen gegen Gott, zu lästern seinen Namen und seine Wohnstatt und die Bewohner des Him- 
mels. Auch wurde ihm gegeben, Krieg zu führen mit den Heiligen und sie zu besiegen ... 
Anbeten werden es alle Bewohner der Erde, deren Namen nicht eingeschrieben sind im Le- 
bensbuch des geschlachteten Lammes seit Grundlegung der Welt... Sie sprachen: ,Wer ist 
dem Tiere gleich und wer ist imstande, mit ihm zu kämpfen'" (Geh Offb 13,4ff.). •Wenn 
jene Tage nicht abgekürzt würden, so würde kein Mensch gerettet werden; aber um der Aus- 
erwählten willen werden jene Tage abgekürzt werden" (Mt 24, 22). Auch und gerade darauf 
bezieht sich die Bitte: •Es geschehe Dein Wille wie im Himmel so auf Erden". Mögen Sünde 



Einübung und Weisung 307 

und Teufel endgültig besiegt werden, damit sie keine Macht mehr über die haben, die Dir 
angehören. 

Und noch ein Letztes ist damit gesagt: Auch in meinem persönlichen Leben muß sich der 
Heilswille Gottes noch endgültig durchsetzen. Er muß den Kern meiner Person so ergrei- 
fen, daß mein Wille aus dem seinen nicht mehr herausfallen kann. Wenn das schon hier 
auf Erden geschieht, so bedeutet das eine einzigartige Gnade, die man die Gnade der Befe- 
stigung nennt. Im Grunde bedarf jeder, der gerettet wird, einer solchen Gnade, der Gnade 
des Durchhaltens, eines guten Todes. Offenbar werden diese Gnaden • von Ausnahmen ab- 
gesehen • erst im anderen, ewigen Leben, in der Begegnung mit Gott von Angesicht zu 
Angesicht. Weil sich darum niemand •mit bedingungsloser Sicherheit etwas Bestimmtes 
betreffs der Gnade der Beharrung versprechen darf" (Konzil von Trient), •müssen wir 
mit Bangen dem Kampf entgegensehen, der noch zu kämpfen ist mit dem Fleisch, mit der 
Welt und mit dem Teufel" (ebd.). •Doch sollen alle ihre feste Hoffnung ganz und gar auf 
Gottes Hilfe setzen. Denn wenn wir nicht selbst seine Gnade vernachlässigen, dann wird 
Gott das gute Werk vollenden, wie er es begonnen hat (Phil 1, 6), da er nicht nur das Wol- 
len, sondern auch das Vollenden wirkt (Phil 2, 13)" (ebd.). Von daher wird nun auch deut- 
lich, warum wir im Vaterunser nicht beten: •Ich will Deinen Willen erfüllen", sondern: 
•Es geschehe Dein Wille", d. h. •Du selbst, o Gott, wirke in mir mein Heil; laß mich täglich 

• mit Deiner Gnade Deinen Willen tun, führe mich zu einem guten Ende!" Keine Situation 
vermögen wir zu unserem Heil zu bestehen, kein Werk zu unserem Heil zu vollbringen, 
mögen sie noch so alltäglich sein, mögen sie uns noch so sehr die Anerkennung der Menschen 
einbringen, wenn wir nicht zuvor von seinem Willen ergriffen werden und getragen sind. 
•Der Gott des Friedens aber, der den erhabenen Hirten der Schafe durch das Blut des 
ewigen Bundes heraufgeführt hat von den Toten, unseren Herrn Jesus Christus, mache euch 
bereit zu jedem guten Werk, damit ihr seinen Willen tut. Er wirke in uns, was ihm wohl- 
gefällig ist, durch Jesus Christus, dem Ehre sei von Ewigkeit zu Ewigkeit" (Hebr 13, 20f.). 

Heißt das aber nicht die Hände in den Schoß legen? Ist uns damit nicht von Gott in den 
Mund gelegt, womit wir unser Versagen entschuldigen können? Nein! Denn wir müssen 
die uns angebotene Gnade, den an uns wirkenden göttlichen Willen ergreifen, wir müssen 
uns in diesen Willen einschwingen, wir müssen das gleiche wollen, was Gott in uns will 
und wirken will. Überall, wo für uns Gottes Wille sichtbar wird, wo wir ihn am Werke 
sehen: im Alltag unseres Lebens, in den Aufgaben, die Familie und Beruf uns stellen, in Fü- 
gungen und Schicksalsschlägen, in den Anrufen des Gewissens und den Forderungen gott- 
gewollter Autorität, immer müssen wir beten: •Es geschehe Dein Wille", nicht nur in pas- 
siver Ergebung • so sehr das in schweren Stunden zunächst der Fall sein mag, wenigstens 
vom unmittelbaren Bewußtseinserlebnis her •, sondern im positiven Eingehen auf Gottes 
Intentionen. Schon mit der Bereitschaft dazu wächst uns Kraft zu; im Jasagen zu Gottes 
Willen, im Ergreifen desselben erfahren wir oft genug Gottes starke Hand, die uns führt. 

Schauen wir zum Schluß noch einmal zum Herrn auf. Auch er sprach in seiner schwersten 
Stunde: •Nicht mein Wille geschehe, sondern der Deine" (Lk 22, 42), und es hat den An- 
schein, als habe er sich dieses Wort mit äußerster Kraft abringen müssen. Aber dann geht 
er zu seinen Jüngern zurück, und im Angesicht der auf ihn zukommenden tödlichen Gefahr 
sagt er etwas, was gar nicht nach passiver Ergebung klingt: •Steht auf, laßt uns gehen! 
Seht, mein Verräter naht!" (Mt 26,46). Freiwillig überliefert er sich in die Hände der 
Sünder um der Sünder willen. In liebendem Einverständnis mit dem Willen seines Vaters 
gibt er sein Leben hin: •Vater, in deine Hände befehle ich meinen Geist" (Lk 23,46). 
Das ist die authentische Interpretation der •Bitte" des Herrengebetes: •Es geschehe Dein 
Wille wie im Himmel so auf Erden". 




