304 Eindibung und Weisung

»von auflen“ vorgestellt werden. In beiden Fillen ist es der gleiche Gott, der vor die Seele
hintritt. Ebensowenig stehen die Offenbarungsgeheimnisse der Natur des Individuums ent- -
-gegen, wenngleich es nicht ihr unmittelbarer Sinn ist, die leib-seelische Gesundheit des
einzelnen aof jeden Fall zu garantieren oder wiederherzustellen. Von diesen Vorausset-
zungen aus 1afit sich nun die Frage beantworten, wie die christliche Meditation beschaffen
sei und welchen Sinn sie habe. Wie oben schon gesagt, geht es immer in erster Linie darum,
das geh6rte und angenommene Wort Gottes, die vorgegebene Offenbarung, in die tieferen
Schichten der Seele einzulassen, um es anf diese Weise tiefer anzueignen, sich gleichsam
»einzaverleiben®. Dabei ereignet sich zugleich folgendes: Indem der Mensch mit seiner indi-
viduellen Natur, mit seinem ganz persénlichen Schicksal Gott begegnet, spricht dieser in
seine konkrete Situation hinein, ruft er sein personliches Schicksal und seine einmalige
Aufgabe an. Je mehr nun der Meditierende sich und sein Schicksal von Gott her annimmt
und sich zugleich ihm hingibt, um so mehr wird er Er selbst, was immer bedeutet, dafl er
sowohl mit Gott wie anch mit sich selbst eins ist.

Damit sind die Moglichkeiten und Aufgaben einer christlichen, Meditation hinreichend
gekennzeichnet und ist anch schon wenigstens angedeutet, wie sehr der christliche Beter
schon in der Betrachtung, erst recht in der Meditation immer der Empfangende ist und es
immer mebr werden mufl. Auf diesem Wege kann er anch die ihm durch die Natur vor-
gegebene innere Gestalt entdecken und verwirklichen, wie R. Guardini in seinen ,Geist-
lichen Ubungen® meisterhaft gezeigt hat. Aber dieses Ziel wird in der christlichen Medi-
tation nicht direkt intendiert. Es wird dem, der ,zuerst das Reich Gottes sucht®, dazn ge-
schenkt.

Kann also der Christ ans der psychotherapeutischen Meditation lernen? Sehr viel, aber
nicht das Entscheidende. Kann umgekehrt der Psychotherapent von der christlichen Medi-
tation lernen? Sehr viel, ndmlich unterscheiden zu kénnen, seine Grenzen zu wissen und
u. U. den Seelsorger fiir seine Patienten zu Hilfe zu nehmen. Darum sind solche Begegnun-
gen, wie sie auf den Stuttgarter Tagungen der Gemeinschaft ,Arzt und Seelsorger“ ermég-
licht werden, von groflem Nutzen. Friedrich Wulf §]

EINUBUNG UND WEISUNG

Das Gebet des Herrn

Meditationen iiber das Vaterunser (IV)

5. ,Es geschehe Dein Wille wie im Himmel so auf Erden*

Wer dichte bei dieser dritten ,Bitte“ des Vaterunsers nicht an das erschiitternde Wort
des Herrn im Olgarten: ,Mein Vater, wenn dieser Kelch nicht voriibergehen kann, ohne
daf ich ihn trinke, so geschehe dein Wille“ (Mt 26, 42)? Geht es darin nicht um das gleiche:
um die Ergebung in den unabianderlichen Gotteswillen? Kommt es. nicht manchem Chri-
sten, den das Leid zu erdriicken droht und der sich dennoch zu einem Ja zu Gottes Fiigung
durchringt, ganz von selbst iiber die Lippen: ,Herr, dein Wille geschehe“?

Wenn man aber mehr auf den zweiten Teil der ,Bitte“ achtet, dann erhdlt der ganze
Satz — so mochte es scheinen — einen fast imperativischen Charakter. Er lantet dann etwa
so: Wie die Engel im Himmel den Willen Gottes tun (vgl. Ps 103, 20f.), so moff auch der
Mensch auf Erden Gottes Willen unter allen Umstinden erfilllen. Zumal an Deinen Fein-
den, o Gott — so méchte man fortfahren —, an Deinen Widersachern, mdge Dein heiliger
Wille vollstreckt werden.



Einiibung und Weisung ' ' 305

Ist das wirklich der Sinn der dritten Vaterunserbitte? Oder ist dieser nicht vielmehr aus
dem Zusammenhang der beiden ersten Bitten heraus zu verstehen? Dann bekdme der Satz
eine grofere Weite; er hitte etwas mit unserem Heil im ganzen zu tun. Um das zu erfah-
ren, fragen wir einmal genauer: Was ist denn eigentlich der Wille des Vaters, den der Be-
ter hier meint?

,Dein Wille“, das ist Er selbst, sein innerstes Leben, seine jubelnde Selbstbejahung im
liebenden Sich-Hinneigen zu seinen Sohm, an dem er sein Wohlgefallen hat (Mt 8,17)
u. 6.). Das sind seine Herzensgedanken, die zugleich seine Entschlisse sind, seine aus absolu-
ter Freiheit kommenden viterlichen Entscheidungen. Das ist sein gnadenspendendes Herab-
schauen auf die Schopfung, das Werk seiner Hinde, auf die Welt seines Sobnes, auf die
blutende Erde, auf die Menschen in ihren Freuden und Leiden, ibrem Aufstehen und Fal-
len, ithrem Bemithen und Scheitern, ihrer Hilflosigkeit und Not, ibrer Sebnsucht nach Ge-
borgenheit und Liebe, ibrem dunklen oder auch wachen Verlangen nach IThm, dem leben-
digen Gott, in dem allein alles Bestand hat. Das ist aber auch sein Zorn, sein Gericht und
seine Verdammung, all das Schwere und Ratselbafte, das anf der Welt liegt; das sind seine
Strafgerichte und seine unabédnderlichen Verfiigungen, die Priifungen, denen er Menschen
unterwirft, die Forderungen, die er an sie stellt.

»Dein Wille“, das ist dies alles zusammen, aber nicht wie beim Menschen, als kime heute
dieses, morgen jenes aus seinem Herzen, als mifite es sich immer wieder von neuem ent-
scheiden, als wiirde er in seinen Entschliissen von dem bestimmt, was auf der Erde geschiebt.
Alles, was er will und auszufiihren beschliefit, folgt vielmehr aus einem einzigen Plan, den
er von Ewigkeit her gefalt hat. ,Er erwidhlte uns (in seinem Sohn) vor Grundlegung
der Welt, dafl wir heilig und ohne Makel seien vor ihm; in Liebe bestimmte er uns zavor
zur Sohnschaft durch Jesus Christus hin zu ihm, nach dem Belieben seines Willens, zum
Preis der Glorie seiner Gnade“ (Eph 1, 4ff.). ,Dein Wille®, das ist sein Heilswille, mit dem
er die ganze Welt, das ganze Menschengeschlecht umfafit. Denn ,er tat uns kund das Ge-
heimnis seines Willens nach dem, was er zuvor in ihm beschlossen zur Durchfiibrung der
Fiille der Zeiten — unter ein Haupt zu fassen das All in Christus, das, was in den Him-
meln und was auf Erden ist“ (Eph 1, 91.).

Sind aber auch der Zorn, die Verdammung und jene ratselbafte Reue, den Menschen
erschaffen zn haben, von der im Buche Genesis die Rede ist (6,6), in diesen Heilswillen
Gottes eingeschlossen? Sie sind es. Denn nicht Gott ist der erste, der verurteilt und einen
Menschen von seiner Gnade und Liebe ausschliefit. Der Mensch schliefit sich vielmebr
selbst davon aus. Jedem Urteilsspruch Gottes zur Verdammung geht ein Selbstgericht des
Menschen voraus, in dem dieser sich freiwillig von Gott abwendet und sich sein eigenes
Urteil spricht. ,Dein Wille“, das ist also das Ganze, alles, was Gott vom Anfang der Zeiten
bis zur Letzten Zeit verfiigt, das ist das Endgiltige, nicht mehr zu Uberholende, ewig Blei-
bende. ,Am Ende der Tage hat er zu uns gesprochen in seinem Sobn“ (Hebr 1,2), der die
einen zur Rechten, die anderen zur Linken weist. Aber wenn auch die Verdammung im Wil-
len Gottes enthalten ist, so geht dieser Wille unmittelbar doch immer nur auf das Heil, auf
die Erlosung, auf die Verzeihung und Begnadung, auf die Herbeifiihrung des verheifle-
nen Reiches, auf die Erbauung der heiligen Stadt Jerusalem, auf die Offenbarung seiner
Herrlichkeit und die Mitteilung seines Lebens, auf ein liebendes Umfangen und seine be-
seligende Gegenwart inmitten der Menschen dieser Erde.

Von daher 1afit sich nun der Sinn des Satzes bestimmen: ,Dein Wille geschehe!“ Er
driickt das Verlangen des Beters aus, Gott moge sich endgiiltig als der Heilige und Liebende
der Welt und den Menschen kundtun. Er mége bald den Reichtum und die Herrlichkeit
seines Wesens, seine konigliche Friedensherrschaft, das durch Jesus verkiindete Reich als
Ort seiner immerwihrenden Gnadengegenwart in seinem Volk, ins volle Licht treten lassen,
damit er ,alles in allem sei“ (1 Kor 15, 28) und ,wir zum Preise seiner Glorie seien, die
wir zuvor unsere Hoffnung in Christus erlangt hatten® (Eph 1, 12). Daraus ergibt sich, dafl
die drei ersten ,Bitten“ des Vaterunsers aufs innigste zusammengehéren. Sie driicken im
Grunde alle das gleiche Verlangen aus. Zwar diirfen wir es nicht wagen, Gott direkt zu
bitten, sein Heilswirken an uns aus der Periode des Glaubens und Hoffens in die Ewigkeit
des Schauens, der licbenden Begegnung mit ihm von Angesicht zu Angesicht hinein zu voll-



306 Einiibung und Weisung

enden. Aber bei aller Ehrfurcht vor seiner Hoheit und bei aller Ungewifiheit unseres eige-
nen Endes, die in der umschreibenden und unpersénlichen Form der Bitten ihren Ausdruck
finden, wird doch das Verlangen nach dem Letzten und Endgiiltigen immer dringender
vorgebracht. Dabei trdgt den Beter das Vertranen auf die Grofe und Unbesiegbarkeit des
gottlichen Liebeswillens, der ihm die Verheiflung gibt, daB er die letzten Tage bestehe
(vel. Mt 24, 22); es trdgt ihn die vollkommene Liebe, die die Furcht vor dem Gericht ver-
treibt (1 Joh 4, 18).

Was aber besagt von hierher der Schlufiteil des Satzes: ,,.... wie im Himmel so auf Erden“?
»Himmel und Erde“ sind zunichst einmal die eine und ungeteilte Schopfung; darnm wird
Gott der ,Herr des Himmels und der Erde“ (Mt 11,25 u. 6.) genannt. ,Es geschehe Dein
Wille wie im Himmel so auf Erden“ hiefe demnach: er geschehe iiberall, in der ganzen
Schépfung. Aber die Vergleichspartikel machen dariiber hinaus deutlich, daf8 Himmel und
Erde hier voneinander unterschieden werden, wie es 6fter in Jesu Worten geschieht, so wenn
mit Betonung gesagt wird, daf das, was die Apostel auf Erden binden oder 18sen, auch im
Himmel gebunden und geldst sei (Mt 16, 19; 18, 18). Himmel und Erde stehen in der Jetzt-
zeit in einem gewissen Gegensatz zueinander. Himmel ist der Ort der Vollendung, Erde
der Ort des Vorlaufigen und Unvollkommenen. ,Sammelt euch nicht Schitze auf Erden, wo
sie Motte und Rost verzehren und wo Diebe einbrechen und stehlen; sammelt euch viel-
mehr Schitze im Himmel, wo sie weder Motte noch Rost verzehren und Diebe nicht einbre-
chen“ (Mt 6, 19; Lk 12, 83). Oder im Hebréerbrief: ,Das Entscheidende ist dies: Wir haben
einen Hohenpriester, der zur Rechten des Thrones der Majestit im Himmel sitzt, als Die-
ner des Heiligtums und des wahren Zeltes, das der Herr errichtet hat, nicht ein Mensch. ..
Wire er nur auf der Erde, so wire er nicht Priester; denn da sind Priester... die (nur)
dem Sinnbild und Schatten der himmlischen Dinge dienen“ (8, 1.4). Der Vollsinn der drit-
ten Vaterunserbitte ist also dieser: Im Himmel hat der Vater seinen Heilsplan schon zur
Vollendung gebracht. Er hat den Menschen Jesus fiir immer in die offenkundige und erfahr-
bare Herrlichkeit seines Lebens aufgenommen; er hat ihn erhéht und zum Herrn iiber das
All gemacht. Im Himmel ist somit das Reich Gottes schon sichtbar geworden, hat in der
ewigen Liturgie das Tanzspiel um den Thron des Lammes schon begonnen, erklingt schon
das Neue Lied, das nur diejenigen erlernen, die von der Erde losgekauft sind (Geh Offb
14, 3). Diese endgiiltige Ordnung des Himmels, das ist der Wunsch des Beters, mage sich
auch auf Erden durchsetzen, oder besser und genauer gesagt: mége sich vom Himmel
gnadenhaft auf die Erde herabneigen, wie es Johannes geschaut hat: ,Und er fiithrte mich
im Geist auf einen hohen Berg und zeigte mir die heilige Stadt Jerusalem, die von Gott aus
dem Himmel herabstieg“ (Geh Offb 21, 10). Himmel und Erde werden hier eins, Neuer
Himmel und Neue Erde, der eine und gleiche Ort, den die Liebe Gottes geschaffen hat
und durchstrahlt.

Wer so betet, betet zugleich um den Weg dahin, um das, was der Endgiiltigkeit der himm-
lischen Erde vorausgehen mufl, um die Durchsetzung des gottlichen, des viterlichen Liebes-
willens gegen den Widerstand von Sinde und Satansherrschaft. Zwar ist Christus schon
in das Haus des Starken eingedrungen und hat ihn gebunden (Mk 38, 27), ist der ,Fiirst die-
ser Welt (mit Christi Tod und Aunferstehung) schon hinausgeworfen® (Joh 12, 31) und ent-
machtet (Joh 14, 30). Aber ,der Gott dieses Aons“ (2 Kor 4, 4) hat noch immer Einfluf in
dieser Welt; er beherrscht die Atmosphére der siindigen Welt und ist ,in den Kindern des
Ungehorsams wirksam® (Eph 2, 2). Ja, die letzte Zeit steht heilsgeschichtlich ganz im Zei-
chen des Kampfes zwischen dem Drachen und dem Gottesvolk. ,Es wurde (dem Tier) ein
Maul gegeben, das grofle und listernde Reden fihrte ... Es 6ffnete sein Maul zu Listerun-
gen gegen Gott, zu ldstern seinen Namen und seine Wohnstatt und die Bewohner des Him-
mels. Auch wurde ihm gegeben, Krieg zu fithren mit den Heiligen und sie zu besiegen. ..
Anbeten werden es alle Bewohner der Erde, deren Namen nicht eingeschrieben sind im Le-
bensbuch des geschlachteten Lammes seit Grundlegung der Welt ... Sie sprachen: ,Wer ist
dem Tiere gleich und wer ist imstande, mit ihm zu kimpfen'“ (Geh Offb 13, 4ff.). ,Wenn
jene Tage nicht abgekirzt wiirden, so wiirde kein Mensch gerettet werden; aber um der Aus-
erwihlten willen werden jene Tage abgekiirzt werden“ (Mt 24, 22). Auch und gerade darauf
bezieht sich die Bitte: ,Es geschehe Dein Wille wie im Himmel so auf Erden®. Mégen Siinde



Einiibung und Weisung 307

und Teufel endgiiltig besiegt werden, damit sie keine Macht mehr iiber die haben, die Dir
angehoren.

Und noch ein Letztes ist damit gesagt: Auch in meinem personlichen Leben mufl sich der
Heilswille Gottes noch endgiiltig durchsetzen. Er mufl den Kern meiner Person so ergrei-
fen, daB mein Wille aus dem seinen nicht mehr herausfallen kann. Wenn das schon hier
auf Erden geschieht, so bedeutet das eine einzigartige Gnade, die man die Gnade der Befe-
stigung nennt. Im Grunde bedarf jeder, der gerettet wird, einer solchen Gnade, der Gnade
des Durchhaltens, eines guten Todes. Offenbar werden diese Gnaden — von Ausnahmen ab-
gesehen — erst im anderen, ewigen Leben, in der Begegnung mit Gott von Angesicht zu
Angesicht. Weil sich darum niemand ,mit bedingungsloser Sicherheit etwas Bestimmtes
beireffs der Gnade der Beharrung versprechen darf“ (Konzil von Trient), ,miissen wir
mit Bangen dem Kampf entgegensehen, der noch zu kimpfen ist mit dem Fleisch, mit der
Welt und mit dem Teufel* (ebd.). ,Doch sollen alle ihre feste Hoffnung ganz und gar auf
Gottes Hilfe setzen. Denn wenn wir nicht selbst seine Gnade vernachldssigen, dann wird
Gott das gute Werk vollenden, wie er ¢s begonnen hat (Phil 1, 6), da er nicht nur das Wol-
len, sondern auch das Vollenden wirkt (Phil 2, 13)“ (ebd.). Von daher wird nun auch deut-
lich, warum wir im Vaterunser nicht beten: ,I/ck will Deinen Willen erfiillen®, sondern:
»Es geschehe Dein Wille“, d. h. ,Du selbst, o Gott, wirke in mir mein Heil; lal mich tdglich

- mit Deiner Gnade Deinen Willen tun, fithre mich zu einem guten Ende!“ Keine Situation
vermogen wir zu unserem Heil zu bestehen, kein Werk zu unserem Heil zu vollbringen,
mégen sie noch so alltiglich sein, mGgen sie uns noch so sehr die Anerkennung der Menschen
cinbringen, wenn wir nicht zuvor von seinem Willen ergriffen werden und getragen sind.
.Der Gott des Friedens aber, der den erhabenen Hirten der Schafe durch das Blut des
ewigen Bundes heraufgefiihrt hat von den Toten, unseren Herrn Jesus Christus, mache euch
bereit zu jedem guten Werk, damit ihr seinen Willen tut. Er wirke in uns, was jhm wohl-
gefillig ist, durch Jesus Christus, dem Ehre sei von Ewigkeit zu Ewigkeit“ (Hebr 13, 20f.).

Heifit das aber nicht die Hinde in den Schofl legen? Ist uns damit nicht von Gott in den
Mund gelegt, womit wir unser Versagen entschuldigen kénnen? Nein! Denn wir miissen
die uns angebotene Gnade, den an uns wirkenden géttlichen Willen ergreifen, wir miissen
uns in diesen Willen einschwingen, wir milssen das gleiche wollen, was Gott in uns will
und wirken will. Uberall, wo fiir uns Gottes Wille sichtbar wird, wo wir ihn am Werke
sehen: im Alltag unseres Lebens, in den Aufgaben, die Familie und Beruf uns stellen, in Fi-
gungen und Schicksalsschldgen, in den Anrufen des Gewissens und den Forderungen gott-
gewollter Autoritit, immer mussen wir beten: ,Es geschehe Dein Wille“, nicht nur in pas-
siver Ergebung — so sehr das in schweren Stunden zunéchst der Fall sein mag, wenigstens
vom unmittelbaren Bewufltseinserlebnis her —, sondern im positiven Eingehen auf Gottes
Intentionen. Schon mit der Bereitschaft dazu wachst uns Kraft zu; im Jasagen zu Gottes
Willen, im Ergreifen desselben erfahren wir oft genug Gottes starke Hand, die uns fihrt.

Schauen wir zum Schluff noch einmal zum Herrn auf. Auch er sprach in seiner schwersten
Stunde: ,Nicht mein Wille geschehe, sondern der Deine® (Lk 22, 42), und es hat den An-
schein, als habe er sich dieses Wort mit duflerster Kraft abringen miissen. Aber dann geht
er zu seinen Jiingern zuriick, und im Angesicht der auf ihn zukommeénden tédlichen Gefahr
sagt er etwas, was gar nicht nach passiver Ergebung klingt: ,Steht auf, lafit uns gehen!
Seht, mein Verrdter naht!® (Mt 26, 46). Freiwillig iberliefert er sich in die Hande der
Siinder um der Siinder willen. In liebendem Einverstindnis mit dem Willen seines Vaters
gibt er sein Leben hin: ,Vater, in deine Hinde befehle ich meinen Geist* (Lk 23, 46).
Das ist die authentische Interpretation der ,Bitte“ des Herrengebetes: ,Es geschehe Dein
Wille wie im Himmel so auf Erden®.






