B UCH BES SZPRETU CHUNGEN

Heilige Schrift

Weiser, Artur: Die Psalmen
(Das Alte Testament deutsch, Bd. 14/15),
4. neubearbeitete Auflage. Gottingen,
Uandenhoeck & Ruprecht, 1955. 584 S.,
DM 22,50.

Wie das ganze Gottinger ATD ist dieser
stattliche Psalmenkommentar fiir weitere
Kreise geschrieben. Der Leser bleibt also von
philosophischen und exegetischen Spezialdis-
kussionen verschont. Doch fufit die Erkla-
rung ganz auf solider fachwissenschaftlicher
Arbeit und verbindet in glicklicher Weise
knappe Sachlichkeit und religiose Wirme.
Sie beschrankt sich durchweg auf eine Deu-
tung der Psalmen an ihrem alttestament-
lichen Ort, riickt aber da die religiésen und
theologischen Aspekte ganz in den Vorder-
grund. Die sprachliche und kulturgeschicht-
liche Erlduterung des Textes tritt ganz zu-
riick. Die Briike zur neutestamentlichen
Frémmigkeit wird kaum gezogen und schon
gar keine ,Anwendung® eingeschoben. Aber
gerade dadurch ist Weisers Erklarung fir
Psalmenbetrachtung bestens geeignet. Denn
er steckt nur das Feld ab, auf dem sich die
Betrachtung legitim frei ergehen kann. Bei
dem restlosen Mangel an katholischen deut-
schen Psalmenerklarungen, die zugleich re-
ligios ansprechend und sachlich zuverlissig
sind, wird man gerne zu diesem Buch grei-
fen. Das Besondere an Weisers Erklarung
ist die feste und und lebendige Veranke-
rung der Psalmen im israelitischen Kult und
seinen Festen, ganz vorwiegend im herbst-
lichen Bundesfest mit seinen Grundthemen
von Theophanie, Proklamation des Gottes-
namens, Gottkonigtum, Gesetzesverkindi-
gungen und Gerichtsansage. Diese spezifi-
sche Sicht des lebendigen Orts der meisten
Psalmen wird in der sehr lesenswerten Ein-
leitung (11-—68) dargelegt und zu begriinden
versucht. Der Grundgedanke einer lebendi-
gen Verwurzelung der Psalmen im Kult ist
sicher richtig und hat sich ldngst als iiberaus
fruchtbar fiir ein organisches Verstandnis der
Texte erwiesen. Aber die so starke Konzen-
trierung auf das in seinem konkreten Pro-
grammablauf durchaus hypothetische Bun-
deserneuerungsfest ist zweifellos ibertrie-
ben. Doch das macht fiir die praktische
Brauchbarkeit des Kommentars kaum etwas
aus. Denn seine religiésen und theologischen
Aussagen sind inhaltlich nicht davon ab-
hingig, konnen hochstens eine besondere
Farbigkeit gewinnen, wenn man sie inner-
halb einer solchen dramatischen Kultfeier

zu schen vermag. — Die vorliegende 4. Auf-
lage des Werkes ist gegeniiber der 1950 er-
schienenen 3. Auflage zwar in vielen Ein-
zelheiten, aber im ganzen doch nur gering-
figig und in keinem wesentlichen Punkt ver-

andert. J. Haspecker S]

Das Buch der Preisungen.
Uerdeutscht von Martin Buber. Kiln u.
Olten, Jakob Hegner, o. ]. (1958), 209 S.,
DM 12,80.

Mit dieser Psalmeniibersetzung macht die
Neuausgabe der erstmals vor mehr als 30
Jahren erschienenen Schriftverdeutschung
durch M. Buber und F. Rosenzweig einen be-
sonders schonen und begehrten Band wieder
zugidnglich. Wohl nie ist an eine deutsche
Bibelibersetzung mehr grundsitzliche Re-
flexion iiber die Aufgabe und ihre Schwie-
rigkeiten und zugleich mehr ausgewogene
Beherrschung beider Sprachen gewandt wor-
den. Wer diese Ubertragung liest, spiirt,
wie sehr man im hebrdischen Grundtext le-
ben mufl, um einen wirklich giiltigen deut-
schen Psalmentext schaffen zu kénnen. Ein
grofles deutsches Sprachkdnnen ist gewill
auch notwendig, aber es ist das Zweite, das
je immer vom Erleben des Urwortes erst ge-
weckt werden mufl. Die dem Band beigege-
benen kurzen Seiten dber die Grundsatze
der Verdeutschung geben eine kleine Ahnung
davon, wieviel geduldige hinhorchende Mithe
auf jede einzelne Zeile verwandt werden
mufite, um bis zum Letztmdglichen das im
Deutschen wieder zu sagen, was der he-
brdische Spruch meint und wiegt. Das ist
hier in hohem Mafle erreicht. Demgegen-
iber bedeuten fragwiirdige Einzelheiten we-
nig bei der Wertung des Ganzen. So mag
Bubers auflerste, wenn auch nicht absolute
Treue zum masoretischen Text bisweilen zu
einer Deutung fiihren, die der von Textdog-
matik freie Leser sicher als gezwungene Not-
16sung empfindet. Oder die Konsequenz der
Wiedergabe eines hebraischen Wortstammes
durch einen bestimmten deutschen mag zu
Wendungen und Wortbedeutungen fiihren,
die ldngst ausgestorben sind und daher von
manchen als veraltert, eigenartig und gekiin-
stelt empfunden werden -—— manchem wohl
auch gar nicht mehr zugénglich sind. So ist
diese Ubertragung kein Psalmtext fir jeder-
mann. Aber wer ithm gewachsen ist, wird je-
ne Besonderheiten gern in Kauf nehmen,
weil ihm hier Altbekanntes ganz neu gesagt
wird und ihn dazu anregt, beim einzelnen
meditierend zu verweilen.  J. Haspecker S]



Budhbesprechungen

Woalter, Eugen: Der Gottes-
bund gestern und heute. Be-
sinnungen 1tiber die Dimensionen des
Heiles. Freiburg i. Br., Herder-Uerlag,
1958. 116 S., DM 5,80.

Um zu zeigen, was Glaube und Heil im
vollen Sinne sind und inwieweit sie iiber ein
bloRes Fiirwahrhalten von Glaubenssitzen
hinausgehen, wird im vorliegenden kleinen,
aber inhaltsreichen Buch bibeltheologisch und
heilsgeschichtlich dargelegt, dafl Glaube die
Antwort auf die Offenbarung Gottes ist, die
nicht auf einmal, sondern im Laufe von
Jahrtausenden an die Menschheit gegeben
wurde. Der erste, der diese Antwort fiir alle
Zeiten giiltig gegeben hat, war Abraham.
Dafl dieser Mann den an ihn ergangenen
Anruf Gottes horte nnd ihm bedingungslos
gehorchte, indem er auf Gottes Verheiflung
einfach vertraute, ist zum erstenmal Glau-
be, dessen Art sich in nnserem Glauben fort-
setzen und erhalten muf}. Darum wird Abra-
ham im Neuen Testament der , Vater unse-
res Glaubens“ genannt und alle Glauben-
den als ,Séhne Abrahams“ bezeichnet.

Von Abraham fithrt der Weg der Offen-
barung zu Moses, mit dem Gott am Sinai
gesprochen und den Bund geschlossen hat.
Darum miissen wir auch an Moses, um an
Gott zu glauben, festhalten, um so mehr, als
die Stiftung des Neuen und ewigen Bundes
in Angleichung an das Wort des Moses er-
folgte: ,Das ist das Blut des Bundes, den
Jahwe mit euch schliefit.”

Ein weiteres unentbehrliches Stiick des
christlichen Glaubens und ein wichtiger Bei-
trag zum vollen Verstdndnis der Sendung
und Eigenart Jesu bildet die Botschaft der
Propheten, durch die sich Gott im Alten
Bund geoffenbart hat. Das Wesen ihres pro-
phetischen Amtes wird von Walter sorg-
faltig analysiert, weil nur so das propheti-
sche Element des Neuen Bundes richtig ge-
sehen und bestimmt werden kann. Viele
Propheten sprechen immer wieder von dem
Rest, den sich Gott in der Geschichte des
fortwihrenden Abfalls vom Gottesbund auf-
bewahrt hat, damit er gerettet und neu ge-
pflanzt werde. Auch dieses Wort vom hei-
ligen Rest ist eine wichtige Tatsache der
Offenbarung und geradezn ein Gesetz der
Heilsfithrung Gottes, das auch fiir die ,klei-
ne Herde* im Neuen Bund nicht iiberholt
ist.

Dieser Rest findet seine Erfiillung in dem
einen Knechte Jahwes, dem Gottmenschen,
der fiir alle gestorben ist. Nur wem Chri-
stus der Erléser ist, der durch seinen Gehor-
sam stellvertretend fiir alle Siihne geleistet
und allen in seinem Blute den Zugang in

309

das Allerheiligste des Himmels erschlossen
hat, darf sich Christ nennen. Die Erlésungs-
tat Christi war, ist und bleibt aber die Ver-
wirklichung des Gottesbundes, der mit Abra-
ham eingeleitet und mit Moses und dem
Volk geschlossen wurde. Dieses Bundes we-
gen ist Christus in die Welt gekommen. Dar-
um heifit Glauben die Botschaft vom Bunde
annehmen und in ihn eintreten, da im Got-
tesbund von gestern und heute das Heil al-
lein zu finden ist. Das ist die Botschaft, die
von der Kirche den Vélkern der Erde ver-
kiindet wird. Durch ihre gldubige Annahme
stellt sich der Mensch hinein in die begna-
dete Menschheit und wird von jeder Selbst-
fberhebung und Selbsterlgsung radikal er-
16st.

Man versteht das Anliegen Walters: der
Glaube ist keine private, eigenmichtige reli-
giése Uberzeugung, sondern ein demiitiges
Schépfen und Empfangen aus dem Strom
der Offenbarung, in dem die Quelle immer
mitflieft. Daraus ergibt sich die Eiriheit und
Ganzheit des Glaubens, in dem das jeweils
Neue immer schon in den Anfingen grund-
gelegt ist. Diese Zusammenhinge sind fir
den diristlichen Glauben wesentlich und er-
weitern seine Dimensionen weit iiber die
kleinen Raume hinaus, in denen viele Chri-
sten zu denken pflegen. Wo immer es sich
um den christlichen Glauben handelt, geht
es um das Ganze, das Ganze der Menschheit,
ihres Heils und um das Ganze der Geschich-
te von Abraham bis Christus und von Chri-
stus bis zu unserer Gegenwart und der noch
gréferen Zukunft.

Die Frucht dieser universalen Ausweitung
des Glaubenshegriffes ist eine Erweiterung
des geistigen Horizontes und der Herzen der
Glaubigen, die fir die Gegenwart von welt-
missionarischer Bedeutung ist. In einer Zeit,
in der die Menschheit unaufhaltsam einer
geographischen Einheit zustrebt, ist die Ver-
kiindigung der Einheit und Ganzheit des
christlichen Glaubens eine Forderung, von
deren Erfiillung das Heil der Welt abhéngt.
Darum sind Walters Besinnungen iiber die
Dimensionen des Glaubens, des Heils und
der Gnade Meditationen, deren hochaktuel-
len Wert jeder Leser seines Buches erkennen
und schitzen wird. H. Bleienstein S]

Schnackenburg, Rudolf: Gottes
Herrschaft und Reich. Eine
biblisch theologische Studie. Freiburg,
Uerlag Herder, 1959, XVI u. 225 S., Ln.
DM 21.50.

Diese Studie méchte den zentralen Ge-
danken der Botschaft Jesu vom Gottes-(Him-
mel-)reich in seiner Fiille und Vielfalt dar-



310

stellen. Dazu galt es zunichst einmal den
Ansatzpunkt zu finden und den geistig-reli-
gids-politischen Hintergrund aufzuzeigen.
Darum ist der I. Teil dem Begriff des Ko-
nigtums Jahwes im Alten Testament und
seiner Fortentwicklung im rabbinischen und
apokalyptischen Schrifttum des Spitjuden-
tums gewidmet. Erst so 1aflt sich das Tradi-
tionsgebundene, aber auch Besondere und
Einmalige der von Jesus verkiindigten Ké-
nigsherrschaft Gottes erkennen. In vier gro-
Ben Kapiteln entfaltet dann der Vf. diese
Zentralidee der synoptischen Evangelien (I1.
Teil). Zunichst kennzeichnet er die Gottes-
herrschaft nach ihren allgemeinen Eigen-
schaften: als eschatologische Gréfle, als Er-
eignis des Heils, als rein religiéses, universa-
les und den Menschen in die Entscheidung
forderndes Geheimnis. Im 2. Kp. behandelt
er das Hauptproblem der Botschaft Jesu,
némlich das Verhiltnis der von ihm verkiin-
digten Gottesherrschaft zu seiner eigenen
Person: Obwohl eschatologisch, ist die Got-
tesherrschaft mit Jesus schon gekommen, aber
erst als anfingliches Heil und nur im Glau-
ben erfahrbar; die Kirche ist der Ort ihrer
Gegenwirtigkeit und Wirksamkeit, aber sie
ist nicht mit der Kirche identisch. Das 3. Kp.
ist der endgiiltigen Aunfrichtung und dem
Offenbarwerden der Gottesherrschaft und
der damit zusammenhingenden Frage der
Naherwartung gewidmet, das 4. Kp. der Be-
deutung der Gottesherrschaft fiir die neu-
testamentliche Heilsgemeinde. Auf einen
letzten Fragenbereich antwortet der Vf. im
I11. Teil seines Werkes: Wie ist Jesu Bot-
schaft von der Gottesherrschaft in der Urkir-
che weitergegeben worden? Welche Gestalt
hat sie durch den Glauben an den erhéh-
ten ,Herrn® angenommen? Hier kommt vor
allem die johanneische und paulinische
Theologie zu Wort.

Wie man sieht, umfafit der Begriff der
Gottesherrschaft eine ganze Heilstheologie,
die die systematische Theologie in gliickli-
cher Weise erginzt. Nun ist zwar die Studie
in erster Linie fiir die exegetische Wissen-
schaft gedacht. Der Nicht-Fachmann wird
sich darum iber viele der hier behandelten
duBerst vielschichtigen Probleme kaum ein
letztes Urteil bilden kénnen. Aber die iiber-
sichtliche Gliederung des Stoffes und der im
groflen und ganzen von spitzfindiger Gelehr-
samkeit freie Haupttext (Spezialfragen wer-
den im Kleindrud behandelt) machen das
Werk allen Priestern, und theologisch Inter-
essierten leicht zuginglich. Allein solche Ab-
schnitte wie die iiber die Encharistiefeier der
Gemeinde unter dem Gedanken der Gottes-
herrschaft (173ff.) oder iiber Christi Herr-
schaft iiber Kirche nund Welt (212ff.) er6ff-
nen so viel neue Perspektiven, daf} sie so-

Buchbesprechungen

wohl das eigene religiése Leben wie anch die
Verkiindigung auflerordentlich bereichern
kénnten. F. Whulf S]

Bibeltheologisches Wor-
terbuch. Herausg. von Johannes B.
Bauer. Graz — Wien — Koln, Uerlag
Styria, 1959. 859 S., Ln. DM 39,50.

Um ein bibeltheologisches Worterbuch im
Hinblick auf seine Absicht beurteilen zu kén-
nen, wird man sich verdeutlichen miissen,
was eine biblische Theologie zu leisten hat.
Sie hat erstens Theologie zu sein, das heifit,
sie hat das anselmianische Programm jeder
Theologie: ,fides quaerens intellectum® zu
verwirklichen. Sie hat demnach des Gehérte
und im Glauben Ubernommene zum Ver-
stindnis zu bringen und die ,Anstrengung
des Begriffs® nicht zu scheuen. Selbstver-
stindlich bleiben fiir den pilgernden Men-
schen in der pilgernden Kirche Glanbe und
Einsicht in das Geglaubte in einer unanfheb-
baren Spannung. Jedes Begreifen des im
Glauvben Vernommenen ist in Bezug auf sei-
nen Gegenstand unihnlicher denn &hnlich.
Ein bibeltheologisches Worterbuch hat also
»jene Kategorien. .., in denen die heiligen
Autoren selbst dachten, fiir uns aof die ge-
meinte Sache hin transparent zu machen und
auf die uns gemifle Begrifflichkeit zu brin-
gen. Zweitens: ein bibeltheologisches Wor-
terbuch hat sich selbstverstandlich im Raum
der Schrift zu halten und allein im Hinhéren
auf ihre Aussage, allerdings auf die gegen-
seitig sich erhellenden Aussagen aller Texte,
von denen glaubensmifig vorausgesetzt wird,
dafl sic in homogener Weise dieselbe Sache
zu Wort bringen, die mitgeteilte Wirklich-
keit so verstindlich zn machen, dafl ich
sie ,begreife“. Es geht auch in der Bibel-
theologie um die ,ratio theologica“.

Entspricht unser Worterbuch diesem Pro-
gramm? Wir miissen gestehen, nur unvoll-
kommen. Wir meinen, es erstelle zundchst
und zumeist nur das Material fir ein bibel-
theologisches Worterbuch. Wir miissen aber
sogleich hinzufiigen, daff es dieses im all-
gemeinen in durchaus angemessener, bei eini-
gen Stichworten sogar in hervorragender
Weise darbietet, etwa im Beitrag von R.
Schnackenburg iiber ,Reich Gottes“, In einem
bibeltheologischen Worterbuch erwartet man
natiirlich nur die theologisch besonders re-
levanten Begriffe zu finden. Wir vermissen
manche zentralen Worte und wiirden wiin-
schen, dafl sie in einer zn erhoffenden zwei-
ten Auflage noch eingefiigt werden. Alles in
allem ist das Erscheinen dieses Warterbu-
ches nur zu begriiflen und seine Benutzung
zumal den Predigern sehr zn empfehlen.

H. Wulf S]



Buchbesprechungen

311

Frommigkeitsgeschichte

Uélker, Walter: Kontemplation
und Ekstase bei Pseudo-Di-
onysius Areopagita. Wies-
baden, Franz Steiner Uerlag, 1958. XV
u. 263 S., kart. DM 26,—.

Von manchem Buch méchte man wiinschen,
es sei nur den Fachleuten unter den Fachleu-
ten zugénglich, dieses jedoch sollte méglichst
vielen Theologen zuganglich sein; besonders
jenen, die, einer gewissen modischen Richtung
folgend, gar hurtig iiberall in der Gberliefer-
ten christlichen Lehre, vor allem der Aszetik,
stoische, manichdische oder neuplatonische
Einflisse wittern. Dieses Werk wirbt nicht
fir sich, es schreckt ab: jeden, der des Grie-
chischen nicht mit einer gewissen Sicherheit
michtig ist. Nor ein Autor von dem wissen-
schaftlichen Ruf W. Vélkers konnte es sich
leisten, kaum einen Absatz, ja seitenlang
kaum einen Satz ohne Einmischung un-
tibersetzter griechischer Zitate zu schreiben,
weil ihm der Leserkreis, an den er sich nur
wenden will, sicher ist.

Der Vf. hat seine Arbeit insofern be-
schrinkt, als er die Arbeit von R. Roques
tiber den hierarchischen Gedanken bei dem
Areopagiten (R. R., L'Univers dionysien.
Structure hiérarchique do monde chez le
Pseudo-Denys. Paris 1954) anerkennend ste-
hen 148t und es vorziiglich auf den Nachweis
ablegt, dafl Dionys aus der ganz bestimmten
Fréommigkeit der Alexandriner und der Kap-
padozier — unter ihnen vor allem des Gre-
gor von Nyssa — herausgewachsen ist und
vonihnen entscheidende Anregungen erfahren
hat. Nach seinen bisherigen Veroffentlichun-
gen (Fortschritt und Vollendung bei Philo v.
Alex. Leipzig 1938; Das Vollkommenheits-
ideal des Origenes. Tibingen 1931; Der
wahre Gnostiker nach Clemens Alexandri-
nus. Berlin 1952; Gregor von Nyssa als My-
stiker. Wiesbaden 1955) kann kaum jemand
in dieser Frage mehr Anspruch auf Zustin-
digkeit erheben, auch wenn die Antwort noch
so sehr iiberraschen mag. Sie lautet unge-
fahr so: Dionysius ist nicht in erster Linie
als ein unselbstindiger Fortsetzer der neu-
platonischen Schule anzusehen — ohne dafl
damit der Einfluf§ des Proklus in gewissen
Bezirken ausgeschlossen wiirde, wenn er anch
nirgendwo als alleinherrschender gelten
darf —, sondern als ,ein von christlichen Im-
pulsen getriebener Mystiker, der in festum-
rissenen frommigkeitsgeschichtlichen Zusam-
menhéingen steht” (24).

Das 1. Kapitel behandelt die Ausformung
des ethischen Lebens als Voraussetzung der
mystischen Schau. Die Lehre von der Siinde,
vom Kampf gegen die Leidenschaften, von

der Taufe, dem , christlichsten Stiick des gan-
zen Werkes“ (84), stimmt genau mit der
Auffassung Gregors von Nyssa iiberein.
Doch ist dieses die Kontemplation vorberei-
tende Stadium enger mit der Kirche verbun-
den als bei den Kappadoziern, die Notwen-
digkeit der Sakramente wird mehr betont.
Nicht so sehr Weltflucht als Selbstbefreiung
von der Weltverhaftetheit, und diese als not-
wendige Voraussetzung fiir die Liebe zu
Gott, wird in Ubereinstimmung mit den
Alexandrinern verlangt. Entgegen der bis-
herigen Annahme kommt Vélker mit Roques
zo dem Ergebnis, dafl Christus in der Aus-
formung des Tugendlebens eine sehr bedeu-
tende Rolle beim Areopagiten einnimmt. Es
geht um Imitatio Gottes nicht zuletzt durch
Imitatio Christi. In dieser vollzieht sich die
Ausbildung der Tugenden, unter denen die
Liebe — neben der Gnosis das wesentlichste
Merkmal aller Vollkommenheit — alle an-
dern an Wert uberragt. Das Ziel des voll-
kommenen Lebens ist die Einheit in sich und
mit sich selbst (durch Erlangung der Apa-
thia gegeniiber den dufleren Eindriicken und
den inneren Leidenschaften) und dann die
Einheit der so geschlossenen Persénlichkeit
mit Gott. Dionysius bekennt sich eindeutig
zum Synergismus: Eigenes Streben und Gna-
de zusammen erst fiihren zum Ziel. Der Vi.
hilt es besonders fiir abwegig, ,das System
des Dionys an sich vorzufithren und ven
seinem eigentlichen Grunde abzulGsen, denn
er spekuliert nicht im Juftleeren Raum, son-
dern all seine Meditationen setzen eine be-
stimmte innere Haltung und Reife des sitt-
lichen Lebens voraus und sind davon nicht
ablgsbar“ (83).

Entsprechend dem hierarchischen Gedan-
ken, so lehrt das II. Kapitel, mufl die Kon-
templation sich iiber das Eindringen in den
symbolischen Sinn der Schrift und in den
verborgenen Sinn der Sakramente zur Ver-
senkung in die Geheimnisse der Engel erhe-
ben (welche nichts anderes als die besonde-
re Ausprigung bestimmter gottlicher Ziige
darstellen), um so schlieflich zur Vertiefung
in die gottlichen Namen als das Objekt der
Gottesschan zu gelangen. Der Symbolismus
der Heiligen Schrift wird dhnlich begriindet
wie bei Klemens, Origenes und Gregor von
Nyssa. Dem Buchstabenelement der Heiligen
Schrift entspricht beim Sakrament der dufie-
re Vorgang. Durch anagogische Exegese und
Versenkung in die Geheimnisse der kulti-
schen Symbole miissen sie gleichsam wieHiil-
len abgestreift werden, um die Wahrheit zu
gewinnen. Hierin hat Dionys bereits zuver-
lassige Vorganger in Cyrill von Jer. Joh.
Chrysostomus und insbesondere in Theodor



312 ’ Buchbesprechungen

von Mopsueste. Selbst die Meinung, daf} die
Vertiefung in Wesen und Eigenart der
himmlischen Hierarchie ein notwendiges
Durchgangsstadium auf dem Weg zur Got-
tesschau sei, mufl nicht einfach von Proklus
ibernommen sein: die Alexandriner und
Kappadozier wiirden als Quelle ausreichen.
»Bel ndherem Zusehen gewinnen wir die
Einsicht, dafl sich D. weithin der Redeweise
bedient hat, die in kirchlichen Kreisen @iblich
war, was gewisse Anleihen aus Proklus ge-
wifd nicht ausschlieft* (128). Nur die Eintei-
lung der Engelklassen in drei Triaden
scheint bis dahin im cristlichen Raum un-
bekannt gewesen zu sein.

In seiner Lehre iiber die Unerkennbarkeit
Gottes bietet D. gegeniiber seinen bekann-
ten christlichen Gewdhrsminnern nichts
Neues. ,Es ist nur einer der zahlreichen von
uns beobachteten Fille, wo der spiteste Nen-
platonismus mit bestimmten christlichen An-
sichten iibereinstimmt* (147). Das alte Sche-
ma von der Verborgenheit des géttlichen
Wesens und ihrer teilweisen Offenbarung in
der Schopfung wird bereichert ,durch zahl-
reiche Anleihen aus dem spiten Neupla-
tonismus und den christlichen Vorgingern
des Dionys“ (168f.). Organe der Gottesschau
sind der Intellekt und — dhnlich wie bei Ori-
genes und dem Nyssener — die fiinf ,inne-
ren Sinne’.

Das I1I. Kapitel hat die Ekstase zum The-
ma. Die sittliche Arbeit und die Kontem-
plation sind unabdingbare Vorbereitung da-
fir. Die Schau selber ist Geschenk. Das Wort
Ekstasis ist wie bei Gregor von Nyssa noch
nicht terminus technicus im spiteren Ver-
stindnis. Die Ekstase in unserm heutigen
Sinn wird mit anderen Ausdriicken beschrie-
ben. Ekstasis meint beim Areopagiten ein
Heraustreten aus dem Ich und ein vélliges
Sich-Gott-Uberantworten. Das ,Erleiden® der
Ekstasis findet darin seinen Ausdruck, dafl
jede Eigentitigkeit des Verstandes ausge-
schlossen wird, da das Gottliche dessen Be-
reich ibersteigt. Eine inhaltliche Niherbe-
schreibung der Ekstase sncht man wie bei al-
len Mystikern vergebens. Den Gipfel erreicht
sie jedenfalls mit der Einigung (henosis),
die unlehrbar ist. Aber selbst diese hebt die
letzte Unsichtbarkeit und Unerkennbarkeit
Gottes nicht anf. Hier ist wieder in allem
Gregor von Nyssa der Lehrmeister: ,Gre-
gor hat dem iiberlieferten Erbe der Alexan-
driner die Form gegeben, die der Areopa-
gite fiir die Errichtung seines Baues verwer-
ten konnte® (209).

Ein 40 Seiten langer Anhang beschiftigt
sich mit dem Fortwirken des Dionys und der
Umformung der areopagitischen Gedanken
in den Kommentaren des Mittelalters und
der neneren Zeit im Abendland, wofiir die

Aunslegung von Kap. I der ,Mystischen Theo-
logie® als Beispiel dient.

Der Vf. hat bisher das mystische Denken
gleichsam in einer senkrechten Linie ver-
folgt: von den Alexandrinern iiber Gregor
von Nyssa zu Psendo-Dionysius Areopagita,
und damit — von wenigen strittigen Punk-
ten abgeschen — eine iiberans fruchtbare
Arbeit geleistet. Er will diese Linie weiter-
fihren zn Confessor Maximus. Ganz spora-
dische Ausblicke nach rechts und links (anf
die Antiochener, Augustinus usw.) verraten,
wie wertvoll die Ausweitung solcher Unter-
suchungen auch in die Breite wire. Eine nicht
zu bewidltigende Arbeit fiir einen einzigen
Forscher, Es brauchte andere, mit der glei-
chen Sachlichkeit, der gleichen Kenntnis von
Sprache und Materie und mit der gleichen
niichternen Ausdauer, damit man sich wie
hier auf die Ergebnisse verlassen konnte.

Jos. Grotz ST

Ohly, Friedrich: Hohelied-Stu-
dien. Grundziige der Hoheliedausle-
gung des Abendlandes bis um 1200
(Schriften der wissenschaftlichen Gesell-
schaft ander Johann-Wolfgang-Goethe-
Universitit Frankfurt!Main, Geistes-
wiss. Reithe Nr. 1). tiesbaden, Franz-
Steiner-Uerlag, 1958. 828 S., br. DM
28,—.

Riedlinger, Helmut: Die Makel-
losigkeit der Kirche in den
lateinischen Hoheliedkom-
mentaren des Mittelialters
(Beitrige 2. Gesch. der Philos. u. Theol.
des Mittelalters. Texte und Untersu-
chungen, Bd. XXXVIII, Heft 8). Miin-
ster i. W., Aschendorffsche Uerlagsbuch-
handlung, 1958. XXVIII u. 415 S., kart.
DM 85,—.

Fiir den Nichtkenner mag es eigenartig
oder auch zufillig erscheinen, dafl ungefihr
um dje gleiche Zeit zwei umfangreiche und
bedeutende Monographien iiber die Ge-
schichte der Exegese des Hohenliedes im
deutschen Sprachbereich erscheinen, Wer
aber weif}, wie sehr sowohl die Patristik wie
auch die Medidvistik zu bevorzugten For-
schungsgebieten geworden sind, wird nicht
so erstaunt sein. Erfreulich ist bei den vor-
liegenden beiden Arbeiten vor allem — und
auch das ist ein Kennzeichen heutiger theo-
logischer und iiberhaupt literarhistorischer
Forschung —, dafl das frommigkeitsge-
schichtliche, spirituelle Interesse im Vorder-
grund steht. Sie 6ffnen damit wieder den
Blick fiir einen Bereich, der im ersten andert-
halb Jahrtausend der Kirchengeschichte eine



Buchbesprechungen 318

Fruchtbarkeit und Fiille ohnegleichen aufzu-
weisen, dann aber in zonehmendem Mafle an
Ideenreichtum, Tiefe und Ausstrahlungs-
kraft verloren hat, zum Schaden nicht nur
der Theologie, sondern aller Gebiete des
geistigen und kiinstlerischen Lebens.

Ohly ist zu seiner Arbeit von der Germa-
nistik her, durch seinen Lehrer Schwietering,
angeregt worden. Eine in Angriff genom-
mene Untersuchung des St.-Trudperter-
Hohenlieds zeigten ihm, dafl schon eine phi-
lologische Studie, geschweige denn eine in-
haltliche Deutung, nicht moglich sei, ohne
den Traditionsstrom genau zu kennen. So ist
diese Arbeit als Vorstudie entstanden und
wurde 1944 als Habilitationsschrift einge-
reicht. Bei der Vielzahl der Hoheliedkom-
mentare — das Hohelied ist nach den Psal-
men das am hiufigsten ausgelegte Buch der
Bibel — und bei der Fiille des handschrift-
lichen Materials konnte es sich dabei zu-
nachst nur darum handeln, einen ersten und
— fiir den angegebenen Zeitraum — mdég-
lichst liickenlosen Uberblick iiber die Ge-
schichte der Auslegung des Hohenliedes
zu geben. Zwei Ziele hat sich der VI. dabei
vor allem gesteckt: Erstens wollte er die Ein-
zeldenkmiler kurz nach ihrem Hauptinhalt
und in ihrer Besonderheit charakterisieren,
zweitens aber in den Grundziigen eine Form-
und Entwicklungsgeschichte der Hohelied-
kommentare bieten. Beides ist ihm wohl in
hohem Mafle gelungen. Origenes, Beda, Ru-
pert von Deutz und Bernhard von Clair-
vaux haben nach ihm die Entwicklung am
stirksten bestimmt und ihr eine je eigene
Note gegeben. Der grofie Durchbruch durch
die in der Viterzeit und bis zum Friithmit-
telalter vorherrschende objektive, heilsge-
schichtliche und typologische Betrachtungs-
weise zu einer subjektiven, affektiv-mysti-
schen Deutung geschieht bei Rupert von
Deutz. Wahrend bis dahin die Braut des
Hohenliedes als Kirche und nur in Verbin-
dung mit dieser als Einzelseele gedeutet
wurde, ist sie von da ab Bild Mariens und
aller in ihrer Nachfolge von Gott persénlich
Begnadeten und mit Gott in der unio my-
stica Geeinten. In der Bliitezeit der Hohe-
liedauslegung behandelt Ohly gesondert die
mehr lehrhafte, frithscholastische und die
vorwiegend religids interessierte monastische
Tradition der Zisterzienser, Pramonstraten-
ser, Angustinerchorherren und Benediktiner.
Endlich folgt noch eine Zusammenstellung
und kurze Kennzeichnung der volkssprach-
lichen Auslegungen. Eine vorziigliche Schluf3-
betrachtung skizziert noch einmal in sehr
dichter Weise den entwicklungs- und ideen-
geschichtlichen Gang und gibt einen Uber-
blick iiber die regionalen und geistigen Ent-
stehungsraume der Hoheliederklarung.

Wihrend die Arbeit Ohlys den gesamten
Fragenkomplex der Hoheliedtheologie und
-mystik ausbreitet, hat Riedlinger eine — al-
lerdings schr zentrale — Einzelfrage der Ho-
heliedauslegung zum Gegenstand seiner Un-
tersuchung gemacht. Mégen sich beide Ar-
beiten auch in manchem iiberschneiden, so
fiigt die zweite doch der ersten noch wesent-
lich Neues hinzu. Einmal ist die Auffithrung
der literarischen Dokumente (ebenso die Se-
kundarliteratur) noch liickenloser und sorg-
filtiger (der Vf. kann einige literarkritische
Funde anfweisen), zum zweiten umfafit die
Arbeit einen grofleren Zeitraum, nidmlich
von Hippolyt und Origenes (die Kommen-
tare der patristischen Zeit sind ja die Quel-
len der mittelalterlichen lateinischen Kom-
mentatoren) bis Dionysius Cartusianus. Sein
grofles Verdienst aber ist es, nachgewiesen
zu haben, wie sehr auch im Mittelalter trotz
aller subjektiven, mystisch-moralischen Deu-
tung der Brant des Hohenliedes das von Ori-
genes zum erstenmal konzipierte Idealbild
einer unsichtbaren, pneumatischen, makel-
losen Kirche noch lebendig gewesen ist. Zwar
kennt man ebenso die Kirche der Siinder,
die Kirche als Buhlerin und als runzeliges
altes Weiblein, aber ,im ganzen erscheint
doch viel leuchtender das geistliche Wesen
der Kirche, erscheint die ecclesia spi-
ritunalis, die nach Vollkommenheitsstu-
fen und charismatischen Gaben geordnete,
siinderlose Gemeinde der Heiligen® (401).
,Das Geheimnis dieser Gemeinde sucht
man sich nicht in Begriffen, sondern in
Bildern und Gleichnissen anzueignen, in
der Betrachtung der makellosen Schénheit
Christi und der seligen Jungfran Maria, der
groflen Vorbilder des Alten Bundes, der
Apostel und Martyrer, der Bekenner und
Jungfrauen“ (402). ,Die moderne Theolo-
gie“, so schlieft der V1., ,in der man verge-
bens nach einer dhnlich frommen und inten-
siven Betrachtung der Kirche der Heiligen
sucht, konnte daraus reichsten Nutzen zie-
hen® (403). — Man kann nur wiinschen, dafl
der spirituelle Reichtum des . Mittelalters,
dhnlich wie in den vorliegenden Arbeiten,
immer mehr erschlossen wird. F. Wulf S]

Schiffers, Norbert: Die Einheit
der Kirchenach John Henry
N e w m an. Diisseldorf, Patmos-Uerlag,
1955. 829 S., kart. DM 24,50.

John Henry Newman stand wihrend sei-
nes ganzen Lebens mitten im theologischen
Fragen seiner Zeit. Niemand, der mit thm in
néhere Berithrung kam, wurde in der Ruhe
theologischen Besitzes gelassen, nicht einmal
in jenen Jahren, als er selbst schon ldngst in



314

der katholischen Kirche die Ruhe seines Ge-
wissens gefunden hatte. Dementsprechend
vielgestaltig ist sein theologisches Werk. Erst
allmdhlich wird es von der Forschung auf-
gearbeitet. Seine Eigenart besteht darin, daf
es ganz und gar aus dem Leben: aus per-
sénlichem Ringen um die Wahrheit, aus der
Begegnung mit Menschen, aus dem Erlebnis
der konkreten Kirchen usw. entstanden ist.
Das macht auch seine Interpretation so
schwer. Die vorliegende Arbeit, eine Disser-
tation, ist der zentralen Frage des groflen
englischen Konvertiten nach der Einheit der
Kirche gewidmet. Im 1. Teil wird der Weg
N.s zur Kirche beschrieben, im 2. Teil eine
systematische Darstellung der heilsgeschicht-
lichen Lehre N.s von der Kirche versucht.

Um zwei Probleme kreist N.s Denken: 1.
Wie kann ich personlich Gottes sicher wer-
den? 2. Welches sind Wesen und Gestalt der
einen Kirche. Beide treten in gleicher Dring-
lichkeit immer wieder vor N. hin. Man kann
sich deshalb fragen, ,ob bei N. das Indivi-
duelle so im Vordergrund steht, dafl es
tberhaupt jedes Gemeinschaftserleben ver-
dringt, oder ob etwa die Kategorie der Ge-
meinschaft bei N. keinen Raum mehr ladfit
fiir eine Philosophie oder Theologie des Ein-
zelnen. Es mag vorweg gesagt sein, dafl diese
Frage N.s ganzes Kirchenbild bestimmt, und
daB sie so geldst ist, dafl der Eigenstand je-
der der beiden hier aufgezeigten Kompo-
nenten gewahrt bleibt in einer Hinordnung
aufeinander, die von Heilsgeschehen, Heils-
?es;:hichte und Heilserfassung bestimmt ist“
23).

Gerade die Sorge um sein personliches
Verhiltnis zu Gott hatte N. in der Angli-
kanische Kirche so tief Wurzel schlagen las-
sen. Nur so erkliart es sich, dafl er ihren
Autoritidtsanspruch als Apostolische Kirche
zuerst gegen die katholischen Freunde und
Gegner und schlieflich — fast noch verbit-
terter — gegen seine wachsende bessere Er-
kenntnis verteidigt. Dieses Ringen wird auf
Grund eines ausgiebigen Quellenmaterials
dargestellt. Die Stationen dieses Ringens
sind bekannt: die Infragestellung der Auto-
ritdit der Anglikanischen Kirche, die Via-
Media-Theorie, der Versuch einer lehrmifi-
gen Anniherung der beiden ,Teilkirchen' auf

Buchbesprechungen

dem Wege einer beiderseitigen inneren Re-
form und endlich der Ubertritt zur katho-
lischen Kirche im Jahre 1845.

Der lehrmifige Ertrag dieses Ringens ist
fiir N. eine Kldrung und eine vertiefte heils-
geschichtliche und heilstheologische Erkennt-
nis der Einheit der Kirche. Grundgelegt ist
diese fir ihn im Heilswirken des Einen Got-
tes. Darum ist auch schon der Alte Bund die
,altere Kirche®, die als solche allerdings ganz
auf Christus und damit auf die Kirche Chri-
sti hingeordnet ist. Gottes Heilswirken, das
in der Erldsungstat des menschgewordenen
Wortes aufgegipfelt ist, findet seine Fort-
setzung und Vollendung im Wirken des H1.
Geistes, dessen einheitsstiftende Kraft von
N. besonders deutlich gesehen wird. Alle fir
N. wesentlichen Einheitsprinzipien sind zu-
sammengefafit in dem Pauluswort: ,Ein
Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und
Vater aller!“ Dem dogmatischen Einheits-
moment {,ein Glaube‘) ist das Prophetenamt
Jesu Christi zugeordnet, dem sakramentalen
(,eine Taufe’) das Priesteramt, welche Am-
ter mit der Himmelfahrt Jesu nicht erléschen,
sondern unmittelbar durch den erhdhten
Herrn, mittelbar durch seine Apostel unter
der Wirkung des die Wahrheit garantieren-
den heijligenden Geistes wahrgenommen
werden. Die fiir die Kirche als einer mensch-
lichen Gesellschaft notwendige Disziplin
wird in Parallele gesehen zu Christi Kénig-
amt. — Ein weiteres Kapitel behandelt das
Problem, daf} einer zwar auflerlich zur Kir-
che gehéren kann, ohne aber in seinem prak-
tischen Verhalten viel von dieser Zugehérig-
keit zu zeigen. Es ist das Problem der Ein-
heit der ,Kirche der Siinder®. — In einem
letzten Kapitel wird N.s Theologie von der
Einheit der Kirche in Vergleich ,mit einer
exegetisch fundierten Ekklesiologie“ gesetzt
— wegen der etwas summarischen Darstel-
lung der verschiedenen Meinungen eine auch
fiir den, der die behandelten Autoren eini-
germaflen kennt, nicht anspruchslose Lek-
tiire!

Das Buch neigt in seiner Griindlichkeit
bisweilen zu einer gewissen Weitschweifig-
keit. Fiir die Giiltigkeit seiner Ergebnisse
biirgt aber schon der Name seines Initiators,
des Newmankenners H. Fries. Jos. Grotz §]

Priestertum und priesterliches Leben

Lécuyer, Josef: Priester in
Ewigkeit. Das Sakrament der Wei-
he (Enzyklopddie, herausg. v. Joh.
Hirschmann S] VII 6). Aschaffenburg,
Pattloch-Uerlag, 1958. 136 S., kart.
DM 3,80.

Der V{. unterrichtet in seinem Buch kurz,
klar und leicht verstidndlich iiber das Sakra-
ment der Weihe. Zunichst handelt er vom
Priestertum der Apostel sowie der Bischdfe
als Nachfolger der Apostel. Abwirts steigend
bespricht er dann die einzelnen Weihestufen,
die er geschichtlich und theologisch einge-



Buchbesprechungen 315

hend darstellt. Sehr wertvoll ist das Schlufi-
kapitel iiber das Priestertum der Glaubigen,
dessen Unterschied zur lutherischen Lehre
vom allgemeinen Priestertum gut heraunsge-
arbeitet wird. Dankbar erkennt man, wieviel
Pius XII. iiber das Weihesakrament und
das Laienpriestertum in seinen verschiede-
nen Enzykliken geklirt hat. — Das Buch ent-
spricht durchaus den Intentionen der Patt-
lochschen Enzyklopidie: einen groflen Le-
serkreis iiber alle Gebiete des katholischen
Glaubens schnell und zuverldssig zu orientie-
ren. Ad. Rodewyk S]

Loetscher, Anton: Allen bin
ich alles geworden. Geschich-
ten tiber das Wirken des Priesters. Lu-
zern, Riber u. Cie, 1958. 157 S., Ln. DM
7,90.

In der Sammlung ,Vom Geheimnis des
katholischen Priestertums“ brachte der 1.
Band Geschichten iiber die Berufung zum
Priester, der vorliegende 2. spricht vom Wir-
ken des Priesters, wobei seine Tatigkeit im
Beichtstuhl zuriicktritt, weil dariiber der 3.
Band handelt (zu Bd. 1 und 3 siche diese
Ztschr. 30 [1957] 471). Es werden nur weni-
ge Originalbeitrige geboten; das meiste ist
schon erschienenen Werken, auch Romanen,
aus den verschiedensten Sprachgebieten ent-
nommen. Die Auswahl ist reich und gut.
Vorausgesetzt wird der katholische Leser,
weil die Titigkeit des Priesters ohne Kom-
mentar geboten wird. Wir begleiten jhn auf
seinen mannigfachen Wegen und beobachten
sein vielgestaltiges Tun. Die Lektiire ist si-
cherlich geeignet, die Liebe und Hochachtung
dem Priester gegeniiber zu pflegen.

Ad. Rodewyk S]

Schindler, Peter: Detr Pflug
Gottes. Regensburg, Friedrich Pustet,
1958. 301 S., Ln. DM 12,—.

Der Titel 14t nicht ahnen, dafl es sich
hier um die Fortsetzung des Buches ,Das
Netz des Petrus“ handelt, das im vorigen
Jahrgang (S. 79) ausfiihrlich besprochen wur-
de. Im Dinischen sind die beiden Biicher ein
zweibindiges Werk unter demselben Titel.
Die deutsche Ausgabe hitte dhnlich gestal-
tet werden miissen, denn der ,Pflug Gottes*
setzt soviel aus dem ,Netz des Petrus®
voraus, dafl vieles nicht verstindlich wird,
wenn man nicht das erste Werk gelesen hat.

Diesmal schildert der V. seinen Weg zum
Priestertum und sein Wirken als Priester
bis heute. Es fehlte anf diesem Wege nicht
an Mifiverstindnissen und Spannungen. Sie
haben zwei Quellen: Die eine hat P. Siepe

als Spiritual dem jungen Germaniker ge-
geniiber in die Worte gefafit: ,Muff denn
ein Konvertit alles so wortlich nehmen?“ (S.
90), die zweite driickt Schindler selbst in den
Worten aus: ,Ich war kein Diplomat®. In
nordischer Gradlinigkeit steuerte er wie ein
Schiff, das nur Wasser zu zerteilen hat, sei-
ne Ziele direkt an. Dazu kam aber noch eine
grofle innere Beweglichkeit, der alle Rege-
Iung durch festgelegte Systeme innerlich zu-
wider war. Daher mufite es natiirlich mit den
~Minnern der Ordnung® zu Zusammensto-
fen kommen und zu manch hartem Bruch.

Es ist nun ungemein instruktiv, wieSchind-
ler den Leser miterleben 1ifit, in welcher
Weise er sich mit den Dingen auseinander-
setzte und letztlich nicht in einer Verbitte-
rung endete, sondern zu wohlwollendem
Verstehen kam. Dem Mann, der schon vor
seiner Konversion die ganze Welt bereist
hatte, lag das Reisen im Blut. Infolgedes-
sen fithrt er den Leser durch ganz Europa
und den Vorderen Orient, manchmal nur in
kurzer Aufzihlung der besuchten Orte, bis-
weilen dariiber mit dem geschulten Blick
des Archiologen urteilend.

Nur gestreift hat der Vf. seine grofle li-
terarische Tatigkeit. Es werden aber an die
30 zum Teil sehr umfangreiche Werke auf-
gezihlt, die aus seiner Feder hervorgingen.
Indem auf sie verwiesen wird, ergibt sich
zugleich, dafl das vorliegende Werk in einer
Reihe anderer Biicher und Reiseberichte sei-
ne Erginzung findet, die nur insoweit an-
gefiihrt werden, als es die chronologische
Einordnung verlangt oder das Verstindnis
der inneren Entwicklung erfordert.

Der V{. hat iiber Welt und Menschen sei-
ne eigene Meinung und hilt mit seinem Ur-
teil dariiber nicht zuriick. Man wird sie nicht
immer teilen, aber sie regen an und zwin-
gen zur Auseinandersetzung.

Ad. Rodewyk S]

Ualensin, Auguste S]: Froh im
Glaub en. Betrachtungen. Ins Deut-
sche iibertragen von Dr. phil. Herbert
P.M. Schaad. Freiburg i.Br., Herder-
Uerlag, 1958. X1l und 350 Seiten, Ln.
DM 15,80.

Das Werk ist kein Betrachtungsbuch im
gebriauchlichen Sinne dieses Wortes. Es bie-
tet nimlich in der Intention des Vf.s keinen
Betrachtungsstoff fiir andere an, sondern
enthilt 263 Meditationen, kurze Zwiege-
sprache der Seele mit Gott, wie sie A. Valen-
sin in entscheidenden Jahren seines Lebens
(1987—1989) gehalten und ohne Absicht
einer spiteren Verdffentlichung niederge-
schrieben hat.



316

Diese Entstehung und Zielsetzung des Bu-
ches mufl man im Auge behalten, um die
ganz persdnliche Art und Unmittelbarkeit zu
verstehen, mit der der begnadete Priester
und Ordensmann, der scharfsinnige Philo-
soph und Schriftsteller, der hervorragende
Kenner der schénen Literatur und gefeierte
Konferenzredner, seine Wege zu Gott lite-
rarisch geformt und in einem Guf, ohne
Korrekturen und Streichungen, in einem geist-
lichen Tagebuch fiir sein Gedichtnis fest-
gehalten hat.

Valensins ,Lieblingsdevotion* war die
heroische Hingabe an den Willen des himm-
lischen Vaters, die imitatio Patris, und seine
»Lieblingstugend“ und ,Stirke“ war der
unangefochtene Glaube, aus dem herans ihm
eine ,Sohneshaltung® geschenkt wurde, die
das Wesen seiner Spiritualitit ausmachte
und die im ,Vertranensakt® des Paters de la
Colombiére ihren tiglichen Gebetsausdruck
fand (S. 119, 218). Zum Vater hin und
vom Vater her kam er zu Jesus Christus und
dessen hochheiliger Mutter, die den immer
wiederkehrenden Gegenstand seiner Betrach-
tung bildeten und denen er, natiirlich nach
Art und Grad verschieden, eine Liebe und
Verehrung zollte, die man als ein besonde-
res Charisma seiner frommen Seele bezeich-
nen kann.

Die praktische Frucht seiner Hingabe an
den Vater durch den Sohn im Heiligen Geist
war der selbstlose Dienst an den Menschen,
denen er durch die Strahlkraft seines Lebens
und apostolischen Wirkens die Liebe und
Giite Gottes vermitteln wollte. Wie er selbst
im Glauben froh und getréstet war. trotz
der vielen ,Diirren®, die sein kontemplati-
ves Leben heimsuchten, so suchte er anch an-
deren zu einer Glaubensfrende zu verhelfen.,
die allen Leidens- und Schidksalsschligen
des Lebens gewachsen war und selbst den Tod
nicht firchtete. Es fillt auf, wie oft nnd
selbstverstindlich Valensin iiber das Ster-
ben meditierte und durch welch zarte, echt
menschliche Familiaritit er, auch tiber das
Grab hinaus, mit seinen Eltern und Ge-
schwistern, seinen Verwandten und Freun-
den verbunden war.

Die Ubersetzung des franzdsischen Origi-
nals ist ausnehmend gut gelungen. Was wir
beim Lesen des Buches 6fter vermifit haben,
war eine grofere Anzahl von Fufinoten,
ohne die manche Stellen nicht voll verstind-
lich sind. Ebenso fehlen alle Angaben iiber
das Leben und Wirken Valensins, so daf}
sich die deutschen Leser von der Bedentung
des Autors kein rechtes Bild machen kénnen,
ein Mangel, der anch durch die sorgfiltig-
ste Lesung seiner Betrachtungen nur zu
einem kleinen Teil behoben wird.

H. Bleienstein S]

Buchbesprechungen

Mofhamer, Ottilie: Priester
und Frau. Freiburg i. Br., Uerlag
Herder, 1958. 846 S., In. DM 18,50.

Die Verfasserin wagt sich an ein schwieri-
ges Thema; aber sie behandelt es mit so viel
Geschick, Takt und Sachkenntnis, daf man )
das Werk voll anerkennen mufl. Es iber-
trifft um ein Betrichtliches alles, was wir
iber dieses Thema bisher gelesen haben.
Wir méchten es ein Handbuch nennen, das
man nicht nur einmal liest, sondern zu dem
man immer wieder greift und in dem man
sich durch den iibersichtlichen Aufbau und
mit Hilfe des guten Registers von 12 Sei-
ten auch spiter rasch zurechtfindet.

Nach der Darlegung der Fragestellung
werden in drei grofien Abschnitten das Prie-
stertum, das Frauventum (im allgemeinen)
und die christliche Fran behandelt. Hier ra-
gen besonders hervor die Darlegung der
Eigenart der Fran und des Midchens und
der unvergleichliche Abschnitt ,Der Brunnen
von Sichar® (Christus und die Frau). Dem
gegeniiber fallen die dogmatischen Darle-
gungen etwas ab; besonders der Abschnitt
aber Maria 148t die sonst so wohltuende
Verhaltenheit etwas vermissen.

Die ecigentliche Stirke des Buches aber
liegt im zweiten, durch und durch praktischen
Teil: Weltstand, Ordensstand und der Prie-
ster. Begegnung zwischen Priester und Frau.
Zusammenarbeit zwischen Priester und Frau.
Priester und Familie. Hier kommt die grofie
Erfahrung der Verfasserin ganz zum Tragen,
ob sie iiber die Ehefrau spricht und das, was
sie vom Priester erwartet, oder iiber die Or-
densfraven und ihre berechtigten, so manch-
mal unerfiillten Wiinsche an den Priester; ob
sie iiber die Pfarrhaushilterin spricht oder
iber die Seelsorgshelferin oder klug und
taktvoll das heikle Thema der Begegnung
zwischen Priester und Frau behandelt. Im-
mer sagt sie Giiltiges, nicht selten Dinge, die
oft tibersehen werden.

M. wendet sich an, die Frauenwelt, um ihr
das Priestertum, seine Aufgaben und seine
Schwierigkeiten verstidndlich zu machen, und
zugleich an den Priester, um mehr Verstind-
nis fiir die Fran zuo wedken und fiir das, was
die Frau vom Priester erwartet. Dabei bringt
sie neben bekannten, ibersichtlich zusam-
mengetragenen Erfahrongen und Erkennt-
nissen auch iiberraschend Neues, gute Anre-
gungen, die uns Priestern sonst nicht so
leicht gesagt werden, Anregungen, die wir
nicht tberhdren sollten, freilich so viele,
daf wir uns beim Lesen gefragt haben: Wer
in aller Welt kann das alles im Kopf ha-
ben und auch noch leben?



Buchbesprediungen 317

Jedenfalls kann die Lektiire nicht nar
empfohlen werden, sondern es wire zu wiin-
schen, dafl jeder Priester dieses Buch auf-

merksam und mit dem Stift in der Hand
lase, um sich die vielen und guten Anregun-
gen zu eigen zu machen. R. Goll §]

Erziehung und Bildung

Marrou, Henri-Irénée: Geschich -
te der Erziehung im klas-
sischen Altertum. Freiburg-
Miinchen, Karl Alber, 1957. 647 S., Ln.
DM 46,—.

Hier ist es gelungen, die schier uniiberseh-
bare Fillle des Materials aus der Zeit von
Homer bis zu Karl dem Groflen so darzu-
stellen, dal weder die groflen Linien der
Entwicklung von der bunten Menge fesseln-
der Einzelheiten erdriickt werden, noch die
eigentliche Absicht des Verfassers ohne den
auf Schritt und Tritt geforderten Beleg
bleibt. Fiir den christlichen Erzicher ist die
Auseinandersetzung mit dem behandelten
Fragenkreis notwendig, da das Christen-
tum, wie Marrou nachzaweisen versucht, kei-
ne Revolution auf dem Gebiet der Erzie-
hung, sondern nur eine Erweiterung und
Vertiefung gebracht hat. Gerade fur die
Kontinuitat erzicherischer Einsichten und Er-
fahrungen, die von Epoche zu Epoche iiber-
nommen und organisch entfaltet, aber auch
verlangert und bereichert werden, will Mar-
rou das Verstindnis wecken,

Fiir ibn kulminiert die Geschichte der anti-
ken Erziehung im Ideal und in der Praxis
der hellenistischen Schule, die alles einge-
schmolzen und der Nachwelt iiberliefert hat,
was sich nach vielgestaltigen Ansitzen in
den beiden Sédulen der antiken Erziehung, in
Platon und Isokrates, verdichtet hatte. Diese
padagogische Ehrenrettung fiir Isokrates ist
ebenso tiberraschend wie einleuchtend: Ge-
genitber Platon, der mit seinem Idealbild
der reinen Wissenschaft die Erziehung stets
von neuem befligelte, hat der athenische
Rhetor ihr durch ein am tiglichen Leben
orientiertes weises Mittelmafl den praktisch
errcichbaren Horizont vorgezeichnet und so
die historischen Voraussetzungen fiir ihre
Breitenwirkung geschaffen. Inhaltlich ge-
langt diese Periode, nicht ohne den Einflufl
Platons, wie Werner Jéger schon frither ge-
zeigt hat, vom politischen Ideal der klassi-
schen Zeit zur Kultur der Persénlichkeit, die
spiter als wichtigster heidnischer Beitrag in
die Zivilisation der Civitas divina eingchen
sollte. Den aus der Polis entwurzelten und
von den Gottern verlassenen Menschen sucht
der hellenistische Humanismus mit religiéser
Inbrunst zum ganzen Menschen zu erziehen.
Damit fallen bei aller Verhaftung an die
Tradition die Einseitigkeiten fritherer Leit-

bilder (kdrperliche, méinnliche, fachliche und
wissenschaftliche Erziehung), und der Vor-
rang des Personal-Sittlichen beginnt den
Blick fiir Hoheres zu 6ffnen.

Im wesentlichen wird dieses Ideal von den
Romern iibernommen und verbreitet, worin
Marrou die eigentiimliche Leistung dieses
Volkes sicht. Dabei nahm Rom zwangsliu-
fig zum erstenmal eine fremde Sprache, das
Griechische, in den Erziehungsplan auf, den
es sonst nur geringfiigig erweiterte (Recht).
Aufschlufireich ist die Schilderung der An-
finge einer staatlichen Schulpolitik, die aber
erst wahrend der heidnischen Restauration
Julians gréfere Bedeutung und gleichzeitig
eine antichristliche Schirfe erhielt.

Konnte das frithe Christentum als ,Buch-
Religion® auch nicht auf ein Mindestmaf} an
Bildung verzichten, so hat es doch im helle-
nistisch-romischen Raum keine eigene Schu-
le entwickelt. Es verstand sich nicht politisch
oder padagogisch, sondern religiés und sah
das Maf an menschlicher Kultur, das es vor-
aussetzen mufite, in den vorgegebenen Erzie-
hungsformen verwirklicht. Diese Bildung
wurde durchweg geduldet und nur soweit
bekdmpft, als sie Religionsersatz war und
sein wollte. Nur in den barbarischen Lin-
dern gab es Ansitze einer christlichen Be-
kenntnisschule in der Form von Klosterschu-
len im Osten und theologischen Fachschulen,
die jedoch eine schwache Ausstrahlung hat-
ten. Auch im Abendland, in dessen italisch-
afrikanischen Kerngebieten das gelehrte Klo-
ster von Anfang an die Regel war, erscheint
mit dem Ubergreifen der Mission auf Gal-
lien und das Merowingerreich die christliche
Schule zunichst als Berufsschule fiir Vorle-
ser, Diakone und Priester. Diese Schulen,
die von Kléstern, Bischéfen nnd dann auch
von Pfarrern eingerichtet waren, vermittel-
ten aber nur die einfachsten, rein technischen
Kenntnisse: Das abendlindische Bildungswe-
sen hatte seinen tiefsten Stand erreicht. Doch
aus diesem Niedergang erhebt sich besonders
in dem von der hellenistischen Erziehung
unberiihrten, aber bildungshungrigen Irland
der Keim der neuen christlichen Schule. Jetzt
kann die Heilige Schrift an die Stelle der
alten Klassiker treten und damit ecine enge
Verbindung von Literatur und Religion ge-
schaffen werden. Weil der Erzieher nun
nicht nur der Lehrer, sondern auch der geist-
liche Vater seiner Zoglinge ist, wichst die
Ehrfurcht vor diesem Stand, der bis dahin



318

wenig Ansehen genoff. Nachdem die Germa-
neneinfille die letzten Reste der antiken
Schule in England und Gallien vernichtet
haben, ist im 6. Jahrhundert die Kirche, ab-
gesehen von Italien und Afrika, die einzi-
ge Erziehungstrigerin. Schliefllich verbindet
sich in der karolingischen Renaissance die
christliche Schule, die von den irisch-schot-
tischen Ménchen an den Hof Karls des Gro-
Ben verpflanzt wurde, mit dem Erbe der
Antike, das die Langobarden in das Fran-
kenreich hiniiberretteten, zu dem Fundament,
auf dem die mittelalterliche Schule aufbaut.

Im letzten Teil des Werkes bleiben man-
che Fragen offen. Man gewinnt den Ein-
druck, dafl zwar ein grofler Rahmen ge-
spannt wird, der aber noch sehr der Aus-
fiillung durch eingehendere Untersuchungen
bedarf.

Vielleicht liegt es an der allzu schnellen
Gleichsetzung von Erziehung und Bildung
durch den Vf. und an seiner Vorliebe fiir
die hellenistische Schule, dafl manche Stré-
mungen, wie etwa der Neuplatonismus und
die Gnosis, zu wenig beriicksichtigt sind. Die
Geschichte der dhristlichen Erziehung im Al-
tertum ist jedenfalls noch nicht geschrieben.
Aber selbst wenn Marrou nur das Feld fiir
die Forschung abgesteckt hitte, wir schul-
deten jhm fiir seinen Entwurf grofien Dank.

Doch Marrou bietet sehr viel mehr. Jedes
Kapitel verschafft uns tiefe Einblicke in die
Ziele und den Alltag des antiken Unter-
richts. Die Darstellung ist reich an Hinwei-
sen auf die erzicherischen Probleme der Ge-
genwart und regt immer zum Nachdenken
an, auch wenn man bei den Vergleichen hier
und da ein Fragezeichen machen mddhte.
Wissenschaftliche Niichternheit verbindet
sich wohltuend mit dem verhaltenen Pathos
dessen, der selber lehren und erziehen will,
und die daraus entstehende reizvolle Einheit
macht das Buch, dem zahlreiche gut kommen-
tierte Bilder beigegeben sind, zu einer frucht-
versprechenden Lektiire fiir jeden, der pad-
agogisch titig ist. H. Finé §]

Forster, Friedrich Wilhelm: Die
HaouptaufgabederErziehung
(Schriften des Willmann-Instituts Fre:-
* burg—UWien). Freiburg, Uerlag Herder,
1959. 175 S., Ln. DM 11,50.

Wer Forsters pidagogische Schriften schon
zur Zeit ihres ersten Erscheinens kennen ge-
lernt und fiir sich und andere praktisch ver-
wertet hat, wird dem Vf. danken, daf} er
die wesentlichen und sozusagen iiberzeit-~
lichen Erkenntnisse seiner Erziehungsweis-
heit im vorliegenden Buch 'in der Art eines
Kompendiums zusammengefafit hat. Darin

Buchbesprechungen

werden aber die fritheren Aussagen nicht
einfach wiederholt, sondern mit den aktuel-
len Erfordernissen unseres supertechnischen
Zeitalters verkniipft, so dafl der Leser klar
erkennt, warum die gegenwairtige Jugend-
generation nur durch die Einfithrung in das
ewige geistige Erbgut vor den Gefahren der
bloflen Technokratie geschiitzt werden kann.
Das grofle Werk der Technik, die von Gott
gewollte Unterwerfung der materiellen
‘Welt unter die Herrschaft des Geistes, stellt
eben an die sittlich-religiose Bildung und so-
ziale Verantwortung des heute schaffenden
Menschen erhohte Anforderungen, so dafl er
ihnen nur mit Hilfe einer neuen, geistig-
sittlichen Erhebung geniigen kann. Audh ,die
ganzlich unprizisierte Freiheit® in den De-
mokratien des Westens wird durch die an-
archische Deutung der Diktatur der Masse
stindig so bedroht, dafl die groflen abend-
lindischen Freiheitstraditionen auf die
Dauer nur erhalten werden konnen, wenn
der religids-sittliche Ursprung der Men-
schenrechte der heranwachsenden Jugend
mit neuer Eindringlichkeit zum Bewuftsein
gebracht wird. Aus dieser Grundsatz-Forde-
rung geht hervor, wie sehr der moderne Er-
zieher im Sinne Forsters aus der Enge blof}
erzicherischer Interessen heraustreten und
seine Arbeit mit den groflen Weltproblemen
der Gegenwart in Bezichung setzen muf,
wenn er die thm anvertraute Jugend gegen
die Einflisse des Zeitgeistes immunisieren
und wirksam auf die Zukunft vorbereiten
will.

Diese erweiterte pidagogische Sicht durch-
zieht das ganze Buch. Die Eingangsbetrach-
tungen tber- Charakter- und Willensbildung
heben die iberragende Bedeutung hervor,
die der grundsitzlichen Orientierung des Er-
ziehers fiir jede tiefer gehende und dauer-
hafte Einwirkung auf die junge Generation
zukommt. Ist doch die Klarstellung der ober-
sten Zielsetzungen unseres ganzen Erzie-
hungswerkes, d.h. die Beantwortung der
Frage, wohin eigentlich erzogen werden soll,
unvergleichlich wichtiger, als jede noch so
sinnreiche Methodenlehre, denn was wir
Charakter nennen, ruht ja ganz und gar auf
Zielbewufltheit, absoluter FEntschlossenheit
und Einheit der Lebensrichtung auf. In die-
sem Zusammenhang erinnert Forster (S. 81)
mit Recht an die ,Geistlichen Ubungen® des
hl. Ignatius, in denen die Frage nach dem
Sinn und Zweck des menschlichen Lebens
von alles entscheidender Bedeutung ist. Auch
anderswo ist die Einsicht in diese Grund-
wahrheit aller Charakterentwicklung im
padagogischen Bewufltsein so lebendig, dafl
sie von Forster durch viele Zitate bestitigt
und sein Buch an mehr als einer Stelle als
ein trefflicher Kommentar zum ,, Fundament®



Buchbesprechungen

des Exerzitienbuches gebraucht werden kann.

Auch was iber die Zusammengehorig-
keit des weiblichen und ménnlichen Seelen-
elements im Charakterideal ausgefiihrt wird,
ist ein lebenswichtiger Beitrag zur Wesens-
entfaltung der Frau und zur Verinnerlichung
des Mannes. Da nur die Vereinigung von
animus und anima, die innerseelische Durch-
dringung von Kraft und Liebe, von Selbst-
bestimmung und Hingabe, von Energie und
Feinheit, den ganzheitlichen Charakter her-
vorbringt, ist es wohl begriindet, dafl gerade
der pidagogischen Behandlung der jugend-
lichen Entwidklungs- und Ubergangsjahre
ein eigenes Kapitel gewidmet wird.

Wie ernst man sich auf dieser Erziehungs-
stufe mit dem natiirlichen Protest und Kraft-
gefiihl der Heranwachsenden gegen die For-
derungen der Bergpredigt auseinandersetzen
mufl, ist eine von den vielen Fragen, die —
mit Riicksicht auf die besondere Aufgabe sei-
nes Buches, auch nichtgldubigen Kreisen zu
dienen — von Forster nur mit allgemeinpsy-
chologischen Erwédgungen beantwortet wird.
Das hindert aber nicht, ihre Lésung auch
fiir die christliche religionspaddagogische Pra-
xis fruchtbar zu machen und mit threr Hilfe
die Widerstinde zu tiberwinden, die vom na-
tirlichen Geltungsdrang und Ehrgefiihl ge-
gen die christliche Demut und Selbstverleug-
nung erhoben werden nnd dem Wirken der
Gnade entgegenstehen.

Dieselben Fiihrerdienste zu Christns hin
haben schon oft auch Forsters ,Betrachtun-

en tiber Willensbildung” geleistet. Die

bung in der ,Tatenenergie® soll die schlag-
fertige Umsetzung des Wissens in die Tat
fordern und zu zielbewufiter, unbeirrter
Durchfithrung bestimmter Vorsidtze gegen-
diber allen Widerstinden anleiten. Die
Ubung in der ,Hemmungsenergie“ will die
Widerstandskraft gegen ablenkende Reize
starken, Sie geht auf die Beharrlichkeit des
.Nein“, wahrend es die andere mit dem
konsequenten unerschiitterlichen ,Ja“ zu tun
hat. Gewifd ist auch bei Férster die Einiibung
in die grofle Kunst des ,Neinsagens nicht
das Tiefste seiner Charakter- und Willens-
bildung, weil sie keine neuen Lebensquellen
zn wecken vermag. Aber sie beruht auf der
Erfahrung, dafl nur das gelegentliche Sich-
versagen des Erlaubten die Kraft gibt, dem
Unerlaubten mit wirklichem Erfolg zu wi-
derstehen. Sie ist das agere contra des hl
Ignatius, die Bemeisterung unseres ungeord-
neten Wollens und leidenschaftlichen Begeh-
rens, welche die Praedisposition fiir jede
Art von Geistesherrschaft schafft und dem
Sieg der Gnade Christi die Wege bereitet.

Auf die Betrachtungen iiber Charakter-
und Willensbildung folgen zahlreiche Kapi-
tel dber die Erziehung, ihre oberste Zielset-

319

zung, ihre Hemmungen und Mdgglichkeiten.
Die Abschnitte {iber ,Strafe und Erziehung*,
,Aullere Formen und Gewohnheiten“, ,Die
Psychoanalyse in der Jugenderziehung,
~Autoritdt und Selbstregierung in der Lei-
tung der Jugendlichen®, ,Gehorsam und
Freiheit und die Notwendigkeit ihrer Syn-
these“ zeigen schon durch ihre Themenstel-
lung an, was Eltern und Erzieher aus For-
sters nenem Buch gewinnen kénnen. Dabei
ist seine Sprache so einfach und sachgerecht,
dafl jeder Gebildete sie verstehen und sich
mit Leichtigkeit in den Inhalt der meist kur-
zen Kapitel besinnlich vertiefen kann. Eine
systematische Uberschau bietet das Namen-
und Sachverzeichnis, das mit grofler Sorg-
falt bearbeitet ist. — In der Fufinote auf S.
18 sollte das lateinische Sprichwort in der
nichsten Auflage sinngemafler verdeutscht
werden. H. Bleienstein S]

Boyer, André: Das Kleinkind
und seine religiose Erzie-
hung Wirzburg, Echter-Uerlag, 1957.
145 §., Ln. DM 7,50.

Die zwei Teile des Buches lassen noch
deutlich erkennen, dafl das Werk urspriing-
lich aus zwei getrennten Schriften zusam-
mengewachsen ist. Der 1. Teil ,Wie das
Kleinkind sich sittlich und religiés entwik-
kelt“ bietet in der Hauptsache eine Einfith-
rung in die Psychologie des frithesten Ju-
gendalters. Nach einem einleitenden Kapitel
ttber die christliche Pddagogik im allgemei-
nen wird die Entwicklung des Kindes ver-
folgt, schon von der Zeit vor der Geburt
an bis zam Erwachen der Vernunft. Der V1.,
der bekannte franzésische Religionspadago-
ge Boyer, bezeichnet als sein Ziel, ,Eltern
und Erziehern die Einsicht zu vermitteln,
daf eine geistige Ubersittigung des Kindes
nur vermieden werden kann, wenn man sich
dem Gang der Natur anpafit® (S. 7). Die
Leitprinzipien der religiésen Erziehung brau-
chen wir nicht lange zu suchen, weil sie uns
in der katholischen, Lehre gegeben sind. Was
hier geboten wird, ist nicht blofle Theorie,
sondern hat sich in der Praxis des Lebens
immer wieder bewidhrt. Der 2. Teil ,Was
wir unseren Kindern von Gott erzihlen sol-
len“ beschridnkt sich nicht nur auf das ,Was“,
sondern zeigt auch, wie man es erzihlen
kann. Die Mutter wird diese Gedanken ent-
weder in sich aufnehmen und dann in ihrer
Weise wiedergeben oder, wenn sie im Aus-
drudk nicht so gewandt ist, die einzelnen Ab-
schnitte dem Kinde vorlesen. Das gilt be-
sonders von den Abschnitten, welche die re-
ligiése Unterweisung fiir das 4. bis 7. Le-
bensjahr enthalten. Wertvoll ist gerade in



320

diesem letzten Abschnitt, daf gezeigt wird,
welche Gedanken in den einzelnen Monaten
des Jahres beriicksichtigt werden sollen, Zi-
tieren die in den Anmerkungen angefiihrten
Quellen auch fast ausschliefilich (mit Aus-
nahme von Guardini) franzdsische Werke,
so sind unter den am Schlufl verzeichneten
»empfehlenswerten Biichern® die einschligi-
gen deutschen Biicher genannt. Eine Mutter
(oder auch die Kindergirtnerin) findet hier
also kurz alles zusammen, was fir die reli-
giése Erziehung des Kleinkindes richtung-
weisend ist. Ad. Rodewyk S]

Weltall - Weltbild - Welt-
anschauung. Ein Bildungsbuch.
Hrsg. v. Giinter Stachel u. Paul Ascher
unter Mitwirkung von Klemens Tilmann.
Wiirzburg, Echter-Uerlag, 1958. 583 S.,
Ln. DM 34,—.

Die Idee des ,Bildungsbuches“ liegt heute
in der Luft. Die Orientierungslosigkeit der
meisten modernen Menschen in einer Wellt,
deren geographische Grenzen und damit auch
Kulturen zusammengeriickt sind und die fast
nur noch das (vorwiegend technische) Spe-
zialistentum kennt, verlangt nach einer Zu-
sammenfassung des weitverzweigten Wis-
sensstoffes, die mehr ist als blofle Nebenein-
anderreihung, die vielmehr cine ideologisch
fundierte Einheit erkennen lafit. Im Osten
Deutschlands wird seit einigen Jahren an die
Teilnehmer der Jugendweihe das Bildungs-
buch ,Weltall — Erde — Mensch® verteilt,
das die Erkenntnisse der modernen Wissen-
schaften (hauptsdchlich der Naturwissen-
schaften und der Gesellschaftswissenschaft)
auf den Dialektischen Materialismus zurecht-
biegt. Dazu stellt sich das vorliegende Bil-
dungsbuch, das in erster Linie fiir eine auf-
geschlossene jiingere Generation gedacht ist,
in bewufiten Gegensatz.

Es steht auf dem Boden des christlichen
Glaubens (die interkonfessionellen Lehr-
unterschiede bleiben im allgemeinen aufler
Betracht, da entsprechend dem Ziel des Bu-
ches nur das allen Kirchen gemeinsame Glau-
bensgut herangezogen wird), wobei aber die
christlichen Wahrheiten jeweils nur das na-
tiirliche Wissen und Erkennen in sich auf-
nehmen und in eine héhere Einheit iiber-
fihren. Zunichst kommen die einzelnen Wis-
senschaften fiir sich zu Wort und legen die
Summe ibrer Erkenntnisse nach dem neue-
sten Stand der Forschung vor. Aber auch
hier macht sich schon die Hinordnung auf
das Ganze und auf eine tiefere Sinnerhel-
lung der bloflen Fakten bemerkbar. Dariiber-
hinaus zeigt der Gesamtaunfbau des Buches

Buchbesprechungen

ein klares Ordnungsgefiige: von der unbe-
lebten Natur steigen wir zur belebten und
von da zur geistigen Natur des Menschen
empor. Der Mensch und seine Welt stehen
im Mittelpunkt des ganzen Bandes. Auf sie
ist alles ausgerichtet. Sie werden nach ihren
verschiedenen Dimensionen untersucht. Der
letzte Abschnitt: Der Mensch vor Gott,
schlieft den Band sinngemaf ab.

Um einen konkreten Eindruck des Wer-
kes zu vermitteln, seien wenigstens die
Hauptbeitrdge genannt: Das Weltbild der
Physik, Das Weltbild der Astronomie, Die
Welt des Lebendigen, Dic Entstchung des
Menschen (I. Teil); Der Mensch und die
Philosophie, Schépfungsbericht und Natur-
wissenschaft, Der Mensch in Plan und Werk
Gottes, Auf dem Weg zum Geschichtsbild
(II. Teil); Wir und das Leben, Vom Gewis-
sen, Gesundheit des ganzen Menschen, Der
Einzelne und die Gemeinschaft, Ehe und Fa-
milie, Ehelosigkeit und Jungfraulichkeit,
Von der gerechten Wirtschaftsordnung, Der
Mensch und die Kuust (I11. Teil).

Die Verfasser stehen meist in akademi-
schen Lehrberufen. Damit ist von vornher-
ein ein gutes Niveau gesichert. Die damit ge-
gcbene Gefahr ciner zu akademischen Spra-
che ist im allgemeinen gebannt. Als Ganzes
kann man darum den Band als sehr gelun-
gen bezeichnen. Man méchte ihn in die Han-
de vieler junger Menschen wiinschen. Alle
wichtigen Gebiete des Lebens kommen zur
Sprache; Wissenschaft und Glaube sind zu
einer Einheit gefiigt. Zu loben ist auch, dafl
das rechte ethische und religiése Verhalten
des Menschen in den entscheidenden Situa-
tionen menschlichen Daseins behandelt wird;
selbst vom geistlichen Leben ist die Rede.
Es bleiben natiirlich auch Wiinsche offen.
Einige seien genannt. Der Beitrag iiber die
alt- und neutestamentliche Heilsgeschichte
nimmt zu wenig Bezug auf das darin an-
gezielte Menschenbild; der Gang durch die
abendlindische Geschichte ist in seinen apho-
rismenhaften und oft sehr subjektiven Skiz-
zierungen wenig befriedigend; das Wesen
des Glaubens sowie der Unterschied zwi-
schen natiirlichem und iibernatirlichem Glau-
ben kommt im letzten Abschnitt nicht ge-
niigend heraus. Hin und wieder begegnen
auch einzelne Sitze, die zum Widerspruch
reizen, so etwa, wenn im Abschnitt ,Der Ein-
zelne und die Gemeinschaft aus der Ge-
schlechtlichkeit als Wesensmerkmal des Men-
schen gefolgert wird: ,Erst in der gegen-
seitigen Ergdnzung und in der dauernden
innigen Lebensgemeinschaft, in der Ehe, er-
fahren beide (Mann und Frau), was es heifit,
,Mensch’ zu sein“ (397). Die meisten Leser
werden aber soldhe Ausstellungen kaum ha-
ben. B. Richter S]





