
Allerheiligen und Allerseelen 

Von Univ.-Prof. Dr. Heinrich Schlier, Bonn 

I 

Wer sind die Heiligen, deren die Kirche allezeit und besonders am Tage 
aller Heiligen gedenkt, für die sie Gott dankt, die sie verehrt und um ihre 
Fürbitte bei Gott anruft? Um auf diese Frage eine Antwort zu geben, brau- 
chen wir uns nur ein wenig über das Evangelium zu besinnen, das an der Vi- 
gil auf Allerheiligen und am Festtag selbst verlesen wird. Die Seligpreisun - 
gen Jesu können uns sagen, wer ein Heiliger ist; denn auch wenn sie die Hei- 
ligen nicht erwähnen, so meinen sie doch sie. Sie sagen gewiß nicht alles über 
sie. Sie sagen z. B. gerade über das Verhältnis und das Verhalten der Gläubi- 
gen zu ihnen nichts. Aber sie sagen das Wesentliche von ihnen. Und das ist 
im Grunde etwas sehr Einfaches. 

Wer sind die Heiligen? Es sind die, so können wir nach dem Eingang der 
Bergpredigt sagen, die alles von Gott erwarten. Sie spricht nicht erst die 
Kirche, sie spricht Jesus selig. Sie sind selig. Denn niemand wird zuletzt in der 
Erwartung Gottes enttäuscht. 

Die Heiligen wagen es, den Zuruf Jesu anzunehmen und darauf hin zu 
leben, daß die Armen selig sind. Sie halten es buchstäblich für wahr und las- 
sen sich durch nichts davon abbringen, daß das Heil im Armsein liegt. Sie wis- 
sen und erfahren es täglich, welches Risiko das bedeutet. Kein Mensch teilt ja 
mit ihnen jene Überzeugung, geschweige denn das Wagnis, diese Überzeu- 
gung zu leben. Wer will schon arm sein? Und wenn er es ist, wer hält das für 
Seligkeit? Täuschen wir uns nicht: auch die Heiligen selbst haben von Natur 
aus keine Neigung dazu! Aber das Wort von der Seligkeit der Armut läßt 
ihnen keine Ruhe, sondern gräbt sich immer tiefer bei ihnen ein, bis es unlös- 
lich in ihrem Herzen haftet. 

Die Armut der Seligpreisungen meint zunächst durchaus äußere Armut: 
arm sein an Geld und Gütern, an Aussehen und Gestalt, an Gesundheit und 
Glück, an Gaben und Geist, an Ansehen und empfangener Liebe und dem, 
was sonst den Menschen reich scheinen läßt. Aber Armut meint zugleich, daß 
man solches Armsein annimmt und es in die innerste Zustimmung aufnimmt, 
meint also, arm sein ohne Neid, auch ohne Stolz, ohne den Wunsch, die Ar- 
mut abzuschütteln, arm sein •im Geist", wie der Evangelist Matthäus Jesu 
Wort wiedergibt. In diesem doppelten Sinn, der doch nur einer ist, sind die 
Heiligen arm und wollen sie arm sein und wachen eifersüchtig darüber, daß 
ihnen niemand, auch sie selbst nicht, diese Armut nehme. Denn eben in die- 
ser Armut • das wissen sie • lassen sie Gott alle Möglichkeiten offen, aus- 



322 Heinrich Schlier 

zufüllen, was fehlt. In dieser Armut schauen sie praktisch, nicht nur theore- 
tisch, nach Gottes Gabe aus. In dieser Armut verdeckt kein Haben und Begeh- 
ren, kein Besitz und kein Ausgreifen nach dem Besitz in Neid und Empörung, 
die Leere, die der Mensch ist und die Gott erfüllen muß. Einfältig arm sein, 
das ist die Chance, wirklich, und das heißt: durch Gott, überschwenglich reich 
zu werden. Das ist eines der Geheimnisse der Heiligen, die dem Wort Jesu 
trauen. Um dieses Geheimnis kreist ihr ganzes Leben. 

Und dann das zweite Wort der Seligpreisungen in der Ordnung des Mat- 
thäus: •Selig die Trauernden, denn sie werden getröstet werden". Lukas sagt, 
vielleicht ursprünglicher, dafür: •Selig, die ihr jetzt weint, denn ihr werdet 
lachen". Auch dieses Wort haben die Heiligen gehört und sich darauf so tief 
eingelassen, daß sie sich ihm nicht mehr entwinden können und wollen. Des- 
halb auch ihre Heiterkeit bei allem großen Leid und vielen Tränen. Die Me- 
lancholie durchtränkt ihr Leben oft bis nahe an den Grund. Sie sehen ja viel 
klarer die furchtbare Versehrung der guten Schöpfung Gottes durch die Sünde 
und empfinden das Elend der Schuld viel zarter als die anderen. Dabei kön- 
nen sie es kaum einem Menschen sagen, auch nicht den Gläubigen, weil auch 
diese es nicht recht verstehen. Sie leben sehr allein in ihrer Traurigkeit. Und 
trotzdem sind sie immer wieder unter Tränen heiter und im Kummer fröhlich. 
Denn sie wissen es: selig die Trauernden! Selig, die ihr jetzt weint! Und sie 
wissen, warum sie nicht nur trotz aller Traurigkeit, sondern in allem Weinen 
und durch alles Weinen selig sind: weil die Trauernden, wenn sie nur Trau- 
ernde sind, und nicht etwa mit ihrem Leid hausieren gehen oder gegen ihr 
Leid aufgebracht werden, wiederum Gott alle Gelegenheit geben, sie mit 
einem Trost zu trösten, wie es ihn sonst nicht gibt. Sie wissen um das Ge- 
heimnis der Traurigkeit, daß sie das offene Land ist, da Gott sich naht. Wer 
traurig ist, einfältig traurig, nur traurig, der ist, mag er sonst sein, was er will, 
in sich für Gott bereit. Die Traurigkeit in ihm wartet auf Gott. 

Nehmen wir noch ein drittes Wort aus den Seligpreisungen Jesu, um uns 
klar zu machen, wer die Heiligen sind: •Selig, die hungern und dürsten nach 
der Gerechtigkeit, denn sie werden gesättigt werden". Die Heiligen sind Men- 
schen, die nach der Gerechtigkeit Gottes hungern und dürsten. Und in diesem 
Hunger und Durst ihres Lebens sind sie selig. Denn in diesem Hunger und 
Durst sind sie nicht nur wieder für Gott und zu Gott hin offen, sondern stür- 
zen gleichsam Gott entgegen als dem, der den Verdurstenden erquickt und 
den Verhungernden rettet. Achten wir auf das •Hungern und Dürsten"! Das 
besagt ja, daß ihnen keine Gerechtigkeit genug ist, und daß sie deshalb eines 
nie sind: selbst-gerecht. Immer ist die Gerechtigkeit, der sie nachjagen, niem- 
als die, die sie erreichen, immer ist sie eine gerechtere Gerechtigkeit, inimer 
ist sie Gottes Gerechtigkeit, immer ist sie Liebe. Aber achten wir auch auf das: 
•nach Gerechtigkeit"! Das meint: Gottes Gerechtigkeit, aber unter den Men- 



Allerheiligen und Allerseelen 323 

sehen, jetzt und hier, keine •ideale" Gerechtigkeit, die doch nur Ausflucht ist, 
sondern reale Gerechtigkeit, nicht dem Fernsten, sondern dem Nächsten zu 
erweisen. Wenn eines den Heiligen kennzeichnet, so ist es dieses Verlangen 
und Sichverzehren nach der Gerechtigkeit, unter dem dann auch wirklich die 
Gerechtigkeit erblüht, nicht ihre, der Heiligen, sondern Gottes Gerechtigkeit, 
und doch ihre, der Heiligen, da Gott solchen Durst stillt und solchen Hunger 
sättigt, indem er ihnen nun seine Gerechtigkeit überfließen läßt. Nie herber- 
gen die Heiligen in ihrer Gerechtigkeit. Immer sind sie nach der Gerechtig- 
keit Gottes unterwegs. Auf dem Wege zur Gerechtigkeit sehen sie nicht nach 
links und rechts, sondern einfältig nach vorne zur Gerechtigkeit. Deshalb be- 
gegnet ihnen auch die Gerechtigkeit, und durch sie begegnet sie den anderen 
Menschen. 

Wie aber könnten die Heiligen so sein, wenn sie nicht vor und zu allem 
noch einem Wort der Seligpreisungen Jesu Raum in sich gäben: •Selig sind, 
die reinen Herzens sind", wenn sie nicht vor und zu allem reinen Herzens 
wären. Denn das reine Herz ist das Herz des reinen Blickes auf Gott, von dem 
es alles erwartet. Das reine Herz ist jenes Herz, das im ungeteilten und un- 
verwandten Anblick Gottes verweilt, das einfältig und lauter ihn ansieht und 
darüber sich selbst vergißt. Das reine Herz ist das alles bei Gott suchende und 
alles vom ihm erhoffende Herz, in dem dann die Armut, die Traurigkeit, das 
Hungern und Dürsten nach der Gerechtigkeit und • so können wir mit Jesu 
Seligpreisungen fortfahren•die Sanftmut, das Erbarmen, die Friedfertigkeit, 
das Verfolgtsein um der Gerechtigkeit willen, zu dem werden, was sie sind 
und was sie selig sein läßt: zu der großen Gelegenheit und Verlockung Got- 
tes, hier einzutreten und nahe zu sein. Das reine Herz macht den Heiligen. 
Denn das reine Herz läßt alles rein, und das heißt: offen und bereit für Gott 
sein. 

Es ist nicht verwunderlich, daß die Kirche Gott rühmt für alle Heiligen, die 
er ihr schenkt, sowohl für die, die sie feierlich als Heilige und Selige aner- 
kennt um der Gläubigen willen, wie auch für die unzähligen unbekannten 
und ungenannten, deren Namen nur Gott aufbewahrt hat für die Ewigkeit. 
Denn sie, rätselhaft und fremd unter den Menschen und selbst oft unter den 
Gläubigen, sind doch ihre Erquickung. In ihnen, die in getroster Anfechtung 
als die Armen, die reich machen, Gott bei sich einließen, ist der Gott Jesu 
Christi immer wieder menschlich zu den Menschen gekommen. Es ist frei- 
lich auch nicht verwunderlich, daß die Menschen sich vor den Heiligen 
scheuen, wie das ihre Verlegenheit, ihr Hohn, ja ihr Haß gegen sie verraten, 
und daß selbst die Gläubigen sie nicht nur lieben, sondern auch vor ihrer Ge- 
genwart erschrecken und verstummen. Sie spüren in ihnen Gottes Majestät, 
vor der sie sich so schwer beugen, und erkennen im Spiegel solcher Heiligkeit 
ihren eigenen Abstand, ihre Taubheit und Schwäche. Und trotzdem ist es nicht 



324 Heinrich Schlier 

verwunderlich, daß sie sich auch nach den Heiligen sehnen. Denn sie merken, 
daß Gott in ihnen seinen barmherzigen Zuspruch in Jesus Christus zu immer 
neuen, lebendigen Beispielen verdichtet, zum Vor-bild, das sich in Abbildern 
ausprägen möchte. So ist es endlich nicht verwunderlich, wenn sie die, die Gott 
gleichsam zu den Menschen immer wieder herabgezogen haben, und die nun 
selbst in seine Anschauung, nach der sie allezeit verlangten, eingegangen 
sind, bitten, bei Gott Fürsprache dafür einzulegen, daß er auch ihnen kräftig 
sein Wort ins Ohr sage und ihr Herz zur Liebe bewege, und sie, wenn es sein 
kann, auferwecke von den Toten. 

II 

Am Allerseelentag, da die Kirche in ihren Gottesdiensten aller gedenkt, 
die nach dieser Zeit auf Erden in die ewige Liebe Gottes eingegangen sind, 
besinnen wir uns darauf, wie der christliche Glaube das Sterben und den Tod 
versteht. 

Für den, der die Gebete und Lesungen der drei Heiligen Messen des Aller- 
seelen-Tages durchliest und überdenkt, ist es zunächst überraschend, wie we- 
nig Bedeutung die Kirche dem Sterben zuschreibt. Für sie ist der Tod im 
Sinne des Sterbens gar nicht das Letzte, auf das das Leben des Menschen zu- 
eilt, von dem das Dasein endgültig in Frage gestellt wird. Für sie steht auch 
hinter dem Sterben, wie hinter dem irdischen Leben, noch eine ganz andere 
Wahrheit • Gott. Und Gott ist ein Gott der Lebenden und Toten. Und so 
ist für sie die einzige und letzte Frage nicht die, ob wir in dieser Welt sind 
oder aus ihr scheiden, sondern ob wir von Gott angenommen oder verworfen 
werden. Gott ist die Entscheidung, nicht das Sterben. Denn auch im Sterben, 
ja gerade im Sterben, fallen wir in seine Hände. Das mag dem Menschen, 
der die Schmerzen und Schrecken des Sterbens in solcher Häufung und Ge- 
walt erfahren hat wie unsere Generation, eine billige Rede sein, das mag 
dem, der am Grab eines geliebten Menschen steht und den Abschied, die 
Trennung, das Ende, die Leere, das Alleinsein erfährt, als ein wohlfeiler 
Trost erscheinen • Gott, sagt der christliche Glaube, wartet auch hinter dem 
Sterben, Gott umfängt das Leben und Sterben. In Gott sterben auch wir 
hinein. 

Weil Lebende und Gestorbene in Gottes Hand sind, und der Abgrund, in 
den wir im Sterben stürzen, Gottes Abgrund ist, weiß die Kirche ihre Toten 
gar nicht so weit von den Lebendigen auf Erden getrennt. Natürlich leugnet 
sie das Grab nicht: •und ... ist zwischen uns und euch eine große Kluft, auf 
daß die von hier zu euch hinüber wollen, es nicht können, noch die von dort 
zu uns gelangen" (Lk 16, 26). Natürlich weiß sie, daß der Ort meiner Ent- 
scheidung nur diese Erde ist, und der Tod meinem Ja oder Nein ein Ende 



Allerheiligen und Allerseelen 325 

setzt, daß ich jetzt und hier zustimme oder widerspreche, zu Gott eile oder ihn 
fliehe, mein Leben auftue oder verschließe, daß ich es jetzt und hier allein 
ewig bereite. Sie weiß • und das ist vielleicht gerade am heutigen Tage gegen 
Mißverständnisse zu sagen •: die Option, die ich auf Erden getroffen habe, 
ist endgültig, wenn ich sterbe. Was jetzt noch kommt, ist nur noch die Entbin- 
dung meiner oft durch mich gefesselten Entscheidung, das Entbergen meines 
Ja zu Gott aus seiner Verdeckung durch andere Festlegungen, die meinen 
Kern nicht berühren, ist nur noch das Ausreifen der Frucht, zu der sich die 
zeitliche Existenz schon geformt hat und • so kann man auch sagen • die 
Integrierung der vielschichtigen und vielfältigen Person in ihr entschiedenes 
Wesen. Das alles geschieht • wie sollte es auch bei dem Widerstand und bei 
der Abneigung gegen Gott, die den Menschen oft bis in alle seine Kräfte hin- 
ein beherrschen, anders sein? • unter großen inneren und äußeren Schmer- 
zen und Qualen, wenn auch nie mehr in Verzweiflung, da es ja nur noch eine 
Ablösung ist. Die Kirche also weiß, daß das Sterben sagt: es ist entschieden. 
Aber sie weiß auch, daß alles Sterben ein Sterben in Gottes Hand ist, der ein 
Gott der Lebenden und der Toten ist. Und so weiß sie auch, daß die, die sich 
im Leben im Innersten für Gott entschieden haben, in Gott auch in der 
•Zeit" ihrer leidvollen Entbindung zum Grund ihres Wesens mit den auf Er- 
den Lebenden schon und noch verbunden sind und diese mit ihnen, über die 
•Linie" hinaus, die endgültig und unüberschreitbar durch das Sterben gezo- 
gen ist. 

Deshalb wendet sich die Kirche am Allerseelen-Tag gemeinsam zu Gott 
und bittet ihn in ihren Gebeten und durch ihr Opfer am Altar und ihre Hin- 
gabe in dieses Opfer, und durch Almosen, für ihre Toten, daß er doch bald ihr 
Ausleiden und Ausreifen beende. Sie bittet ihn für sie, wie sie für die Le- 
benden bittet. •Befreie, o Herr, die Seelen aller verstorbenen Gläubigen von 
jeder Fessel der Schuld." •Das ewige Licht leuchte ihnen, o Herr. Bei Deinen 
Heiligen in Ewigkeit. Denn Du bist mild. Herr, gib ihnen die ewige Ruhe und 
das ewige Licht leuchte ihnen. Bei Deinen Heiligen in Ewigkeit. Denn Du bist 
mild." 

Freilich, die Kirche kündet am Allerseelentage nicht nur vom Sterben, son- 
dern auch vom Tod, mit dem hier nicht der Zustand des Gestorbenseins ge- 
meint ist, sondern das, was dann ist, wenn Gott sich endgültig abgewendet 
hat. Der Tod ist die Macht der Vernichtung, die aus dem verdammenden 
Wort Gottes ausbricht. Er ist das verzehrende Feuer, das aus dem Zorn Got- 
tes loht und den Abgrund der Hölle durchglüht. Der Tod ist die unausdenk- 
bare Gewalt ewiger Qual und Finsternis schlechthin. Der Tod ist, wie der 
Apostel Paulus sagt, •der Feind" schlechthin. Das Sterben hat, da es ja das 
Sterben des von Adam her sich dem Tode zuneigenden und in seinen Sünden 
den Tod sich holenden Menschen ist, etwas vom Tod an sich: der Mensch ist in 



326 Heinrich Schlier 

ihm von der Todesfurcht durchbebt. Seine Natur, könnte man sagen, erahnt in 
ihm den Tod. Aber das Sterben ist nicht das Ereignis des Todes als solches. 
Wohl aber kann es zum Tod werden, dann nämlich, wenn sich der Mensch 
endgültig Gott verweigert hat. Schon das irdische Leben kann ja • vorläu- 
fig • dem Tod verfallen sein, wenn das Herz des Menschen sich Gott ver- 
sagt. Auch von diesem Tod also spricht die Kirche am Allerseelentag in ihren 
Gebeten und Lesungen. Er ist an diesem Tag nicht das Thema, aber er taucht 
drohend im Hintergrund auf; er findet selbst in einem Gebet für die verstor- 
benen Gläubigen Erwähnung: •Herr Jesus Christus, . . . bewahre die Seelen 
aller verstorbenen Gläubigen vor den Qualen der Hölle . .., daß die Hölle 
sie nicht verschlinge, daß sie nicht hinabstürzen in die Finsternis". Wer von 
uns Menschen durchschaute schon das Herz des anderen, ja das eigene, so daß 
er des Urteils Gottes gewiß sein könnte? Und vielleicht läßt Gott sich durch 
das Flehen derer, die ihn lieben, bewegen. Doch von diesem Tod ist auch um 
der noch auf Erden Lebenden willen die Rede. Sie werden ja durch ihr Ge- 
denken an die Verstorbenen nicht nur an das eigene Sterben erinnert, sondern 
auch an das, was sich mit ihm eröffnen kann • an den Tod. Deshalb wird der 
Schrecken dieses Todes und die unentrinnbare Schärfe des Gerichtes in der 
Sequenz verkündet, mit Worten, die eine einzige erschrockene und flehent- 
liche Bestürmung Gottes sind, in dessen Hand unser ewiges Geschick ruht, 
durch dessen Mund einmal alles ewig entschieden wird: Dies irae, dies illa ... 

Aber nicht nur der Schrecken dieses Todes wird verkündet, sondern auch 
seine Ohnmacht durch die Auferweckung Jesu Christi von den Toten für alle, 
die im Glauben an den Auferstandenen in Christus entschlafen. Ihnen gilt die 
Epistel von dem einen Augenblick der alles verwandelnden Auferweckung 
von den Toten. Alle sollen hören, was die Stimme aus dem Himmel dem Se- 
her aufzuschreiben befahl: Daß, wenn man im Glauben diesem Tod entron- 
nen ist, das Sterben nicht mehr Schrecken, sondern Heil ist. •Selig sind die 
Toten, die in dem Herrn sterben von nun an. Ja, sagt der Geist, sie sollen 
ruhen von ihren Mühen; denn ihre Werke folgen ihnen nach" (Apok 14, 13). 
Und eben diesem Tod kann man, hören wir endlich noch an Allerseelen, 
schon jetzt entgehen. Schon jetzt, in dieser Zeit unseres Lebens auf Erden, 
kann man eingehen in das eigentliche Leben. •Wahrlich, wahrlich, ich sage 
euch" • spricht Jesus zu den Juden •: •es kommt die Stunde und ist schon 
jetzt, da die Toten die Stimme des Gottessohnes hören werden; und die sie 
hören, werden leben" (Joh 5, 25). Diese Stimme des •Gottessohnes", Jesu, 
seines Evangeliums, das in der Stimme der Kirche weitergetragen wird, dieses 
immerdar ergehende, Himmel und Erde umfassende, die unverdeckte und 
gültige Wirklichkeit, die Wahrheit, erfahren lassende Wort, kann unser ver- 
schlossenes Dasein aufbrechen und dem Leben öffnen, das Gott gibt. Jetzt 
schon kann es geschehen, was Jesus an einer anderen Stelle des Johannes- 



Allerheiligen und Allerseelen 327 

evangeliums sagt: •Wer mein Wort hört und glaubt dem, der mich gesandt 
hat, hat ewiges Leben und kommt nicht ins Gericht, sondern ist aus dem Tod 
in das Leben hinübergeschritten" (Joh 5, 24). Jetzt schon kann man • im hö- 
renden Gehorsam • sich Gott öffnen und sich in dem von ihm gewährten 
und gewollten Leben, dem Leben schlechthin, ansiedeln. Und bleibt man in 
ihm, hält man es durch, von Gott das Leben zu empfangen, was kann dann 
noch das Sterben sein? Ein kurzer Augenblick, da der Mensch im Dunkel seine 
Augen schließt, um sie im neuen, ungeschauten Licht wieder zu öffnen. 

Das ist die Lehre des Allerseelentages über das Sterben und über den Tod. 
' Sie gibt dem Sterben, was des Sterbens ist. Sie sagt vom Tod, was sein 
Schrecken und seine Ohnmacht sind. Zusammengefaßt im großen Dankgebet 
der Totenmessen lautet sie in feierlich-gemessener Sprache: •In Ihm leuchtet 
die Hoffnung seliger Auferstehung. Wohl drückt das unabänderliche Todes- 
los uns nieder, allein die Verheißung künftiger Unsterblichkeit richtet uns 
empor. Deinen Gläubigen, o Herr, kann ja das Leben nicht geraubt werden, 
es wird nur neugestaltet; wenn diese Herberge ihres Erdenwallens in Staub 
zerfällt, steht eine ewige Heimat im Himmel bereit." 




