Allerheiligen und Allerseelen

Von Univ.-Prof. Dr. Heinrich Schlier, Bonn

I

Wer sind die Heiligen, deren die Kirche allezeit und besonders am Tage
aller Heiligen gedenkt, fiir die sie Gott dankt, die sie verehrt und um ihre
Fiirbitte bei Gott anruft? Um auf diese Frage eine Antwort zu geben, brau-
chen wir uns nur ein wenig iiber das Evangelium zu besinnen, das an der Vi-
gil auf Allerheiligen und am Festtag selbst verlesen wird. Die Seligpreisun-
gen Jesu konnen uns sagen, wer ein Heiliger ist; denn auch wenn sie die Hei-
ligen nicht erwihnen, so meinen sie doch sie. Sie sagen gewifl nicht alles Gber
sie. Sie sagen z. B. gerade iiber das Verhaltnis und das Verhalten der Glaubi-
gen zu ihnen nichts. Aber sie sagen das Wesentliche von ihnen. Und das ist
im Grunde etwas sehr Einfaches.

Wer sind die Heiligen? Es sind die, so konnen wir nach dem Eingang der
Bergpredigt sagen, die alles von Gott erwarten. Sie spricht nicht erst die
Kirche, sie spricht Jesus selig. Sie sind selig. Denn niemand wird zuletzt in der
Erwartung Gottes enttduscht.

Die Heiligen wagen es, den Zuruf Jesu anzunehmen und darauf hin zu
leben, daf} die Armen selig sind. Sie halten es buchstéblich fiir wahr und las-
sen sich durch nichts davon abbringen, dafl das Heil im Armsein liegt. Sie wis-
sen und erfahren es taglich, welches Risiko das bedeutet. Kein Mensch teilt ja
mit ihnen jene Uberzeugung, geschweige denn das Wagnis, diese Uberzeu-
gung zu leben. Wer will schon arm sein? Und wenn er es ist, wer hélt das fur
Seligkeit? Tauschen wir uns nicht: auch die Heiligen selbst haben von Natur
aus keine Neigung dazu! Aber das Wort von der Seligkeit der Armut 14t
ihnen keine Ruhe, sondern grabt sich immer tiefer bei ihnen ein, bis es unlos-
lich in ihrem Herzen haftet.

Die Armut der Seligpreisungen meint zunichst durchaus auflere Armut:
arm sein an Geld und Giitern, an Aussehen und Gestalt, an Gesundheit und
Glick, an Gaben und Geist, an Ansehen und empfangener Liebe und dem,
was sonst den Menschen reich scheinen 1afit. Aber Armut meint zugleich, daf§
man solches Armsein annimmt und es in die innerste Zustimmung aufnimmt,
meint also, arm sein chne Neid, auch ohne Stolz, ohne den Wunsch, die Ar-
mut abzuschiitteln, arm sein ,im Geist“, wie der Evangelist Matthius Jesu
Wort wiedergibt. In diesem doppelten Sinn, der doch nur einer ist, sind die
Heiligen arm und wollen sie arm sein und wachen eifersiichtig dariiber, daf§
ihnen niemand, auch sie selbst nicht, diese Armut nehme. Denn eben in die-
ser Armut — das wissen sie — lassen sie Gott alle Moglichkeiten offen, aus-



322 Heinrich Schlier

zufiillen, was fehlt. In dieser Armut schauen sie praktisch, nicht nur theore-
tisch, nach Gottes Gabe aus. In dieser Armut verdeckt kein Haben und Begeh-
ren, kein Besitz und kein Ausgreifen nach dem Besitz in Neid und Empérung,
die Leere, die der Mensch ist und die Gott erfiillen mufl. Einféltig arm sein,
das ist die Chance, wirklich, und das heifdt: durch Gott, iiberschwenglich reich
zu werden. Das ist eines der Geheimnisse der Heiligen, die dem Wort Jesu
trauen. Um dieses Geheimnis kreist ihr ganzes Leben,

Und dann das zweite Wort der Seligpreisungen in der Ordnung des Mat-
thaus: ,Selig die Trauernden, denn sie werden getrostet werden®. Lukas sagt,
vielleicht urspriinglicher, dafiir: ,Selig, die ihr jetzt weint, denn ihr werdet
lachen“. Auch dieses Wort haben die Heiligen gehort und sich darauf so tief
eingelassen, daf} sie sich ihm nicht mehr entwinden kénnen und wollen. Des-
halb auch ihre Heiterkeit bei allem grofien Leid und vielen Tranen. Die Me-
lancholie durchtrinkt ihr Leben oft bis nahe an den Grund. Sie sehen ja viel
klarer die furchtbare Versehrung der guten Schopfung Gottes durch die Siinde
und empfinden das Elend der Schuld viel zarter als die anderen. Dabei kon-
nen sie es kaum einem Menschen sagen, auch nicht den Glaubigen, weil auch
diese es nicht recht verstehen. Sie leben sehr allein in ihrer Traurigkeit. Und
trotzdem sind sie immer wieder unter Trdnen heiter und im Kummer fréhlich.
Denn sie wissen es: selig die Trauernden! Selig, die ihr jetzt weint! Und sie
wissen, warum sie nicht nur trotz aller Traurigkeit, sondern in allem Weinen
und durch alles Weinen selig sind: weil die Trauernden, wenn sie nur Trau-
ernde sind, und nicht etwa mit ihrem Leid hausieren gehen oder gegen ihr
Leid aufgebracht werden, wiederum Gott alle Gelegenheit geben, sie mit
einem Trost zu trosten, wie es ihn sonst nicht gibt. Sie wissen um das Ge-
heimnis der Traurigkeit, daf sie das offene Land ist, da Gott sich naht. Wer
traurig ist, einféltig traurig, nur traurig, der ist, mag er sonst sein, was er will,
in sich fiir Gott bereit. Die Traurigkeit in ihm wartet auf Gott.

Nehmen wir noch ein drittes Wort aus den Seligpreisungen Jesu, um uns
klar zu machen, wer die Heiligen sind: ,Selig, die hungern und diirsten nach
der Gerechtigkeit, denn sie werden geséttigt werden®. Die Heiligen sind Men-
schen, die nach der Gerechtigkeit Gottes hungern und diirsten. Und in diesem
Hunger und Durst ihres Lebens sind sie selig. Denn in diesem Hunger und
Durst sind sie nicht nur wieder fiir Gott und zu Gott hin offen, sondern stiir-
zen gleichsam Gott entgegen als dem, der den Verdurstenden erquickt und
den Verhungernden rettet. Achten wir auf das ,Hungern und Diirsten®! Das
besagt ja, dafl ihnen keine Gerechtigkeit genug ist, und daf} sie deshalb eines
nie sind: selbst-gerecht. Immer ist die Gerechtigkeit, der sie nachjagen, mehr
als die, die sie erreichen, immer ist sie eine gerechtere Gerechtigkeit, immer
ist sie Gottes Gerechtigkeit, immer ist sie Liebe. Aber achten wir auch auf das:
,nach Gerechtigkeit“! Das meint: Gottes Gerechtigkeit, aber unter den Men-



Allerheiligen und Allerseelen 323

schen, jetzt und hier, keine ,ideale“ Gerechtigkeit, die doch nur Ausflucht ist,
sondern reale Gerechtigkeit, nicht dem Fernsten, sondern dem Nachsten zu
erweisen. Wenn eines den Heiligen kennzeichnet, so ist es dieses Verlangen
und Sichverzehren nach der Gerechtigkeit, unter dem dann auch wirklich die
Geredhtigkeit erbliiht, nicht ihre, der Heiligen, sondern Gottes Gerechtigkeit,
und doch ihre, der Heiligen, da Gott solchen Durst stillt und solchen Hunger
sattigt, indem er ihnen nun seine Gerechtigkeit tiberfliefen 146t. Nie herber-
gen die Heiligen in ihrer Gerechtigkeit. Immer sind sie nach der Gerechtig-
keit Gottes unterwegs. Auf dem Wege zur Gerechtigkeit sehen sie nicht nach
links und rechts, sondern einfaltig nach vorne zur Gerechtigkeit. Deshalb be-
gegnet ihnen auch die Geredhtigkeit, und durch sie begegnet sie den anderen
Menschen.

Wie aber konnten die Heiligen so sein, wenn sie nicht vor und zu allem
noch einem Wort der Seligpreisungen Jesu Raum in sich gdben: ,Selig sind,
die reinen Herzens sind“, wenn sie nicht vor und zu allem reinen Herzens
waren. Denn das reine Herz ist das Herz des reinen Blickes auf Gott, von dem
es alles erwartet. Das reine Herz ist jenes Herz, das im ungeteilten und un-
verwandten Anblick Gottes verweilt, das einféltig und lauter ihn ansieht und
dariiber sich selbst vergifit. Das reine Herz ist das alles bei Gott suchende und
alles vom ihm erhoffende Herz, in dem dann die Armut, die Traurigkeit, das
Hungern und Diirsten nach der Gerechtigkeit und — so konnen wir mit Jesu
Seligpreisungen fortfahren — die Sanftmut, das Erbarmen, die Friedfertigkeit,
das Verfolgtsein um der Gerechtigkeit willen, zu dem werden, was sie sind
und was sie selig sein 1afit: zu der groflen Gelegenheit und Verlockung Got-
tes, hier einzutreten und nahe zu sein. Das reine Herz macht den Heiligen.
Denn das reine Herz 143t alles rein, und das heifdt: offen und bereit fiir Gott
sein.

Es ist nicht verwunderlich, dafl die Kirche Gott rithmt fiir alle Heiligen, die
er ihr schenkt, sowohl fir die, die sie feierlich als Heilige und Selige aner-
kennt um der Glaubigen willen, wie auch fiir die unzdhligen unbekannten
und ungenannten, deren Namen nur Gott aufbewahrt hat fiir die Ewigkeit.
Denn sie, ratselhaft und fremd unter den Menschen und selbst oft unter den
Glaubigen, sind doch ihre Erquickung. In ihnen, die in getroster Anfechtung
als die Armen, die reich machen, Gott bei sich einlieflen, ist der Gott Jesu
Christi immer wieder menschlich zu den Menschen gekommen. Es ist frei-
lich auch nicht verwunderlich, dafl die Menschen sich vor den Heiligen
scheuen, wie das ihre Verlegenheit, ihr Hohn, ja ihr Hal gegen sie verraten,
und daf selbst die Glaubigen sie nicht nur lieben, sondern auch vor ihrer Ge-
genwart erschrecken und verstummen. Sie spiiren in ihnen Gottes Majestit,
vor der sie sich so schwer beugen, und erkennen im Spiegel solcher Heiligkeit
ihren eigenen Abstand, ihre Taubheit und Schwéche. Und trotzdem ist es nicht



324 Heinrich Schlier

verwunderlich, daf sie sich auch nach den Heiligen sehnen. Denn sie merken,
daf Gott in ihnen seinen barmherzigen Zuspruch in Jesus Christus zu immer
neuen, lebendigen Beispielen verdichtet, zum Vor-bild, das sich in Abbildern
auspragen mochte. So ist es endlich nicht verwunderlich, wenn sie die, die Gott
gleichsam zu den Menschen immer wieder herabgezogen haben, und die nun
selbst in seine Anschauung, nach der sie allezeit verlangten, eingegangen
sind, bitten, bei Gott Fursprache dafiir einzulegen, dafl er auch ihnen kriftig
sein Wort ins Ohr sage und ihr Herz zur Liebe bewege, und sie, wenn es sein
kann, auferwecke von den Toten.

II

Am Allerseelentag, da die Kirche in ihren Gottesdiensten aller gedenkt,
die nach dieser Zeit auf Erden in die ewige Liebe Gottes eingegangen sind,
besinnen wir uns darauf, wie der christliche Glaube das Sterben und den Tod
versteht.

Firr den, der die Gebete und Lesungen der drei Heiligen Messen des Aller-
seelen-Tages durchliest und tiberdenkt, ist es zunéchst tiberraschend, wie we-
nig Bedeutung die Kirche dem Sterben zuschreibt. Fiir sie ist der Tod im
Sinne des Sterbens gar nicht das Letzte, auf das das Leben des Menschen zu-
eilt, von dem das Dasein endgiiltig in Frage gestellt wird. Fiir sie steht auch
hinter dem Sterben, wie hinter dem irdischen Leben, noch eine ganz andere
Wabhrheit — Gott. Und Gott ist ein Gott der Lebenden und Toten. Und so
ist fur sie die einzige und letzte Frage nicht die, ob wir in dieser Welt sind
oder aus ihr scheiden, sondern ob wir von Gott angenommen oder verworfen
werden. Gott ist die Entscheidung, nicht das Sterben. Denn auch im Sterben,
ja gerade im Sterben, fallen wir in seine Hinde. Das mag dem Menschen,
der die Schmerzen und Schrecken des Sterbens in solcher Hiufung und Ge-
walt erfahren hat wie unsere Generation, eine billige Rede sein, das mag
dem, der am Grab eines geliebten Menschen steht und den Abschied, die
Trennung, das Ende, die Leere, das Alleinsein erfihrt, als ein wohlfeiler
Trost erscheinen — Gott, sagt der christliche Glaube, wartet auch hinter dem
Sterben, Gott umfiangt das Leben und Sterben. In Gott sterben auch wir
hinein.

Weil Lebende und Gestorbene in Gottes Hand sind, und der Abgrund, in
den wir im Sterben stiirzen, Gottes Abgrund ist, weifl die Kirche ihre Toten
gar nicht so weit von den Lebendigen auf Erden getrennt. Natiirlich leugnet
sie das Grab nicht: ,und. .. ist zwischen uns und euch eine grofie Kluft, auf
daf die von hier zu euch hiniiber wollen, es nicht kénnen, noch die von dort
zu uns gelangen® (Lk 16, 26). Natiirlich weif8 sie, dafl der Ort meiner Ent-
scheidung nur diese Erde ist, und der Tod meinem Ja oder Nein ein Ende



Allerheiligen und Allerseelen 825

setzt, daf ich jetzt und hier zustimme oder widerspreche, zu Gott eile oder ihn
fliche, mein Leben auftue oder verschlieBe, da ich es jetzt und hier allein
ewig bereite. Sie weifl — und das ist vielleicht gerade am heutigen Tage gegen
Miflverstindnisse zu sagen —: die Option, die ich auf Erden getroffen habe,
ist endgiiltig, wenn ich sterbe. Was jetzt noch kommt, ist nur noch die Entbin-
dung meiner oft durch mich gefesselten Entscheidung, das Entbergen meines
Ja zu Gott aus seiner Verdeckung durch andere Festlegungen, die meinen
Kern nicht beriihren, ist nur noch das Ausreifen der Frucht, zu der sich die
zeitliche Existenz schon geformt hat und — so kann man auch sagen — die
Integrierung der vielschichtigen und vielfiltigen Person in ihr entschiedenes
Wesen. Das alles geschieht — wie sollte es auch bei dem Widerstand und bei
der Abneigung gegen Gott, die den Menschen oft bis in alle seine Krafte hin-
ein beherrschen, anders sein? — unter grofen inneren und dufleren Schmer-
zen und Qualen, wenn auch nie mehr in Verzweiflung, da es ja nur noch eine
Ablésung ist. Die Kirche also weil, dal das Sterben sagt: es ist entschieden.
Aber sie weifl auch, daf} alles Sterben ein Sterben in Gottes Hand ist, der ein
Gott der Lebenden und der Toten ist. Und so weil} sie auch, daf} die, die sich
im Leben im Innersten fiir Gott entschieden haben, in Gott auch in der
,Zeit* ihrer leidvollen Entbindung zum Grund ihres Wesens mit den auf Er-
den Lebenden schon und noch verbunden sind und diese mit ihnen, tber die
,Linie* hinaus, die endgiiltig und uniiberschreitbar durch das Sterben gezo-
gen ist.

Deshalb wendet sich die Kirche am Allerseelen-Tag gemeinsam zu Gott
und bittet ihn in ihren Gebeten und durch ihr Opfer am Altar und ibre Hin-
gabe in dieses Opfer, und durch Almosen, fiir ihre Toten, dafl er doch bald ihr
Ausleiden und Ausreifen beende. Sie bittet ihn fiir sie, wie sie fiir die Le-
benden bittet. ,Befreie, o Herr, die Seelen aller verstorbenen Gldubigen von
jeder Fessel der Schuld.“ ,Das ewige Licht leuchte ihnen, o Herr. Bei Deinen
Heiligen in Ewigkeit. Denn Du bist mild. Herr, gib ihnen die ewige Ruhe und
das ewige Licht leuchte ihnen. Bei Deinen Heiligen in Ewigkeit. Denn Du bist
mild.“

Freilich, die Kirche kiindet am Allerseelentage nicht nur vom Sterben, son-
dern auch vom Tod, mit dem hier nicht der Zustand des Gestorbenseins ge-
meint ist, sondern das, was dann ist, wenn Gott sich endgiiltig abgewendet
hat. Der Tod ist die Macht der Vernichtung, die aus dem verdammenden
Wort Gottes ausbricht. Er ist das verzehrende Feuer, das aus dem Zorn Got-
tes loht und den Abgrund der Hélle durchgliiht. Der Tod ist die unausdenk-
bare Gewalt ewiger Qual und Finsternis schlechthin. Der Tod ist, wie der
Apostel Paulus sagt, ,der Feind“ schlechthin. Das Sterben hat, da es ja das
Sterben des von Adam her sich dem Tode zuneigenden und in seinen Siinden
den Tod sich holenden Menschen ist, etwas vom Tod an sich: der Mensch ist in



. 826 Heinrich Schlier

ihm von der Todesfurcht durchbebt. Seine Natur, kénnte man sagen, erahnt in
ihm den Tod. Aber das Sterben ist nicht das Ereignis des Todes als solches.
Wohl aber kann es zum Tod werden, dann nidmlich, wenn sich der Mensch
endgiiltig Gott verweigert hat. Schon das irdische Leben kann ja — vorldu-
fig — dem Tod verfallen sein, wenn das Herz des Menschen sich Gott ver-
sagt. Auch von diesem Tod also spricht die Kirche am Allerseelentag in ihren
Gebeten und Lesungen. Er ist an diesem Tag nicht das Thema, aber er taucht
drohend im Hintergrund auf; er findet selbst in einem Gebet fiir die verstor-
benen Glaubigen Erwihnung: ,Herr Jesus Christus, . . . bewahre die Seelen
aller verstorbenen Gldubigen vor den Qualen der Hélle . . ., dafl die Holle
sie nicht verschlinge, daf sie nicht hinabstiirzen in die Finsternis“. Wer von
uns Menschen durchschaute schon das Herz des anderen, ja das eigene, so dafy
er des Urteils Gottes gewifl sein konnte? Und vielleicht 148t Gott sich durch
das Flehen derer, die ihn lieben, bewegen. Doch von diesem Tod ist auch um
der noch auf Erden Lebenden willen die Rede. Sie werden ja durch ihr Ge-
denken an die Verstorbenen nicht nur an das eigene Sterben erinnert, sondern
auch an das, was sich mit ihm eroffnen kann — an den Tod. Deshalb wird der
Schrecken dieses Todes und die unentrinnbare Schirfe des Gerichtes in der
Sequenz verkiindet, mit Worten, die eine einzige erschrockene und flehent-
liche Bestiirmung Gottes sind, in dessen Hand unser ewiges Geschick ruht,
durch dessen Mund einmal alles ewig entschieden wird: Dies irae, diesilla . . .

Aber nicht nur der Schrecken dieses Todes wird verkindet, sondern auch
seine Ohnmacdht durch die Auferweckung Jesu Christi von den Toten fiir alle,
die im Glauben an den Auferstandenen in Christus entschlafen. Ihnen gilt die
Epistel von dem einen Augenblick der alles verwandelnden Auferweckung
von den Toten. Alle sollen horen, was die Stimme aus dem Himmel dem Se-
her aufzuschreiben befahl: Daf}, wenn man im Glauben diesem Tod entron-
nen ist, das Sterben nicht mehr Schrecken, sondern Heil ist. ,Selig sind die
Toten, die in dem Herrn sterben von nun an. Ja, sagt der Geist, sie sollen
ruhen von ihren Miihen; denn ihre Werke folgen ihnen nach“ (Apok 14, 13).
Und eben diesem Tod kann man, horen wir endlich noch an Allerseelen,
schon jetzt entgehen. Schon jetzt, in dieser Zeit unseres Lebens auf Erden,
kann man eingehen in das eigentliche Leben. , Wahrlich, wahrlich, ich sage
euch® — spricht Jesus zu den Juden —: ,es kommt die Stunde und ist schon
jetzt, da die Toten die Stimme des Gottessohnes horen werden; und die sie
horen, werden leben® (Joh 5, 25). Diese Stimme des ,Gottessohnes, Jesu,
seines Evangeliums, das in der Stimme der Kirche weitergetragen wird, dieses
immerdar ergehende, Himmel und Erde umfassende, die unverdeckte und
giiltige Wirklichkeit, die Wahrheit, erfahren lassende Wort, kann unser ver-
schlossenes Dasein aufbrechen und dem Leben 6ffnen, das Gott gibt. Jetzt
schon kann es geschehen, was Jesus an einer anderen Stelle des Johannes-



Allerheiligen und Allerseelen ‘ 327

evangeliums sagt: , Wer mein Wort hért und glaubt dem, der mich gesandt
hat, hat ewiges Leben und kommt nicht ins Gericht, sondern ist aus dem Tod
in das Leben hiniibergeschritten® (Joh 5, 24). Jetzt schon kann man — im ho-
renden Gehorsam — sich Gott 6ffnen und sich in dem von ihm gewéhrten
und gewollten Leben, dem Leben schlechthin, ansiedeln. Und bleibt man in
ihm, hilt man es durch, von Gott das Leben zu empfangen, was kann dann
noch das Sterben sein? Ein kurzer Augenblick, da der Mensch im Dunkel seine
Augen schlieft, um sie im neuen, ungeschauten Licht wieder zu 6ffnen.
Das ist die Lehre des Allerseelentages iiber das Sterben und iiber den Tod.
"Sie gibt dem Sterben, was des Sterbens ist. Sie sagt vom Tod, was sein
Schrecken und seine Ohnmacht sind. Zusammengefafit im grofien Dankgebet
der Totenmessen lautet sie in feierlich-gemessener Sprache: ,In Thm leuchtet
die Hoffnung seliger Auferstehung. Woh! driickt das unabénderliche Todes-
los uns nieder, allein die Verheiflung kiinftiger Unsterblichkeit richtet uns
empor. Deinen Gliubigen, o Herr, kann ja das Leben nicht geraubt werden,
es wird nur neugestaltet; wenn diese Herberge ihres Erdenwallens in Staub
zerfillt, steht eine ewige Heimat im Himmel bereit.”






