
Das Vollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 

Von Univ.-Prof. Dr. Alfons D e i ß 1 e r , Freiburg i. Br. 

Die Frage, die uns bei dieser Skizze leitet, heißt: Wie sieht der Mensch aus, von 
dem der Bundesgott des A.T. sagen würde: •Siehe, der Mensch, an dem ich mein 
Wohlgefallen habe!"? Der Psalmist von 18,20, der die Erfahrung machte: •Jahwe 
hat an mir sein Wohlgefallen!", zählt als Gründe dafür auf: Gerechtigkeit, Be- 
wahren der Wege Jahwes, kein rebellisches Abfallen von seinem Gott, Vor-Augen- 
Haben aller seiner Entscheide, kein Wegschieben seiner Satzungen, vollkommener 
Wandel mit ihm, Meidung der Schuld. Hier spricht ein alttestamentlicher Frommer 
aus, worin nach seiner Überzeugung die Vollkommenheit besteht. Mit gehäuften, 
fast gleichbedeutenden Wendungen will er sagen: die Vollkommenheit ist die 
Übereinstimmung des menschlichen Wollens und Tuns mit dem göttlichen Willen. 
Die Weise allerdings, wie er dies sagt, verrät eine bestimmte Perspektive, die der 
sogen. Gesetzesfrömmigkeit verwandt scheint. Schon von daher ist die Antwort auf 
unsere Frage nur unvollkommen gegeben. Sie erscheint zudem mehr formal als in- 
haltlich bestimmt. Schließlich spricht hier der Mensch und nicht Jahwe selbst. Auf 
unsere eingangs gestellte Frage gibt nämlich der Offenbarungsgott selber Antwort, 
sei es direkt durch Gottesworte, sei es indirekt durch sein Walten. Damit ist schon an- 
gezeigt, daß Gott nicht nach Katechismusart auf unsere Frage antwortet. Diese Ant- 
wort ist eingeschlossen in die Heilsgeschichte. Deren Stufen stufen gleichsam auch 
die Willensoffenbarung Jahwes, freilich so, daß wir es mit den organischen Ent- 
faltungsstufen eines durchhaltenden Kerngehalts zu tun haben. Unsere Aufgabe 
kann es hier nicht sein, einfach den geschichtlichen Gang der Offenbarung Jahwes 
für unser Problem nachzuzeichnen, sondern deren wesentliche Äußerungen über den 
Menschen, wie Gott ihn will, zu einer Art Idealbild zusammenzufassen. 

/. Der Mensch, im Schöpfungsentwurf Gottes 

Das menschliche Tun hängt aufs engste mit dem menschlichen Sein zusammen. 
Dem gibt auch das A.T. fortwährend Ausdruck. Darum führt unsere Frage nach 
dem Tun von selbst zuerst zur Frage nach dem menschlichen Sein. Was ist der 
Mensch nach der alttestamentlichen Offenbarung? Solches Fragen findet die Haupt- 
antwort in der Schöpfungsgeschichte des Menschen. 

1. Gen 2, 7.21 (Jahwistischer Bericht). 

Der Text lautet: •Es bildete Gott Jahwe den Menschen (hebr. adam) aus der 
Krume des Erdbodens (hebr. adamah) und blies in seine Nase den Odem des Le- 
bens, und so ward der Mensch zu einem Lebewesen" (2,7). Diese Worte sind stark 
bildhaft wie die jahwistischen Erzählungen überhaupt, aber deswegen nicht minder 
theologisch gemeint. Beim Jahwisten ist der Mensch das erste Lebewesen auf Erden. 
Diese chronologische Priorität ist, wie Gen 1 klar zeigt, nicht historisch gemeint, 
sondern bezeichnet den Rang. Darum ist die Erschaffensweise des Menschen auch 



Das Vollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 329 

von der der Tiere abgehoben. Auch sie werden vom Erdenboden gebildet (2,19), 
aber ihr Leben ist in unserm Bericht nicht als Odem bezeichnet, der aus dem An- 
blasen Jahwes stammt. Der Mensch steht anders als die Tiere in einem besonderen 
Verhältnis zu Gott. Diese Verwandtschaft ermöglicht offenbar die Relation des 
Sprechens zwischen Gott und Mensch. Gott spricht ihn personal an (2,16), und in 
der Folge spricht auch der Mensch mit Gott und zu Gott hin. Andererseits ist der 
Mensch wahrhaft •Erdmann" (adam), für die Erde bestimmt. Der Autor nimmt 
die Termini adam und adamah eng zusammen und bezieht sie aufeinander. Darum 
ist des Menschen Aufgabe auch die Kultur des Gartens Eden (2,15). Der Bericht 
über die Erschaffung der Frau enthält als Lehrgut: die Frau ist in ihrem Wesen, 
d. h. als Mensch dem Manne ebenbürtig, und die Einehe ist darum Gottes Wille. 
Nach dem jahwistischen Schöpfungsbericht ist der Mensch also schon durch sein 
Sein ein Gott nahestehendes Erdwesen, das vor und über allen andern sichtbaren 
Geschöpfen steht. Sein Antlitz wendet sich seinem Schöpfer zu, ebenfalls seinem 
menschlichen Partner und der untermenschlichen Schöpfung. Der Mensch existiert, 
so könnten wir sagen, in diesen drei Dimensionen. 

2. Gen 1,26 ff (Der Mensch als göttliches Bild). 

Der jüngere Schöpfungstext (P) lautet: •Lasset uns (den) Menschen machen als 
unser Bild, uns ähnlich. Sie sollen herrschen über die Fische im Meer, über die Vö- 
gel am Himmel, über das Vieh, über alle Landtiere und über alle Kriechtiere am 
Boden." So schuf Gott den Menschen als sein Bild, als göttlich Bild erschuf er ihn, 
als männlich und weiblich erschuf er sie. Für eine detaillierte Erörterung des Textes 
ist hier kein Raum, zumal einige Details umstritten sind. Sicher ist auf jeden Fall, 
daß der priesterliche Verfasser des Textes die Relation zwischen Gott und dem 
Menschen als Bildrelation verstehen lehrt. Wie die Herrscher des Alten Orients in 
ihren Herrschaftsgebieten ihre Bilder aufstellen ließen, so ist der Mensch als Gottes 
lebendiges Bild in diese Welt hereingestellt. Der Kontext und der auf unsere Stelle 
zurückverweisende Psalm 8 geben zu erkennen, daß die Herrschaft des Menschen 
über die Erde der Ausdruck der Bildrelation zwischen Gott und Mensch ist. Der 
Mensch ist in dieser Hinsicht der Stellvertreter Gottes in der Natur. Diese Herr- 
scherlichkeit, die eine Folge der Seinsverhältnisse ist, gründet letztlich in der Per- 
sonhaftigkeit, und zwar in der unendlichen Personhaftigkeit Gottes und der end- 
lichen Personhaftigkeit des Menschen. Dadurch wird zwischen Gott und Mensch eine 
Ich-Du-Beziehung gesetzt. Der Mensch wird so zum anredbaren Du Gottes auf Er- 
den, und Gott ist für ihn anredbares Du im Himmel. Von Natur aus ist also der 
Mensch Gott gegenüber Diener, der Erde und allem Irdischen gegenüber Herr- 
scher. Deshalb ist sein Dienertum von adligem Rang und allen Möglichkeiten der 
Berufungen nach oben offen. 

Zusammenfassend kann man also sagen: Die Offenbarung über die Erschaffung 
des Menschen lehrt, daß der Mensch nach dem Schöpfungsentwurf Gottes bei aller 
Unähnlichkeit auch in einem Ähnlichkeits-, ja Verwandtschaftsverhältnis zu Gott 
steht. Sein eigentlicher Lebensbereich ist aber nicht der der Himmlischen (elohim), 
sondern die Erde. Ihr ist er wesenhaft vom Schöpfer zugeordnet. 



330 Alfons Deißler 

II. Die gnadenhafte Berufung des Menschen zum Bunde mit Gott 

1. Der Entschluß Gottes zum Bund mit dem Menschen. 

Das eben skizzierte Verhältnis zwischen Gott und Mensch ist als Ich-Du-Verhält- 
nis von Hause aus von starker Potentialität. Es ist nun gleichsam die Substanz der 
alttestamentlichen Botschaft, daß Gott in seiner absoluten Freiheit die freie Mög- 
lichkeit realisieren wollte, mit dem Menschen eine besonders enge Verbindung ein- 
zugehen, eine Partnerschaft, die nach Analogie zwischenmenschlicher Bindungen 
Bund genannt wird. Auf eine solche Herablassung Gottes hat der Mensch von Natur 
her keinen Anspruch, er hat nur die Möglichkeit, von Gott berufen zu werden. Auch 
auf Seiten Gottes gehört solches Tun in den Raum seiner absoluten Freiheit. Denn 
das A.T. läßt in der Offenbarung der Transzendenz Gottes erkennen, daß er in 
keiner Hinsicht auf Welt und Mensch angewiesen ist. Er ist allem Geschöpflichen 
gegenüber der Heilige, d.h. der ganz Andere. Is 40,15 faßt bildhaft und einpräg- 
sam eine lange diesbezügliche Offenbarungstradition zusammen mit dem Wort: 
•Seht, Völker sind wie der Tropfen am Eimer, wie Stäubchen an der Waage gelten 
sie ihm. Fürwahr, Kontinente sind an Gewicht dem Sandkorn gleich." Der ganz an- 
dere Gott ist aber auch ganz anders in seiner Liebe. Auch dies gehört zu seiner 
Heiligkeit (vgl. Os 11,8). Auch das viel zitierte Wort vom weltweiten Unterschied 
der Gedanken und Wege Gottes von den Gedanken und Wegen der Menschen steht 
in einem Kontext von der Bundesliebe Gottes. Zur Transzendenz Gottes gehört also 
auch die Möglichkeit zur Selbsttranszendierung in der Liebe. Diese Möglichkeit ist 
im Heilsgeschichte schaffenden Bundeswillen Gottes zum Menschen hin Wirklich- 
keit geworden. Der Gott, zu dem der offenbarungsgläubige Mensch aufschauen darf, 
ist also nicht einfachhin der transzendente Gott, sondern der Gott, der aus seiner 
Transzendenz heraus sich herniederbeugt und dem Menschen sein bundeswilliges 
Antlitz zukehrt. So durfte schon der erste Mensch Gott erfahren. Auch nach dem 
Bundesbruch des Anfangs blieb der Bundeswille Gottes zum Menschen grundsätz- 
lich bestehen (Gen 3,15). Er hat alle Gerichtskatastrophen der Vorzeit überdauert, 
wie die Erzählung vom Bund mit Noe klar erkennen läßt. Dieser Bundeswille hat 
dann im Bund mit Abraham den entscheidenden Einsatz der nachparadiesischen 
Heilsgeschichte geschaffen. Dieser Bundeswille hat sodann Israel aus Ägypten ge- 
führt. Er hat am Sinai den Bund mit dem befreiten Volke gestiftet und hat sich an 
der Spitze der Bundescharta feierlich-hehren Ausdruck geschaffen in den Wor- 
ten: •Ich bin Jahwe dein Gott, der dich aus dem Sklavenhause Ägypten geführt 
hat" (Ex 20,2; Dt 5,6). Darin steckt die Selbstverpflichtung Gottes, für Israel im- 
mer Bundesgott sein zu wollen. Hinfort darf der menschliche Bundespartner zum 
unendlichen Gott •mein" sagen. Der göttliche Bundesherr verbleibt nicht in der 
Sphäre des bloßen Befehlens, er setzt sich vielmehr als der Her-zog seines erwähl- 
ten Volkes an dessen Spitze auf seinem Zug durch die Wüste und bei der Land- 
nahme, und er bleibt dieser Herzog auch in der Zeit der Seßhaftigkeit, indem er 
Israel nun gleichsam durch die Geschichte geleitet. Israel wird drum das geschichts- 
bewußteste Volk der alten Welt. Es weiß, daß die Geschichte kein ewiger Kreislauf 
ist, sondern die Wanderung nach vorn und nach oben, also auf ein Ziel hin. Auch 
als man aus der Nomenklatur der seßhaften Völker den Königstitel für Jahwe 



Das Vollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 331 

übernahm, haftete dieser Bezeichnung in Israel immer etwas Dynamisches an, sie 
war gewissermaßen eschatologisch gespannt. Der transzendente Gott hat sich selbst 
dem erwählten Volke als König geschenkt, um mit ihm zusammen dem göttlichen 
Königreich der Endzeit entgegenzuschreiten. Der Königsbegriff des A.T. gehört 
also zur Bundesterminologie. Gott läßt sich dabei zugleich als Hirte bezeichnen und 
will damit wie Jer 17,16 Ez 34,11 ff Is 40,11 49,9 f Mich 4,6 und der auf ihnen 
basierende Ps 23 bezeugen, das Fürsorgliche an seiner Bundespartnerschaft her- 
ausstellen. Auch die Bezeichnung Jahwes als Vater Israels (Ex 4,22 Dt 32,6 Os 11,1 
Jer 31,9 Mal 1,6 Is 23,16 u. a.) dokumentiert die tiefe Verbundenheit Jahwes mit 
dem Gottesvolk. Gewiß hat der Vatername dabei noch nicht durchweg den hohen, 
hellen Klang des N.T., aber man darf diesen Unterschied nicht überbewerten. Wo 
finden wir z. B. im N.T. einen Text, der an Innigkeit Os 11,1 ff übersteigt? Ja, der 
Bundesgott läßt sogar die Kategorie der Mütterlichkeit auf sich anwenden, wie wir 
bei Is 49,15 66,13 sehen, und wie der Hebräer sie fort und fort mit der Aussage 
rachum (gewöhnlich übersetzt: barmherzig, aber eigentlich: mütterlich) bezeugt. 
Schließlich läßt der Bundesgott seinen Bundeswillen sogar im Bild der bräutlich- 
ehelichen Liebe interpretieren, wie wir vor allem bei Osee (Kap 2) und dann in sei- 
ner Gefolgschaft bei Jer 2,2 Ezl6,8 Is49,48 54,1 ff 61,10 62,4 und besonders 

im Hohen Lied feststellen dürfen. 

Wird aber in alledem das Bild des alttestamentlichen Bundesgottes richtig dar- 
gestellt? Wo sind jene Züge geblieben, die Gott als mysterium tremendum aus- 
weisen, ja das Wilde und Dämonische streifen? Sie sind gewiß im A.T. da und so- 
gar sehr häufig. Jahwe bleibt als mysterium fascinosum auch mysterium tremen- 
dum, aber daß dieses tremendum zum oft schauererregenden Durchbruch kommen 
muß, liegt am gehäuften Bundesbruch des menschlichen Bundespartners. •Ich ändere 
mich nicht, aber ihr hört nicht auf, Söhne Jakobs (d. h. Bundesbrecher) zu sein", sagt 
Jahwe bei Mal 3, 7. Jahwe ist und bleibt bundeswillig, immer bereit, größer in sei- 
ner Gnade als in seinem Gericht zu sein. 

2. Das Ziel des Bundes: Die Hinführung der Geschichte als Heilsgeschichte zum 
Endheil des •neuen Himmels und der neuen Erde". 

Worauf zielt nun dieser Bundeswille Gottes? Nach dem A.T. geht es Jahwe nicht 
zunächst und zuvörderst um das Heil der Einzelseele nach dem Tode. Daß sein 
Bundeswille auch dieses Glück schenken will, zeigt sich im A.T. nur spärlich an. 
Nur einzelne Fromme wie etwa der Psalmist von 73,26 haben, vom Gottesgeist be- 
sonders erleuchtet, aus der Bundesliebe Jahwes diesen Schluß gezogen. Erst in der 
Spätzeit gewann dieser Gedanke breiteren Raum (2 Makk 7,36 13,45 Weish 3,1.4 
u. a.). Es war dem N.T. vorbehalten, auch diesen Heilsaspekt in aller Klarheit zu 
offenbaren. Vorher war er gewissermaßen nicht aktuell genug. Denn der Anteil 
aller Seelen war bis zur Erlösungstat Jesu offenbar die Scheol (Unterwelt). Nach 
dem A.T. zielt der Bundeswille Gottes in seiner Hauptrichtung auf einen zukünfti- 
gen Heilszustand Israels und schließlich der Gesamtmenschheit. Schon der Bund mit 
Abraham war wesentlich ein Verheißungsbund. An seinem Horizonte steht das ge- 
lobte Land und der Segen für alle Völker der Erde. Nach der Landnahme und der 



332 Alfons Deißler 

Konstituierung des Königtums lebt Israel in der Erwartung des Tages Jahwes, 
den das Volk sich ausmalte als Tag des Sieges über alle Feinde. Hier mußten die 
Gottesboten allerdings korrigierend eingreifen (vgl. Am5,18 Soph 1,14 u.a.). 
Darnach wird der Tag Jahwes auch für Israel ein Gerichtstag sein. Er wird sogar 
kosmische Ausmaße haben, wird aber keinen Weltuntergang, sondern eine Welt- 
erneuerung bringen. Ein Heilskönig wird erstehen und ein erneuertes Volk und 
Reich schaffen (Is 9 und 11). Wie Is 11,6 ff zeigt, wird dann eine neue kosmische 
Ordnung diese Weltzeit ablösen. Den zusammenfassenden Höhepunkt solcher End- 
heilsverheißungen bildet der Schluß des Is-Buches (Is 66,18 ff) mit seiner Botschaft 
vom neuen Himmel und der neuen Erde. Dabei tritt langsam die Gewißheit her- 
vor, daß dieser Endzustand nicht nur die dann lebende Menschheit, sondern alle 
Menschen betreffen wird. Die Toten werden nämlich eine Auferweckung erfahren, 
wie von Ez37,lff an Stellen wie Is 26,19 Dan 12 2Makk7,9ff immer klarer 
durchblicken lassen. Bei 2 Makk 7,9 ff ist der Auferstehungsglaube bereits so stark, 
daß man aus ihm die Kraft zum Blutzeugnis schöpft. 

Die Endheilserwartungen des A.T. lassen sich im übrigen nur künstlich systema- 
tisieren. Die Gewißheit des Daß ist klarer als die Vorstellung des Wie. Man wußte 
aber aus der Offenbarung in jedem Falle, daß Jahwes Bundeswille seine ganze 
göttliche Macht ins Spiel bringen würde, um seine Endverheißungen zu erfüllen, 
ja noch zu übertreffen. Darum konnte man sich seinem Walten vertrauensvoll über- 
lassen. 

///. Die menschliche Bundespartnerschaft nach dem Willen des Bundesgottes 

Erst dieser kurze und in mancher Hinsicht vereinfachende Aufriß der Gedanken 
und Taten des Offenbarungsgottes ermöglicht nun, das Bild des Menschen als Bun- 
despartners Gottes zu zeichnen. Wir könnten formal überhaupt auf die Frage, die 
uns beschäftigt, von vornherein antworten: Nach dem A.T. besteht die menschliche 
Vollkommenheit in der Vollkommenheit der Partnerschaft im Jahwebunde. In die- 
ser These ist alles impliziert, was es nun zu explizieren gilt. 

1. Der Glaube als Grundhaltung. 

Das Fundament, auf dem der Jahwebund im Menschen gleichsam aufruht, ist der 
Glaube. Zwar hat das A.T. kein dem Terminus pistis (Glaube) des N.T. gleich- 
gewichtiges Substantiv. Sein Verbum für glauben ist aber um so sprechender. Es 
verwendet dafür eine Ableitung des Stammes aman = feststehen. Darnach heißt 
glauben für den Hebräer: festen Stand nehmen, sich festmachen in Gott, bzw. sei- 
nem Wort. Das hat Abraham nach Gen 15,6 gegenüber Jahwe getan, und dies 
wurde ihm zur Gerechtigkeit angerechnet. Dieser auch durch Rom 4,3 und Gal 3,6 
berühmte Satz läßt klar erkennen, wie grundlegend der Glaube für die Bundes- 
partnerschaft ist. Darum kann Isaias ausrufen: •Nehmt ihr keinen Stand (in Gott), 
so habt ihr keinen Bestand!" (7.9). Nach Num 14,11 will Jahwe das Volk vertilgen, 
weil es nicht glaubt, und den glaubenden Moses zum Stammvater eines neuen Bun- 
desvolkes machen. In Num 20,12 werden Moses und Aaron wegen Glaubensman- 
gels mit dem Ausschluß aus dem Gelobten Land, dem Lande der Bundesverhei- 
ßung, bestraft. 



Das Vollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 333 

Welche Gestalt hat dieser Glaube? Niemals würde ein Hebräer formulieren: Ich 
glaube fest, daß es einen Gott gibt. Sein Glaubensakt ist immer ein personaler Akt 
des Inhalts: ich glaube dir, Jahwe (vgl. Gen 15,6). Er glaubt Jahwe dessen Wort, 
vorab seinem Verheißungswort, indem sich der göttliche Bundeswille bezeugt. •Schau 
nur nach dem Himmel und zähle die Sterne, wenn du es vermagst! So zahlreich 
soll deine Nachkommenschaft sein!" Diese Zusage geht dem Glauben Abrahams 
voraus. Ganz ähnlich ist die Lage in Num 14,11 20,12 Is 7,9 43,10 Ps 106,24. 
Der Glaube ist also stark, wenn auch keineswegs ausschließlich, eschatologisch aus- 
gerichtet und nimmt Gott sein Bundeswort und seinen Bundeswillen ab. Das ist 
auch nicht anders beim Bundesschluß am Sinai, auch wenn dort die Haltung des 
Glaubens nicht im Vordergrund steht. Die Bundeszusage an Israel (Ex 19,3 ff) ver- 
heißt Israel, daß es unter allen Völkern Jahwes besonderes Eigentum sein dürfe, 
und daraufhin sagt das Volk Ja zum Bundesangebot (19,8). Es formuliert dieses Ja 
so: •Alles, was Jahwe gesagt hat, wollen wir tun!" Diese Aussage setzt seinen 
Glauben voraus und kommt aus ihm. Zugleich zeigt sie aber auch, daß Glaube nur 
dann wahrhaft Glaube ist, wenn er in der Liebe wirksam wird, wie später Paulus 
sagt(Gal5,6 Tim 1,5). 

2. Die Liebe zum göttlichen Bundespartner. 

Der Bund ist kein bloßer, d. h. unverbindlicher Verheißungsbund. In ihm soll 
der Menschenbereich schon in seinem Unterwegs so weit als möglich Gottes Reich 
werden. Das Ja zum Bundeswillen Gottes muß notwendig ein Ja zu Gottes Ge- 
danken, zu seinem Wollen, zu seinem Leben, gewissermaßen zu seiner •Welt" wer- 

den. 

a) Die Hinwendung des Herzens. 

Dieses Ja muß ein personaler Akt sein und aus der Mitte des Menschen kommen, 
aus seinem Herzen. Diese Forderung begegnet zwar ausdrücklich nicht in der ältesten 
Tradition. Sie blieb gleichsam in den Geboten zur Bundesordnung, wie der Dekalog 
und die älteren Gesetzestexte sie enthalten, eingeschlossen. In Ex 20,6 taucht aber 
schon die Wendung •Gott lieben" auf. In der klassischen Zeit Israels, in der Epoche 
der deuteronomistischen Überarbeitung der Überlieferung (8. u. 7. Jh.), erfuhr diese 
Aufforderung eine in der Folge fast stereotyp gewordene Erweiterung durch den 
Zusatz •aus dem Herzen". Vor allem der Prophet Osee mit seiner Botschaft vom 
Bund als Ehebund Jahwes mit Israel hat den Anstoß für diese Verinnerlichung des 
Ja's zum Bundesgott gegeben. So kommt es zu jener Zusammenfassung des Deka- 
logs im Liebesgebot von Dt 6,5: •Du sollst Jahwe, deinen Gott, lieben aus deinem 
ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele, mit all deiner Kraft" (vgl. Jos 22,5). Die- 
ses Lieben ist die Antwort auf Jahwes bundeswilliges Lieben (Dt 10,12-15). Ge- 
wiß meint der Terminus lieben, der im deuteronomischen Schrifttum öfters in der 
Nachbarschaft vor fürchten steht, vor allem die Liebestat in der Erfüllung der Ge- 
bote, aber er bezieht sich deswegen nicht minder auf den inneren Akt des Liebens, 
und das nicht nur im Sinne der willensmäßigen Entscheidung, sondern auch des 
Gerne-habens und der liebenden Verehrung. Zur Weckung solcher Liebe legt das 
deuteronomische Schrifttum den Finger so stark auf den ersten Satz der Bundes- 



334 Alfons Deißler 

charta: •Ich bin Jahwe, dein Gott, der dich aus dem Sklavenhause Ägypten geführt 
hat." Dieses Erlösungsmotiv erscheint in Dt immer wieder (vgl. 4,34.37 6,12.21 f 
7,18 f u. ö.) und wird im Buch Josue um den Blick auf die Heilstaten bei der Land- 
nahme erweitert (vgl. 23,4.9 24,11 ff). Wie in Os 11,1 ff wird das Bild Jahwes als 
des wohltätigen Bundespartners Israel immerfort vor Augen gestellt. Sein aus der 
Geschichte hervorleuchtender Bundeswille soll die menschliche Bundesliebe wecken 
und wach halten. Darum sollen sich Kinder und Kindeskinder der Großtaten des 
Bundesgottes erinnern (Dt 6,6 ff). Denn solche Er-innerung schafft Verinnerlichung 
des Bundesbewußtseins. Auch die Bundessatzung erscheint so in einem andern 
Licht. Sie ist in deuteronomischer Sicht durchaus kein eingrenzendes Gesetz zur blo- 
ßen Gehorsamserprobung. Sie ist vielmehr wahre Wegweisung, der göttlichen 
Weisheit voll. •Welche Nation ist so groß, daß sie so sachgerechte Satzungen und 
Gesetze hätte wie diese ganze Weisung, die ich euch heute vorlege?", so sagt Dt 4, 7, 
nachdem 4,6 empfohlen hat: •Beachtet und befolgt sie, denn das wird euch bei den 
andern Völkern als Weisheit und Einsicht ausgelegt werden!" Hier schwingt • 
ganz verschieden von der modernen Einstellung • das altorientalische Bewußtsein 
nach, daß Recht und Ordnung Licht und Glück ist und vor dem Chaos bewahrt. 
Dankbar kann so Israel in diesem Lichte wandeln auf den Wegen, die Jahwe ge- 
wiesen hat. Torah als Wegweisung ist darum im Deuteronomium der Sammelbegriff 
für alle Gebote und Gesetze geworden. Von hier aus verstehen sich die manchmal 
fast hymnenartigen Äußerungen der Ps 19 und 119 über die göttlichen Bundeswei- 
sungen. Freilich geht neben dieser prophetisch beeinflußten deuteronomistischen 
Spiritualität, die später auch das Weisheitsschrifttum stark prägt, jene andere ein- 
her, die wir die priesterliche nennen können (P). Hier wird nicht in gleicher Weise 
das Herz angesprochen und in Licht und Wärme des mysterium fascinosum zum 
frohen Ja zu Gott zu bewegen versucht. Der Bundesgott erscheint da viel mehr als 
mysterium tremendum, als absolute Majestät, die einfachhin Gehorsam heischt. Be- 
weggründe zur Gebotserfüllung werden weiter keine genannt, höchstens einmal 
dieser: •Seid heilig, weil ich, Jahwe, euer Gott, heilig bin" (Lev 11,44 f 19,2 
20,26 u. a.). Höchst selten wird ein weiterer Gedanke hinzugefügt wie etwa dieser: 
•Ich habe euch aus den Völkern ausgesondert, daß ihr mir angehören sollt" (Lev 
20,26). Man könnte versucht sein, zu sagen, bei P sei das höhere Ethos, die reinere, 
die gleichsam keimfreiere Luft. Aber man muß wissen, daß das priesterliche Heilig- 
keitsverständnis stark kultisch eingefärbt ist und von daher keinesfalls über dem 
prophetischen und stärker sittlich akzentuierten Heiligkeitsideal steht. Dazu kommt, 
daß Jesus zweifelsohne die deuteronomistische Linie stärker in seine Verkündigung 
aufgenommen hat als die priesterliche. 

b) Die Hinwendung des Wortes (Zwiesprache und Gebet). 

Das Sprechen ist für den Hebräer das charakteristische Signum der Personalität. 
Darum bildet er z. B. das Wort Vieh aus der Wortwurzel •stumm-sein". Sprechen 
ist das häufigste verbum, das im A.T. von Gott und vom Menschen gebraucht wird. 
Selbst die inneren Bewußtseinsvorgänge des Denkens und Beschließens werden mit 
Sprechen (im Herzen) bezeichnet. Sprechen ist auch die Grundrelation zwischen Per- 
sonen. Da der Mensch nun schon in der Schöpfungsordnung durch seine Personali- 



Das Vollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 335 

tat Gott verwandt ist, ist seine Existenz von Natur her eine dialogische Koexistenz 
mit Gott. Diese wird durch die die Natur erhöhende Stiftung der göttlich-mensch- 
lichen Bundesgemeinschaft gewaltig vertieft. Darum sprechen die Heiligen des 
Alten Bundes von Abraham über Moses, die Propheten, Psalmisten und Weisheits- 
lehrer bis hin zu Maria so freimütig mit Gott. Sie nehmen das Geschenk der Zwie- 
sprache ernst und tragen darum auch ihre Fragen und Zweifel an Gott heran. Frei- 
lich ist jener Dialog mit Gott, bei dem es sich um ein vernehmbares Reden Jahwes 
handelt, eine Ausnahmesituation und steht meist im Dienste der großen Heils- 
geschichte. Für gewöhnlich ist auch der Bundesgott der schweigende Gott. Doch die- 
ses Schweigen verdeckt für den alttestamentlichen Gläubigen nicht Gottes urleben- 
dige Gegenwart. Darum spricht er auch in dieses Schweigen hinein. Er denkt dabei 
der wesentlichen Worte, die Jahwe bereits durch seine Boten in der Vergangenheit 
gesprochen hat. Da sind für ihn ferner die Taten der Heilsgeschichte, die oft stär- 
ker sprechen als Worte. Ja sie sind in ihrer Art auch Worte Gottes, da Jahwe durch 
sein Machtwort je und je das Geschehen gestaltet und lenkt. 

Die Pflicht zum betenden Sprechen mit Gott und zu Gott hin brauchte man in 
Israel nicht eigens zu unterstreichen. Sie ist zudem unschwer als im ersten Gebot 
des Dekalogs implizierter Wille Jahwes zu erkennen. Mehrfach fordern auch die 
Propheten zum Gebete auf und formulieren Gebete für das Volk. Osee spricht vom 
Gebet als einem •Opfer der Lippen" (14,3). Darum ist es nicht verwunderlich, daß 
manche Psalmisten das aus dem Herzen kommende Gebetswort höher als Tieropfer 
einschätzen (vgl. Ps 50,14 51,18). In Ps 50,15 wird selbst das Bittgebet als Ehrung 
Gottes charakterisiert. Der Psalter zeigt durch seine Existenz, seine Bedeutung und 
seine Einzelpsalmen (Hymnen), Danklieder, Klagelieder, Vertrauenspsalmen usw.), 
wie sehr der gläubige Israelit sich als Beter verstand. Es handelt sich nämlich bei 
den uns erhaltenen Psalmen durchaus nicht nur um kultische Lieder der Gemeinde, 
sondern häufig um private Herzensgebete, die dann auch Vorlagen für die andern 
wurden. Gegen eine einseitig kultische Interpretation des Psalters sprechen viele 
ältere Zeugnisse, die den Einzelnen als Beter fern vom Kultort schildern (vgl. Gen 
24,12 Ex 8,8 Ri 16,28 u. a.). Die individuellen Psalmen zeigen, wie man in Israel 
ernst gemacht hat mit der dialogischen Existenz und dem Gedanken, daß wie die 
Volksgeschichte so auch das Einzelleben ein Wandern mit Jahwe ist. Die Gaben, 
die Aufgaben und die Schwierigkeiten, die das Leben brachte, wurden Gegenstand 
des betenden Sprechens mit Gott. Darum sind die Bittgebete, formgeschichtlich 
Klagelieder genannt, die häufigste Psalmengattung. Hier begegnet uns, man ver- 
zeihe den abgenutzten Ausdruck, echt existentielles Beten. Dennoch behielt das Lob- 
und Dankgebet seinen qualitativen Rang. Bileam, der Seher, charakterisiert Israel 
also: •Jahwe, sein Gott, ist mit ihm, Königsjubel erschallt in ihm" (Num23,21). 
Die Hymnen Israels sind großartige Preisungen, die im Alten Orient ihresgleichen 
suchen. Wiederum bezeichnend für die existentielle Denkrichtung des Israeliten ist 
es, daß die geschichtlich orientierten Hymnen vor den kosmischen den Vorrang 
haben. Der häufigste Ausdruck für preisen ist das Verbum halal Pi. (vgl. Hallelu- 
jah! = preiset Jahwe). Etymologisch mag dieses Wort ursprünglich ein Lallwort 
gewesen sein, der Hebräer sieht es aber im Zusammenhang mit dem Verbum halal 
= leuchten. Preisen ist für ihn somit ein Aufleuchtenlassen Jahwes und seiner 



336 Alfons Deißler 

Heilstaten im Wort. Dabei gilt das Wort viel mehr als bei uns als eigene Welt, mit 
Realität und Kraft geladen. Zudem weiß der Israelit, daß im Menschen als dem der 
Erde verbundenen Gotteswesen die sichtbare Welt Laut und Wort gewinnt. Darum 
rufen die Hymniker oft die ganze Schöpfung und ihre Bereiche auf, mit einzustim- 
men in den Lobpreis des Schöpfers und Herrn. Wenn so der Israelit den Hymnus 
anstimmt • und dies geschieht nun zumeist in der Gemeinde am Kultort •, dann 
ist für ihn mehr in der Welt als ohne diesen Lobgesang, dann ist die Welt gewisser- 
maßen transparent gemacht auf die Herrlichkeit Jahwes hin und Jahwe thront 
gleichsam über den Lobgesängen Israels. Aber diese Herrlichkeit (kabod) leuchtet 
dabei nicht nur aus der Vergangenheit neu auf oder aus der Tiefe und Höhe des 
Kosmos erneuert hervor, dieser kabod ist zugleich eine eschatologische Größe und 
macht die Königsherrlichkeit Jahwes in der Endzeit von ferne her sichtbar (vgl. die 
Psalmen vom Königtum Jahwes). Hymnodie ist darum zugleich Vorausglanz des 
Kommenden. Auch das häufig verwendete Verbum barak Pi. (lateinisch benedicere) 
zeigt die eigene Welt des israelitischen Lobgebetes an. Um sie zu begreifen, müßte 
man das Wort mit segnen übersetzen, wie es der Hebräer auch versteht (z. B. 
•Segne, du meine Seele, Jahwe!", Ps 104,1). Der Wurzelgrund dieser Bezeichnung 
ist natürlich die Voroffenbarungswelt, in der der Mensch auch der Gottheit magisch 
Kraft und Heil zusprechen zu können glaubte. Der gläubige Israelit weiß, daß dies 
dem transzendenten Gott gegenüber ein törichtes Unterfangen wäre. Dennoch be- 
nützt er dieses Wort auch zu Gott hin, um dadurch seine Gesinnung zum Ausdruck 
zu bringen, die Jahwes göttliche Lebensfülle bejaht, sich ihrer freut, sie ihm gönnt. 
In solchem segenswilligen Beten ist die große Liebe am Werke, die von sich weg 
schaut auf Jahwes Glück. 

c) Die Hinwendung der Lebensgüter in Opfer und Kult. 

Opfer und Kult sind Urgegebenheiten der religiösen Welt des Menschen. Sie 
wurden auch von der Offenbarungsreligion übernommen, aber im Sinngehalt ge- 
wandelt. Die magische Bedeutung wurde abgestreift. Die Opfer, aus den vom 
Schöpfer- und Bundesgott geschenkten Lebensgütern genommen, sollten Ausdruck 
der Anerkennung seiner Schöpfermacht und Bundesliebe und damit der Hinwen- 
dung des Herzens zu ihm sein. Anfänglich war jedes Schlachten ein Opfer. Das Blut 
als Lebensträger wurde dabei Gott als dem Herrn des Lebens gleichsam zurück- 
gegeben, das Fleisch wurde im kultischen Mahl gemeinsam verzehrt. Dabei ver- 
stand man sich als Tischgenossen Gottes. Diese Lieblingsform des ursemitischen 
Opfers hat sich in der Schlachtung des Passahlammes und in den sogen. Friedop- 
fern, die mit einem Mahl verbunden sein mußten, immer in Israel erhalten. Nach 
der Überlieferung, die in Ex 24 erhalten ist, hat das Friedopfer beim Bundesschluß 
am Sinai eine wesentliche Rolle gespielt. In ihm kam ja der Bund, von urher als 
Mahlgemeinschaft verstanden, zu einer besonders sprechenden Darstellung. Cha- 
rakteristisch für das Bundesschlußopfer ist aber dieses: mitten in der Liturgie griff 
Moses zum Bundesbuch (mit der Bundescharta des Dekalogs) und forderte das per- 
sonale Ja-sagen des Bundesvolkes. Erst dann gingen die Zeremonien weiter. Darin 
kommt etwas ganz Wesentliches für die Bedeutung des Kultes in der Bundesreligion 
zum Ausdruck: der Bund ist und bleibt auch in der Liturgie zuerst und zutiefst ein 



Das Vollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 337 

sittlich-personaler Bund. Der allzumenschlichen Versuchung, den Kult zum Ersatz 
personaler Bundespartnerschaft zu machen, wird so von vornherein Paroli geboten. 
Die prophetische Verkündigung hat auf diesen wichtigen Unterscheidungspunkt der 
Offenbarungsreligion von den andern Religionen immer allergrößtes Gewicht ge- 
legt. Nach Jer 7, 21 ff z. B. will Jahwe in erster Linie Gehorsam, nicht Opfer. Das 
Grundopfer des Menschen besteht darin, den Starrsinn des ichsüchtigen Herzens 
aufzugeben und die Ohren für den göttlichen Ruf zu öffnen. Doch darf man aus den 
beeindruckenden sogen, opferfeindlichen Stellen der prophetischen Bücher nicht fol- 
gern, die Propheten seien in ihren besten Vertretern überhaupt gegen jeglichen 
Opferkult aufgetreten. Was sie als göttlichen Willen bezeugen mußten, war dies: 
die Opfer sind wertlos, die nicht Verkörperung echter personaler Hingabe sind. 
Daß Gehorsam die Seele des Opferdienstes sein muß, wußte selbst die kultfreudige 
priesterliche Gesetzgebung. Die Opfer wurden hier in erster Linie als Gehorsams- 
zeugnis verstanden. Das prophetisch beeinflußte deuteronomistische Gesetzeswerk 
ist durchaus opferfreundlich, kehrt allerdings auch den anthropozentrischen Aspekt 
israelitischen Opferns heraus, wie es seiner ganzen menschenfreundlichen Grund- 
haltung entspricht. Darnach soll der Opfergang zum Tempel ein •Fröhlich-sein vor 
Jahwe" sein (vgl. Dt 14,26 16,13 ff). Auch hinsichtlich des Sabbatgebotes, das die 
Hingabe des Lebensgutes der Zeit an Jahwe bedeutete und eine zentrale Stellung 
in der israelitischen Opfergesetzgebung einnahm, hat das Deuteronomium auch die 
Bedeutung des Sabbates als Ruhetag für Mensch für Vieh herausgestellt (vgl. Dt 

5,14 Ex 23,12). 

3. Die Liebe zum Bundesgott als Liebe zum Mitmenschen. 

In der Bundescharta des Dekalogs sind Religion und Ethos unlösbar zusammen- 
gebunden. Dies wird symbolisiert durch die zwei Tafeln des Moses. Hier kommt 
zum Ausdruck, daß es in der Offenbarungsreligion keine Gerechtigkeit vor Gott 
gibt ohne die mitmenschliche Gerechtigkeit. Die Erfüllung der Pflichten der unmit- 
telbaren Gottesverehrung ist noch kein wirkliches •Praktizieren" des Bundesver- 
hältnisses. Das Ja zu Jahwe muß mit dem bundeswilligen Gott mitgehen hin zu jeg- 
lichem Menschen. Ohne dies gilt es nicht als echtes und volles Ja zu Gott. Gewiß 
ist diese •Mitmenschlichkeit" zunächst auf den Bereich des Bundesvolkes konzen- 
triert, aber im letzten keineswegs darauf beschränkt. Denn jeder Mensch ist Bild 
Gottes und erhält von daher seine Würde, die nie entheiligt werden darf. Das bun- 
deswillige Hingehen zum Nächsten •inkarniert" den allgemeinen Bundeswillen Got- 
tes, bezeugt ihn und setzt ihn gegenwärtig. 

Diese Wesenslinie der göttlichen Willensoffenbarung ist schon in der Bundesstif- 
tung am Sinai ganz klar erkennbar. Sie sagt dem gefallenen Menschen und seiner 
exemplarischen Ichsucht allerdings nicht zu. Darum hat der Alltag Israels, vor allem 
nach seiner Konstituierung als Königreich, diese Linie besonders undeutlich ge- 
macht. Es war deshalb eine der Hauptaufgaben der Propheten, die Bundesverpflich- 
tung Israels auf mitmenschliche Gerechtigkeit und Nächstenliebe unmißverständlich 
heraus-, ja oft sogar in den Vordergrund ihrer Verkündigung zu stellen. Schon der 
erste der Schriftpropheten, Arnos, mußte als Gotteswort künden: •Ich hasse eure 
Feste, eure Feiern mag ich nicht riechen! ... Weg von mir mit dem Geplärr eurer 



338 Alfons Deißler 

Lieder, eurer Harfen Spiel mag ich nicht hören! Es wälze sich hin wie Wasser das 
Recht, Gerechtigkeit soll fließen wie ein ewiger Bach!" (5,21 ff). Das ist der Grund- 
tenor der ganzen Amosbotschaft. Auch die Propheten Osee und Isaias, die stark auf 
die Durchsetzung der 1. mosaischen Tafel im Leben Israels drangen, gaben der 
2. Tafel kein geringeres Gewicht (vgl. Os6,6 Is 1,1 Off). Am eindrucksvollsten 
aber ist Mich 6,6 ff. Da zeigt das Volk einmal wieder Umkehrwillen und fragt den 
Propheten nach der Grundforderung des Bundesgottes. Es denkt an reichliche und 
kostspielige Opfer, ja an die Hingabe der menschlichen Erstgeburt. Der Prophet 
aber muß ihm sagen: •Man hat dir schon gesagt, was gut ist und was Jahwe von dir 
fordert, o Mensch: nichts anderes als Gerechtigkeit üben, den Brudersinn lieben und 
in Dienmut zu wandern mit deinem Gott" (6,8). Hier ist aus pädagogischen Gründen 
die Bundesliebe zum Mitmenschen sogar an die erste Stelle des Gotteswillens ge- 
setzt. Selbst der Ausdruck •wandern mit deinem Gott" schließt sie noch einmal mit 
ein. Denn der bundeswillige Gott geht in seiner Liebe auf jeden menschlichen Bun- 
despartner zu. Der Begriff •wandern" ist überhaupt der sprechendste Ausdruck für 
das Bundesethos. Er begegnet als Wandern •mit Gott" auch noch in Gen 5,22.24 
(Henoch) 6,9 (Noe) Mal 2,6 (Levi), als Wandern •hinter Gott drein" in 3 Kg 14,8, 
als Wandern •auf den Wegen Jahwes" in Dt 19,9 28,9 3 Kg 2,3 4 Kg 21,22 Ps 
81,14, als Wandern •im Angesichte Gottes" in Gen 17,1 24,40 48,15 3 Kg 3,6 
9,4 u. a. Hier klingt überall die Erfahrung der glückhaften Wanderung aus Ägyp- 
ten nach Kanaan nach. Wir müßten, um diese Seite des Begriffes noch •mitzufüh- 
len", unsern reichlich farblos gewordenen Terminus •wandeln" wieder durch das 
konkretere und sprechendere •wandern" ersetzen. Denn das Leben ist gerade unter 
heilsgeschichtlichem Aspekt mehr als Wandel, es ist Wanderung. 

IV. Der messianische Heilbringer als vollkommener Bundespartner Gottes 

Israel ist nicht nur zu keiner vollkommenen Bundespartnerschaft gekommen, es 
hat den Bund oft und oft gebrochen. Gott aber blieb insofern seinen Bundesver- 
heißungen treu, als aus dem alten Gottesvolke ein neues Gottesvolk hervorwachsen 
sollte, mit dem Messias als Repräsentanten und Haupt. In ihm sollte der große 
Heilskönig erstehen, wie vor allem Is 9 und 11 ihn schildern. Charakteristisch für 
ihn ist das enge Gottesverhältnis (vgl. Is 9,5 11,2). Aber seine Hauptaufgabe ist, 
gerecht zu sein und die zwischenmenschliche Gerechtigkeit im Bundesvolk zu ver- 
wirklichen (vgl. 9,6 11,3-5). Auf diese Weise soll Friede nach innen und außen 
werden. Als guter Hirte soll er sein Volk und Reich regieren (Mich 5,4 Ez 34,23 
37,24). Ein gerechter Heiland, dessen Herz nicht nur den Armen und Gedrückten 
gehört, der sich sogar solidarisch zu ihnen zählt, wird in ihm König Jerusalems wer- 
den (Zach 9,9). Dieser späte Davidssproß wird als wahrer Knecht Jahwes tief ins 
menschliche Leiden hinabsteigen. Er wird ein Verachteter und Verschmähter sein 
(Is 49, 7), obwohl er zum Heilbringer nicht nur für Israel, sondern auch für die Hei- 
denvölker bestimmt ist (vgl. Is 42,6 49,6). Er wird sich in sein schweres Los er 
geben und sich Gottes Willen nicht widersetzen (vgl. Is 50,4 f). Glaube und Vertrauen 
auf den Bundesgott werden ihn aufrecht halten (Is 50,7 ff). Die Bundesliebe in ihm 
wird so groß sein, daß er bereit sein wird, als Sühnopfer für die bundesbrüchigen 



Das Vollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 339 

Menschen in den Tod zu gehen (Is 53,4 ff), um für sie vor dem Bundesgott einzu- 
treten (Is 53,12). Drum erhält er von Gott die Bezeichnung •Bund" (Is 42,6 49,8). 

Dies alles, und nicht zuerst die äußere Umwandlung und Herrlichkeit der mes- 
sianischen Zeit, nimmt die Mitte der alttestamentlichen Botschaft vom Heilbringer 
ein. Das wird das erste und größte Geschenk der Heilszeit sein, daß Israel und der 
Menschheit ein vollkommener Mensch als vollkommener Bundespartner Gottes ge- 
geben wird. Seine Bundespartnerschaft wird als •vollkommene" alle andere Bun- 
despartnerschaft und Vollkommenheit tragen und ermöglichen. In ihm wird die 
Menschheit endlich als solche erscheinen, die •Gerechtigkeit übt, den Brudersinn 
liebt und in Dienmut wandert mit Gott" (vgl. Mich 6,8). Er wird auch die Spannung 
zwischen Kult und Ethos lösen, den Riß zwischen ihnen heilen, indem seine Bundes- 
liebe zu Gott und den Menschen als Hingabe in Leiden und Tod und damit als 
vollkommenes Opfer an die Stelle der unvollkommenen und ohnmächtigen Opfer 
treten wird. 

Das ist in großen, aber wesentlichen Zügen das Bild des menschlichen Vollkom- 
menheitsideals nach der alttestamentlichen Offenbarung. Es scheint bereits die neu- 
testamentlichen Wesenslinien vorauszunehmen. Das ist aber sein gutes Recht. Denn 
in der Tat hat Gott, wie Jesus oft und oft bezeugt, seinen Grundwillen bereits im 
Alten Bund geoffenbart. Auch wenn dieser Alte Bund als Heilsinstitution durch den 
Neuen Bund in Jesus dem Christus aufgehoben wird, bleibt das altbundlich geof- 
fenbarte Gotteswort wahres und gültiges Vermächtnis (testamentum!) für die ganze 
Heilsgeschichte. Was Jesus hinsichtlich der neubundlichen Vollkommenheit predigt, 
baut unmittelbar auf der Substanz der alttestamentlichen Willensoffenbarung Jah- 
wes auf, ja nimmt diese mitten in seine Botschaft hinein. 




