Das Vollkommenbheitsideal nach dem Alten Testament

Von Univ.-Prof. Dr. Alfons Deifiler, Freiburg i. Br.

Die Frage, die uns bei dieser Skizze leitet, heifit: Wie sieht der Mensch aus, von
dem der Bundesgott des A.T. sagen wiirde: ,Siehe, der Mensch, an dem ich mein
Wohlgefallen habe!“? Der Psalmist von 18,20, der die Erfahrung machte: , Jahwe
hat an mir sein Wohigefallen!“, z3hlt als Griinde dafir auf: Gerechtigkeit, Be-
wahren der Wege Jahwes, kein rebellisches Abfallen von seinem Gott, Vor-Augen-
Haben aller seiner Entscheide, kein Wegschieben seiner Satzungen, vollkommener
Wandel mit ihm, Meidung der Schuld. Hier spricht ein alttestamentlicher Frommer
aus, worin nach seiner Uberzeugung die Vollkommenheit besteht. Mit gehiuften,
fast gleichbedeutenden Wendungen will er sagen: die Vollkommenheit ist die
Ubereinstimmung des menschlichen Wollens und Tuns mit dem gottlichen Willen.
Die Weise allerdings, wie er dies sagt, verrit eine bestimmte Perspektive, die der
sogen. Gesetzesfrommigkeit verwandt scheint. Schon von daher ist die Antwort auf
unsere Frage nur unvollkommen gegeben. Sie erscheint zudem mehr formal als in-
haltlich bestimmt. Schliefflich spricht hier der Mensch und nicht Jahwe selbst. Auf
unsere eingangs gestellte Frage gibt ndmlich der Offenbarungsgott selber Antwort,
sei es direkt durch Gottesworte, sei es indirekt durch sein Walten. Damit ist schon an-
gezeigt, da Gott nicht nach Katechismusart auf unsere Frage antwortet. Diese Ant-
wort ist eingeschlossen in die Heilsgeschichte. Deren Stufen stufen gleichsam auch
die Willensoffenbarung Jahwes, freilich so, daf wir es mit den organischen Ent-
faltungsstufen eines durchhaltenden Kerngehalts zu tun haben. Unsere Aufgabe
kann es hier nicht sein, cinfach den geschichtlichen Gang der Offenbarung Jahwes
fir unser Problem nachzuzeichnen, sondern deren wesentliche Auflerungen iiber den
Menschen, wie Gott ihn will, zu einer Art Idealbild zusammenzufassen.

1. Der Mensch im Schopfungsentwurf Gottes

Das menschliche Tun hingt aufs engste mit dem menschlichen Sein zusammen.
Dem gibt auch das A.T. fortwihrend Ausdruck. Darum fihrt unsere Frage nach
dem Tun von selbst zuerst zur Frage nach dem menschlichen Sein. Was ist der
Mensch nach der alttestamentlichen Offenbarung? Solches Fragen findet die Haupt-
antwort in der Schopfungsgeschichte des Menschen.

1. Gen 2,7.21 (Jahwistischer Bericht).

Der Text lautet: ,Es bildete Gott Jahwe den Menschen (hebr. adam) aus der
Krume des Erdbodens (hebr. adamah) und blies in seine Nase den Odem des Le-
bens, und so ward der Mensch zu einem Lebewesen® (2,7). Diese Worte sind stark
bildhaft wie die jahwistischen Erzihlungen iiberhaupt, aber deswegen nicht minder
theologisch gemeint. Beim Jahwisten ist der Mensch das erste Lebewesen auf Erden.
Diese chronologische Prioritit ist, wie Gen 1 klar zeigt, nicht historisch gemeint,
sondern bezeichnet den Rang. Darum ist die Erschaffensweise des Menschen auch



Das Uollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 329

von der der Tiere abgehoben. Auch sie werden vom Erdenboden gebildet (2,19),
aber ihr Leben ist in unserm Bericht nicht als Odem bezeichnet, der aus dem An-
blasen Jahwes stammt. Der Mensch steht anders als die Tiere in einem besonderen
Verhiltnis zu Gott. Diese Verwandtschaft erméglicht offenbar die Relation des
Sprechens zwischen Gott und Mensch. Gott spricht ihn personal an (2,16), und in
der Folge spricht auch der Mensch mit Gott und zu Gott hin. Andererseits ist der
Mensch wahrhaft ,Erdmann® (adam), fir die Erde bestimmt. Der Autor mimmt
die Termini adam und adamah eng zusammen und bezicht sie aufeinander. Darum
ist des Menschen Aufgabe auch die Kultur des Gartens Eden (2,15). Der Bericht
iiber die Erschaffung der Frau enthilt als Lehrgut: die Frau ist in jhrem Wesen,
d. h. als Mensch dem Manne ebenbiirtig, und die Finehe ist darum Gottes Wille.
Nach dem jahwistischen Schopfungsbericht ist der Mensch also schon durch sein
Sein ein Gott nahestehendes Erdwesen, das vor und iiber allen andern sichtbaren
Geschopfen steht. Sein Antlitz wendet sich seinem Schépfer zu, ebenfalls seinem
menschlichen Partner und der untermenschlichen Schopfung. Der Mensch existiert,
so konnten wir sagen, in diesen drei Dimensionen.

2. Gen 1,26 ff (Der Mensch als gottliches Bild).

Der jiingere Schépfungstext (P) lautet: ,Lasset uns (den) Menschen machen als
unser Bild, uns dhnlich. Sie sollen herrschen iiber die Fische im Meer, Giber die Vo-
gel am Himmel, {iber das Vieh, iiber alle Landtiere und iiber alle Kriechtiere am
Boden.“ So schuf Gott den Menschen als sein Bild, als géttlich Bild erschuf er ihn,
als minnlich und weiblich erschuf er sie. Fiir eine detaillierte Erérterung des Textes
ist hier kein Raum, zumal einige Details umstritten sind. Sicher ist auf jeden Fall,
dafl der priesterliche Verfasser des Textes die Relation zwischen Gott und dem
Menschen als Bildrelation verstehen lehrt. Wie die Herrscher des Alten Orients in
ihren Herrschaftsgebieten ihre Bilder aufstellen liefen, so ist der Mensch als Gottes
lebendiges Bild in diese Welt hereingestellt. Der Kontext und der auf unsere Stelle
zuriickverweisende Psalm 8 geben zu erkennen, dafl die Herrschaft des Menschen
iiber die Erde der Ausdruck der Bildrelation zwischen Gott und Mensch ist. Der
Mensdh ist in dieser Hinsicht der Stellvertreter Gottes in der Natur. Diese Herr-
scherlichkeit, die eine Folge der Seinsverhiltnisse ist, grundet letztlich in der Per-
sonhaftigkeit, und zwar in der unendlichen Personhaftigkeit Gottes und der end-
lichen Personhaftigkeit des Menschen. Dadurch wird zwischen Gott und Mensch eine
Ich-Du-Bezichung gesetzt. Der Mensch wird so zum anredbaren Du Gottes auf Er-
den, und Gott ist fiir ihn anredbares Du im Himmel. Von Natur aus ist also der
Mensch Gott gegeniiber Diener, der Erde und allem Irdischen gegeniiber Herr-
scher. Deshalb ist sein Dienertum von adligem Rang und allen Moglichkeiten der
Berufungen nach oben offen.

Zusammenfassend kann man also sagen: Die Offenbarung tiber die Erschaffung
des Menschen lchrt, dafl der Mensch nach dem Schépfungsentwurf Gottes bei aller
Unihnlichkeit auch in einem Ahnlichkeits-, ja Verwandtschaftsverhaltnis zu Gott
steht. Sein cigentlicher Lebensbereich ist aber nicht der der Himmlischen (elohim),
sondern die Erde. Ihr ist er wesenhaft vom Schopfer zugeordnet.



830 * Alfons Deifiler
I1. Die gnadenhafte Berufung des Menschen zum Bunde mit Gott

1. Der Entschlufl Gottes zum Bund mit dem Menschen.

Das eben skizzierte Verhaltnis zwischen Gott und Mensch ist als Ich-Du-Verhalt-
nis von Hause ans von starker Potentialitit. Es ist nun gleichsam die Substanz der
alttestamentlichen Botschaft, dafl Gott in seiner absoluten Freiheit die freie Mog-
lichkeit realisieren wollte, mit dem Menschen eine besonders enge Verbindung ein-
zugehen, eine Partnerschaft, die nach Analogie zwischenmenschlicher Bindungen
Bund genannt wird. Auf eine solche Herablassung Gottes hat der Mensch von Natur
her keinen Anspruch, er hat nur die Moglichkeit, von Gott berufen zu werden. Auch
anf Seiten Gottes gehort solches Tun in den Raum seiner absoluten Freiheit. Denn
das A.T. 148t in der Offenbarung der Transzendenz Gottes erkennen, dafl er in
keiner Hinsicht anf Welt und Mensch angewiesen ist. Er ist allem Geschdpflichen
gegeniiber der Heilige, d.h. der ganz Andere. Is 40,15 fafit bildhaft und einprig-
sam eine lange diesbeziigliche Offenbarungstradition zusammen mit dem Wort:
»oScht, Volker sind wie der Tropfen am Eimer, wie Stdubchen an der Waage gelten
sie ihm. Firwahr, Kontinente sind an Gewicht dem Sandkorn gleich.“ Der ganz an-
dere Gott ist aber auch ganz anders in seiner Liebe. Auch dies gehort zu seiner
Heiligkeit (vgl. Os 11, 8). Auch das viel zitierte Wort vom weltweiten Unterschied
der Gedanken und Wege Gottes von den Gedanken und Wegen der Menschen steht
in einem Kontext von der Bundesliebe Gottes. Zur Transzendenz Gottes gehdrt also
anch die Moglichkeit zur Selbsttranszendierung in der Liebe. Diese Moglichkeit ist
im Heilsgeschichte schaffenden Bundeswillen Gottes zum Menschen hin Wirklich-
keit geworden. Der Gott, zu dem der offenbarungsglaubige Mensch aufschauen darf,
ist also nicht einfachhin der transzendente Gott, sondern der Gott, der aus seiner
Transzendenz heraus sich herniederbeugt und dem Menschen sein bundeswilliges
Antlitz zukehrt. So durfte schon der erste Mensch Gott erfahren. Auch nach dem
Bundesbruch des Anfangs blieb der Bundeswille Gottes zum Menschen grundsitz-
lich bestehen (Gen 3, 15). Er hat alle Gerichtskatastrophen der Vorzeit iiberdauert,
wie die Erzdhlung vom Bund mit Noe klar erkennen 1aft. Dieser Bundeswille hat
dann im Bund mit Abraham den entscheidenden FEinsatz der nachparadiesischen
Heilsgeschichte geschaffen. Dieser Bundeswille hat sodann Israel aus Agypten ge-
fihrt. Er hat am Sinai den Bund mit dem befreiten Volke gestiftet und hat sich an
der Spitze der Bundescharta feierlich-hehren Ausdruck geschaffen in den Wor-
ten: ,Ich bin Jahwe dein Gott, der dich aus dem Sklavenhause Agypten gefiihrt
hat® (Ex 20,2; Dt 5,6). Darin steckt die Selbstverpflichtung Gottes, fiir Israel im-
mer Bundesgott sein zu wollen. Hinfort darf der menschliche Bundespartner zum
unendlichen Gott ,mein®“ sagen. Der géttliche Bundesherr verbleibt nicht in der
Sphire des bloflen Befehlens, er setzt sich vielmehr als der Her-zog seines erwihl-
ten Volkes an dessen Spitze auf seinem Zug durch die Wiiste und bei der Land-
nahme, und er bleibt dieser Herzog auch in der Zeit der Sefhaftigkeit, indem er
Israel nun gleichsam durch die Geschichte geleitet. Israel wird drum das geschichts-
bewufteste Volk der alten Welt. Es weifl, dafl die Geschichte kein ewiger Kreislauf
ist, sondern die Wanderung nach vorn und nach oben, also auf ein Ziel hin. Auch
als man aus der Nomenklatur der sehaften Vilker den Konigstitel fiir Jahwe



Das Uollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 331

iibernahm, haftete dieser Bezeichnung in Israel immer etwas Dynamisches an, sie
war gewissermafien eschatologisch gespannt. Der transzendente Gott hat sich selbst
dem erwihlten Volke als Konig geschenkt, um mit ihm zusammen dem géttlichen
Kénigreich der Endzeit entgegenzuschreiten. Der Konigsbegriff des A.T. gehort
also zur Bundesterminologie. Gott Lift sich dabei zugleich als Hirte bezeichnen und
will damit wie Jer 17,16 Ez34,11ff Is40,11 49,9f Mich 4,6 und der auf ihnen
basierende Ps 23 bezeugen, das Fiirsorgliche an seiner Bundespartnerschaft her-
ausstellen. Auch die Bezeichnung Jahwes als Vater Israels (Ex 4,22 Dt 82,6 Os 11,1
Jer 81,9 Mal 1,6 123,16 u.a.) dokumentiert die tiefe Verbundenheit Jahwes mit
dem Gottesvolk. Gewifl hat der Vatername dabei noch nicht durchweg den hohen,
hellen Klang des N.T., aber man darf diesen Unterschied nicht @berbewerten. Wo
finden wir z. B. im N.T. einen Text, der an Innigkeit Os 11, 1{f {bersteigt? Ja, der
Bundesgott 138t sogar die Kategorie der Mitterlichkeit auf sich anwenden, wie wir
bei Is 49,15 66,13 sehen, und wie der Hebrder sie fort und fort mit der Aussage
rachum (gewGhnlich iibersetzt: barmherzig, aber eigentlich: miutterlich) bezeugt.
SchlieRlich 148t der Bundesgott seinen Bundeswillen sogar im Bild der briutlich-
ehelichen Liebe interpretieren, wie wir vor allem bei Osee (Kap 2) und dann in sei-
ner Gefolgschaft bei Jer 2,2 Fz 16,8 [5s49,48 54,1 ff 61,10 62,4 und besonders
im Hohen Lied feststellen dirfen.

Wird aber in alledem das Bild des alttestamentlichen Bundesgottes richtig dar-
gestellt? Wo sind jene Ziige geblieben, die Gott als mysterium tremendum aus-
weisen, ja das Wilde und Damonische streifen? Sie sind gewiff im A.T. da und so-
gar sehr hiufig. Jahwe bleibt als mysterium fascinosum auch mysterium tremen-
dum, aber daf dieses tremendum zum oft schauererregenden Durchbruch kommen
muf, liegt am gehinften Bundesbruch des menschlichen Bundespartners. ,Ich dndere
mich nicht, aber ihr hort nicht auf, S6hne Jakobs (d. h. Bundesbrecher) zu sein®, sagt
Jahwe bei Mal 3, 7. Jahwe ist und bleibt bundeswillig, immer bereit, gréfer in sei-
ner Gnade als in seinem Gericht zu sein.

2. Das Ziel des Bundes: Die Hinfithrung der Geschichte als Heilsgeschichte zum
Endheil des ,neuen Himmels und der neuen Erde“.

Worauf zielt nun dieser Bundeswille Gottes? Nach dem A.T. geht es Jahwe nicht
zundchst und zuvérderst um das Heil der Einzelseele nach dem Tode. Dafl sein
Bundeswille auch dieses Gliick schenken will, zeigt sich im A.T. nur spéarlich an.
Nur einzelne Fromme wie etwa der Psalmist von 78,26 haben, vom Gottesgeist be-
sonders erleuchtet, aus der Bundesliebe Jahwes diesen Schlufl gezogen. Erst in der
Spitzeit gewann dieser Gedanke breiteren Raum (2 Makk 7,36 13,45 Weish 3,1.4
u. a.). Es war dem N.T. vorbehalten, auch diesen Heilsaspekt in aller Klarheit zu
offenbaren. Vorher war er gewissermaflen nicht aktuell genug. Denn der Anteil
aller Seelen war bis zur Erlosungstat Jesu offenbar die Scheol (Unterwelt). Nach
dem A.T. ziclt der Bundeswille Gottes in seiner Hauptrichtung auf einen zukiinfti-
gen Heilszustand Israels und schlieBlich der Gesamtmenschheit. Schon der Bund mit
Abraham war wesentlich ein Verheiflungsbund. An seinem Horizonte steht das ge-
lobte Land und der Segen fiir alle Vélker der Erde. Nach der Landnahme und der



382 Alfons Deifiler

Konstituierung des Konigtums lebt Israel in der Erwartung des Tages Jahwes,
den das Volk sich ausmalte als Tag des Sieges iiber alle Feinde. Hier mufiten die
Gottesboten allerdings korrigierend eingreifen (vgl. Am 5,18 Soph 1,14 u.a.).
Darnach wird der Tag Jahwes auch fir Israel ein Gerichtstag sein. Er wird sogar
kosmische Ausmafle haben, wird aber keinen Weltuntergang, sondern eine Welt-
erneuerung bringen. Ein Heilskonig wird erstehen und ein erneuertes Volk und
Reich schaffen (Is 9 und 11). Wie Is 11,6 ff zeigt, wird dann eine nene kosmische
Ordnung diese Weltzeit ablosen. Den zusammenfassenden Hohepunkt solcher End-
heilsverheiflungen bildet der Schlufl des Is-Buches (Is 66, 18 ff) mit seiner Botschaft
vom neuen Himmel und der neuen Erde. Dabei tritt langsam die Gewiflheit her-
vor, daf} dieser Endzustand nicht nur die dann lebende Menschheit, sondern alle
Menschen betreffen wird. Die Toten werden nimlich eine Auferweckung erfahren,
wie von Ez37,1ff an Stellen wie 1s26,19 Dan 12 2 Makk 7,9ff immer klarer
durchblicken lassen. Bei 2 Makk 7,9 ff ist der Auferstehungsglaube bereits so stark,
dafl man aus ihm die Kraft zum Blutzeugnis schopft.

Die Endheilserwartungen des A.T. lassen sich im iibrigen nur kiinstlich systema-
tisieren. Die Gewiflheit des Daf ist klarer als die Vorstellung des Wie. Man wufite
aber aus der Offenbarung in jedem Falle, daf Jahwes Bundeswille seine ganze
gottliche Madht ins Spiel bringen wiirde, um seine Endverheiflungen zu erfiillen,
ja noch zu iibertreffen. Darum konnte man sich seinem Walten vertrauensvoll iiber-
lassen.

II1. Die menschliche Bundespartnerschaft nach dem Willen des Bundesgottes

Erst dieser kurze und in mancher Hinsicht vereinfachende Aufrifl der Gedanken
und Taten des Offenbarungsgottes erméglicht nun, das Bild des Menschen als Bun-
despartners Gottes zu zeichnen. Wir konnten formal iiberhaupt auf die Frage, die
uns beschaftigt, von vornherein antworten: Nach dem A.T. besteht die menschliche
Vollkommenheit in der Vollkommenheit der Partnerschaft im Jahwebunde. In die-
ser These ist alles impliziert, was es nun zu explizieren gilt.

1. Der Glaube als Grundhaltung.

Das Fundament, auf dem der Jahwebund im Menschen gleichsam aufruht, ist der
Glaube. Zwar hat das A.T. kein dem Terminus pistis (Glaube) des N.T. gleich-
gewichtiges Substantiv. Sein Verbum fiir glauben ist aber um so sprechender. Es
verwendet dafir eine Ableitung des Stammes aman = feststehen. Darnach heifit
glauben fiir den Hebrier: festen Stand nehmen, sich festmachen in Gott, bzw. sei-
nem Wort. Das hat Abraham nach Gen 15,6 gegeniiber Jahwe getan, und dies
wurde ihm zur Gerechtigkeit angerechnet. Dieser auch durch Rém 4, 3 und Gal 3,6
beriihmte Satz 148t klar erkennen, wie grundlegend der Glaube fiir die Bundes-
partnerschaft ist. Darum kann Isaias ausrufen: ,Nehmt ihr keinen Stand (in Gott),
so habt ihr keinen Bestand!“ (7.9). Nach Num 14, 11 will Jahwe das Volk vertilgen,
weil es nicht glaubt, und den glaubenden Moses zum Stammvater eines neuen Bun-
desvolkes machen. In Num 20, 12 werden Moses und Aaron wegen Glaubensman-
gels mit dem Ausschluf} aus dem Gelobten Land, dem Lande der Bundesverhei-
fung, bestraft.



-

Das Uollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 333

Weldhe Gestalt hat dieser Glaube? Niemals wiirde ein Hebrier formulieren: Ich
glaube fest, daB es einen Gott gibt. Sein Glaubensakt ist immer ein personaler Akt
des Inhalts: ich glaube dir, Jahwe (vgl. Gen 15,6). Er glaubt Jahwe dessen Wort,
vorab seinem Verheiflungswort, in dem sich der géttliche Bundeswille bezeugt. ,Schau
nur nach dem Himmel und zihle die Sterne, wenn du es vermagst! So zahlreich
soll deine Nachkommenschaft sein!“ Diese Zusage geht dem Glauben Abrahams
voraus. Ganz ahnlich ist die Lage in Num 14,11 20,12 Is7,9 43,10 Ps106,24.
Der Glaube ist also stark, wenn auch keineswegs ausschliefllich, eschatologisch aus-
gerichtet und nimmt Gott sein Bundeswort und seinen Bundeswillen ab. Das ist
auch nicht anders beim Bundesschtul am Sinai, auch wenn dort die Haltung des
Glaubens nicht im Vordergrund steht. Die Bundeszusage an Israel (Ex 19, 3f) ver-
heifit Israel, daR es unter allen Volkern Jahwes besonderes Eigentum sein diirfe,
und daraufhin sagt das Volk Ja zum Bundesangebot (19, 8). Es formuliert dieses Ja

,Alles, was Jahwe gesagt hat, wollen wir tun!“ Diese Aussage setzt seinen
Glauben vorauns und kommt aus ihm. Zugleich zeigt sie aber auch, dafl Glaube nur
dann wahrhaft Glaube ist, wenn er in der Liebe wirksam wird, wie spiter Paulus
sagt (Gal 5,6 Tim 1, 5).

2. Die Liebe zum géttlichen Bundespartner.

Der Bund ist kein bloBer, d. h. unverbindlicher Verheifungsbund. In ihm soll
der Menschenbereich schon in seinem Unterwegs so weit als moglich Gottes Reich
werden. Das Ja zum Bundeswillen Gottes mufl notwendig ein Ja zu Gottes Ge-
danken, zu seinem Wollen, zu seinem Leben, gewissermaflen zu seiner ,Welt“ wer-
den.

a) Die Hinwendung des Herzens.

Dieses Ja muf} ein personaler Akt sein und aus der Mitte des Menschen kommen,
aus seinem Herzen. Diese Forderung begegnet zwar ausdriicklich nicht inder dltesten
Tradition. Sie blieb gleichsam in den Geboten zur Bundesordnung, wie der Dekalog
und die ilteren Gesetzestexte sie enthalten, eingeschlossen. In Ex 20,6 taucht aber
schon die Wendung ,Gott liecben® auf. In der klassischen Zeit Israels, in der Epoche
der deuteronomistischen Uberarbeitung der Uberlieferung (8. u. 7. Jh.), erfuhr diese
Aufforderung eine in der Folge fast stereotyp gewordene Erweiterung durch den
Zusatz ,aus dem Herzen®. Vor allem der Prophet Osee mit seiner Botschaft vom
Bund als Ehebund Jahwes mit Israel hat den Anstof fiir diese Verinnerlichung des
Ja’s zum Bundesgott gegeben. So kommt es zu jener Zusammenfassung des Deka-
logs im Liebesgebot von Dt 6,5: ,Du sollst Jahwe, deinen Gott, lieben aus deinem
ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele, mit all deiner Kraft® (vgl. Jos 22, 5). Die-
ses Lieben ist die Antwort auf Jahwes bundeswilliges Lieben (Dt 10,12-15). Ge-
wifl meint der Terminus lieben, der im deuteronomischen Schrifttum ofters in der
Nachbarschaft vor fiirchten steht, vor allem die Liebestat in der Erfilllung der Ge-
bote, aber er bezieht sich deswegen nicht minder auf den inneren Akt des Liebens,
und das nicht nur im Sinne der willensmifigen Entscheidung, sondern anch des
Gerne-habens und der liebenden Verehrung. Zur Weckung solcher Licbe legt das
deuteronomische Schrifttum den Finger so stark auf den ersten Satz der Bundes-



334 Alfons Deifiler

charta: ,Ich bin Jahwe, dein Gott, der dich aus dem Sklavenhause Agypten gefiihrt
hat.” Dieses Erlosungsmotiv erscheint in Dt immer wieder (vgl. 4,34.37 6,12.21{
7,18f 1. 8.) und wird im Buch Josue um den Blick auf die Heilstaten bei der Land-
nahme erweitert (vgl. 23,4.9 24,11 ff). Wie in Os 11,1 {f wird das Bild Jahwes als
des wohltétigen Bundespartners Israel immerfort vor Augen gestellt. Sein ans der
Geschichte hervorleuchtender Bundeswille soll die menschliche Bundesliebe wecken
und wach halten. Darum sollen sich Kinder und Kindeskinder der Grofitaten des
Bundesgottes erinnern (Dt 6,6 {ff). Denn solche Er-innerung schafft Verinnerlichung
des Bundesbewufitseins. Auch die Bundessatzung erscheint so in einem andern
Licht. Sie ist in deuteronomischer Sicht durchaus kein eingrenzendes Gesetz zur blo-
Ben Gehorsamserprobung. Sie ist vielmehr wahre Wegweisung, der gbttlichen
Weisheit voll. ,Welche Nation ist so grof}, dafl sie so sachgerechte Satzungen und
Gesetze hitte wie diese ganze Weisung, die ich euch heute vorlege?“, so sagt Dt 4,7,
nachdem 4, 6 empfohlen hat: ,Beachtet und befolgt sie, denn das wird euch bei den
andern Volkern als Weisheit und Einsicht ausgelegt werden!“ Hier schwingt —
ganz verschieden von der modernen Einstellung -— das altorientalische Bewufitsein
nach, dafl Recht und Ordnung Licht und Gliick ist und vor dem Chaos bewahrt.
Dankbar kann so Israel in diesem Lichte wandeln auf den Wegen, die Jahwe ge-
wiesen hat. Torah als Wegweisung ist darum im Deuteronomium der Sammelbegriff
fiir alle Gebote und Gesetze geworden. Von hier aus verstehen sich die manchmal
fast hymnenartigen Auferungen der Ps 19 und 119 iiber die gittlichen Bundeswei-
sungen. Freilich geht neben dieser prophetisch beeinflulten deuteronomistischen
Spiritualitit, die spiter auch das Weisheitsschrifttum stark prégt, jene andere ein-
her, die wir die priesterliche nennen kénnen (P). Hier wird nicht in gleicher Weise
das Herz angesprochen und in Licht und Warme des mysterium fascinosum zum
frohen Ja zu Gott zu bewegen versucht. Der Bundesgott erscheint da viel mehr als
mysterium tremendum, als absolute Majestat, die einfachhin Gehorsam heischt. Be-
weggrinde zur Gebotserfallung werden weiter keine genannt, hochstens einmal
dieser: ,Seid heilig, weil ich, Jahwe, euer Gott, heilig bin“ (Lev11,44f 19,2
20,26 u. a.). Hochst selten wird ein weiterer Gedanke hinzugefiigt wie etwa dieser:
»1ch habe euch aus den Volkern ausgesondert, dafl ihr mir angehoren sollt“ (Lev
20, 26). Man kénnte versucht sein, zu sagen, bei P sei das hohere Ethos, die reinere,
die gleichsam keimfreiere Luft. Aber man mufl wissen, dafi das priesterliche Heilig-
keitsverstindnis stark kultisch eingefarbt ist und von daher keinesfalls iber dem
prophetischen und stérker sittlich akzentuierten Heiligkeitsideal steht. Dazu kommt,
daf Jesus zweifelsohne die deuteronomistische Linie starker in seine Verkindigung
aufgenommen hat als die priesterliche.

b) Die Hinwendung des Wortes (Zwiesprache und Gebet).

Das Sprechen ist fir den Hebrier das charakteristische Signum der Personalitit.
Darum bildet er z. B. das Wort Vieh aus der Wortwurzel ,stumm-sein®. Sprechen
ist das haufigste verbum, das im A.T. von Gott und vom Menschen gebraucht wird.
Selbst die inneren BewuBltseinsvorginge des Denkens und Beschlielens werden mit
Sprechen (im Herzen) bezeichnet. Sprechen ist auch die Grundrelation zwischen Per-
sonen. Da der Mensch nun schon in der Schopfungsordnung durch seine Personali-



Das Uollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 335

tit Gott verwandt ist, ist seine Existenz von Natur her eine dialogische Koexistenz
mit Gott. Diese wird durch die die Natur erhéhende Stiftung der géttlich-mensch-
lichen Bundesgemeinschaft gewaltig vertieft. Darum sprechen die Heiligen des
Alten Bundes von Abraham iiber Moses, die Propheten, Psalmisten und Weisheits-
lehrer bis hin zu Maria so freimiitig mit Gott. Sie nehmen das Geschenk der Zwie-
sprache ernst und tragen darum auch ihre Fragen und Zweifel an Gott heran. Frei-
lich ist jener Dialog mit Gott, bei dem es sich um ein vernchmbares Reden Jahwes
handelt, eine Ausnahmesituation und steht meist im Dienste der groflen Heils-
geschichte. Fiir gewdhnlich ist auch der Bundesgott der schweigende Gott. Doch die-
ses Schweigen verdeckt fir den alttestamentlichen Glaubigen nicht Gottes urleben-
dige Gegenwart. Darum spricht er auch in dieses Schweigen hinein. Er denkt dabei
der wesentlichen Worte, die Jahwe bereits durch seine Boten in der Vergangenheit
gesprochen hat. Da sind fir ihn ferner die Taten der Heilsgeschichte, die oft star-
ker sprechen als Worte. Ja sie sind in ihrer Art auch Worte Gottes, da Jahwe durch
sein Machtwort je und je das Geschehen gestaltet und lenkt.

Die Pflicht zum betenden Sprechen mit Gott und zu Gott hin brauchte man in
Israel nicht eigens zu unterstreichen. Sie ist zudem unschwer als im ersten Gebot
- des Dekalogs implizierter Wille Jahwes zu erkennen. Mehrfach fordern anch die
Propheten zum Gebete auf und formulieren Gebete fiir das Volk. Osee spricht vom
Gebet als einem ,Opfer der Lippen® (14, 3). Darum ist es nicht verwunderlich, dafl
manche Psalmisten das aus dem Herzen kommende Gebetswort héher als Tieropfer
einschitzen (vgl. Ps 50,14 51,18). In Ps 50, 15 wird selbst das Bittgebet als Ehrung
Gottes charakterisiert. Der Psalter zeigt durch seine Existenz, seine Bedeutung und
seine Einzelpsalmen (Hymnen), Danklieder, Klagelieder, Vertrauenspsalmen usw.),
wie sehr der glaubige Israelit sich als Beter verstand. Es handelt sich ndmlich bei
den uns erhaltenen Psalmen durchaus nicht nur um kultische Lieder der Gemeinde,
sondern hdufig um private Herzensgebete, die dann auch Vorlagen fir die andern
wurden. Gegen eine einseitig kultische Interpretation des Psalters sprechen viele
altere Zeugnisse, die den Einzelnen als Beter fern vom Kultort schildern (vgl. Gen
24,12 Ex 8,8 Ri 16,28 u. a.). Die individuellen Psalmen zeigen, wie man in Israel
ernst gemacht hat mit der dialogischen Existenz und dem Gedanken, dafl wie die
Volksgeschichte so auch das Einzelleben ein Wandern mit Jahwe ist. Die Gaben,
die Anfgaben und die Schwierigkeiten, die das Leben brachte, wurden Gegenstand
des betenden Sprechens mit Gott. Darum sind die Bittgebete, formgeschichtlich
Klagelieder genannt, die haufigste Psalmengattung. Hier begegnet uns, man ver-
zeihe den abgenutzten Ausdruck, echt existentielles Beten. Dennoch behielt das Lob-
und Dankgebet seinen qualitativen Rang. Bileam, der Seher, charakterisiert Israel
also: , Jahwe, seiu Gott, ist mit ihm, Konigsjubel erschallt in ihm“ (Num 23, 21).
Die Hymnen Israels sind grofartige Preisungen, die im Alten Orient ihresgleichen
suchen. Wiederum bezeichnend fiir die existentielle Denkrichtung des Israeliten ist
es, dafl die geschichtlich orientierten Hymuen vor den kosmischen den Vorrang
haben. Der hiufigste Ausdruck fir preisen ist das Verbum halal Pi. (vgl. Hallelu-
Jah! = preiset Jahwe). Etymologisch mag dieses Wort urspriinglich ein Lallwort
gewesen sein, der Hebrider sieht es aber im Zusammenhang mit dem Verbum halal
= leuchten. Preisen ist fir ihn somit ein Aufleuchtenlassen Jahwes und seiner



336 Alfons Deifiler

Heilstaten im Wort. Dabei gilt das Wort viel mehr als bei uns als eigene Welt, mit
Realitit und Kraft geladen. Zudem weif} der Israelit, dafl im Menschen als dem der
Erde verbundenen Gotteswesen die sichtbare Welt Laut und Wort gewinnt. Darum
rufen die Hymniker oft die ganze Schopfung und ihre Bereiche auf, mit einzustim-
men in den Lobpreis des Schopfers und Herrn. Wenn so der Israelit den Hymnus
anstimmt — und dies geschieht nun zumeist in der Gemeinde am Kultort —, dann
ist fir ihn mehr in der Welt als ohne diesen Lobgesang, dann ist die Welt gewisser-
maflen transparent gemacht auf die Herrlichkeit Jahwes hin und Jahwe thront
gleichsam iiber den Lobgesingen Isracls. Aber diese Herrlichkeit (kabod) leuchtet
dabei nicht nur aus der Vergangenheit neu auf oder aus der Tiefe und Héhe des
Kosmos erneuert hervor, dieser kabod ist zugleich eine eschatologische Gréfle und
macht die Konigsherrlichkeit Jahwes in der Endzeit von ferne her sichtbar (vgl. die
Psalmen vom Konigtum Jahwes). Hymnodie ist darum zugleich Vorausglanz des
Kommenden. Auch das hiufig verwendete Verbum barak Pi. (lateinisch benedicere)
zeigt die eigene Welt des israelitischen Lobgebetes an. Um sie zu begreifen, miifite
man das Wort mit segnen ibersetzen, wie es der Hebraer auch versteht (z. B.
»Segne, du meine Seele, Jahwe!“, Ps 104, 1). Der Wurzelgrund dieser Bezeichnung
ist natiirlich die Voroffenbarungswelt, in der der Mensch auch der Gottheit magisch
Kraft und Heil zusprechen zu kénnen glaubte. Der gliubige Israelit weifl, daf dies
dem transzendenten Gott gegeniiber ein térichtes Unterfangen wire. Dennoch be-
niitzt er dieses Wort auch zu Gott hin, um dadurch seine Gesinnung zum Ausdruck
zu bringen, die Jahwes gottliche Lebensfiille bejaht, sich ihrer freut, sie ihm gonnt.
In solchem segenswilligen Beten ist die grofle Liebe am Werke, die von sich weg
schaut auf Jahwes Gliick.

¢) Die Hinwendung der Lebensgiiter in Opfer und Kult.

Opfer und Kult sind Urgegebenheiten der religiésen Welt des Menschen. Sie
wurden auch von der Offenbarungsreligion iibernommen, aber im Sinngehalt ge-
wandelt. Die magische Bedeutung wurde abgestreift. Die Opfer, aus den vom
Schépfer- und Bundesgott geschenkten Lebensgiitern genommen, sollten Ausdruck
der Anerkennung seiner Schopfermacht und Bundesliebe und damit der Hinwen-
dung des Herzens zu ihm sein. Anfinglich war jedes Schlachten ein Opfer. Das Blut
als Lebenstrager wurde dabei Gott als dem Herrn des Lebens gleichsam zuriick-
gegeben, das Fleisch wurde im kultischen Mahl gemeinsam verzehrt. Dabei ver-
stand man sich als Tischgenossen Gottes. Diese Lieblingsform des ursemitischen
Opfers hat sich in der Schlachtung des Passahlammes und in den sogen. Friedop-
fern, die mit einem Mahl verbunden sein mufiten, immer in Israel erhalten. Nach
der Uberlieferung, die in Ex 24 erhalten ist, hat das Friedopfer beim Bundesschlufl
am Sinai eine wesentliche Rolle gespielt. In ihm kam ja der Bund, von urher als
Mahlgemeinschaft verstanden, zu einer besonders sprechenden Darstellung. Cha-
rakteristisch fiir das Bundesschlufopfer ist aber dieses: mitten in der Liturgie griff
Moses zum Bundesbuch (mit der Bundescharta des Dekalogs) und forderte das per-
sonale Ja-sagen des Bundesvolkes. Erst dann gingen die Zeremonien weiter. Darin
kommt etwas ganz Wesentliches fir die Bedeutung des Kultes in der Bundesreligion
zum Ausdruck: der Bund ist und bleibt auch in der Liturgie zuerst und zutiefst ein



Das Uollkommenheitsideal nach dem Alten Testament " 887

sittlich-personaler Bund. Der allzumenschlichen Versuchung, den Kult zum Ersatz
personaler Bundespartnerschaft zu machen, wird so von vornherein Paroli geboten.
Die prophetische Verkiindigung hat auf diesen wichtigen Unterscheidungspunkt der
Offenbarungsreligion von den andern Religionen immer allergréfites Gewicht ge-
legt. Nach Jer 7,21 ff z. B. will Jahwe in erster Linie Gehorsam, nicht Opfer. Das
Grundopfer des Menschen besteht darin, den Starrsinn des ichsiichtigen Herzens
aufzugeben und die Ohren fiir den géttlichen Ruf zu éffnen. Doch darf man aus den
beeindruckenden sogen. opferfeindlichen Stellen der prophetischen Biicher nicht fol-
gern, die Propheten seien in ihren besten Vertretern iiberhaupt gegen jeglichen
Opferkult aufgetreten. Was sie als géttlichen Willen bezeugen mufiten, war dies:
die Opfer sind wertlos, die nicht Verkdrperung echter personaler Hingabe sind.
Dafl Gehorsam die Seele des Opferdienstes sein mufl, wuBlte selbst die kultfreudige
priesterliche Gesetzgebung. Die Opfer wurden hier in erster Linie als Gehorsams-
zeugnis verstanden. Das prophetisch beeinfluBte deuteronomistische Gesetzeswerk
ist durchaus opferfreundlich, kehrt allerdings auch den anthropozentrischen Aspekt
israelitischen Opferns heraus, wie es seiner ganzen menschenfreundlichen Grund-
haltung entspricht. Darnach soll der Opfergang zum Tempel ein ,Fréhlich-sein vor
Jahwe® sein (vgl. Dt 14,26 16,13 ff). Auch hinsichtlich des Sabbatgebotes, das die
Hingabe des Lebensgutes der Zeit an Jahwe bedeutete und eine zentrale Stellung
in der israelitischen Opfergesetzgebung einnahm, hat das Deuteronomium auch die
Bedeutung des Sabbates als Ruhetag fiir Mensch fiir Vieh herausgestellt (vgl. Dt
5,14 Ex 23,12).

3. Die Liebe zum Bundesgott als Liebe zum Mitmenschen.

In der Bundescharta des Dekalogs sind Religion und Ethos unlésbar zusammen-
gebunden. Dies wird symbolisiert durch die zwei Tafeln des Moses. Hier kommt
zum Ausdruck, daBl es in der Offenbarungsreligion keine Gerechtigkeit vor Gott
gibt ohne die mitmenschliche Gerechtigkeit. Die Erfiillung der Pflichten der unmit-
telbaren Gottesverehrung ist noch kein wirkliches ,Praktizieren“ des Bundesver-
hiltnisses. Das Ja zu Jahwe mufl mit dem bundeswilligen Gott mitgehen hin zu jeg-
lichem Menschen. Ohne dies gilt es nicht als echtes und volles Ja zu Gott. Gewifl
ist diese ,Mitmenschlichkeit® zunichst auf den Bereich des Bundesvolkes konzen-
triert, aber im letzten keineswegs darauf beschrinkt. Denn jeder Mensch ist Bild
Gottes und erhilt von daher seine Wiirde, die nie entheiligt werden darf. Das bun-
deswillige Hingehen zum Nichsten ,inkarniert® den allgemeinen Bundeswillen Got-
tes, bezeugt ithn und setzt ihn gegenwartig.

Diese Wesenslinie der gottlichen Willensoffenbarung ist schon in der Bundesstif-
tung am Sinai ganz klar erkenmbar. Sie sagt dem gefallenen Menschen und seiner
exemplarischen Ichsucht allerdings nicht zu. Darum hat der Alltag Israels, vor allem
nach seiner Konstituierung als Konigreich, diese Linie besonders undeutlich ge-
macht. Es war deshalb einc der Hauptaufgaben der Propheten, die Bundesverpflich-
tung Israels auf mitmenschliche Gerechtigkeit und Néchstenliebe unmifiverstindlich
heraus-, ja oft sogar in den Vordergrund ihrer Verkiindigung zu stellen. Schon der
erste der Schriftpropheten, Amos, mufite als Gotteswort kiinden: ,Ich hasse eure
Feste, eure Feiern mag ich nicht riechen!... Weg von mir mit dem Geplédrr curer



338 Alfons Deifler

Lieder, eurer Harfen Spiel mag ich nicht héren! Es wilze sich hin wie Wasser das
Recht, Gerechtigkeit soll fliefen wie ein ewiger Bach!“ (5,21 ff). Das ist der Grund-
tenor der ganzen Amosbotschaft. Auch die Propheten Osee und Isaias, die stark auf
die Durchsetzung der 1. mosaischen Tafel im Leben Israels drangen, gaben der
2. Tafel kein geringeres Gewicht (vgl. Os 6,6 Is1,10ff). Am eindrucksvollsten
aber ist Mich 6,6 ff. Da zeigt das Volk einmal wieder Umkehrwillen und fragt den
Propheten nach der Grundforderung des Bundesgottes. Es denkt an reichliche und
kostspielige Opfer, ja an die Hingabe der menschlichen Erstgeburt. Der Prophet
aber muf} ihm sagen: ,Man hat dir schon gesagt, was gut ist und was Jahwe von dir
fordert, o Mensch: nichts anderes als Gerechtigkeit iiben, den Brudersinn lieben und
in Dienmut zu wandern mit deinem Gott“ (6, 8). Hier ist aus pidagogischen Griinden
die Bundesliebe zum Mitmenschen sogar an die erste Stelle des Gotteswillens ge-
setzt. Selbst der Ausdruck ,wandern mit deinem Gott* schlieft sie noch einmal mit
ein. Denn der bundeswillige Gott geht in seiner Liebe auf jeden menschlichen Bun-
despartner zu. Der Begriff ,wandern® ist iberhaupt der sprechendste Ausdruck fiir
das Bundesethos. Er begegnet als Wandern ,mit Gott“ auch noch in Gen 5,22.24
(Henodh) 6,9 (Noe) Mal 2,6 (Levi), als Wandern ,hinter Gott drein® in 3 Kg 14,8,
als Wandern ,auf den Wegen Jahwes“ in Dt 19,9 28,9 3Kg2,3 4Kg21,22 Ps
81,14, als Wandern ,im Angesichte Gottes® in Gen 17,1 24,40 48,15 3Kg3,6
9,4 u. a. Hier klingt iiberall die Erfahrung der gliickhaften Wanderung aus Agyp-
ten nach Kanaan nach. Wir miifiten, um diese Seite des Begriffes noch ,mitzufiih-
len®, unsern reichlich farblos gewordenen Terminus ,wandeln® wieder durch das
konkretere und sprechendere ,wandern“ ersetzen. Denn das Leben ist gerade unter
heilsgeschichtlichem Aspekt mehr als Wandel, es ist Wanderung.

1V. Der messianische Heilbringer als vollkommener Bundespartner Gottes

Israel ist nicht nur zu keiner vollkommenen Bundespartnerschaft gekommen, es
hat den Bund oft und oft gebrochen. Gott aber blieb insofern seinen Bundesver-
heiflungen treu, als aus dem alten Gottesvolke ein neues Gottesvolk hervorwachsen
sollte, mit dem Messias als Reprisentanten und Haupt. In ihm sollte der grofie
Heilskonig erstehen, wie vor allem Is 9 und 11 ihn schildern. Charakteristisch fiir
ihn ist das enge Gottesverhiltnis (vgl. Is 9,5 11,2). Aber seine Hauptaufgabe ist,
gerecht zu sein und die zwischenmenschliche Gerechtigkeit im Bundesvolk zu ver-
wirklichen (vgl. 9,6 11,3-5). Auf diese Weise soll Friede nach innen und auflen
werden. Als guter Hirte soll er sein Volk und Reich regieren (Mich 5,4 Ez 34,23
37,24). Ein gerechter Heiland, dessen Herz nicht nur den Armen und Gedriickten
gehort, der sich sogar solidarisch zu ihnen zihlt, wird in ihm Kénig Jerusalems wer-
den (Zach 9,9). Dieser spate Davidssprofi wird als wahrer Knecht Jahwes tief ins
menschliche Leiden hinabsteigen. Er wird ein Verachteter und Verschmihter sein
(Is 49,7), obwohl er zum Heilbringer nicht nur fiir Israel, sondern auch fiir die Hei-
denvélker bestimmt ist (vgl. Is 42,6 49,6). Er wird sich in sein schweres Los er
geben und sich Gottes Willen nicht widersetzen (vgl. Is 50,4 ). Glaube und Vertraven
auf den Bundesgott werden ihn aufrecht halten (Is 50, 7 ff). Die Bundesliebe in ihm
wird so grof sein, da er bereit sein wird, als Siihnopfer fiir die bundesbriichigen



Das Uollkommenheitsideal nach dem Alten Testament 339

Menschen in den Tod zu gehen (Is 53,4 ff), um fiir sie vor dem Bundesgott einzu-
treten (Is 53, 12). Drum erhilt er von Gott die Bezeichnung ,Bund (Is 42,6 49,8).

Dies alles, und nicht zuerst die duflere Umwandlung und Herrlichkeit der mes-
sianischen Zeit, nimmt die Mitte der alttestamentlichen Botschaft vom Heilbringer
ein. Das wird das erste und grofite Geschenk der Heilszeit sein, daf Israel und der
Menschheit ein vollkommener Mensch als vollkommener Bundespartner Gottes ge-
geben wird. Seine Bundespartnerschaft wird als ,vollkommene® alle andere Bun-
despartnerschaft und Vollkommenheit tragen und ermdglichen. In ihm wird die
Menschheit endlich als solche erscheinen, die ,Gerechtigkeit {ibt, den Brudersinn
liebt und in Dienmut wandert mit Gott“ (vgl. Mich 6, 8). Er wird auch die Spannung
zwischen Kult und Fthos 16sen, den Riff zwischen ihnen heilen, indem seine Bundes-
licbe zu Gott und den Menschen als Hingabe in Leiden und Tod und damit als
vollkommenes Opfer an die Stelle der unvollkommenen und ohnmiéchtigen Opfer
treten wird.

Das ist in grofien, aber wesentlichen Ziigen das Bild des menschlichen Vollkom-
menheitsideals nach der alttestamentlichen Offenbarung. Es scheint bereits die neu-
testamentlichen Wesenslinien vorauszunehmen. Das ist aber sein gutes Recht. Denn
in der Tat hat Gott, wie Jesus oft und oft bezeugt, seinen Grundwillen bereits im
Alten Bund geoffenbart. Auch wenn dieser Alte Bund als Heilsinstitution durch den
Neuen Bund in Jesus dem Christus aufgehoben wird, bleibt das altbundlich geof-
fenbarte Gotteswort wahres und giiltiges Verméchtnis (testamentum!) fir die ganze
Heilsgeschichte. Was Jesus hinsichtlich der neubundlichen Vollkommenheit predigt,
baut unmittelbar auf der Substanz der alttestamentlichen Willensoffenbarung Jah-
wes auf, ja nimmt diese mitten in seine Botschaft hinein.






