Militia Christi
Zur Geschichte eines christlichen Grundbildes

Von Univ.-Prof. Dr. Johann Auer, Bonn

Die Wirklichkeiten, die das seelisch-geistige Leben des Menschen tragen und be-
stimmen, sind mannigfaltig. Unsere Zeit hat wohl mit Recht neben den vielen Be-
wulltseinselementen (Eindriicke, Erfahrungen, Gedanken, Vorstellungen, Ideen,
Werte, Postulate, Normen, personale und soziale Imperative usw.) immer mehr auf
die unbewufiten oder halbbewuften Gegebenheiten der Seele (Archetypen, Instinkte,
Triebe, Befindlichkeiten, Haltungen usw.) hingewiesen, die das menschliche Verhal-
ten entscheidend mitbecinflussen. Auch das geistliche Leben ist echtes Leben des
ganzen, geist-korperlichen Menschen; auch in ihm werden darum alle diese Gege-
benheiten in ihrem Zusammenspiel (wodurch jeweils verschiedene komplexe Teil-
wirklichkeiten des menschlichen Lebens entstehen) wirksam. Diese Tatsache fordert
von uns neben der dogmatischen Theologie (iiber die Glaubenswahrheitern) und der
Moraltheologie (iiber die Glaubensforderungen) eine eigene geistliche Theologic
(iber das Glaubensleben). Themen, die bisher eine rein geschichtliche Betrachtung,
meist in volkskundlichen Untersuchungen!, gefunden haben, sollen hier auf ihren
theologischen Gehalt hin befragt werden (z.B. Kreuzestheologie, das Gottesbild
oder Christusbild? oder Marienbild in der konkreten Frémmigkeit, Theologic des
Gebetes n.a.m.). Im folgenden seien einige Grundlinien zu dem urchristlichen Thema
»militia Christi“ aufgezeigt, die das hier Gemeinte in groflen Ziigen andeuten
sollen3.

1. Der urmenschliche und vorchristliche Grund

Das, was uns im NT, vor allem bei Paulus, als ,militia Christi* begegnet, die
Auffassung also vom Christenleben als einem Kriegsdienst fiir Gott und unter der
Fihrung Jesu Christi, wird in seiner echt menschlichen Tiefe wie in seiner christ-
lichen Besonderheit erst recht verstindlich, wenn wir vorher cinen Blick auf die
Welt auflerhalb des Christentums und vor Christus werfen. Zunichst wird man hier
feststellen miissen, dafl die Idee des Lebenskampfes als menschlicher Grundbefind-
lichkeit in dieser Welt eine mehr europiische Vorstellung ist (gegeniiber dem mehr
passiven Welt- und Selbstverstindnis der Asiaten, die etwa im Taoismus, Hinduis-
mus und Buddhismus ihren Ausdruck findet). Hier sind es vor allem drei Kultur-
bereiche, in denen die Kampfidee eine entscheidende und zugleich charakteristische
Entfaltung gefunden hat. Am friithesten wohl im Iran, in der Religion des Zarathu-
stra (7. Jh. vor Christus)?. Der mehr monotheistisch gesechenen Gottheit steht hier

! Z.B. M. Bernards, Speculum virginum (Forschungen zur Volkskunde, herg. Gg.
Schreiber, Bd. 36/38) 1955; R.Rud o 1 f, Ars moriendi (ebda. Bd. 39) 1957.

2 EtwaC.Richstidtter, Christusfrommigkeit, Koln 1949.

3 Der Beitrag gibt die Grundgedanken einer groferen Studie wieder, die demnichst er-
scheinen wird. .

* Vgl. H. Lommel, Die Religion Zarathustras (Tibingen 1930) 29, 230ff; O. G. v.
Wesendonk, Das Welthild der Iranier (Miinchen 1933) 72ff, 83-87.



Militia Christi 341

eine von Anfang an in sich gespaltene Welt gegeniiber, in der ein guter und ein bo-
ser Geist sich gegenseitig bekimpfen. Die Menschen sind in diesen Kampf notwen-
dig mit hineingezogen, sie miissen sich entscheiden; das Weltleben ist wesenhaft
Kampf, aber mit dem deutlichen Hinweis, dafl am Ende der gute Geist allein den
ganzen Sieg erringen wird, und alle Menschen, die mit ihm gekdmpft haben, ver-
einigt und selig sein werden. Es mag religionsgeschichtlich noch ein grofies Problem
sein, wieviel an diesenIdeen genuin, wieviel vielleicht aus alttestamentlichen Quellen
oder aus einer sog. Uroffenbarungstradition abzuleiten ist. Jedenfalls begegnen sie
uns in dieser Form in der alttestamentlichen Offenbarung noch nicht. Der Kampf
erscheint als ein Wesenszug des Weltbildes sowie des metaphysischen und religiésen
Selbstverstandnisses des Menschen.

Ein ganz anderes Bild des Kampfes haben die Griechen, vor allem in Attika
(4. Jh. vor Christus), entfaltet. Hier wird der Kampf zur Selbstertiichtigung als Spiel
aufgefafit und steht im Dienst des Vaterlandes, eine Idee, die sich ihre besondere Ge-
stalt im ,,Agon”, in den olympischen Spielens, geschaffen hat. Freude an der eige-
nen Tichtigkeit und Leistung sowie Ehrgeiz fihren zu einer Hérte gegen sich selbst,
die zu einem Wettkampf fahig machen soll, dessen Ziel nicht mehr die Uberwindung
des Bésen, sondern die Erringung einer Auszeichnung, eines Kampfpreises ist. Das
entscheidend Grofle und Neue ist hier wohl die individuelle Freiheit, mit der der
Kampf iibernommen wird: Kampf wird Kampfspiel. Was in der Religion der Ira-
nier Notwendigkeit und Pflicht war, wird hier freies Spiel zu selbstgesetztem Ziel.
Doch bleibt der ganze Mensch korperlich und geistig anfgerufen, es geht um eine
Paideia im vollen Sinne.

Eine dritte Weise der Kampfesidee tritt uns, angeregt von Plato und Aristoteles,
in der Stoaf, vor allem in ihrer romischen Gestalt, entgegen. Die stoische Idee von
einer Allnatur und von der Zusammengehorigkeit aller Menschen sowie der romi-
sche Reichsgedanke, fithren dazu, den Kampf wieder mehr als allgemeine Pflicht, als
soziologische und naturhafte Notwendigkeit zu erkennen, zugleich aber auch die
Kraft zu diesem Kampf noch mehr in der sittlichen Freiheit des Menschen zu suchen.
Die ,virtus romana®, in dieser stoischen Ethik gewachsen, bringt jene bedeutenden
Ausfiihrungen zur Kampfesidee hervor, wie wir sie bei Seneca, Epiktet, Marc Aurel
u. a. immer wieder finden. Ganz allgemein wird nun gesagt, das Leben sei ein
Kriegsdienst?, das verlange vom Menschen, daf} er sich einilbe und immer bereit sei,
dafl er nicht an den Giitern der Erde hidnge, sondern sie gebrauche wie der Soldat
seine Waffen; man miisse darum hart gegen sich sein und diirfe der Wunden nicht
achten, die Stellung sei bis zum Letzten zu halten; es komme nur auf den Sieg an und

5 Vgl. B.Schréder, Der Sport im Altertum, 1927; Agon RAC 1 (1950) 188f. (Jiith -
ner); Agon ThWNT I, 134-140 (Stauffer). Das Wort Agon kam als Lehnwort als
Bezeichnung fiir den christl. Martyrerkampf ins Koptische, Sahidische und Syrische (vgl.
Register in SCCO); F. J. Dolger, Antike u. Chr. 11 (1980) 2941f; III (1932) 1771f.

¢ Vgl. H Edmonds OSB, Geistlicher Kriegsdienst, der Topos der militia spiritualis
in der antiken Philosophie (Heilige Uberlieferung), Miinster 1938, 21-50: Edmonds behan-
delt vor allem Seneca und Epiktet; es sei noch auf Marc Aurels Selbstbetrachtungen 2, 17;
6,2;7,7;7,45; 7, 52; 7, 69 hingewiesen.

7 Seneca ep. 97: vivere militare est; Epiktet diss. 3, 24: otgateia tig otiv 6 fiog Exdorov;
Marc Aurel, Ad. s. 1. 2,17: 6 Biog Eotiv mohepos; vgl. Heracleitos v. Ephesos: méhepog
adviwv utv roth tott, mdvrov 8¢ Baoketg (Vors. 12 B 53).



342 Johann Auer

dann seien auch Wunden Ehre; der, fiir den alles geschehe, sei der Heerfithrer und
der Konig, der am Ende koniglich belohne. Selbstverwirklichung und Selbstverherr-
lichung sind in dieser Auffassung das letzte Ziel des Kampfes, auch wenn die Kamp-
fesidee selbst durch die pantheistische Gottesvorstellung noch metaphysische Tiefen
erhalt.

11. Die Militia-1dee in der Offenbarung

Eine andere Welt steht in der Offenbarung vor uns, und mag das Wort in dem
aus hellenistischer Zeit stammenden Buch Job (7,1) ,ist dem Menschen auf Erden
nicht ein Kriegsdienst (als Leben zugeteilt)?“ ganz stoisch klingen, ebenso wie das
andere Wort (14, 14) ,alle Tage meines Kriegsdienstes wollte ich hoffen, bis dafl
meine Wachabldsung kommt®, so steht dahinter doch ein neuer Sinns. Es geht hier
zuerst um Gott, nicht um den Menschen; Gott selber ist, besonders seit der Prophe-
tenzeit, der ,Deus Zebaoth®, der Gott der Kriegsscharen. Er allein ist gut, und das
Bése in der Welt ist Werk des Menschen (Gn 3) und Werk Satans, der ebenfalls
durch eigene Schuld bdse geworden ist (Dan 12,1—38; Apoc 12,7). Alle Michte die-
nen Gott. In den alten Zeiten Israels erscheint der Krieg noch als eine religidse
Sache. Jahwe ist Israels Fithrer im Krieg (Ex 17,15), Schild und Schwert (Dt $3,29)
— hier erscheinen auch die Waffen des Krieges darum in symbolischer Bedeutung —;
Israels Kriege sind Jahwes Kriege, die im Liede besungen werden (Ex 17,16 ff). Seit
der Kdnigszeit aber verschwindet diese Deutung des Krieges, weil die Konige Is-
raels ihre eigenen, nicht Gottes Kriege fithren. Erst im eschatologischen Geschehen,
von dem die Apokalypse des NT spricht, wird wieder von ,Kriegen Gottes“ gere-
det (Apoc 9,11; 12,7 usw.), wo sich die Miachte Gottes und die gottfeindlichen Machte
zum Endkampf risten ,fiir den grofien Tag des allmichtigen Gottes* (Apoc 16,14).
Das Leben des Menschen ist aber immer Dienst vor Gott und fiir Gott, Kriegsdienst
oder Taglohnerdienst, die bei Job (7,1) auf gleiche Ebene gestellt werden.

Eine neue Gestalt findet die Militia-Idee im NT. Mag in der sprachlichen Formu-
lierung manches von dem Weltbild der jiidischen Sektenleute von Qumram? stam-
men, der reale Grund fir das Neue ist die geschichtliche Wirklichkeit der Mensch-
werdung Gottes. Sie bedeutet fiir die Welt, die in der Siinde und im Fluche Gottes
steht, eine Entscheidung von allerletzter Gestalt; Entscheidung aber ist nicht ohne
vorausgehenden Kampf méglich. So spricht Christus, der die Friedfertigen selig-
preist (Mt 5, 10), ja Feindesliebe predigt (Lk 6, 27 ff), das Wort: ,Meint ihr, ich sei
gekommen, Frieden auf die Erde zu bringen? Nein, sage ich euch, ich bin gekommen,
das Schwert (so Mt; Lk: Entzweiung) zu bringen. Denn von jetzt an werden in einem
Hause entzweit sein drei gegen zwei...“ (Lk 12, 51 ff; Mt 10, 84 ff). In Christus
kommt Gott ,mit seiner Botschaft zu einer gottfeindlichen Welt und zwingt die Men-
schen zur Entscheidung fiir oder gegen ihn (Lk 11, 28); dadurch werden die Men-
schen in zwei Lager gespalten“1®. Erneut kommt der Gedanke des Kampfes in den
Abschiedsreden zum Ausdruck, wenn Christus sagt: ,, Jetzt aber soll, wer einen Beu-

8 Vgl. Krieg (Bibellexikon — Haag, 1951) 969f mit Lit.; P. v. Imschoot, Theol. d.
A.T. T (1934) 114-141.

9 Vgl. J.Carmignac, La Régle de la Guerre des Fils de Lumiére contre les Fils de
Tenébre, Paris 1958.

10 Vgl. J.Schmid, RNT III (1940) 169 und 238.



Militia Christi 348

tel hat, ihn nehmen, ebenso wer einen Ranzen hat, und wer kein Schwert hat, der
verkaufe seinen Mantel und kaufe sich dafiir ein Schwert” (Lk 22, 38).

Wenn bei Paulus!! der Militia-Topos eine ganz grofie Rolle spielt, und er in sei-
nen Briefen ausgeprigt stoische Formulierungen bringt, so ist auch hier nicht zu ver-
kennen, wie tief er sich vom stoischen Denken unterscheidet. Der Apostel und Zeuge
Christi, der in einer gottfeindlichen und selbstherrlichen Welt die Botschaft des ge-
kreuzigten Gottessohnes verkiindigt, fithlt zuerst den Widerstand dieser Welt, und
sein Kampf hat einzig den Sinn, allen Widerstinden zum Trotz das Geheimnis des
gekreuzigten Erlosers in dieser Welt zu bezeugen. Deutlich stellt er dabei die Feinde
heraus: nicht gegen Fleisch und Blut, sondern gegen Satan und die Weltherrscher
dieser Finsternis und in den Liiften kimpft der Christ (Eph 6, 11 ff). Fiir diesen
Kampf gibt Paulus die Ausriistung an: Gurt, Panzer, Schuhe, Schild, Helm und
Schwert; ihnen entsprechen Wahrheit, Gerechtigkeit, Feindesliebe, Glaube, Hoff-
nung auf Heil und das Wort Gottes (Eph 6,14 — 17; vgl. 1 Th 5, 8; R6 13, 12). Ein-
gehend wird die Kriegstaktik behandelt (2 Kor 10, 3 — 6), und was dem Stoiker das
Wesentlichste war, das Ringen im Wettspiel, erscheint bei ihm nur noch als Bild, das
zum Einsatz aller Krifte aufrufen soll fiir den notwendigen Kampf (1 Kor 9, 20 bis
27); denn es geht um einen hoheren Preis, um den unverwelklichen Siegeskranz!?
(2 'Ti 4, 6 ff), der aber nicht das Letzte ist. Das Letzte ist der Kriegsherr selbst, Chri-
stus (Phil 1, 8), dem es zu gefallen gilt (2 Ti 2, 3f), um ihm ewig zu beherrschen
(ebda. 2, 8 — 18). Immer wieder wird die Gemeinschaft im Kampf hervorgehoben,
Gemeinschaft untereinander und Gemeinschaft mit Christus: der Kampf ist ein Le-
benselement, das Gemeinschaft fordert und Gemeinschaft schafft. Der Endsieg ist in
Jesus Christus schon vorweggenommen (Jo 16, 33), und jeder Christ vermag in
Christus jetzt schon alles zu vollbringen (Phil 4, 13). Kampf ist wieder eine Notwen-
digkeit geworden, aber nicht Naturnotwendigkeit, sondern heilsgeschichtliche Not-
wendigkeit, ganz anders als bei Zarathustra, in Olympia und in der Stoa.

111. Militia Christi in den drei Jahrhunderten der Mdrtyrerzeit

Was Paulus ausgesprochen, fafit noch einmal Clemens!3 in seinem Brief an die
Korinther zusammen: ,Briider, seien wir also mit der Anstrengung aller Krifte Sol-
daten unter Gottes untadeligem Oberbefehl® (c. 37). Sonst héren wir im 2. Jh., das
mehr die Evangelien als Paulus zitiert, wenig von diesem Topos, bis gegen Ende
des 2. Jh. und zusammen mit den Christenverfolgungen im 3. Jh. die Militia-Idee
neue Bedeutung erlangt. Wenn wir die Grundlinien der Entfaltung in dieser Zeit
aufzeigen wollen, kénnen wir vor allem auf vier Momente hinweisen. a) Einmal
fiihrt die Auseinandersetzung mit der romischen Kaisermacht dazu, gerade vom
Militia-Topos her das Christusbild neu zu sehen. Hatte Paulus in seinem ,miles

1 Vgl. M. Meinertz, Der Apostel Paulus und der Kampf (Internat. Monatsschrift 11
[1917] 1115-1150; ders. Theol. des NT (1950) 11, 190ff; H. Schlier, Der Brief a. d. Eph.
(1957) 288-300; F. X. Durwell, Die Auferstchung Jesu als Heilsmysterium (Salzburg
1958) 852-56.

12 'Vgl. K. Baus, Der Kranz in Antike und Christentum (Bonn 1940) 144ff, 180f.

18 Vgl. hierzu bes. A. Har nack, Militia Christi, Die christliche Religion und der Sol-
datenstand (Tibingen 1905). Zu einzelnen Fehlurteilen mangels des rechten Kirchenbildes
sei in der groBeren Arbeit Stellung genommen.



344 ' Johann Auer

Christi“ (2 Ti 2, 8) in Christus eben den Heerfithrer gemeint, so wird nun dem
christenfeindlichen Kaiser gegeniiber Christus als der wahre Kénig der Christen,
der ,Konig der Aonen“ erklirt. Patroklus riihmt in den apokryphen Acta S. Pauli
(um 170 n. Chr.)4, da Christus nicht nur aus Neros Reich, sondern aus der gan-
zen Welt seine Soldaten anwirbt. Die apokalyptische Kénigsidee (Apoc 19, 11 — 16)
wird herrschend in dem neuen Christusbild. — b) In dieser Zeit kommen auch wich-
tige Elemente aus der Militdrsprache in die kirchliche Sprache fiir rein religiése
Wirklichkeiten hinein. Tertullian 15, selbst eines Hauptmanns Sohn, nennt zuerst
die Taufe wegen des mit ihr verbundenen Gelébnisses, in Anlehnung an den Fah-
neneid, ,sacramentum®, das Fasten ,statio® und das Kreuz als Symbol Christi
»vexilla (tropeion)“. Vielleicht hingt sogar die Einfithrung eines christlichen Tauf-
namens mit der Gepflogenheit zusammen, Soldaten fremder Nationalitit bei der
Vereidigung einen eigenen rémischen Namen im rémischen Heer beizulegen:s. —
c) Ganz besonders wird in dieser Zeit die paulinische Idee vom geistlichen Kampf
des Christen dahin weiter gefithrt, dafl der christliche miles eben eigentlich Asket
sein mufl: seine Waffen1” sind Gebet und Fasten und gute Werke der Barmherzig-
keit und Frommigkeit, Sanftimut, Keuschheit und Jungfriulichkeit. — d) Der fol-
genschwerste Schritt aber war wohl, dafl zumal im rémischen Heer selbst die Idee
des ,Christen als Soldaten Christi“ zu einer innerweltlichen Konkretisicrung®
fiihrte, die schliefilich den romischen Soldaten, der Christ geworden war, die rémi-
schen StaatsgGtter nicht mehr ernst nehmen lief}, was zu den grofien Christenverfol-
gungen seit 250, zumal im romischen Heer fithrte, und schlieflich Kaiser Konstan-
tin veranlafite, mit seinem rémischen Heer, in dem schon viele Christen waren, die
Entscheidung fiir das Christentum auszutragen. Von diesem Kampf des romischen
Heeres kam die 6ffentliche Anerkennung der christlichen Religion in dieser Welt
als einer irdisch-geschichtlichen Macht. Doch der Ursprung und die tragende Kraft
dieser Entscheidung war die Idee der militia spiritualis, nicht die duflere Militir-
macht Roms.

IV. Militia Christi in der Monchsbewegung des 4.—6. Jabrbunderts

Grofles hat die Kirche durch die staatliche Anerkennung im Rmerreich gewon-
nen, vieles hat sie jedoch auch an innerer Kraft und Schonheit dadurch eingebiifit.
Die urchristliche und innerliche Militia-Christi-Idee mufite zu dieser Zeit in einer
neuen Schopfung der Kirche ihre Zuflucht suchen, im Ménchtum. Vielerlei Griinde
haben wohl zur Bildung und Entfaltung dieses nenen und méichtigen Zweiges in der
Kirche gefiihrt!9, der tragende Grund aber war wohl die gewaltige eschato-
logische Stimmung, die, gefordert von der anhebenden Vélkerwanderung und

14 Vgl. Apokryphe d. NT (Michaelis, Bremen 1956) 808f.

15 Vgl. A. Kolping, Sacramentum Tertullianum, Minster 1948.

16 Ebda. 85 Anm. 34; Harnack 114-117.

17 Vgl. Panhoplia, TWWNT V, 293-802; eine andere Waffenriistung als Eph 6, 14-17
bringt Evagrius Ponticus im Anschlufl an das Bild Davids, der mit Goliath und den Phili-
stern (= Satan und den Ddmonen) kimpft: Protreptikos (Frankenberg 555); vgl. Ephrem
Syr., Exhortatio ad monachos de Panhoplia (Op. omn. Rom 1743, III 219-234); de agone
(ebda. I1T 557-560).

18 Vgl. Harnack 82-87.

 Vgl. Viller-Rahner, Aszese und Mystik in der Uditerzeit (Freiburg 1938) 81ff. Lit.



Militia Christt 345

dem Zusammenbruch der antiken Kulturwelt, die Weltverachtung eines Ekkle-
siastes, oft stark in stoische Formeln gekleidet, mit dem grofen Endzeitglauben des
christlichen Weltbildes verband. Fiir diese Endzeit hatte das irdische Leben nur noch
Sinn, wenn es ein reines und heiliges Opfer vor Gott20 darstellte, dem alles und
alle Zeiten dienten. Die Sehnsucht nach dem Martyrium, die in manchen einfachen
Christen wahrend der Martyrerzeit so machtig gewesen war, wirkt in dem harten
Asketenleben der Wiistenviter weiter; die Viten und Briefe und Ordensregeln
eines Antonius und Pachomius, eines Hilarion und Paulus bringen beredte Bei-
spiele dafiir, und in den grofien Sammelwerken iiber das Leben und die Ausspriiche
der Wiistenviter, die uns Cassian und Palladius hinterlassen haben, erscheint die
Militia-Idee uns auf Schritt und Tritt. Wiederum seien nur einige Grundziige her-
ausgestellt, in denen der Gedanke des Kriegsdienstes eine neue Ausgestaltung und
Abwandlung fand.

a) Da steht an erster Stelle wohl die neue Bestimmung des Feindes, gegen den
vor allem der Kampf geht: es sind Satan und die Damonen?!. Hatte Paulus auch in
seinem Epheser-Brief (6, 12) diesen Feind schon ausdriicklich genannt, wihrend der
Mirtyrerzeit hatte man wenig von ihm gesprochen. Nunmehr, da der Mensch, vor
allem in der Einsamkeit der Sketischen Wiiste, auf sich selbst in einer unwirtlichen
Natur zuriikgeworfen war, wurden die tieferen Machte und Krifte, gegen die der
Kampf ging, sichtbar. Mag manche Darstellung von Didmonengeschichten eine typi-
sche Einkleidung bestimmter Schwierigkeiten darstellen, die neuen Erlebnisse halfen
jedenfalls neue Einsichten in die Kampfesweise des Feindes zu gewinnen und neue
Methoden fiir den eigenen Kampf zu entfalten. Man denke nur an die Vita des hl
Antonius?? oder an den Protreptikos des Evagrius Ponticus23. Liige, Tauschung und
Finschiichterung sind die Waffen, Furcht, Angst und Verzweiflung das néchste Ziel
im Angriff der Damonen. In neuer Weise wird demgegeniiber der Glaube und das
Wissen um das Erlostsein des Christen und das Gebundensein Satans durch Christi
Erlésungstat entwickelt und bestarkt. Im 5. Jh. entsteht durch eine merkwiirdige Be-
gebenheit am Monte Gargano der groRe Michaelskult?%, an den sich in allen folgen-
den Jahrhunderten das Vertrauen auf die guten Geister und das Wissen um ihren
Sieg iiber die bésen Geister anklammert. — b) Selbst die grofite Schwierigkeit, die
der Kirche in dieser Zeit entsteht, wird vor allem mit dimonischen Michten erklart,
und der Kampf gegen sie ist darum auch eine besondere Aufgabe des Monches als
Soldaten Christi. Es sind dies die Irrlehrer?s, die nicht nur um der Wahrheit wil-
len, sondern als Feinde der Sache Christi selbst bekdmpft werden. Als Augustinus
sein Biichlein ,De agone christiano“26 schreibt — die erste Monographie mit der

20 Vgl. Antonius ep. 2, 1: nequaquam certantes fatigari, donec vosmetipsos offeratis sacri-
fcinm Deo in omni sanctimonia (PG 40, 981; vgl. 983, 985, 986, 1011, 1019; ebenso Evagrius,
Protreptikos (Frankenberg 555): magiota v yuxiv cov dusiav Lhoay ol &yviy xol déxtmv
¢ ¥e@ edagestooav (154ap); U. Ranke-Heinemann, Zum Ideal der vita angelica
im friihen Ménchtum, GuL 29 (1956) 347-857.

2t Vgl, U. Ranke-Heinemann, Die ersten Monche und die Dimonen, GuL 29
(1956) 165-170.

22 (Cc. 22-43; 511f.
23 Frankenberg 555f; vgl. E. v. Petersdorff, Dimonologie, 2 Bde. (Minchen 1956 f).
24 Schon vorher war Michael in syrischen und &dgyptischen Kldstern verchrt worden

(K.Liibeck,Hist. Jahrb. 1905, 773-83).
25 Vita Antonii ¢ 82; Vita Pachomii c 25; Petersdorff Ilc 2.



846 ‘ Johann Auer

Militia-Idee als Titel, wenn auch gewifl nicht die bedeutsamste Schrift fiir diese
Sache —, ist sein Hauptanliegen der Kampf gegen die Irrlehrer; darum entfaltet er
nach einer kurzen Darlegung des christlichen Kampfes einfach die christliche Heils-
lehre. Zumal die groBen christologischen Streitigkeiten werden von den dgyptischen
Monchskolonien unter dem Gesichtspunkt dieses Kampfes betrachtet. — ¢) Ein stark
stoisch bestimmtes drittes Element in der Kampfesidee der Monche war die Lehre
von den Tugenden und den Lastern, die nun freilich ganz im Zusammenhang mit
der Offenbarung weitergebildet wurde. Was aus der Diatriben-Literatur der Stoa
bekannt war, wurde immer mehr systematisiert, etwa in dem Sieben-Laster-Kata-
log des Evagrius Ponticus??, der bis heute, wenn auch auflerordentlich entstellt und
entleert, in der Lehre von den sieben Hauptsiinden weiterlebt. Ein stark sittlich-
aszetisch bestimmtes Christentum entstand in diesen Monchskreisen, die als Laien
oft lingere Zeit fern dem eucharistischen Mysterium der Kirche ihr Christentum ent-
falten und leben mufiten, Die klassische Darstellung fand dieser Kampf gegen die
Laster durch die Tugenden in der Psychomachia des Aurelius Prudentius (1 405)%,
die von der karolingischen Zeit an bis ins hohe Mittelalter machtig weiterwirkte, wie
die Buchmalerei und Plastik der romanischen Kunst zeigt. Eine Menge von Werken
de vitiis et virtutibus?? entstand, und zwar auch in den verschiedenen Gelehrten-
kreisen, die in dieser Zeit zum gréfiten Teil aus den Kléstern kamen. Vor allem
Gregor d. Gr. mit seinem Job-Kommentar, den Moralia2®, wird die grofie Autori-
tit fiir dieses ethisch bestimmte Ideal des Christentums. — d) Man wiirde jedoch
diese Zeit des Monchtums gewill mifiverstehen, wollte man nicht ebenso hervorhe-
ben, wie bei den Groflen der Zeit, bei Basilius in seinem ,vorldufigen Entwurf einer
christlichen Askese“3! oder bei Benedikt von Nursia im Prolog zu seiner Regels2 die
grofle Christ-Kinigs-Idee sich entfaltete: Christus, der gewaltige apokalyptische
Herr, dem aller Dienst und aller Kampf gilt. Das, was in den Mértyrerakten Affront
gegen den heidnischen Verfolgerkdnig war, wird nun verinnerlicht zu der grofien
Christ-Ko6nigs-Gestalt der Apokalypse, zum Bild des Konigs der Endzeit, der uns in
der groflen Benediktinerkultur des 12. Jh. in Malerei und Plastik begegnet: der
Konig als Richter am Ende, wo der Sieg errungen ist. In dieser Periode des mén-
chisch bestimmten Christentums hat die Militia-Idee wohl ihre reichste Ausgestal-
tung gefunden.

2 CSEL (J. Zycha) Wien 1900: ibersetzt v. Perl; Wien (Thomas-Morus-Presse)
1948. Verfafit 397.

27 Antirrheticus magnus (Frankenberg 472-545); am Ende wird jeweils jedes der sieben
Laster ein Dimon genannt; vgl. M. W. Bloom{field, The severn deadly sins, Michigan
(State College Press) 1952.

28 Vgl. Die Psychomachie des Prudentius, ed. u. iibers. v. U. Engelmann OSB,

" Wien 1959.

28 Vgl. (Ps) Ambrosius, Liber de vitiorum virtutumque conflictu ad Simplicianum (PL 17,
1149-68); Isidor v. Sevilla; Alkuin; Rhabanus Maurus; Hinkmar v. Reims; Petrus Cantor,
Verbum abbreviatum (verfafit 1187); Wilhelm v. Auvergne. De vitiis et virtutibus (um
1240); im Anschluf an Martinus v. Braga (¥ 580) die zahlreichen Formulae vitae honestae
(bestimmt von Seneca, De officiis): vier Kardinaltugendschema. (Ps) Antonius, XX sermo-
nes (PG 40, 963-77).

30 Vgl. Mor. XXXI cc 28-46 im AnschluB an die Schilderung des Kriegsrosses bei Job
39, 19-25 (PL 76, 608-628).

3 PG 31, 619-625: vgl. Militirseelsorge 1 (1959) 118-123. ner Scala Paradisi.

32 Prolog 6; c 61, 24; Ahnliches bei Césarius v. Arles und bei Johannes Klimakus in sei-



Militia Christi 347
V. Militia Christi von der Karolingerzeit bis zum Ausgang des Mittelalters

Wie der Ubergang von der Martyrerzeit zur Zeit der Freiheit der Kirche von
entscheidender Bedeutung fiir die Entwicklung der Militia-ldee geworden war, so
wirkten sich wiederum die grofen Wandlungen im konkreten Kirchenbild, die durch
das Eindringen der Germanen in das Rémerreich und durch das Hineinwachsen des
Christentums in die germanische Welt entstanden waren, auch auf die
Militia-Idee aus, die eine zentrale und wesentliche Idee der Frommigkeit
des einzelnen und der Kirche darstellt. Wiederum seien nur die Grundrichtun-
gen angedeutet. — a) Da ist zunichst hinzuweisen auf das Phédnomen der Stdnde-
bildung im germanischen Mittelalters3. War bisher und gerade gegeniiber dem ro-
mischen Militirstaat die ,Militia Christi“ eine lebendige Idee und Bewegung, die
den einzelnen geformt und in der Ménchsbewegung ein inneres Strukturelement
dargestellt hat, so wurde seit Karls d. Gr. Reichs- und Kirchenpolitik der Krieger
neben dem Bauern organisiert: innerhalb der Kirche, die zuinnerst mit dem politi-
schen Reich verbunden wurde, bildeten sich der Nahr- und Wehrstand, und im
frithen Mittelalter, zumal aus den Ménchen als Lehrern des Volkes, der Lehrstand.
Dadurch, dafl geistliche und weltliche Sphéire niher zusammenriickten, und die
Ménche (Benediktiner) die neue Aufgabe des Lehrstandes iibernahmen, wurde nur
noch wenig von der Militia Christi gesprochen. In der groflen Theologie der Hoch-
scholastik, wie schon der Kirchenviter, fand sie keine Erwidhnung. — b) Von beson-
ders grofer Bedeutung fiir den Wandel der Militia-Idee wurden die Kreuzziige
vom 11. — 13. Jh.34 In ihnen ging sic ganz im weltlichen Kriegsdienst der Kreuz-
fahrer auf. Der Feind war sichtbarer Feind des Christentums, zumal der Mohamme-
daner im Hl. Land. Die Michtigkeit der Volksbewegung lieff fiir eine vergeistigte
Militia-Idee wenig Raum. Bei den neuen Ordensgriindungen des Mittelalters, den
Bettelorden3, in deren Regel der Geist dieser Idee keinen eigentlichen Platz mehr
hat, wird dies wiederum deutlich. Schon dringt das seelsorgerliche Anliegen in der
Ordensgriindung mehr in den Vordergrund. — ¢} Auch fiihrt die Kreuzritterbewe-
gung zu neuen Standesbildungen besonderer Art in den Ritterorden (Johanniter,
Templer, Deutsch-Herrenorden), deren Ordensstatut und Regel die Militia-Idee
wohl erwihnt?6, aber im Grunde nur als historisches Element. Die Ritterorden dber-
nahmen abgewandelt die Regeln der alten Orden (Benediktiner, Basilianer, Zister-
zienser, Augustiner), doch ihr Ziel ist nicht mehr das Monchische, sondern soziale,
kulturelle und wirtschaftliche Leistungen in den Néten der Zeit. Diese formalen
Einengungen in einem Stand und diese Konkretisierungen auf Aufgaben in dieser
Welt hin bringen es mit sich, dafl die Formen einer Militia Christi sich mit den dufle-
ren Verhiltnissen wandeln und verfallen. — d) Erst die grofe Reform, vor allem im
15. Jahrhundert, bringt die alte méonchische Militia-Christi-Idee wieder zur Gel-

8 Vgl. W. Schwer, Stand und Stindeordnung im Weltbild des Mittelalters, Pader-
born 21952 (ed. N. Monzel).

% Vgl. C. Erdmann, Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens, Stuttgart 1935,

85 Vgl. Augustiner- und Franziskanerregel in H. U. v. Balthasar, Die grofien Or-
densregeln, Einsiedeln-Kéln 1948. — Das ist um so auffilliger, als Dominikus aus Geist und
Welt der Reconquista und Franz aus der Kreuzzugsbewegung hervorgegangen sind.

% Vgl. G. Schniirer, Die urspringliche Templerregel, Freiburg 1903 (Einleitung!);
H.Delbrueck, Geschichte der Kriegskunst (Berlin 1920) 111 235-270.



348 Johann Auer

tung. Ganz besonders ist dies zunichst festzustellen bei der Benediktinerreform, die
von Melk?® aus iiber ganz Usterreich und Siidddeutschland sich ausbreitete. Gebhard
vonKéln verfafite auf dem Konzil von Basel 1437 seinen Tractatus de spirituali exer-
citione reparationis lapsus humani®, in dem er vor allem die Waffenriistung des
christlichen Streiters und seinen Kampf gegen die acht Hauptlaster sowie vier kluge
allgemeine Kampfregeln entfaltet. Um 1450 schreibt der Abt des Wiener Schotten-
klosters Martin von Leibitz®® im selben Geist sein Werk ,De militia christiana (spi-
rituali)“, von dem uns fiir die nichsten dreiflig Jahre noch heute acht Abschriften er-
halten sind. Ist hier der mehr ethische Geist Gregors d. Gr. mafigeblich, so erscheint
in dem aus ganz anderem Anlaf entstandenen, aber aus dem Reformgeist heraus-
gewachsenen, bedeutsamen ,Handbiichlein des christlichen Streiters® des Erasmus
von Rotterdam von 150140 noch mehr die Christusbezogenheit des christlichen Kamp-
fes betont. Die psychologisch feinen Taktikregeln verraten sowohl den Geist des
Humanismus wie den Geist der Mystik. Am Ende des Jahrhunderts, wiederum aus
einem ganz anderen Grund abgefafit, begegnet uns im ,I1 combattimento spirituale®
des Lorenz Franz Scupoli (1589 zum ersten Mal gedruckt)!!, eine kluge und psycho-
logisch feine Darlegung des Kampfes des Menschen mit dem Teufel und seinen Li-
sten, Irgendwie wird in diesen Werken, selbst bei Erasmus, die monchische Idee vom
geistlichen Kampf, wie sie sich seit dem 4. Jh. entwickelt hatte, nochmals lebendig.
Vorherrschend freilich ist im Anschlu an die neu entstandenen Werke iiber den
»Krieg® die Frage nach der Taktik geworden.

VI. Militia-Idee seit der Reformation

Wer von Militia Christi in der Neuzeit spricht, wird zuerst an Ignatius von
Loyola und seine Compafiia de Jestis denkent2. Ignatius, von altem Adel, Soldat
und Offizier aus Leidenschaft, nennt selbst seine Grindung Compaiiia, und vieles
in der Verfassung wie im Geist seines Ordens weist auf militirische Ordnung hin.
In dem grundlegenden Werk seiner Neugriindung, im Exerzitienbiichlein {(zum gu-
ten Teil verfaflt 1522/23, lateinisch gedruckt 1548)43, zeigt sich deutlich neben dem
Geist des Exerzitienbiichleins des Benediktiners Garcia de Cisneros (gedruckt 1500),

3 U.Berliére, Mélanges d’hist. ben. I (Maredsous 1897) 27-56.

38 Clm 18590 (Teg. 590)f. 97r-150v; die vier Schlufiregeln heiflen: / quod tua exercitia
divinis scripturis, dictis Sanctorum et exemplis sint concordantia / ut tua exercitia exponas
alicui homini illuminato et purgato et cum eo de his conferas / ut secundum dispositionem
exteriorem et interiorem et statum eius sint ipsa expedientia et proficua; non enim omni-
bus conveniunt omnia .../ ut tua exercitia non sint temporanea, id est tantum ad tempus
permanentia, sed usque ad finem tuum... te ducentia /. — Vorher wire noch zu erwihnen
Bartholomius Carusi OESA (1 1350), de re bellica spirituali per comparationem temporalis,
partes tres (Enz. Catt. IT 930f).

3 Martini de Leibitz, Trialogi ascetici, ed. C. J. Jellouschek OSB, Patavii 1932.

4 Ubertragen und eingel. von H. Schiel, Freiburg 1952; vgl. A. Auer, Die voltl-
kommene Frommigkeit des Christen, nach dem Enchiridion militis christiani des Erasmus v.
R., Diisseldorf 1954.

41 Bibl. Asc. Mystica (ed. A. Lehmkuhl), Freiburg 1912.

22 Vgl. Obras Completas de San Ignacio de Loyola, BAC, Madrid 1952; vgl. 1. Zeiger,
Gefolgschaft des Herrn, ZAM 17 (1942) 1-16.

43 Bibl. Asc. {(ed F. Br e hm) Regensburg 1920; Ubersetzung A. Fed er, Freiburg i. Br.
11951; vgl. GuL 29 (1956) 327-338.



Militia Christi 349

das ihm vorgelegen war, das eigentliche Militia-Element im neugeformten (etwa dem
Basilius entsprechenden) Christ-Kénigs-Bild, in der berithmten, ebenfalls der
Monchsbewegung angehérenden, aber neu gestalteten Darstellung von den zwei
Heerlagern, sowie in den Anleitungen zur discretio spirituum. Bedeutet dies gewifl
gegenitber den Bettelorden des Mittelalters und gegeniiber der Devotio moderna#
eine neue Hinwendung zum Militia-Christi-Gedanken, so ist doch nicht zu verken-
nen, dafl es gegeniber der Militia-Idee von Paulus bis Scupoli etwas Neues dar-
stellt. Schon der Sinn des Exerzitienbichleins ist nicht, Lebensregel zu sein; es ist
vielmehr eine Anleitung fir eine zunichst einmalig gedachte geistliche Ubung zur
inneren und endgiltig wirksamen Bekehrung (Novizenschule). Dann liegt dem Gan-
zen nicht mehr ein monchisches Ideal zugrunde: es geht nicht mehr priméir um Selbst-
heiligung, es geht um Welteroberung. Es handelt sich nicht zuerst um einen ,Kampf
gegen” die Feinde des eigenen Heiles (Ignatius nennt Satan bezeichnenderweise
den ,Todfeind der menschlichen Natur“, Ex 136), Ziel ist vielmehr der ,Kampf
fir“ das Reich Christi, das schon da ist, das nur immer aufs neue durchgesetzt wer-
den mufl, im eigenen Herzen und in dieser Welt. Die zwei ersten Elemente der mén-
chischen Militia-Idee, das Bild des ddmonischen Feindes und der Tugendspiegel
(gegeniiber den Lasterkatalogen) treten daher in den Hintergrund; die Kampfidee
wird vor allem aufgebaut auf dem dritten Element, auf dem Christ-Konig-Bild,
das einen ausgeprégt adligen Zug zeigt. Darum wird auch die Betrachtung des Le-
bens Jesu der Spiegel fir alle Selbstbetrachtung, und der tragende Grund der Mi-
litia-Wirklichkeit wird die ,Gefolgschaft®, die Christusnachfolge, die mit diesem
besonderen Christusbild verkntipft ist. Man konnte sagen, die stoischen Elemente
der alten ménchischen Militia-Idee sind weggefallen, das christlich-personale Ele-
ment ist allein mafigeblich geworden. Man wird dabei freilich auch nicht iibersehen
konnen, dafl mit dieser Wendung zum mehr Personalen auch manches an metaphy-
sischer Tiefe der Weltsicht verlorenging, das dem mdnchischen Ideal noch eigen
war. Dies zeigt sich sehr deutlich auch darin, dafl die Schriften, die in der Folgezeit4s
zur Militia-Idee verfaflit werden, im wesentlichen praktische Anleitungen fir den
Soldatenstand sind, in denen der Militia-Topos wohl als Element der christlichen
Existenz erscheint, aber doch in Hinsicht auf den besonderen Berufsstand des Men-
schen. Der Berufsstand wird Anlaf zu dieser Betrachtung, die sich der alten Formel-
sprache bedient.

VII. Die Militia-Idee und unsere Zeit

Wer auf die Frage, wie wir heute zu dem Militia-Topos stehen, stehen kénnen
und stehen sollen, eine irgendwie giltige Antwort sucht, wird am besten die ein-
zelnen Elemente dieses Topos aus der oben angedeuteten Entwicklungsgeschichte

44 Vgl. Imitatio Christi des Thomas v. Kempen und seine Vita Gerardi Magni (de Groote).
IIlc 27,4 wird Christus gebeten, fir uns in uns gegen die bosen Gedanken zu kidmpfen.

45 Vel. Sommervogel, Index 503-505; es sei vor allem hingewiesen auf Ulrich de
Friedberg, Siegreiche Wehr und Waffen (17. Jh.); H. Marcellius, Enchiridion militiae chri-
stianae 1632; J. Drexel, Palaestra christiana 1642; J. Ferrand, Agon christianus 1672; R.
Firmanus, Agon christianus 1766; Bazire, La guerre spirituelle, 1862. — Eine dhnliche Aus-
richtung zeigt sich bei Dionysins Carthusianus (1 1447), De vita militarium (O. o. 37, 565
bis 583), wie bei Bernhard v. Clairvaux, Ad milites Templi de laude novae militiae (PL 182,
921ff).



350 Johann Auer

einmal aufgreifen und sich fragen, was sie uns heute tatsichlich bedeuten und von
einem giiltigen, christlichen Weltverstindnis her bedeuten sollten.

Da steht an der Spitze das Christusbild®: mag das Christusbild in der persén-
lichen Frommigkeit der einzelnen Menschen heute recht verschieden sein, fiir den
Militia-Gedanken bleibt wohl mafigeblich das Christ-Konig-Bild, wie es von der
Martyrerzeit iiber Basilius und die benediktinische Frommigkeit gewachsen ist, bis
zur besonderen ignatianischen Ausgestaltung: es geht um meinen Christus und unse-
ren Christus, der Herr der Welt und Konig der Herrlichkeit ist, und es geht um un-
sere Christusnachfolge bis in den Tod. Vor allem, es geht um das Reich dieses Chri-
stus, nicht um meinen Bereich. In der Verkiindigung unserer Zeit steht dieses Chri-
stusbild wohl im Vordergrund, was noch nicht bedeutet, dafl es heute auch wirklich
das tragende Christusbild der personlichen Frommigkeit eines jeden Christen oder
auch nur eines jeden, der dieses Christusbild verkiindet, ist.

Bedeutend fragwiirdiger erscheint die Sache, wenn wir das zweite Element des
Militia-Topos, das Bild vom Feind®?, vom Satan und von der gottfeindlichen Welt
betrachten. Gewif sind die Teufelsvorstellungen der Wistenviter nicht in allem und
schlechthin christlich zu nennen; manches menschlich-allzumenschliche Bild findet
sich darunter. Dennoch wire es unchristlich und irrig, den Ernst der ddmonischen
Wirklichkeit in dieser Welt, wie sie uns im NT begegnet, nicht mehr zu sehen.
Ebenso wird man unser landlaufiges Weltbild, unseren Weltoptimismus, nicht in
allem in Einklang bringen konnen mit dem Kosmos®, den uns die Schrift, zumal
Johannes und Paulus, zeichnen. Neben der herrlichen Schopfungswelt der Bergpre-
digt steht, heilsgeschichtlich gesehen, eine gottfeindliche Welt, in die unser Christen-
lIeben als Geschichte hineingestellt ist, und wir haben keine Anzeichen und keine
Offenbarungshinweise, dafl sich dieser Kosmos trotz der zweitausend Jahre Chri-
stentum bis heute wesentlich geandert hatte. Ja, die Schrift selbst (Mt 24, 22; Apoc
12 — 19) legt uns die Annahme nahe, dafl es bis zum Ende der Zeiten so bleiben
wird, ja am Ende noch schlimmer wird.

Ebenso scheint das dritte Element des Militia-Topos, das Wissen um die Welt in
uns, um Tugend und Laster, aus unserem Bewufltsein auferordentlich stark ge-
schwunden zu sein. Nicht nur die Worte ,Tugend und Laster* haben (trotz Sche-
lers Rehabilitierung) keinen rechten Klang mehr in unserer Welt, die Sache selbst,
wie sie einst die grofie griechische Philosophie und die stoische Volksweisheit und
nachher die christlichen Monche ausgebildet haben, ist uns nicht mehr recht bekannt,
noch weniger anerkannt oder gar geldufig. Gewi}, man kann mit Recht auch hier
von einem , Wandel“#® in der Tugendvorstellung sprechen, doch auch dieser ,Wan-
del“ schlieft noch einen bedeutenden Verlust an groflen und tragenden Wirklich-
keiten ein. Die metaphysischen Begriindungen fiir unser menschliches Verhalten sind
psychologisch bestimmten Praktiken gewichen; wir sind kleiner, biirgerlicher, indi-
vidualistischer, in allem vordergrindiger geworden.

8 Vgl. C. Richstdtter, Christusfrommigkeit, Koln 1949; F. Imle, Christusideal
und kath. Ordensleben, Miinchen 1922. :

47 Nach dem zweiten Weltkrieg zahlreiche Werke tber diese Wirklichkeit; vgl. Etudes
Carm. 1948 und Déimonologie v.E.Petersdorff, 1956.

48 Vgl Bibel-Lex. von Haa g (1951): Kosmos 962f.

49 Vgl. 0.F. Bolinow, Wesen und Wandel der Tugenden, Berlin 1958,



Militia Christi 851

Damit hdngt wohl zusammen, dafl nun das vierte Element des Militia-Topos, der
Kampf selbst und seine Waffen und seine Taktik uninteressant, fremd geworden
sind. All das interessiert nur, wenn der Mensch um die metaphysische Notwendig-
keit des Kampfes lebendig weiff und darum den Kampf vorbereitet und riistet, wach-
sam ist und bereit steht5®. Wenigstens seit der Renaissance erscheint die Welt so sehr
als ,gute Welt“, daf es sich eben nur noch um einen ,Kampf fiir jemand oder et-
was zu handeln scheint. Was in der Renaissance selbstbewuflter ,Eroberungsgeist®
war, ist durch Idealismus und Materialismus der neueren Zeit ,Fortschrittsglaube®
und Hasten nach immer neuem ,Erfolg“ geworden. Mit dem Verlust des Verstind-
nisses fiir einen ,Kampf gegen* ist eine grofe Gruppe von menschlichen Grundhal-
tungen, die fiir die tatsichliche Vervollkommnung in dieser Welt von entscheiden-
der Bedeutung sind, verlorengegangen oder wenigstens ernstlich gefahrdet. Es sind
dies die Tugenden, die einen ,aktiven Leidensgeist” verlangen: Geduld, Wachsam-
keit, Ausdauer, Treue, aktives Mitleiden usw. Gewiff, Notzeiten zeigen, daf} diese
Haltungen immer bei einzelnen erhalten bleiben und in der Not wieder aktiv wer-
den. Vielleicht sind wir im Westen heute in dieser Hinsicht mehr gefihrdet. — Doch
lassen wir nutzlose Zeitkritik. Moge sich jeder vor dieser christlichen Militia-Hal-
tung der Martyrer und der Monche der Kirche selbst fragen, wieviel er noch iiber
seinen notwendigen christlichen Kampf nachdenkt und wie er sich riistet. Denn es
bleibt dabei: ,Numquam imperator ita paci credit, ut non se praeparet bello“. —
»Kein Herrscher traut dem Frieden so, dafl er sich nicht zum Kriege riistete (Seneca,
De vita beata 26, 2). ,Briider, seid niichtern und wachsam, denn euer Widersacher,
der Teufel, geht umher wie ein Lowe und sucht, wen er verschlingen konne. Wider-
steht ihm standhaft im Glauben!® (1 Petr 5, 9).

5 ,Auf Wache sein” ist menschliche Existenz: vgl. Plato, Phaedon 62 B; Job 14, 14; Sene-
ca, Ad Helviam 5, 3 (pythagoreisch!); Lk 12, 87; Mt 24, 42; usw. (eschatologisch!).






