
Militia Christi 
Zur Geschichte eines christlichen Grundbildes 

Von Univ.-Prof. Dr. Johann Aucr, Bonn 

Die Wirklichkeiten, die das seelisch-geistige Leben des Menschen tragen und be- 
stimmen, sind mannigfaltig. Unsere Zeit hat wohl mit Recht neben den vielen Be- 
wußtseinselementen (Eindrücke, Erfahrungen, Gedanken, Vorstellungen, Ideen, 
Werte, Postulate, Normen, personale und soziale Imperative usw.) immer mehr auf 
die unbewußten oder halbbewußten Gegebenheiten der Seele (Archetypen, Instinkte, 
Triebe, Befindlichkeiten, Haltungen usw.) hingewiesen, die das menschliche Verhal- 
ten entscheidend mitbeeinflussen. Auch das geistliche Leben ist echtes Leben des 
ganzen, geist-körperlichen Menschen; auch in ihm werden darum alle diese Gege- 
benheiten in ihrem Zusammenspiel (wodurch jeweils verschiedene komplexe Teil- 
wirklichkeiten des menschlichen Lebens entstehen) wirksam. Diese Tatsache fordert 
von uns neben der dogmatischen Theologie (über die Glaubenswahrheiten) und der 
Moraltheologie (über die Glaubensforderungen) eine eigene geistliche Theologie 
(über das Glaubensleben). Themen, die bisher eine rein geschichtliche Betrachtung, 
meist in volkskundlichen Untersuchungen1, gefunden haben, sollen hier auf ihren 
theologischen Gehalt hin befragt werden (z. B. Kreuzestheologie, das Gottesbild 
oder Christusbild2 oder Marienbild in der konkreten Frömmigkeit, Theologie des 
Gebetes u.a.m.). Im folgenden seien einige Grundlinien zu dem urchristlichen Thema 
•militia Christi" aufgezeigt, die das hier Gemeinte in großen Zügen andeuten 
sollen3. 

/. Der urmenschliche und vorchristliche Grund 

Das, was uns im NT, vor allem bei Paulus, als •militia Christi" begegnet, die 
Auffassung also vom Christenleben als einem Kriegsdienst für Gott und unter der 
Führung Jesu Christi, wird in seiner echt menschlichen Tiefe wie in seiner christ- 
lichen Besonderheit erst recht verständlich, wenn wir vorher einen Blick auf die 
Welt außerhalb des Christentums und vor Christus werfen. Zunächst wird man hier 
feststellen müssen, daß die Idee des Lebenskampfes als menschlicher Grundbefind- 
lichkeit in dieser Welt eine mehr europäische Vorstellung ist (gegenüber dem mehr 
passiven Welt- und Selbstverständnis der Asiaten, die etwa im Taoismus, Hinduis- 
mus und Buddhismus ihren Ausdruck findet). Hier sind es vor allem drei Kultur- 
bereiche, in denen die Kampfidee eine entscheidende und zugleich charakteristische 
Entfaltung gefunden hat. Am frühesten wohl im Iran, in der Religion des Zarathu- 
stra (7. Jh. vor Christus)4. Der mehr monotheistisch gesehenen Gottheit steht hier 

1 Z. B. M. Bernards, Speculum virginum (Forschungen zur Volkskunde, herg. Gg. 
Schreiber, Bd. 36/38) 1955; R. R u d o 1 f , Ars moriendi (ebda. Bd. 39) 1957. 

2 Etwa C. Richstätter, Christusfrömmigkeit, Köln 1949. 
3 Der Beitrag gibt die Grundgedanken einer größeren Studie wieder, die demnächst er- 

scheinen wird. 
4 Vgl. H. L o m m e 1, Die Religion Zarathustras (Tübingen 1930) 29, 230ff; O. G. v. 

Wesendonk, Das Weltbild der hanier (München 1933) 72ff, 83-87. 



Militia Christi 341 

eine von Anfang an in sich gespaltene Welt gegenüber, in der ein guter und ein bö- 
ser Geist sich gegenseitig bekämpfen. Die Menschen sind in diesen Kampf notwen- 
dig mit hineingezogen, sie müssen sich entscheiden; das Weltleben ist wesenhaft 
Kampf, aber mit dem deutlichen Hinweis, daß am Ende der gute Geist allein den 
ganzen Sieg erringen wird, und alle Menschen, die mit ihm gekämpft haben, ver- 
einigt und selig sein werden. Es mag religionsgeschichtlich noch ein großes Problem 
sein, wieviel an diesen Ideen genuin, wieviel vielleicht aus alttestamentlichen Quellen 
oder aus einer sog. Uroffenbarungstradition abzuleiten ist. Jedenfalls begegnen sie 
uns in dieser Form in der alttestamentlichen Offenbarung noch nicht. Der Kampf 
erscheint als ein Wesenszug des Weltbildes sowie des metaphysischen und religiösen 
Selbstverständnisses des Menschen. 

Ein ganz anderes Bild des Kampfes haben die Griechen, vor allem in Attika 
(4. Jh. vor Christus), entfaltet. Hier wird der Kampf zur Selbstertüchtigung als Spiel 
aufgefaßt und steht im Dienst des Vaterlandes, eine Idee, die sich ihre besondere Ge- 
stalt im •Agon", in den olympischen Spielen5, geschaffen hat. Freude an der eige- 
nen Tüchtigkeit und Leistung sowie Ehrgeiz führen zu einer Härte gegen sich selbst, 
die zu einem Wettkampf fähig machen soll, dessen Ziel nicht mehr die Überwindung 
des Bösen, sondern die Erringung einer Auszeichnung, eines Kampfpreises ist. Das 
entscheidend Große und Neue ist hier wohl die individuelle Freiheit, mit der der 
Kampf übernommen wird: Kampf wird Kampf spiel. Was in der Religion der Ira- 
nier Notwendigkeit und Pflicht war, wird hier freies Spiel zu selbstgesetztem Ziel. 
Doch bleibt der ganze Mensch körperlich und geistig aufgerufen, es geht um eine 
Paideia im vollen Sinne. 

Eine dritte Weise der Kampfesidee tritt uns, angeregt von Plato und Aristoteles, 
in der Stoa6, vor allem in ihrer römischen Gestalt, entgegen. Die stoische Idee von 
einer Allnatur und von der Zusammengehörigkeit aller Menschen sowie der römi- 
sche Reichsgedanke, führen dazu, den Kampf wieder mehr als allgemeine Pflicht, als 
soziologische und naturhafte Notwendigkeit zu erkennen, zugleich aber auch die 
Kraft zu diesem Kampf noch mehr in der sittlichen Freiheit des Menschen zu suchen. 
Die •virtus romana", in dieser stoischen Ethik gewachsen, bringt jene bedeutenden 
Ausführungen zur Kampfesidee hervor, wie wir sie bei Seneca, Epiktet, Marc Aurel 
u. a. immer wieder finden. Ganz allgemein wird nun gesagt, das Leben sei ein 
Kriegsdienst7, das verlange vom Menschen, daß er sich einübe und immer bereit sei, 
daß er nicht an den Gütern der Erde hänge, sondern sie gebrauche wie der Soldat 
seine Waffen; man müsse darum hart gegen sich sein und dürfe der Wunden nicht 
achten, die Stellung sei bis zum Letzten zu halten; es komme nur auf den Sieg an und 

5 Vgl. B. S c h r ö d c r , Der Sport im Altertum, 1927; Agon RAC I (1950) 188f. (J ü t h - 
ner); Agon ThWNT I, 134-140 (Stauffer). Das Wort Agon kam als Lehnwort als 
Bezeichnung für den christl. Martyrerkampf ins Koptische, Sahidische und Syrische (vgl. 
Register in SCCO); F. J. D ö 1 g e r , Antike u. Chr. II (1930) 294ff; III (1932) 177ff. 

6 Vgl. H. Edmonds OSB, Geistlicher Kriegsdienst, der Topos der militia spiritualis 
in der antiken Philosophie (Heilige Überlieferung), Münster 1938, 21-50: Edmonds behan- 
delt vor allem Seneca und Epiktet; es sei noch auf Marc Aureis Selbstbetrachtungen 2, 17; 
6, 2; 7, 7; 7, 45; 7, 52; 7, 69 hingewiesen. 

7 Seneca ep. 97: vivere militare est; Epiktet diss. 3, 24: atoaTEiaTig EOTIVö ßiog£>iao"cou; 
Marc Aurel, Ad. s. i. 2,17: 6 ßiog EOTIV jiö^E|iog; vgl. Heracleitos v. Ephesos: jto^e^o; 
jtdvtcflv U.&V jicxTf|o ecm, Jiävtwv öe ßaouÄxijg (Vors. 12 B 53). 



342 Johann Auer 

dann seien auch Wunden Ehre; der, für den alles geschehe, sei der Heerführer und 
der König, der am Ende königlich belohne. Selbstverwirklichung und Selbstverherr- 
lichung sind in dieser Auffassung das letzte Ziel des Kampfes, auch wenn die Kamp- 
fesidee selbst durch die pantheistische Gottesvorstellung noch metaphysische Tiefen 
erhält. 

//. Die Militia-Idee in der Offenbarung 

Eine andere Welt steht in der Offenbarung vor uns, und mag das Wort in dem 
aus hellenistischer Zeit stammenden Buch Job (7,1) •ist dem Menschen auf Erden 
nicht ein Kriegsdienst (als Leben zugeteilt)?" ganz stoisch klingen, ebenso wie das 
andere Wort (14, 14) •alle Tage meines Kriegsdienstes wollte ich hoffen, bis daß 
meine Wachablösung kommt", so steht dahinter doch ein neuer Sinn8. Es geht hier 
zuerst um Gott, nicht um den Menschen; Gott selber ist, besonders seit der Prophe- 
tenzeit, der •Deus Zebaoth", der Gott der Kriegsscharen. Er allein ist gut, und das 
Böse in der Welt ist Werk des Menschen (Gn 3) und Werk Satans, der ebenfalls 
durch eigene Schuld böse geworden ist (Dan 12,1•3; Apoc 12,7). Alle Mächte die- 
nen Gott. In den alten Zeiten Israels erscheint der Krieg noch als eine religiöse 
Sache. Jahwe ist Israels Führer im Krieg (Ex 17,15), Schild und Schwert (Dt 33,29) 
• hier erscheinen auch die Waffen des Krieges darum in symbolischer Bedeutung •; 
Israels Kriege sind Jahwes Kriege, die im Liede besungen werden (Ex 17,16 ff). Seit 
der Königszeit aber verschwindet diese Deutung des Krieges, weil die Könige Is- 
raels ihre eigenen, nicht Gottes Kriege führen. Erst im eschatologischen Geschehen, 
von dem die Apokalypse des NT spricht, wird wieder von •Kriegen Gottes" gere- 
det (Apoc 9,11; 12,7 usw.), wo sich die Mächte Gottes und die gottfeindlichen Mächte 
zum Endkampf rüsten •für den großen Tag des allmächtigen Gottes" (Apoc 16,14). 
Das Leben des Menschen ist aber immer Dienst vor Gott und für Gott, Kriegsdienst 
oder Taglöhnerdienst, die bei Job (7,1) auf gleiche Ebene gestellt werden. 

Eine neue Gestalt findet die Militia-Idee im NT. Mag in der sprachlichen Formu- 
lierung manches von dem Weltbild der jüdischen Sektenleute von Qumram9 stam- 
men, der reale Grund für das Neue ist die geschichtliche Wirklichkeit der Mensch- 
werdung Gottes. Sie bedeutet für die Welt, die in der Sünde und im Fluche Gottes 
steht, eine Entscheidung von allerletzter Gestalt; Entscheidung aber ist nicht ohne 
vorausgehenden Kampf möglich. So spricht Christus, der die Friedfertigen selig- 
preist (Mt 5, 10), ja Feindesliebe predigt (Lk 6, 27 ff), das Wort: •Meint ihr, ich sei 
gekommen, Frieden auf die Erde zu bringen? Nein, sage ich euch, ich bin gekommen, 
das Schwert (so Mt; Lk: Entzweiung) zu bringen. Denn von jetzt an werden in einem 
Hause entzweit sein drei gegen zwei..." (Lk 12, 51 ff; Mt 10, 34 ff). In Christus 
kommt Gott •mit seiner Botschaft zu einer gottfeindlichen Welt und zwingt die Men- 
schen zur Entscheidung für oder gegen ihn (Lk 11, 23); dadurch werden die Men- 
schen in zwei Lager gespalten"10. Erneut kommt der Gedanke des Kampfes in den 
Abschiedsreden zum Ausdruck, wenn Christus sagt: •Jetzt aber soll, wer einen Beu- 

8 Vgl. Krieg (Bibellexikon - Haag, 1951) 969f mit Lit; P. v. Imschoot, Theol. d. 
A.T. I (1934) 114-141. 

9 Vgl. J. Carmignac, La Regle de la Guerre des Fils de Lumiere contre les Fils de 
Tenebre, Paris 1958. 

10 Vgl. J. S c h m i d , RNT III (1940) 169 und 238. 



Militia Christi 343 

tel hat, ihn nehmen, ebenso wer einen Ranzen hat, und wer kein Schwert hat, der 
verkaufe seinen Mantel und kaufe sich dafür ein Schwert" (Lk 22, 38). 

Wenn bei Paulus11 der Militia-Topos eine ganz große Rolle spielt, und er in sei- 
nen Briefen ausgeprägt stoische Formulierungen bringt, so ist auch hier nicht zu ver- 
kennen, wie tief er sich vom stoischen Denken unterscheidet. Der Apostel und Zeuge 
Christi, der in einer gottfeindlichen und selbstherrlichen Welt die Botschaft des ge- 
kreuzigten Gottessohnes verkündigt, fühlt zuerst den Widerstand dieser Welt, und 
sein Kampf hat einzig den Sinn, allen Widerständen zum Trotz das Geheimnis des 
gekreuzigten Erlösers in dieser Welt zu bezeugen. Deutlich stellt er dabei die Feinde 
heraus: nicht gegen Fleisch und Blut, sondern gegen Satan und die Weltherrscher 
dieser Finsternis und in den Lüften kämpft der Christ (Eph 6, 11 ff). Für diesen 
Kampf gibt Paulus die Ausrüstung an: Gurt, Panzer, Schuhe, Schild, Helm und 
Schwert; ihnen entsprechen Wahrheit, Gerechtigkeit, Feindesliebe, Glaube, Hoff- 
nung auf Heil und das Wort Gottes (Eph 6, 14 • 17; vgl. 1 Th 5, 8; Rö 13, 12). Ein- 
gehend wird die Kriegstaktik behandelt (2 Kor 10, 3 • 6), und was dem Stoiker das 
Wesentlichste war, das Ringen im Wettspiel, erscheint bei ihm nur noch als Bild, das 
zum Einsatz aller Kräfte aufrufen soll für den notwendigen Kampf (1 Kor 9, 20 bis 
27); denn es geht um einen höheren Preis, um den unverwelklichen Siegeskranz12 

(2 Ti 4, 6 ff), der aber nicht das Letzte ist. Das Letzte ist der Kriegsherr selbst, Chri- 
stus (Phil 1,3), dem es zu gefallen gilt (2 Ti 2, 3f), um ihm ewig zu beherrschen 
(ebda. 2, 8 • 13). Immer wieder wird die Gemeinschaft im Kampf hervorgehoben, 
Gemeinschaft untereinander und Gemeinschaft mit Christus: der Kampf ist ein Le- 
benselement, das Gemeinschaft fordert und Gemeinschaft schafft. Der Endsieg ist in 
Jesus Christus schon vorweggenommen (Jo 16,33), und jeder Christ vermag in 
Christus jetzt schon alles zu vollbringen (Phil 4, 13). Kampf ist wieder eine Notwen- 
digkeit geworden, aber nicht Naturnotwendigkeit, sondern heilsgeschichtliche Not- 
wendigkeit, ganz anders als bei Zarathustra, in Olympia und in der Stoa. 

///. Militia Christi in den drei Jahrhunderten der Märtyrerzeit 

Was Paulus ausgesprochen, faßt noch einmal Clemens13 in seinem Brief an die 
Korinther zusammen: •Brüder, seien wir also mit der Anstrengung aller Kräfte Sol- 
daten unter Gottes untadeligem Oberbefehl" (c. 37). Sonst hören wir im 2. Jh., das 
mehr die Evangelien als Paulus zitiert, wenig von diesem Topos, bis gegen Ende 
des 2. Jh. und zusammen mit den Christenverfolgungen im 3. Jh. die Militia-Idee 
neue Bedeutung erlangt. Wenn wir die Grundlinien der Entfaltung in dieser Zeit 
aufzeigen wollen, können wir vor allem auf vier Momente hinweisen, a) Einmal 
führt die Auseinandersetzung mit der römischen Kaisermacht dazu, gerade vom 
Militia-Topos her das Christusbild neu zu sehen. Hatte Paulus in seinem •miles 

11 Vgl. M. Meinertz, Der Apostel Paulus und der Kampf (Internat. Monatsschrift 11 
[1917] 1115-1150; ders. Theol. des NT (1950) II, 190ff; H. S chl i e r , Der Brief a. d. Eph. 
(1957) 288-300; F. X. D u r w e 11, Die Auferstehung Jesu als Heilsmysterium (Salzburg 
1958) 352-56. 

12 Vgl. K. B a u s , Der Kranz in Antike und Christentum (Bonn 1940) 144ff, 180ff. 
13 Vgl. hierzu bes. A. Harnack, Militia Christi, Die christliche Religion und der Sol- 

datenstand (Tübingen 1905). Zu einzelnen Fehlurteilen mangels des rechten Kirchenbildes 
sei in der größeren Arbeit Stellung genommen. 



344 Johann Auer 

Christi" (2 Ti 2, 3) in Christus eben den Heerführer gemeint, so wird nun dem 
christenfeindlichen Kaiser gegenüber Christus als der wahre König der Christen, 
der •König der Äonen" erklärt. Patroklus rühmt in den apokryphen Acta S. Pauli 
(um 170 n. Chr.)14, daß Christus nicht nur aus Neros Reich, sondern aus der gan- 
zen Welt seine Soldaten anwirbt. Die apokalyptische Königsidee (Apoc 19, 11 • 16) 
wird herrschend in dem neuen Christusbild. • b) In dieser Zeit kommen auch wich- 
tige Elemente aus der Militär spräche in die kirchliche Sprache für rein religiöse 
Wirklichkeiten hinein. Tertullian 15, selbst eines Hauptmanns Sohn, nennt zuerst 
die Taufe wegen des mit ihr verbundenen Gelöbnisses, in Anlehnung an den Fah- 
neneid, •sacramentum", das Fasten •statio" und das Kreuz als Symbol Christi 
•vexilla (tropeion)". Vielleicht hängt sogar die Einführung eines christlichen Tauf- 
namens mit der Gepflogenheit zusammen, Soldaten fremder Nationalität bei der 
Vereidigung einen eigenen römischen Namen im römischen Heer beizulegen16. • 
c) Ganz besonders wird in dieser Zeit die paulinische Idee vom geistlichen Kampf 
des Christen dahin weiter geführt, daß der christliche miles eben eigentlich Asket 
sein muß: seine Waffen17 sind Gebet und Fasten und gute Werke der Barmherzig- 
keit und Frömmigkeit, Sanftmut, Keuschheit und Jungfräulichkeit. • d) Der fol- 
genschwerste Schritt aber war wohl, daß zumal im römischen Heer selbst die Idee 
des •Christen als Soldaten Christi" zu einer innerweltlichen Konkretisierung• 
führte, die schließlich den römischen Soldaten, der Christ geworden war, die römi- 
schen Staatsgötter nicht mehr ernst nehmen ließ, was zu den großen Christenverfol- 
gungen seit 250, zumal im römischen Heer führte, und schließlich Kaiser Konstan- 
tin veranlaßte, mit seinem römischen Heer, in dem schon viele Christen waren, die 
Entscheidung für das Christentum auszutragen. Von diesem Kampf des römischen 
Heeres kam die öffentliche Anerkennung der christlichen Religion in dieser Welt 
als einer irdisch-geschichtlichen Macht. Doch der Ursprung und die tragende Kraft 
dieser Entscheidung war die Idee der militia spiritualis, nicht die äußere Militär- 
macht Roms. 

IV. Militia Christi in der Mönchsbewegung des 4.•6. Jahrhunderts 

Großes hat die Kirche durch die staatliche Anerkennung im Römerreich gewon- 
nen, vieles hat sie jedoch auch an innerer Kraft und Schönheit dadurch eingebüßt. 
Die urchristliche und innerliche Militia-Christi-Idee mußte zu dieser Zeit in einer 
neuen Schöpfung der Kirche ihre Zuflucht suchen, im Mönchtum. Vielerlei Gründe 
haben wohl zur Bildung und Entfaltung dieses neuen und mächtigen Zweiges in der 
Kirche geführt19, der tragende Grund aber war wohl die gewaltige eschato- 
logische Stimmung, die, gefördert von   der   anhebenden Völkerwanderung   und 

14 Vgl. Apokryphe d. NT (Michaelis, Bremen 1956) 308f. 
15 Vgl. A. K o 1 p i n g , Sacramentum Tertullianum, Münster 1948. 
16 Ebda. 85 Anm. 34; Harnack 114-117. 
17 Vgl. Panhoplia, ThWNT V, 293-302; eine andere Waffenrüstung als Eph 6, 14-17 

bringt Evagrius Ponticus im Anschluß an das Bild Davids, der mit Goliath und den Phili- 
stern (= Satan und den Dämonen) kämpft: Protreptikos (Frankenberg 555); vgl. Ephrem 
Syr., Exhortatio ad monachos de Panhoplia (Op. omn. Rom 1743, III 219-234); de aeone 
(ebda. III 557-560). 

18 Vgl. Harnack 82-87. 
19 Vgl. Viller-Rahner, Aszese undMystik in derVäterzeit (Freiburg 1938) 81ff. Lit. 



Militia Christi 345 

dem Zusammenbruch der antiken Kulturwelt, die Weltverachtung eines Ekkle- 
siastes, oft stark in stoische Formeln gekleidet, mit dem großen Endzeitglauben des 
christlichen Weltbildes verband. Für diese Endzeit hatte das irdische Leben nur noch 
Sinn, wenn es ein reines und heiliges Opfer vor Gott20 darstellte, dem alles und 
alle Zeiten dienten. Die Sehnsucht nach dem Martyrium, die in manchen einfachen 
Christen während der Märtyrerzeit so mächtig gewesen war, wirkt in dem harten 
Asketenleben der Wüstenväter weiter; die Viten und Briefe und Ordensregeln 
eines Antonius und Pachomius, eines Hilarion und Paulus bringen beredte Bei- 
spiele dafür, und in den großen Sammelwerken über das Leben und die Aussprüche 
der Wüstenväter, die uns Cassian und Palladius hinterlassen haben, erscheint die 
Militia-Idee uns auf Schritt und Tritt. Wiederum seien nur einige Grundzüge her- 
ausgestellt, in denen der Gedanke des Kriegsdienstes eine neue Ausgestaltung und 

Abwandlung fand. 
a) Da steht an erster Stelle wohl die neue Bestimmung des Feindes, gegen den 

vor allem der Kampf geht: es sind Satan und die Dämonen21. Hatte Paulus auch in 
seinem Epheser-Brief (6, 12) diesen Feind schon ausdrücklich genannt, während der 
Märtyrerzeit hatte man wenig von ihm gesprochen. Nunmehr, da der Mensch, vor 
allem in der Einsamkeit der Sketischen Wüste, auf sich selbst in einer unwirtlichen 
Natur zurückgeworfen war, wurden die tieferen Mächte und Kräfte, gegen die der 
Kampf ging, sichtbar. Mag manche Darstellung von Dämonengeschichten eine typi- 
sche Einkleidung bestimmter Schwierigkeiten darstellen, die neuen Erlebnisse halfen 
jedenfalls neue Einsichten in die Kampfesweise des Feindes zu gewinnen und neue 
Methoden für den eigenen Kampf zu entfalten. Man denke nur an die Vita des hl. 
Antonius22 oder an den Protreptikos des Evagrius Ponticus23. Lüge, Täuschung und 
Einschüchterung sind die Waffen, Furcht, Angst und Verzweiflung das nächste Ziel 
im Angriff der Dämonen. In neuer Weise wird demgegenüber der Glaube und das 
Wissen um das Erlöstsein des Christen und das Gebundensein Satans durch Christi 
Erlösungstat entwickelt und bestärkt. Im 5. Jh. entsteht durch eine merkwürdige Be- 
gebenheit am Monte Gargano der große Michaelskult24, an den sich in allen folgen- 
den Jahrhunderten das Vertrauen auf die guten Geister und das Wissen um ihren 
Sieg über die bösen Geister anklammert. • b) Selbst die größte Schwierigkeit, die 
der Kirche in dieser Zeit entsteht, wird vor allem mit dämonischen Mächten erklärt, 
und der Kampf gegen sie ist darum auch eine besondere Aufgabe des Mönches als 
Soldaten Christi. Es sind dies die Irrlehrer25, die nicht nur um der Wahrheit wil- 
len, sondern als Feinde der Sache Christi selbst bekämpft werden. Als Augustinus 
sein Büchlein •De agone christiano"26 schreibt • die erste Monographie mit der 

20 Vgl. Antonius ep. 2, 1: nequaquam certantes fatigari, donec vosmetipsos offeratis sacri- 
ficium Deo in omni sanctimonia (PG 40, 981; vgl. 983, 985, 986, 1011, 1019; ebenso Evagrius, 
Protreptikos (Frankenberg 555): naQioxa xr\v tpujenv crou frualov t,waav xal äyvT]v xal SEXTTIV 
TCT» §Eö) EÜaoso-TOüaav (154aß);U. Ranke-Heinemann, Zum Ideal der vita angelica 
im frühen Mönchtum, GuL 29 (1956) 347-357. 

21 Vgl. U. Ranke-Heinemann, Die ersten Mönche und die Dämonen, GuL 29 
(1956) 165-170. 

22 Cc. 22-43; 5Iff. 
23 Frankenberg 555f; vgl. E. v. Petersdorff, Dämonologie, 2 Bde. (München 1956 f). 
24 Schon vorher war Michael in syrischen und ägyptischen Klöstern verehrt worden 

(K. L ü b e c k , Hist. Jahrb. 1905, 773-83). 
25 Vita Antonii c 82; Vita Pachomii c 25; P e t e r s d o r f f II c. 2. 



346 Johann Auer 

Militia-Idee als Titel, wenn auch gewiß nicht die bedeutsamste Schrift für diese 
Sache •, ist sein Hauptanliegen der Kampf gegen die Irrlehrer; darum entfaltet er 
nach einer kurzen Darlegung des christlichen Kampfes einfach die christliche Heils- 
lehre. Zumal die großen christologischen Streitigkeiten werden von den ägyptischen 
Mönchskolonien unter dem Gesichtspunkt dieses Kampfes betrachtet. • c) Ein stark 
stoisch bestimmtes drittes Element in der Kampfesidee der Mönche war die Lehre 
von den Tugenden und den Lastern, die nun freilich ganz im Zusammenhang mit 
der Offenbarung weitergebildet wurde. Was aus der Diatriben-Literatur der Stoa 
bekannt war, wurde immer mehr systematisiert, etwa in dem Sieben-Laster-Kata- 
log des Evagrius Ponticus27, der bis heute, wenn auch außerordentlich entstellt und 
entleert, in der Lehre von den sieben Hauptsünden weiterlebt. Ein stark sittlich- 
aszetisch bestimmtes Christentum entstand in diesen Mönchskreisen, die als Laien 
oft längere Zeit fern dem eucharistischen Mysterium der Kirche ihr Christentum ent- 
falten und leben mußten. Die klassische Darstellung fand dieser Kampf gegen die 
Laster durch die Tugenden in der Psychomachia des Aurelius Prudentius (t 405)28, 
die von der karolingischen Zeit an bis ins hohe Mittelalter mächtig weiterwirkte, wie 
die Buchmalerei und Plastik der romanischen Kunst zeigt. Eine Menge von Werken 
de vitiis et virtutibus29 entstand, und zwar auch in den verschiedenen Gelehrten- 
kreisen, die in dieser Zeit zum größten Teil aus den Klöstern kamen. Vor allem 
Gregor d. Gr. mit seinem Job-Kommentar, den Moralia80, wird die große Autori- 
tät für dieses ethisch bestimmte Ideal des Christentums. • d) Man würde jedoch 
diese Zeit des Mönchtums gewiß mißverstehen, wollte man nicht ebenso hervorhe- 
ben, wie bei den Großen der Zeit, bei Basilius in seinem •vorläufigen Entwurf einer 
christlichen Askese"31 oder bei Benedikt von Nursia im Prolog zu seiner Regel32 die 
große Christ-Königs-Idee sich entfaltete: Christus, der gewaltige apokalyptische 
Herr, dem aller Dienst und aller Kampf gilt. Das, was in den Märtyrerakten Affront 
gegen den heidnischen Verfolgerkönig war, wird nun verinnerlicht zu der großen 
Christ-Königs-Gestalt der Apokalypse, zum Bild des Königs der Endzeit, der uns in 
der großen Benediktinerkultur des 12. Jh. in Malerei und Plastik begegnet: der 
König als Richter am Ende, wo der Sieg errungen ist. In dieser Periode des mön- 
chisch bestimmten Christentums hat die Militia-Idee wohl ihre reichste Ausgestal- 
tung gefunden. 

26 CSEL (J. Zycha) Wien 1900: übersetzt v. Perl; Wien (Thomas-Morus-Presse) 
1948. Verfaßt 397. 

27 Antirrheticus magnus (Frankenberg 472-545); am Ende wird jeweils jedes der sieben 
Laster ein Dämon genannt; vgl. M. W. Bloomfield, The seven deadly sins, Michigan 
(State College Press) 1952. 

28 Vgl. Die Psychomachie des Prudentius, ed. u. übers, v. U. Engelmann OSB, 
Wien 1959. 

29 Vgl. (Ps) Ambrosius, Liber de vitiorum virtutumque conflictu ad Simplicianum (PL 17, 
1149-68); Isidor v. Sevilla; Alkuin; Rhabanus Maurus; Hinkmar v. Reims; Petrus Cantor, 
Verbum abbreviatum (verfaßt 1187); Wilhelm v. Auvergne. De vitiis et virtutibus (um 
1240); im Anschluß an Martinus v. Braga (t 580) die zahlreichen Formulae vitae honestae 
(bestimmt von Seneca, De officiis): vier Kardinaltugendschema. (Ps) Antonius, XX sermo- 
nes (PG 40, 963-77). 

30 Vgl. Mor. XXXI cc 28-46 im Anschluß an die Schilderung des Kriegsrosses bei Job 
39, 19-25 (PL 76, 603-623). 

31 PG 31, 619-625: vgl. Militärseelsorge 1 (1959) 118-123. ner Scala Paradisi. 
82 Prolog 6; c 61, 24; Ähnliches bei Cäsarius v. Arles und bei Johannes Klimakus in sei- 



Militia Christi 347 

V. Militia Christi von der Karolingerzeit bis zum Ausgang des Mittelalters 

Wie der Übergang von der Märtyrerzeit zur Zeit der Freiheit der Kirche von 
entscheidender Bedeutung für die Entwicklung der Militia-Idee geworden war, so 
wirkten sich wiederum die großen Wandlungen im konkreten Kirchenbild, die durch 
das Eindringen der Germanen in das Römerreich und durch das Hineinwachsen des 
Christentums in die germanische Welt entstanden waren, auch auf die 
Militia-Idee aus, die eine zentrale und wesentliche Idee der Frömmigkeit 
des einzelnen und der Kirche darstellt. Wiederum seien nur die Grundrichtun- 
gen angedeutet. • a) Da ist zunächst hinzuweisen auf das Phänomen der Stände- 
bildung im germanischen Mittelalter33. War bisher und gerade gegenüber dem rö- 
mischen Militärstaat die •Militia Christi" eine lebendige Idee und Bewegung, die 
den einzelnen geformt und in der Mönchsbewegung ein inneres Strukturelement 
dargestellt hat, so wurde seit Karls d. Gr. Reichs- und Kirchenpolitik der Krieger 
neben dem Bauern organisiert: innerhalb der Kirche, die zuinnerst mit dem politi- 
schen Reich verbunden wurde, bildeten sich der Nähr- und WTehrstand, und im 
frühen Mittelalter, zumal aus den Mönchen als Lehrern des Volkes, der Lehrstand. 
Dadurch, daß geistliche und weltliche Sphäre näher zusammenrückten, und die 
Mönche (Benediktiner) die neue Aufgabe des Lehrstandes übernahmen, wurde nur 
noch wenig von der Militia Christi gesprochen. In der großen Theologie der Hoch- 
scholastik, wie schon der Kirchenväter, fand sie keine Erwähnung. • b) Von beson- 
ders großer Bedeutung für den Wandel der Militia-Idee wurden die Kreuzzüge 
vom 11. • 13. Jh.34. In ihnen ging sie ganz im weltlichen Kriegsdienst der Kreuz- 
fahrer auf. Der Feind war sichtbarer Feind des Christentums, zumal der Mohamme- 
daner im Hl. Land. Die Mächtigkeit der Volksbewegung ließ für eine vergeistigte 
Militia-Idee wenig Raum. Bei den neuen Ordensgründungen des Mittelalters, den 
Bettelorden35, in deren Regel der Geist dieser Idee keinen eigentlichen Platz mehr 
hat, wird dies wiederum deutlich. Schon dringt das seelsorgerliche Anliegen in der 
Ordensgründung mehr in den Vordergrund. • c) Auch führt die Kreuzritterbewe- 
gung zu neuen Standesbildungen besonderer Art in den Ritterorden (Johanniter, 
Templer, Deutsch-Herrenorden), deren Ordensstatut und Regel die Militia-Idee 
wohl erwähnt36, aber im Grunde nur als historisches Element. Die Ritterorden über- 
nahmen abgewandelt die Regeln der alten Orden (Benediktiner, Basilianer, Zister- 
zienser, Augustiner), doch ihr Ziel ist nicht mehr das Mönchische, sondern soziale, 
kulturelle und wirtschaftliche Leistungen in den Nöten der Zeit. Diese formalen 
Einengungen in einem Stand und diese Konkretisierungen auf Aufgaben in dieser 
Welt hin bringen es mit sich, daß die Formen einer Militia Christi sich mit den äuße- 
ren Verhältnissen wandeln und verfallen. • d) Erst die große Reform, vor allem im 
15. Jahrhundert, bringt die alte mönchische Militia-Christi-Idee wieder zur Gel- 

33 Vgl. W. Schwer, Stand und Ständeordnung im Weltbild des Mittelalters, Pader- 
born 21952 (ed. N. Monzel). 

34 Vgl. C. Erdmann, Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens, Stuttgart 1935. 
35 Vgl. Augustiner- und Franziskanerregel in H. ü. v, Balthasar, Die großen Or- 

densregeln, Einsiedeln-Köln 1948. - Das ist um so auffälliger, als Dominikus aus Geist und 
Welt der Reconquista und Franz aus der Kreuzzugsbewegung hervorgegangen sind. 

38 Vgl. G. Schnürer, Die ursprüngliche Templerregel, Freiburg 1903 (Einleitung!); 
H.Delbrueck, Geschichte der Kriegskunst (Berlin 1920) III 235-270. 



348 Johann Auer 

tung. Ganz besonders ist dies zunächst festzustellen bei der Benediktinerreform, die 
von Melk37 aus über ganz Österreich und Süddeutschland sich ausbreitete. Gebhard 
von Köln verfaßte auf dem Konzil von Basel 1437 seinen Tractatus de spirituali exer- 
citione reparationis lapsus humani38, in dem er vor allem die Waffenrüstung des 
christlichen Streiters und seinen Kampf gegen die acht Hauptlaster sowie vier kluge 
allgemeine Kampf regeln entfaltet. Um 1450 schreibt der Abt des Wiener Schotten- 
klosters Martin von Leibitz• im selben Geist sein Werk •De militia christiana (spi- 
rituali)", von dem uns für die nächsten dreißig Jahre noch heute acht Abschriften er- 
halten sind. Ist hier der mehr ethische Geist Gregors d. Gr. maßgeblich, so erscheint 
in dem aus ganz anderem Anlaß entstandenen, aber aus dem Reformgeist heraus- 
gewachsenen, bedeutsamen •Handbüchlein des christlichen Streiters" des Erasmus 
von Rotterdam von 1501i0 noch mehr die Ghristusbezogenheit des christlichen Kamp- 
fes betont. Die psychologisch feinen Taktikregeln verraten sowohl den Geist des 
Humanismus wie den Geist der Mystik. Am Ende des Jahrhunderts, wiederum aus 
einem ganz anderen Grund abgefaßt, begegnet uns im •II combattimento spirituale" 
des Lorenz Franz Scupoli (1589 zum ersten Mal gedruckt)41, eine kluge und psycho- 
logisch feine Darlegung des Kampfes des Menschen mit dem Teufel und seinen Li- 
sten. Irgendwie wird in diesen Werken, selbst bei Erasmus, die mönchische Idee vom 
geistlichen Kampf, wie sie sich seit dem 4. Jh. entwickelt hatte, nochmals lebendig. 
Vorherrschend freilich ist im Anschluß an die neu entstandenen Werke über den 
•Krieg" die Frage nach der Taktik geworden. 

VI. Militia-Idee seit der Reformation 

Wer von Militia Christi in der Neuzeit spricht, wird zuerst an Ignatius von 
Loyola und seine Gompaiiia de Jesus denken42. Ignatius, von altem Adel, Soldat 
und Offizier aus Leidenschaft, nennt selbst seine Gründung Compaiiia, und vieles 
in der Verfassung wie im Geist seines Ordens weist auf militärische Ordnung hin. 
In dem grundlegenden Werk seiner Neugründung, im Exerzitienbüchlein (zum gu- 
ten Teil verfaßt 1522/23, lateinisch gedruckt 1548)43, zeigt sich deutlich neben dem 
Geist des Exerzitienbüchleins des Benediktiners Garcia de Cisneros (gedruckt 1500), 

37 U. B e r 1 i e r e , Melanges d'hist. ben. I (Maredsous 1897) 27-56. 
38 Clm 18590 (Teg. 590) f. 97r-150v; die vier Schlußregeln heißen: / quod tua exercitia 

divinis scripturis, dictis Sanctorum et exemplis sint concordantia / ut tua exercitia exponas 
alicui homini illuminato et purgato et cum eo de his conferas / ut secundum dispositionem 
exteriorem et interiorem et statum eius sint ipsa expedientia et proficua; non enim omni- 
bus conveniunt omnia... / ut tua exercitia non sint temporanea, id est tantum ad tempus 
permanentia, sed usque ad finem tuum ... te ducentia /. - Vorher wäre noch zu erwähnen 
Bartholomäus Carusi OESA (t 1350), de re bellica spirituali per comparationem temporalis, 
partes tres (Enz. Catt. II 930f). 

39 Martini de Leibitz, Trialogi ascetici, ed. C. J. Jellouschek OSB, Patavii 1932. 
40 Übertragen und eingel. von H. Schiel, Freiburg 1952; vgl. A. Auer, Die voll- 

kommene Frömmigkeit des Christen, nach dem Enchiridion militis christiani des Erasmus v. 
R., Düsseldorf 1954. 

41 Bibl. Asc. Mystica (ed. A. Lehmkuhl), Freiburg 1912. 
42 Vgl. Obras Completas de San Ignacio de Loyola, BAC, Madrid 1952; vgl. I. Z e i g e r , 

Gefolgschaft des Herrn, ZAM 17 (1942) 1-16. 
43 Bibl. Asc. (ed F.Brehm) Regensburg 1920; Übersetzung A. F e d e r , Freiburg i. Br. 

"1951; vgl. GuL 29 (1956) 327-338. 



Militia Christi 349 

das ihm vorgelegen war, das eigentliche Militia-Element im neugeformten (etwa dem 
Basilius entsprechenden) Christ-Königs-Bild, in der berühmten, ebenfalls der 
Mönchsbewegung angehörenden, aber neu gestalteten Darstellung von den zwei 
Heerlagern, sowie in den Anleitungen zur discretio spirituum. Bedeutet dies gewiß 
gegenüber den Bettelorden des Mittelalters und gegenüber der Devotio moderna44 

eine neue Hinwendung zum Militia-Christi-Gedanken, so ist doch nicht zu verken- 
nen, daß es gegenüber der Militia-Idee von Paulus bis Scupoli etwas Neues dar- 
stellt. Schon der Sinn des Exerzitienbüchleins ist nicht, Lebensregel zu sein; es ist 
vielmehr eine Anleitung für eine zunächst einmalig gedachte geistliche Übung zur 
inneren und endgültig wirksamen Bekehrung (Novizenschule). Dann liegt dem Gan- 
zen nicht mehr ein mönchisches Ideal zugrunde: es geht nicht mehr primär um Selbst- 
heiligung, es geht um Welteroberung. Es handelt sich nicht zuerst um einen •Kampf 
gegen" die Feinde des eigenen Heiles (Ignatius nennt Satan bezeichnenderweise 
den •Todfeind der menschlichen Natur", Ex 136), Ziel ist vielmehr der •Kampf 
für" das Reich Christi, das schon da ist, das nur immer aufs neue durchgesetzt wer- 
den muß, im eigenen Herzen und in dieser Welt. Die zwei ersten Elemente der mön- 
chischen Militia-Idee, das Bild des dämonischen Feindes und der Tugendspiegel 
(gegenüber den Lasterkatalogen) treten daher in den Hintergrund; die Kampf idee 
wird vor allem aufgebaut auf dem dritten Element, auf dem Christ-König-Bild, 
das einen ausgeprägt adligen Zug zeigt. Darum wird auch die Betrachtung des Le- 
bens Jesu der Spiegel für alle Selbstbetrachtung, und der tragende Grund der Mi- 
litia-Wirklichkeit wird die •Gefolgschaft", die Christusnachfolge, die mit diesem 
besonderen Christusbild verknüpft ist. Man könnte sagen, die stoischen Elemente 
der alten mönchischen Militia-Idee sind weggefallen, das christlich-personale Ele- 
ment ist allein maßgeblich geworden. Man wird dabei freilich auch nicht übersehen 
können, daß mit dieser Wendung zum mehr Personalen auch manches an metaphy- 
sischer Tiefe der Weltsicht verlorenging, das dem mönchischen Ideal noch eigen 
war. Dies zeigt «ich sehr deutlich auch darin, daß die Schriften, die in der Folgezeit45 

zur Militia-Idee verfaßt werden, im wesentlichen praktische Anleitungen für den 
Soldatenstand sind, in denen der Militia-Topos wohl als Element der christlichen 
Existenz erscheint, aber doch in Hinsicht auf den besonderen Berufsstand des Men- 
schen. Der Berufsstand wird Anlaß zu dieser Betrachtung, die sich der alten Formel- 
sprache bedient. 

VII. Die Militia-Idee und unsere Zeit 

Wer auf die Frage, wie wir heute zu dem Militia-Topos stehen, stehen können 
und stehen sollen, eine irgendwie gültige Antwort sucht, wird am besten die ein- 
zelnen Elemente dieses Topos aus der oben angedeuteten Entwicklungsgeschichte 

44 Vgl. Imitatio Christi des Thomas v. Kempen und seine Vita Gerardi Magni (deGroote). 
IIIc 27,4 wird Christus gebeten, für uns in uns gegen die bösen Gedanken zu kämpfen. 

45 Vgl. Sommervogel, Index 503-505; es sei vor allem hingewiesen auf Ulrich de 
Friedberg, Siegreiche Wehr und Waffen (17. Jh.); H. Marcellius, Enchiridion militiae chri- 
stianae 1632; J. Drexel, Palaestra Christiana 1642; J. Ferrand, Agon christianus 1672; R. 
Firmanus, Agon christianus 1766; Bazire, La guerre spirituelle, 1862. - Eine ähnliche Aus- 
richtung zeigt sich bei Dionysius Carthusianus (f 1447), De vita militarium (O. o. 37, 565 
bis 583), wie bei Bernhard v. Clairvaux, Ad milites Templi de laude novae militiae (PL 182, 
921ff). 



350 Johann Auer 

einmal aufgreifen und sich fragen, was sie uns heute tatsächlich bedeuten und von 
einem gültigen, christlichen Weltverständnis her bedeuten sollten. 

Da steht an der Spitze das Christusbildw: mag das Christusbild in der persön- 
lichen Frömmigkeit der einzelnen Menschen heute recht verschieden sein, für den 
Militia-Gedanken bleibt wohl maßgeblich das Christ-König-Bild, wie es von der 
Martyrerzeit über Basilius und die benediktinische Frömmigkeit gewachsen ist, bis 
zur besonderen ignatianischen Ausgestaltung: es geht um meinen Christus und unse- 
ren Christus, der Herr der Welt und König der Herrlichkeit ist, und es geht um un- 
sere Christusnachfolge bis in den Tod. Vor allem, es geht um das Reich dieses Chri- 
stus, nicht um meinen Bereich. In der Verkündigung unserer Zeit steht dieses Chri- 
stusbild wohl im Vordergrund, was noch nicht bedeutet, daß es heute auch wirklich 
das tragende Christusbild der persönlichen Frömmigkeit eines jeden Christen oder 
auch nur eines jeden, der dieses Christusbild verkündet, ist. 

Bedeutend fragwürdiger erscheint die Sache, wenn wir das zweite Element des 
Militia-Topos, das Bild vom Feind", vom Satan und von der gottfeindlichen Welt 
betrachten. Gewiß sind die Teufelsvorstellungen der Wüstenväter nicht in allem und 
schlechthin christlich zu nennen; manches menschlich-allzumenschliche Bild findet 
sich darunter. Dennoch wäre es unchristlich und irrig, den Ei;nst der dämonischen 
Wirklichkeit in dieser Welt, wie sie uns im NT begegnet, nicht mehr zu sehen. 
Ebenso wird man unser landläufiges Weltbild, unseren Weltoptimismus, nicht in 
allem in Einklang bringen können mit dem Kosmos48, den uns die Schrift, zumal 
Johannes und Paulus, zeichnen. Neben der herrlichen Schöpfungswelt der Bergpre- 
digt steht, heilsgeschichtlich gesehen, eine gottfeindliche Welt, in die unser Christen- 
leben als Geschichte hineingestellt ist, und wir haben keine Anzeichen und keine 
Offenbarungshinweise, daß sich dieser Kosmos trotz der zweitausend Jahre Chri- 
stentum bis heute wesentlich geändert hätte. Ja, die Schrift selbst (Mt 24, 22; Apoc 
12 • 19) legt uns die Annahme nahe, daß es bis zum Ende der Zeiten so bleiben 
wird, ja am Ende noch schlimmer wird. 

Ebenso scheint das dritte Element des Militia-Topos, das Wissen um die Welt in 
uns, um Tugend und Laster, aus unserem Bewußtsein außerordentlich stark ge- 
schwunden zu sein. Nicht nur die Worte •Tugend und Laster" haben (trotz Sche- 
lers Rehabilitierung) keinen rechten Klang mehr in unserer Welt, die Sache selbst, 
wie sie einst die große griechische Philosophie und die stoische Volksweisheit und 
nachher die christlichen Mönche ausgebildet haben, ist uns nicht mehr recht bekannt, 
noch weniger anerkannt oder gar geläufig. Gewiß, man kann mit Recht auch hier 
von einem •Wandel"49 in der Tugendvorstellung sprechen, doch auch dieser •Wan- 
del" schließt noch einen bedeutenden Verlust an großen und tragenden Wirklich- 
keiten ein. Die metaphysischen Begründungen für unser menschliches Verhalten sind 
psychologisch bestimmten Praktiken gewichen; wir sind kleiner, bürgerlicher, indi- 
vidualistischer, in allem vordergründiger geworden. 

48 Vgl. C. Richstätter, Christusfrömmigkeit, Köln 1949; F. I m 1 e, Christusideal 
und kath. Ordensleben, München 1922. 

47 Nach dem zweiten Weltkrieg zahlreiche Werke über diese Wirklichkeit; vgl. Etudes 
Carm. 1948 und Dämonologie v. E. Petersdorff, 1956. 

48 Vgl. Bibel-Lex. von Haag (1951): Kosmos 962f. 
49 Vgl. 0. F. B o 11 n o w , Wesen und Wandel der Tugenden, Berlin 1958. 



Militia Christi 351 

Damit hängt wohl zusammen, daß nun das vierte Element des Militia-Topos, der 
Kampf selbst und seine Waffen und seine Taktik uninteressant, fremd geworden 
sind. All das interessiert nur, wenn der Mensch um die metaphysische Notwendig- 
keit des Kampfes lebendig weiß und darum den Kampf vorbereitet und rüstet, wach- 
sam ist und bereit steht50. Wenigstens seit der Renaissance erscheint die Welt so sehr 
als •gute Welt", daß es sich eben nur noch um einen •Kampf für" jemand oder et- 
was zu handeln scheint. Was in der Renaissance selbstbewußter •Eroberungsgeist" 
war, ist durch Idealismus und Materialismus der neueren Zeit •Fortschrittsglaube" 
und Hasten nach immer neuem •Erfolg" geworden. Mit dem Verlust des Verständ- 
nisses für einen •Kampf gegen" ist eine große Gruppe von menschlichen Grundhal- 
tungen, die für die tatsächliche Vervollkommnung in dieser Welt von entscheiden- 
der Bedeutung sind, verlorengegangen oder wenigstens ernstlich gefährdet. Es sind 
dies die Tugenden, die einen •aktiven Leidensgeist" verlangen: Geduld, Wachsam- 
keit, Ausdauer, Treue, aktives Mitleiden usw. Gewiß, Notzeiten zeigen, daß diese 
Haltungen immer bei einzelnen erhalten bleiben und in der Not wieder aktiv wer- 
den. Vielleicht sind wir im Westen heute in dieser Hinsicht mehr gefährdet. • Doch 
lassen wir nutzlose Zeitkritik. Möge sich jeder vor dieser christlichen Militia-Hal- 
tung der Märtyrer und der Mönche der Kirche selbst fragen, wieviel er noch über 
seinen notwendigen christlichen Kampf nachdenkt und wie er sich rüstet. Denn es 
bleibt dabei: •Numquam imperator ita paci credit, ut non se praeparet bello". • 
•Kein Herrscher traut dem Frieden so, daß er sich nicht zum Kriege rüstete" (Seneca, 
De vita beata 26, 2). •Brüder, seid nüchtern und wachsam, denn euer Widersacher, 
der Teufel, geht umher wie ein Löwe und sucht, wen er verschlingen könne. Wider- 
steht ihm standhaft im Glauben!" (1 Petr 5, 9). 

50 •Auf Wache sein" ist menschliche Existenz: vgl. Plato, Phaedon 62 B; Job 14, 14; Sene- 
ca, Ad Helviam 5, 3 (pythagoreisch!); Lk 12, 37; Mt 24, 42; usw. (eschatologisch!). 




