,»Buddhismus des Glaubens¢ und Mysterium Fidei

Von Dr. Jacques-Albert Cuttat, Rovello bei Lugano

Das wachsende Ineinandergreifen von Ost und West und die damit verbundene
»Planetisierung® des menschlichen Bewufitseins machen die Auseinandersetzung mit
allen auflerchristlichen Religionen nicht nur méglich, sondern unausweichlich. Nicht
allein deshalb, weil ,Weltmission heute eine Lebensfrage fir den Westen ist“!;
vielmehr vor allem, weil die Besinnung auf die weltweite Katholizitit des Christen-
tums heutzutage fiir den gebildeten Christen dieselbe heilsfordernde Bedeutung hat,
ja dieselbe dem heutigen Heilswillen Gottes gemédfie Dringlichkeit aufweist, die die
Kirchenviter dieser Besinnung im Rahmen des frithchristlichen orbis terrarum zu-
gemessen haben.

Religion im weiteren Sinne kann definiert werden als das Bewufitsein des Sakra-
len, genauer: als die Riickverbundenheit (re-ligio) mit dem ,Ganz Andern® als
einer Wirklichkeit, die zugleich welttranszendent und ,innerlicher ist als ich mir
selbst“2, Allein, dieses auf alle Glaubensformen anwendbare Kriterium hebt das
echt Religidse vorerst nur ganz allgemein vom Profanen und vom Pseudo- oder
Antireligiosen ab. Es bedeutet nicht, wie Relativisten und Synkretisten daraus schlie-
flen mochten, dafl es zwischen verschiedenen Religionen oder Religionsfamilien nur
Gradunterschiede und keine Wesensunterschiede gibt. Gewiff, Hinduismus, Bud-
dhismus, Jainismus, Taoismus, Confuzianismus und Shintoismus unterscheiden sich
u. E., unbeschadet ihrer spezifischen Eignart, letztlich nur gradmiflig voneinander;
aber die religiose Familie oder Struktureinheit, die diese sechs Hauptreligionen des
Ostens bilden, unterscheidet sich wesensmdfiig von den eigentlich monotheistischen
Religionen, also von Judentum, Christentum und dem von beiden abhingigen Is-
lam, nimlich darin, daf sich nur die drei letzteren ausdriicklich auf das historisch
bestimmte, ,einmalige“ Ereignis der Selbstoffenbarung des personlichen Gottes (des
Ganz Andern in Person) berufen; alle sechs erwdhnten Hauptreligionen Asiens da-
gegen sprechen das Ganz Andere nur als ,Metakosmos“ an, d. h. als die ,andere
(nicht-manifestierte) Seite“ der Welt, als das ,gottliche Negativ® des Universums;
sie begegnen Gott nur insofern, als ,Sein unsichtbares Wesen (invisibilia) durch die
geschaffenen Dinge hindurch seit Erschaffung der Welt dem Geiste sichtbar gewor-
den ist“, wie Paulus von den Nicht-Juden schreibt (Rém I,20); sie wissen von Thm
als Welttranszendentem das, was sich iiber Ihn am Naturhaften, Apersonalen,
sewig® Wiederkehrenden durch aufsteigende Analogie ablesen 1dft; sie kennen
Gott denn auch nur als letztlich unpersonliche Gottheit.

Aus diesen heterogenen ,Gottesbildern® ergibt sich zunichst ein Kontrast theo-
logischer Natur zwischen der ,asiatisch-metakosmischen“ und der ,westlich-mono-

1 Joh. Rzitka, SVD, Rom, in Orientierung (Ziirich) vom 30. Oktober 1954, 219.

2 Vgl. Augustinus, Confessiones, III, 6. — Das augustinische exhorresco et inardesco
driickt vorbildlich jene wesenhafte Bipolaritit des Sakralen aus, die R. O tto das Paradox
des Mysterium tremendum und fascinans nennt; es ist R. O.’s Verdienst, darin den Wesens-
zug des Sakralen (oder ,Numinosen“) erkannt zu haben, doch setzt er dieses félschlicher-
weise mit dem ,Heiligen® gleich. Ich komme weiter unten auf diesen Unterschied zuriick.



,Buddhismus des Glaubens® und Mysterium Fidei 353

theistischen* Religionshemisphire der Menschheit: jene betrachtet den Weltpro-
zeB als Emanation, d. h. als notwendige kosmische Selbstentfaltung der vor-kosmi-
schen Seinsfiille, diese hingegen als Schopfung aus dem Nichts, d. h. als Verwirk-
lichung eines freien seinverschenkenden Entschlusses. Das Korrelat dieses thelogi-
schen Gegensatzes ist die divergierende geistige ,Richtung® der asiatischen und der
monotheistischen Aszese und Mystik. Da némlich ein mit kausaler Notwendigkeit
der Gottheit ,entstromendes“ kosmisches Werden unvermeidlich eine Seinsentwer-
tung darstellt, da also ,theologisch® eine solche Welt als Welt nicht eigentlich gott-
gewollt, sondern vielmehr gottesfliichtig ist, konnen die entsprechenden aszetisch-
mystischen Wege (Yoga, buddhistischer Jhana, chinesische T6-Tao-Praktiken, zen-
istische Koaniibungen usw.) nur dann zur Gottheit fihren, wenn sie imstande sind,
den ,dreifugalen WeltprozeR (den ,Weltentraum* Brahmas, das taostische ,Rad
der Dinge“, den buddhistischen ,Kreislauf der Wiedergeburten®) durch eine in-
nere Gegenbewegung geistig riickgéngig zu machen, wenn sie also in einem kon-
zentrischen Zuriickweichen vor Ich und Welt bestehen, in einem unablédssigen Her-
einholen jedes Nicht-Selbstes, jedes ,Du”, auch des ,géttlichen®, wenn es als sol-
ches auftauchen sollte. Wo dagegen die Welt als gottgewollte Creatio bejaht wird
und jenes Emporwachsen aus dem Nichts zum Menschen und dber den Menschen zu
Gott hin darstellt, das in den ,sechs Tagen® des biblischen, den drei monotheisti-
schen Religionen zugrunde liegenden Schopfungsberichtes vorgebildet ist, da diirfen
Aszese und Mystik nicht bei einer einseitig verinnerlichenden Riickwendung stehen
bleiben; da kann der Heiligungsweg nur eine unablissig wiederholte, aus der je-
weils erreichten und je erreichbaren Innerlichkeit immer wieder vollzogene, aus noch
so weltentriikter Tiefe stets neu emporsteigende Hinwendung zum absoluten Du
sein, ein geistiger Gestus also, der die theozentrische Zielrichtung der Schépfung
mitvollzieht, erfiillt und — was nur in Christus moglich ist — innerlich vollendet.

Dort — in den spezifisch ostlichen Wegen zur Gottheit — Selbsterlosung, ein-
sames Aufgehen im metakosmischen All, nie endende Weltentriickung, Auflésung
jeder Zweiheit und Konfrontation in der unterschiedslosen Uridentitit, ich-du-loses
Entwerden; hier — im eminent monotheistischen Christentum — Fremderl6sung,
umgestaltende Hingabe an die transmetakosmische Person, nie endende Liebes-
bereitschaft, verklirendes Hineinwachsen in die trinitarische Communio, gesamt-
personale Auferstehung. ,Dort die asiatischen, hier die monotheistischen sakralen
Koérperhaltungen®s.

Das Sakrale als solches, d. h. die Transparenz des Kosmos zum Metakosmos, ist
fir die asiatische Hemisphire der religiosen Welt letzter Grundwert, es ist die
Gottheit selbst. Im Monotheismus dagegen kulminiert das Sakrale in der ganz
neuen, vertikal zu ihm stehenden Dimension des Heiligen, d. h. in der personalen
Teilnahme am innertrinitarischen Leben. Im ,Heiligen® wird die paradoxe, dem
Sakralen innewohnende Spannung von Innerlichkeit und Transzendenz nicht blof}
metakosmisch ,neutralisiert”, sondern umgewandelt in eine héhere, {ibernatiirliche
Ih-Du-Polaritit. Daher stellt die bisher betonte Heterogenitdt innerhalb des Re-
ligidsen an sich wohl einen kontrdren, aber keinen kontradiktorischen Gegensatz

8 Vgl. hieriiber den Aufsatz des Verfassers: Vergeistigungstethnik und Umgestaltung in
Christus, in Kairos (Salzburg) 1959, Heft 1, 18ff.



-

354 Jacques-Albert Cuttat

dar; denn die (transmetakosmische) Ubernatur, wo das Heilige beginnt, hebt die im
Sakralen gipfelnde ,Natur® nicht auf, sondern setzt sie voraus und vollendet sied.

" Heute, da die monotheistische Hemisphdre der religiosen Welt etwa die Hilfte
— noch die Halfte! — der Weltbevalkerung umfafit’, sollten die Christen, die noch
ein Drittel — nach rein demographischer Prognose bald ein Viertel, ein Fiinftel —
der Menschheit ausmachen, ihrer eminent missionarischen Berufung das Ziel set-
zen, die religiésen Grunddivergenzen zwischen ,Ost® und »West“ umzuwandeln in
eine auf Christus hin konvergierende, eschatologische, die Parusie beschleunigende
Spannungseinheit. Es hingt von der iibernatiirlichen Blickweite und Zuversicht ab,
mit welchen wir das scheinbar hoffnungslos christusfliichtige Schicksal von andert-
halb Milliarden &stlichen Briidern per Ipsum et cum Ipso et in Ipso auf uns neh-
men und von innen umwenden, ob Gott sich noch einmal aus Gerippen wesenhaft
hinfélliger Neronenreiche Geriiste christlicher Lebensformen macht, und zwar dies-
mal in planetarischem Ausmafl. Uns ist es anheimgestellt, hier und jetzt unsicht-
bare Geleise zuhanden der Vorsehung zu legen. ,Die Sendung nimmt mit dem in-
neren Ringen um Heiligkeit ihren Anfang“s; zu diesem Anfang gehdrt das hoff-
nungsbeschwingte Hineinheben unseres gesamten heutigen Welthorizontes in die
Heilsgeschichte.

Einen providentiellen Ansatzpunkt zu einer urchristlichen Haltung dem religi-
osen Osten gegeniiber liefern die zwischen dem geistigen Asien und dem Christen-
tum bereits bestehenden Konvergenzen. Uberzeugende Beispiele dafiir sind, im Hin-
duismus, die vishnuitischen ,Wege der Liebe® (Bhakti-Margas) und, im Fernen
Osten, der Amida-Buddhismus oder ,Buddhismus des Glaubens“?. Beide finden be-
zeichnenderweise im weitgehend entchristlichten Abendlande weniger Anklang, als
die stlichen ,Selbsterlosungs-“ oder ,Erkenntniswege® (Jnina-Margas, z. B. Yoga
und Zen-Buddhismus). Dabei wird die Tatsache iibersehen oder wegerklart, dafl
z. B. gerade der Amida-Buddhismus fiir die japanische Geistesart typischer und
aufschlufireicher ist, als die Zen- oder Tendai-Askesen, ist doch ,die japanische
Seele sozusagen latent amidistisch®s,

Bedeutet dieser Ausspruch nicht, dafl die japanische Seele auch »latent christ-
lich® ist? Gewi}, theologisch gesehen vermifit man bei den Jodo- und Jodo-Shin-
shu-Meistern die konsequent durchgefithrte Umschreibung Amidas als absolute
Person und Schépfer, d. h. als der seinem Geschopf sich selbst offenbarende und
verschenkende, welttranszendente Ganz Andere; allein, latent christlich weit mehr

* Naheres hieriiber findet sich in meinem Aufsatz: Phinomenologie und Begegnung der
Religionen (Band XVIII der Studia Philosophica, Basel 1958, Verlag fiir Recht und Gesell-
schaft), 78-86.

8 Daf leider auch im nichtkommunistischen Osten nur eine Minderheit noch religids ist,
geht aus folgender Umfrage unter 5000 japanischen Studenten hervor: etwa 300 bekannten
sich zu einer bestimmten Religion, 1500 bezeichneten sich als Atheisten und 3000 als reli-
gionslos (Nach Rzitka a.a.0. 218). Eine analoge Umfrage unter 2000 Universititsstuden-
ten Tokyos vor 6 Jahren ergab 1,2 Prozent Shintoisten, 7,1 Prozent Buddhisten, 8,7 Pro-
zent Christen und 78,7 Prozent Religionslose.

¢ J.Nicod: Der ,Cercle Saint Jean-Baptiste* in Paris, Orientierung vom 15. April
1959, 98.

7 Vgl. hieriiber meine ,Begegnung der Religionen®, Johannes-Verlag, Einsiedeln, 1958,
40ff. u. 58ff. '

8 H. de Lubac: Amida, Ed. du Seuil, Paris 1955, 158.



»Buddhismus des Glaubens“ und Mysterium Fide: 355

als spezifisch ,6stlich”, und auch véllig ,untechnisch®, ist die religiése Grundhal-
tung zu Amida-Buddha, vor allem' das in den ,orthodoxen Psalmen® (Shoshinge)
ergreifend geschilderte Bekenntnis der menschlichen Ohnmacht und Verlogenheit
(nicht blof8 Verstricktheit im Dasein), die er deshalb so unverschleiert erkennt und
demiitig ,aushilt, weil er sie vertrauensvoll der geschenkhaft erlsenden, unablis-
sig angerufenen ,Macht des Andern“ (tariki — kyo) ,hinhalt“e.

Bezeichnend fir die Wertblindheit dem eigenen Glauben gegenitber ist nun auch
hier die von vielen christlichen und auch westlich beeinfluften, buddhistischen Intel-
lektuellen vertretene irrige Auffassung, wonach der Amidismus deshalb als ,leicht
gangbarer” und ,allen zugidnglicher* Erlésungsweg bezeichnet werde, weil er be-
quemer sei als die als ,schwieriger® bezeichneten, auf die ,eigene Kraft® (jiriki-
kyo) abstellenden Befreiungswege (wie Zen, Kegon und Tendai), die fiir die geistig
«Begabteren® allein in Frage kdmen. Diese auch von christlichen Gnostikern in Be-
zug auf gewisse weltverneinende mystische Wege vertretene Ansicht iibersieht, dafl
es fur das Ubernatirliche gar keine natiirlich Begabten bzw. Unbegabten geben
kann, sondern nur Gerufene — nidmlich alle Menschen —, die dem Ruf der Gnade
folgen, und solche, die ihm ausweichen. ,Leicht* werden der christliche, wie auch
der amidistische Erlosungsweg nicht deshalb genannt, weil sie weniger mensch-
liche Kooperation erfordern, sondern weil sie ,gnadenhaft geschenkt“ sind, wenn
und insofern wir unabléssig ,alles aus Gott“ und ,nichts aus uns selber® tun und
empfangen; diese Haltung aber ist bei unserer angeborenen Selbstherrlichkeit,
qualitativ gesprochen, unvergleichlich ,schwieriger” als jede asketische Selbstbe-
berrschung. In dieser Sicht erweisen sich die gnostischeren und ,schwierigeren®
Selbsterlosungswege, wie vor allem der abrupte Zen-Weg, nicht etwa als verdienst-
voller, wirksamer und vergeistigender, sondern als qualitativ ,leichter”, denn
»schwierig” bedeutet hier ,auf sich selbst angewiesen®, genauer noch: ,, unbeschwert
vom demiitigen Erflehenmiissen der Hilfe der allmachtigen Kraft des Andern.
Diese Haltung nun, die den Hochmut — das Erblaster der Menschheit, die Gott-
und freiheitswidrigste ,Leidenschaft® — unangetastet 148t, ist somit im Grunde
bequemer als die stets neu vom Andern ,erbettelte Selbsthingabe an lhn und,
durch Thn, an alle andern Geschopfe. Ubernatiirlich betrachtet ist es der Weg der
Gnade, der der heroischere, verdienstvollere, tiefer umgestaltende und daher un-
vergleichlich gottverdhnlichernde, begliickendere ist; gerade deshalb aber — da Gott
die Liebe ist — sind alle dazu gerufen. Dieses paradoxe Mysterium der Gnade er-
scheint nur dem Hochmiitigen als unertridglicher Widerspruch, weshalb denn auch
nur ,wenige“ — namlich die wahrhaft Demiitigen — ,auserwahlt® sind. Diese
Wenigen sind das Salz der Erde: dank ihnen koénnen auch die ,Vielen“ gnaden-
haft erlost werden.

So zahlreich sind die Ahnlichkeiten zwischen den christlichen und amidistischen

? Siche z. B.De Lubac: Amida, 215. ~ Die Benennung ,Buddhismus des Uertrauens®
wiirde die latente Christlichkeit des Amidismus noch deutlicher zum Ausdrudk bringen als
die vom Buddhologen Ed. Conze eingefiihrte Bezeichnung ,Buddhismus des Glaubens®.
Denn das {bernaturliche, nur in Christus total vollziehbare Vertranen ist gleichsam der
synthetische Vollzug der drei theologalen Tugenden, d. h. zugleich Glaube (,Jemandem
glauben®, der das Absolute in Person ist; vgl. A. Brunner: Glaube und Erkenntnis,
Miinchen 1952), Hoffnung (,Sich-Verlassen auf Seine grofmiitige Hilfe“: Bonaventura) und
Liebe, denn Vertrauen ist die Antwort auf die Liebe.



356 Jacques-Albert Cuttat

inneren Haltungen als solchen, daf sich ein japanischer Abt bei P. Matthdus Ricci
SJ (1562—1610) dariiber beschweren zu kénnen glaubte, dafl das Christentum ,eine
Nachahmung von der Lehre vom reinen Lande (Jodo)“ sei, wahrend umgekehrt
europiische Gelehrte die amidistische Gnadenlehre durch dhristliche Einfliisse in
Asien(vom?7. Jahrhundert an) zu erklarenversucht haben!®. In dieser Form sind beide
Vermutungen deshalb unannehmbar, weil im 2. nachchristlichen Jahrhundert chine-
sische Ubersetzungen der beriihmten S{itras vom Reinen Lande (Sukhavati-S.) vor-
lagen, welche die Essenz des Amidismus bereits enthalten, so dafl der ,Buddhis-
mus des Glaubens“ zu spét fiir die erste und zu frih fir die zweite Hypothese in Er-
scheinung trat. Man hat auch versucht, die besagte Konvergenz aus der analogen
seelischen Struktur der christlichen und fern-6stlichen Glaubensgemeinschaften ab-
zuleiten; diese psychologistische Theorie ist aber erstens unbefriedigend (warum
sind nicht alle Glaubensgemeinschaften analog strukturiert?), zweitens keine Er-
kldrung und drittens fiir den Christen schon deshalb abzulehnen, weil nicht Gott
nach dem Bilde der menschlichen Seele beschaffen, sondern der Mensch nach dem
Bilde Gottes geschaffen ist. Viel sachgeméafler erscheint uns folgende Auflerung zu
diesem Problem zu sein, die der Bonze Yamabe aus Kyoto vor 30 Jabren machte:
Wenn historische Kontakte und Einflisse in Asien auszuschliefen wiren, so kénnte
der Parallelismus der in Frage stehenden religiosen Entwicklungen nur noch als
Wunder erklirt werden!t. Diese Alternative legt die Gegenfrage nabe, ob denn
interreligiose Kontakte und ,Einfliisse® nur denkbar sind, wenn sie rein irdische,
der wissenschaftlichen Auflenschau zugangliche Kanile beniitzen? Und wenn dem
nicht so ist, dann braucht jene geheimnisvolle Konvergenz nicht schon ein reines
»Wunder® zu sein, sie konnte vielmehr zu dem gehéren, was Paulus ,Mysterium®
nennt. :

Mysterium bedeutet nimlich im biblisch-paulinischen Wortsinn nicht einfach Ge-
heimnis, Unerklarbarkeit schlechthin, sondern Heilsplan Gottes, genau: die von
Gott seit Anfang der Zeiten ,in sich beschlossene“ (Eph 1, 10), ,verborgen gehal-
tene“ (Kol 1,26), und in Christus offenbar gewordene Erlésungsintention Gottes,
»Der kundmachen wollte die volle Herrlichkeit dieses unter den ,Heiden® gegen-
wdrtigen Mysteriums, das da ist: Christus in Euch® (Kol 1, 27). Ausgerechnet seit
Beginn unserer Zeitrechnung fiihrten die in Indien Bhakti-Margas genannten ,Er-
lésungswege der Liebe“ einen wahren Siegeszug nicht nur durch das Rémische Reich,
sondern auch durch ganz Indien und bald auch jenseits des Hinduismus, im fern-
ostlichen Bereich des Mahayana-Buddhismus, und lésten in wachsendem Mafle die
rein gnostischen Befreiungswege grofienteils ab. Das gleichzeitige Anschwellen die-
ser Welle der erlésenden Liebe in Ost und West um die Wende der christlichen
Ara ist vielleicht das erste historisch feststellbare Ereignis, das nur als weltweite
Phase der Heilsgeschichte voll verstindlich ist2.

10 Ebd. 227 u. 231. Vom groflen Skonin Shinran_behauptet der zum Protestantismus be-
kehrte Bonze Michi Haka, er habe die zu Beginn des 13. Jahrhunderts gerade erschienene
Ubersetzung des Neuen Testamentes eigenhidndig abgeschrieben.

11 Coincidence miraculeuse®, zitiert von St. Oberlin: Les sectes bouddhiques japo-
natses, Grés, Paris 1930, 241.

12 Als zweite Phase wire vielleicht die erste weltweite ,Renaissance” der Liebeswege zu
Gotit anzusprechen, die im 11. und 12. Jahrhundert stattfand, waren doch z. B. der hl. Bern-



.Buddhismus des Glaubens und Mysterium Fidei 357

,Nimm an, was ich sage“, schreibt der Kirchenvater Ambrosius, Lnamlich, dafl die
christlichen Mysterien ilter sind, als die Mysterien der Juden®13. Die Zusammen-
fassung aller Mysterien aber ist die Kirche!4. So ist denn auch die Kirche, der ,Leib®
des Gott-Menschen, d. h. der sakrosankte ,Raum®, in welchem alle Beriihrungs-
moglichkeiten vom Ewigen und Zeitlichen seit jeher in einer nur von Gott iiber-
sehbaren Abfolge zu Gott hin konvergierend sich entfalten, alter als das Alte Te-
stament, alter selbst als Melchisedech und Adam und heute noch im Werden, hin-
geordnet auf die ,Verbindung von Himmel und Erde in Christus® (Eph 1). ,Ju-
den und Griechen, Freie und Sklaven“, Hindus und Buddhisten, sind ,durch Chri-
stus erlost, nicht nur durch den Logos; und obschon sie vor der Zeit des Erschei-
nens der sichtbaren Kirche unter ihnen gelebt haben, so sind sie doch nicht blof§ kraft
einer rein geistigen und zeitlosen Teilnahme an der ,Seele’ der Kirche erlést, son-
dern auf Grund einer zwar mittelbaren und meist verborgenen, aber zutiefst realen
Teilhabe an ihrem ,Leib “15. So wahr es nur einen Gott gibt, so wahr ist es ,Chri-
stus in Euch® — in Euch Japanern —, der die bedingungslos anf die ,Kraft des
Andern® vertrauende, in jeder beliecbigen Erdensituation wiederholte Anrufung
Amida-Butsus hort und erhort, Christus in Euren Herzen, die der Verbindung von
Natur und Ubernatur, vom Kosmos und Meta-Kosmos, von Mitleid und Mitfreude,
von Lebensbejahung und Ewigkeitsdurst, von zartester Einfiihlung und heroi-
scher Selbstlosigkeit so einzigartig geoffnet sind.

Das zu erkennen und daraus ein ,ansteckendes Lob Gottes“ zu machen, ist aber
in erster Linie die Aufgabe des mit dem Buddhismus konfrontierten Christen. Wenn
er, ob Laie oder Missionar, seinem 6stlichen Bruder begegnet, sollte er sich zu aller-
- erst fragen: ,Was will mir Gott durch diesen seinen Boten mitteilen?“ und dann
erst: ,Was darf ich ihm von meinem Herrn und Erl6ser kilnden?“ Nur dann schafft
er jenen sakralen interreligidsen Raum, in welchem dem glaubigen Buddhisten auf-
leuchten kann, daf} die in allen Schriften des ,Groflen Fahrzeuges® gepredigte kos-
mische ,Caritas® in der innertrinitarischen und zwischenmenschlichen Communio
ihre iibernatiirliche Erfiillung findet!6. Da die spezifisch moderne Zivilisation das Er-
gebnis der ,Untreue gegen ihre dhristliche Quelle ist“, mufl heute der Bote Christi
in Asien ,oft die demiitigende und schmerzliche Aufgabe iibernehmen, viele seiner

westlichen Gewohnheiten zu revidieren und diese durch menschliche Werte zu erset-
zen, die er bei den ,Heiden® erst entdeckt“1?. Hitten die mafgebenden Vertreter

bhard und Riminuja einerseits, Franz von Assisi, Ibnul-Farid, Jaldl-ed-Din-Rimi und
Shonin-Shinran andererseits, Zeitgenossen.

18 De¢ Sacramentis, 1V, 10, zit. von R. Panikker in seinem anregenden Aufsatz:
Eine Betrachtung iiber Melchisedech, Kairos, 1959. No 1, 8.

14 Denn die Kirche ist der gegenwirtige Christus®, und in Christi ,Gegenwart ist die
Vergangenheit einbegriffen, lebendig und wirksam“ (A. Brunner: Glaube und Ge-
schichte, in Stimmen der Zeit, Nov. 1958, 114).

15 DeLubac: Catholicisme, Ed. du Cerf, 1947, 200.

16 Nihere Ausfithrungen hieriiber finden sich im Aufsatz des Verfassers: The religious
encounter of East and West, Thought, Fortham University Quarterly, New York, Winter
1958/59, 501ff.

17 R Arrupe SJ in ,Testimonio“ Bogota, Sept./Okt. 1955. ,Sollte ein Christ von dem
Adel und der Entschlossenheit dieser Liebe bei Nichtchristen iiberrascht sein, so mag diese
Uberraschung fiir ihn der AnlaR sein, sich wieder anf die Grundlagen seines eigenen Chri-
stentums zu besinnen...* (A. Brunner SJ: Indische und christliche Gottesliebe, in Stim-
men der Zeit, Oktober 1956, 22).



358 - Jacques-Albert Cuttat

des Abendlandes im Fernen Osten diese innere Haltung immer cingenommen, so
wire das Volk der aufgehenden Sonne heute nicht dem luziferischen Zerrbild der
christlichen Kultur ausgeliefert, sondern vielleicht ihr stirkstes Bollwerk und leuch-
tendes Vorbild. Noch ist es nicht zu spit!

So grof} die theologische Kluft sein mag, die trotz aller Ahnlichkeiten auch den
Amidismus vom Christentum trennt, ein wahrer Buddhist steht einem echten Chri-
sten unendlich nahe im Vergleich zum Abgrund, der diesen und jenen von ihren
eigenen glaubenslos gewordenen Landsleuten trennt!s, Wenn, wie alle Kenner und
Freunde Japans hervorheben, die Verbindung heiterer Opferbereitschaft fiir das
Vaterland mit tiefer Religiositit das Wesen dieses Volkes ausmacht, dann ist der
fiir seinen Glauben und dessen traditionelle Konfrontierung mit anderen Religio-
nen wertblind gewordene Japaner nicht nur unbuddhistisch, sondern anch zutiefst
unjapanisch, so wie der Abendlidnder, der das Christentum und dessen heilsge-
schichtliche Begegnung mit dem geistigen Osten als iiberholt betrachtet, nicht nur
unchristlich, sondern unmenschlich werden muf.

Der Verfasser verdankt seiner Begegnung mit dem Buddhismus die Vertiefung
seines Glaubens. Er kime sich denn auch undankbar vor, wenn er beim Memento
der Lebenden und der Toten, je vor und nach der Konsekration, nicht auch seine
japanischen Briider und ihre Ahnen in die Gemeinschaft der zur Auferstehung Be-
stimmten einbezdge; gibt es doch nichts im Universum, woran all unsere Zeitgenos-
sen und ihre Vorfahren konkreter und erlésender teilnehmen, als das Mefopfer, das
dreimal sekiindlich irgendwo auf dem Erdkreis die heiligende Selbsthingabe des
menschgewordenen Gottes wiederholt, der auch Gautama-Buddha erschaffen hat.
Nach seinem Ebenbilde schuf Er den selbstlosen Prinzen und sanftmiitigen ,Léwen
aus dem Sikya-Stamm®, dessen hinreiflender, tiber den Bereich des Sakralen hinaus-
weisender Lebenslauf unter den Namen der Heiligen Barlaam und Josaphat all-
jéhrlich von der Kirche zu Beginn der Adventszeit gefeiert wird. Die Aufnahme der
am Athos-Berg entstandenen ,Legende“ Bodhisat-Josaphats in das rémische Marty-
rologinum war vielleicht nicht, wie rein wissenschaftliche Historiker meinen, ein blo-
fles Versehen, und das Datum des 27. November nicht ein blofier Zufall, wenn an-
ders Gottes geheimnisreicher ,Geist weht, wo er will%, d. h. da, wo Er will.

8 Ist der Glaube deswegen ,gemeinschaftstiftend, weil er jene ,geistige Bewegung*
ist, ,durch die ein Mensch sich in die geistige Mitte eines anderen zu versetzen und durch
ihn die Welt zu sehen vermag, wie er sie sieht* (A. Brunner SJ: Glaube und Gemein-
schaft, Stimmen der Zeit, Mirz 1959, 439), dann ist die intellektuelle Verbundenheit, von

der ich hier spreche, ein einzigartiges Bewdhrungsfeld fiir die Echtheit und Weite unserer
»Glanbenserkenntnis®.






