
•Buddhismus des Glaubens" und Mysterium Fidei 

Von Dr. Jacques-Albert C u 11 a t, Rovello bei Lugano 

Das wachsende Ineinandergreifen von Ost und West und die damit verbundene 
•Planetisierung" des menschlichen Bewußtseins machen die Auseinandersetzung mit 
allen außerchristlichen Religionen nicht nur möglich, sondern unausweichlich. Nicht 
allein deshalb, weil •Weltmission heute eine Lebensfrage für den Westen ist"1; 
vielmehr vor allem, weil die Besinnung auf die weltweite Katholizität des Christen- 
tums heutzutage für den gebildeten Christen dieselbe heilsfördernde Bedeutung hat, 
ja dieselbe dem heutigen Heilswillen Gottes gemäße Dringlichkeit aufweist, die die 
Kirchenväter dieser Besinnung im Rahmen des frühchristlichen orbis terrarum zu- 
gemessen haben. 

Religion im weiteren Sinne kann definiert werden als das Bewußtsein des Sakra- 
len, genauer: als die Rückverbundenheit (re-ligio) mit dem •Ganz Andern" als 
einer Wirklichkeit, die zugleich welttranszendent und •innerlicher ist als ich mir 
selbst"2. Allein, dieses auf alle Glaubensformen anwendbare Kriterium hebt das 
echt Religiöse vorerst nur ganz allgemein vom Profanen und vom Pseudo- oder 
Antireligiösen ab. Es bedeutet nicht, wie Relativisten und Synkretisten daraus schlie- 
ßen möchten, daß es zwischen verschiedenen Religionen oder Religionsfamilien nur 
Gradunterschiede und keine Wesensunterschiede gibt. Gewiß, Hinduismus, Bud- 
dhismus, Jainismus, Taoismus, Confuzianismus und Shintoismus unterscheiden sich 
u. E., unbeschadet ihrer spezifischen Eignart, letztlich nur gradmäßig voneinander; 
aber die religiöse Familie oder Struktureinheit, die diese sechs Hauptreligionen des 
Ostens bilden, unterscheidet sich wesensmäßig von den eigentlich monotheistischen 
Religionen, also von Judentum, Christentum und dem von beiden abhängigen Is- 
lam, nämlich darin, daß sich nur die drei letzteren ausdrücklich auf das historisch 
bestimmte, •einmalige" Ereignis der Selbstoffenbarung des persönlichen Gottes (des 
Ganz Andern in Person) berufen; alle sechs erwähnten Hauptreligionen Asiens da- 
gegen sprechen das Ganz Andere nur als •Metakosmos" an, d. h. als die •andere 
(nicht-manifestierte) Seite" der Welt, als das •göttliche Negativ" des Universums; 
sie begegnen Gott nur insofern, als •Sein unsichtbares Wesen (invisibilia) durch die 
geschaffenen Dinge hindurch seit Erschaffung der Welt dem Geiste sichtbar gewor- 
den ist", wie Paulus von den Nicht-Juden schreibt (Rom 1,20); sie wissen von Ihm 
als Welttranszendentem das, was sich über Ihn am Naturhaften, Apersonalen, 
•ewig" Wiederkehrenden durch aufsteigende Analogie ablesen läßt; sie kennen 
Gott denn auch nur als letztlich unpersönliche Gottheit. 

Aus diesen heterogenen •Gottesbildern" ergibt sich zunächst ein Kontrast theo- 
logischer Natur zwischen der •asiatisch-metakosmischen" und der •westlich-mono- 

1 Joh.   Rzitka, SVD, Rom, in Orientierung (Zürich) vom 30. Oktober 1954, 219. 
2 Vgl. Augustinus, Confessiones, III, 6. - Das augustinische exhorresco et inardesco 

drückt vorbildlich jene wesenhafte Bipolarität des Sakralen aus, die R. O 11 o das Paradox 
des Mysterium tremendum und fascinans nennt; es ist R. O.'s Verdienst, darin den Wesens- 
zug des Sakralen (oder •Numinosen") erkannt zu haben, doch setzt er dieses fälschlicher- 
weise mit dem •Heiligen" gleich. Ich komme weiter unten auf diesen Unterschied zurück. 



•Buddhismus des Glaubens" und Mysterium Fidei 353 

theistisdien" Religionshemisphäre der Menschheit: jene betrachtet den Weltpro- 
zeß als Emanation, d. h. als notwendige kosmische Selbstentfaltung der vor-kosmi- 
schen Seinsfülle, diese hingegen als Schöpfung aus dem Nichts, d. h. als Verwirk- 
lichung eines freien seinverschenkenden Entschlusses. Das Korrelat dieses thelogi- 
schen Gegensatzes ist die divergierende geistige •Richtung" der asiatischen und der 
monotheistischen Aszese und Mystik. Da nämlich ein mit kausaler Notwendigkeit 
der Gottheit •entströmendes" kosmisches Werden unvermeidlich eine Seinsentwer- 
tung darstellt, da also •theologisch" eine solche Welt als Welt nicht eigentlich gott- 
gewollt, sondern vielmehr gottesflüchtig ist, können die entsprechenden aszetisch- 
mystischen Wege (Yoga, buddhistischer Jhana, chinesische Tö-Tao-Praktiken, zen- 
istische Koanübungen usw.) nur dann zur Gottheit führen, wenn sie imstande sind, 
den •dreifugalen" Weltprozeß (den •Weltentraum" Brahmas, das taostische •Rad 
der Dinge", den buddhistischen •Kreislauf der Wiedergeburten") durch eine in- 
nere Gegenbewegung geistig rückgängig zu machen, wenn sie also in einem kon- 
zentrischen Zurückweichen vor Ich und Welt bestehen, in einem unablässigen Her- 
einholen jedes Nicht-Selbstes, jedes •Du", auch des •göttlichen", wenn es als sol- 
ches auftauchen sollte. Wo dagegen die Welt als gottgewollte Creatio bejaht wird 
und jenes Emporwachsen aus dem Nichts zum Menschen und über den Menschen zu 
Gott hin darstellt, das in den •sechs Tagen" des biblischen, den drei monotheisti- 
schen Religionen zugrunde liegenden Schöpfungsberichtes vorgebildet ist, da dürfen 
Aszese und Mystik nicht bei einer einseitig verinner liebenden Rückwendung stehen 
bleiben; da kann der Heiligungsweg nur eine unablässig wiederholte, aus der je- 
weils erreichten und je erreichbaren Innerlichkeit immer wieder vollzogene, aus noch 
so weltentrückter Tiefe stets neu emporsteigende Hinwendung zum absoluten Du 
sein, ein geistiger Gestus also, der die theozentrische Zielrichtung der Schöpfung 
mitvollzieht, erfüllt und • was nur in Christus möglich ist • innerlich vollendet. 

Dort • in den spezifisch östlichen Wegen zur Gottheit • Selbsterlösung, ein- 
sames Aufgehen im metakosmischen All, nie endende Weltentrückung, Auflösung 
jeder Zweiheit und Konfrontation in der unterschiedslosen Uridentität, ich-du-loses 
Entwerden; hier • im eminent monotheistischen Christentum • Fremderlösung, 
umgestaltende Hingabe an die transmetakosmische Person, nie endende Liebes- 
bereitschaft, verklärendes Hineinwachsen in die trinitarische Communio, gesamt- 
personale Auferstehung. •Dort die asiatischen, hier die monotheistischen sakralen 
Körperhaltungen"3. 

Das Sakrale als solches, d. h. die Transparenz des Kosmos zum Metakosmos, ist 
für die asiatische Hemisphäre der religiösen Welt letzter Grundwert, es ist die 
Gottheit selbst. Im Monotheismus dagegen kulminiert das Sakrale in der ganz 
neuen, vertikal zu ihm stehenden Dimension des Heiligen, d. h. in der personalen 
Teilnahme am innertrinitarischen Leben. Im •Heiligen" wird die paradoxe, dem 
Sakralen innewohnende Spannung von Innerlichkeit und Transzendenz nicht bloß 
metakosmisch •neutralisiert", sondern umgewandelt in eine höhere, übernatürliche 
Ich-Du-Polarität. Daher stellt die bisher betonte Heterogenität innerhalb des Re- 
ligiösen an sich wohl einen konträren, aber keinen kontradiktorischen Gegensatz 

8 Vgl. hierüber den Aufsatz des Verfassers: Vergeistigungstethnik und Umgestaltung in 
Christus, in Kairos (Salzburg) 1959, Heft 1, 18ff. 



354 Jacques-Albert Cuttat 

dar; denn die (transmetakosmische) Übernatur, wo das Heilige beginnt, hebt die im 
Sakralen gipfelnde •Natur" nicht auf, sondern setzt sie voraus und vollendet sie4. 

Heute, da die monotheistische Hemisphäre der religiösen Welt etwa die Hälfte 
• noch die Hälfte! • der Weltbevölkerung umfaßt5, sollten die Christen, die noch 
ein Drittel • nach rein demographischer Prognose bald ein Viertel, ein Fünftel • 
der Menschheit ausmachen, ihrer eminent missionarischen Berufung das Ziel set- 
zen, die religiösen Grunddivergenzen zwischen •Ost" und •West" umzuwandeln in 
eine auf Christus hin konvergierende, eschatologische, die Parusie beschleunigende 
Spannungseinheit. Es hängt von der übernatürlichen Blickweite und Zuversicht ab, 
mit welchen wir das scheinbar hoffnungslos christusflüchtige Schicksal von andert- 
halb Milliarden östlichen Brüdern per Ipsum et cum Ipso et in Ipso auf uns neh- 
men und von innen umwenden, ob Gott sich noch einmal aus Gerippen wesenhaft 
hinfälliger Neronenreiche Gerüste christlicher Lebensformen macht, und zwar dies- 
mal in planetarischem Ausmaß. Uns ist es anheimgestellt, hier und jetzt unsicht- 
bare Geleise zuhanden der Vorsehung zu legen. •Die Sendung nimmt mit dem in- 
neren Ringen um Heiligkeit ihren Anfang"6; zu diesem Anfang gehört das hoff- 

nungsbeschwingte Hineinheben unseres gesamten heutigen Welthorizontes in die 
Heilsgeschichte. 

Einen providentiellen Ansatzpunkt zu einer urchristlichen Haltung dem religi- 
ösen Osten gegenüber liefern die zwischen dem geistigen Asien und dem Christen- 
tum bereits bestehenden Konvergenzen. Überzeugende Beispiele dafür sind, im Hin- 
duismus, die vishnuitischen •Wege der Liebe" (Bhakti-Margas) und, im Fernen 
Osten, der Amida-Buddhismus oder •Buddhismus des Glaubens"7. Beide finden be- 
zeichnenderweise im weitgehend entchristlichten Abendlande weniger Anklang, als 
die östlichen •Selbsterlösungs-" oder •Erkenntniswege" (Jnäna-Margas, z. B. Yoga 
und Zen-Buddhismus). Dabei wird die Tatsache übersehen oder wegerklärt, daß 
z. B. gerade der Amida-Buddhismus für die japanische Geistesart typischer und 
aufschlußreicher ist, als die Zen- oder Tendai-Askesen, ist doch •die japanische 
Seele sozusagen latent amidistisch"8. 

Bedeutet dieser Ausspruch nicht, daß die japanische Seele auch •latent christ- 
lich" ist? Gewiß, theologisch gesehen vermißt man bei den Jodo- und Jodo-Shin- 
shu-Meistern die konsequent durchgeführte Umschreibung Amidas als absolute 
Person und Schöpfer, d. h. als der seinem Geschöpf sich selbst offenbarende und 
verschenkende, welttranszendente Ganz Andere; allein, latent christlich weit mehr 

4 Näheres hierüber findet sich in meinem Aufsatz: Phänomenologie und Begegnung der 
Religionen (Band XVIII der Studia Philosophica, Basel 1958, Verlag für Recht und Gesell- 
schaft), 78-86. 

6 Daß leider auch im nichtkommunistischen Osten nur eine Minderheit noch religiös ist, 
geht aus folgender Umfrage unter 5000 japanischen Studenten hervor: etwa 300 bekannten 
sich zu einer bestimmten Religion, 1500 bezeichneten sich als Atheisten und 3000 als reli- 
gionslos (Nach R z i t k a a.a.O. 218). Eine analoge Umfrage unter 2000 Universitätsstuden- 
ten Tokyos vor 6 Jahren ergab 1,2 Prozent Shintoisten, 7,1 Prozent Buddhisten, 8,7 Pro- 
zent Christen, und 78,7 Prozent Religionslose. 

6 J. N i c o d : Der •Cercle Saint Jean-Baptiste" in Paris, Orientierung vom 15 Aüril 
1959, 98. v 

7 Vgl. hierüber meine •Begegnung der Religionen", Johannes-Verlag, Einsiedeln, 1958, 
40ff. u. 58ff. 

8 H. de Lubac: Ämida, Ed. du Seuil, Paris 1955, 153. 



•Buddhismus des Glaubens" und Mysterium Fidei 355 

als spezifisch •östlich", und auch völlig •untechnisch", ist die religiöse Grundhal- 
tung zu Amida-Buddha, vor allem das in den •orthodoxen Psalmen" (Shoshinge) 
ergreifend geschilderte Bekenntnis der menschlichen Ohnmacht und Verlogenheit 
(nicht bloß Verstricktheit im Dasein), die er deshalb so unverschleiert erkennt und 
demütig •aushält", weil er sie vertrauensvoll der geschenkhaft erlösenden, unabläs- 
sig angerufenen •Macht des Andern" (tariki • kyo) •hinhält"9. 

Bezeichnend für die Wertblindheit dem eigenen Glauben gegenüber ist nun auch 
hier die von vielen christlichen und auch westlich beeinflußten, buddhistischen Intel- 
lektuellen vertretene irrige Auffassung, wonach der Amidismus deshalb als •leicht 
gangbarer" und •allen zugänglicher" Erlösungsweg bezeichnet werde, weil er be- 
quemer sei als die als •schwieriger" bezeichneten, auf die •eigene Kraft" (jiriki- 
kyo) abstellenden Befreiungswege (wie Zen, Kegon und Tendai), die für die geistig 
•Begabteren" allein in Frage kämen. Diese auch von christlichen Gnostikern in Be- 
zug auf gewisse weltverneinende mystische Wege vertretene Ansicht übersieht, daß 
es für das Übernatürliche gar keine natürlich Begabten bzw. Unbegabten geben 
kann, sondern nur Gerufene • nämlich alle Menschen •, die dem Ruf der Gnade 
folgen, und solche, die ihm ausweichen. •Leicht" werden der christliche, wie auch 
der amidistische Erlösungsweg nicht deshalb genannt, weil sie weniger mensch- 
liche Kooperation erfordern, sondern weil sie •gnadenhaft geschenkt" sind, wenn 
und insofern wir unablässig •alles aus Gott" und •nichts aus uns selber" tun und 
empfangen; diese Haltung aber ist bei unserer angeborenen Selbstherrlichkeit, 
qualitativ gesprochen, unvergleichlich •schwieriger" als jede asketische Selbstbe- 
herrschung. In dieser Sicht erweisen sich die gnostischeren und •schwierigeren" 
Selbsterlösungswege, wie vor allem der abrupte Zen-Weg, nicht etwa als verdienst- 
voller, wirksamer und vergeistigender, sondern als qualitativ •leichter", denn 
•schwierig" bedeutet hier •auf sich selbst angewiesen", genauer noch: •unbeschwert 
vom demütigen Erflehenmüssen der Hilfe der allmächtigen Kraft des Andern". 
Diese Haltung nun, die den Hochmut • das Erblaster der Menschheit, die Gott- 
und freiheitswidrigste •Leidenschaft" • unangetastet läßt, ist somit im Grunde 
bequemer als die stets neu vom Andern •erbettelte" Selbsthingabe an Ihn und, 
durch Ihn, an alle andern Geschöpfe. Übernatürlich betrachtet ist es der Weg der 
Gnade, der der heroischere, verdienstvollere, tiefer umgestaltende und daher un- 
vergleichlich gottverähnlichernde, beglückendere ist; gerade deshalb aber • da Gott 
die Liebe ist • sind alle dazu gerufen. Dieses paradoxe Mysterium der Gnade er- 
scheint nur dem Hochmütigen als unerträglicher Widerspruch, weshalb denn auch 
nur •wenige" • nämlich die wahrhaft Demütigen • •auserwählt" sind. Diese 
Wenigen sind das Salz der Erde: dank ihnen können auch die •Vielen" gnaden- 
haft erlöst werden. 

So zahlreich sind die Ähnlichkeiten zwischen den christlichen und amidistischen 

9 Siehe z. B. De Lubac: Amida, 215. - Die Benennung •Buddhismus des Vertrauens" 
würde die latente Christlichkeit des Amidismus noch deutlicher zum Ausdruck bringen als 
die vom Buddhologen Ed. Conze eingeführte Bezeichnung •Buddhismus des Glaubens". 
Denn das übernatürliche, nur in Christus total vollziehbare Vertrauen ist gleichsam der 
synthetische Vollzug der drei theologalen Tugenden, d. h. zugleich Glaube (•Jemandem 
glauben", der das Absolute in Person ist; vgl. A. Brunner: Glaube und Erkenntnis, 
München 1952), Hoffnung (•Sich-Verlassen auf Seine großmütige Hilfe": Bonaventura) und 
Liebe, denn Vertrauen ist die Antwort auf die Liebe. 



356 Jacques-Albert Cuttat 

inneren Haltungen als solchen, daß sich ein japanischer Abt bei P. Matthäus Ricci 
SJ (1562•1610) darüber beschweren zu können glaubte, daß das Christentum •eine 
Nachahmung von der Lehre vom reinen Lande (Jödo)" sei, während umgekehrt 
europäische Gelehrte die amidistische Gnadenlehre durch christliche Einflüsse in 
Asien (vom 7. Jahrhundert an) zu erklären versucht haben10. In dieser Form sind beide 
Vermutungen deshalb unannehmbar, weil im 2. nachchristlichen Jahrhundert chine- 
sische Übersetzungen der berühmten Sütras vom Reinen Lande (Sukhavati-S.) vor- 
lagen, welche die Essenz des Amidismus bereits enthalten, so daß der •Buddhis- 
mus des Glaubens" zu spät für die erste und zu früh für die zweite Hypothese in Er- 
scheinung trat. Man hat auch versucht, die besagte Konvergenz aus der analogen 
seelischen Struktur der christlichen und fern-östlichen Glaubensgemeinschaften ab- 
zuleiten; diese psychologistische Theorie ist aber erstens unbefriedigend (warum 
sind nicht alle Glaubensgemeinschaften analog strukturiert?), zweitens keine Er- 
klärung und drittens für den Christen schon deshalb abzulehnen, weil nicht Gott 
nach dem Bilde der menschlichen Seele beschaffen, sondern der Mensch nach dem 
Bilde Gottes geschaffen ist. Viel sachgemäßer erscheint uns folgende Äußerung zu 
diesem Problem zu sein, die der Bonze Yamabe aus Kyoto vor 30 Jahren machte: 
Wenn historische Kontakte und Einflüsse in Asien auszuschließen wären, so könnte 
der Parallelismus der in Frage stehenden religiösen Entwicklungen nur noch als 
Wunder erklärt werden11. Diese Alternative legt die Gegenfrage nahe, ob denn 
interreligiöse Kontakte und •Einflüsse" nur denkbar sind, wenn sie rein irdische, 
der wissenschaftlichen Außenschau zugängliche Kanäle benützen? Und wenn dem 
nicht so ist, dann braucht jene geheimnisvolle Konvergenz nicht schon ein reines 
•Wunder" zu sein, sie könnte vielmehr zu dem gehören, was Paulus •Mysterium" 
nennt. 

Mysterium bedeutet nämlich im biblisch-paulinischen Wortsinn nicht einfach Ge- 
heimnis, Unerklärbarkeit schlechthin, sondern Heilsplan Gottes, genau: die von 
Gott seit Anfang der Zeiten •in sich beschlossene" (Eph 1, 10), •verborgen gehal- 
tene" (Kol 1,26), und in Christus offenbar gewordene Erlösungsintention Gottes, 
•Der kundmachen wollte die volle Herrlichkeit dieses unter den .Heiden gegen- 
wärtigen Mysteriums, das da ist: Christus in Euch" (Kol 1,27). Ausgerechnet seit 
Beginn unserer Zeitrechnung führten die in Indien Bhakti-Margas genannten •Er- 
lösungswege der Liebe" einen wahren Siegeszug nicht nur durch das Römische Reich, 
sondern auch durch ganz Indien und bald auch jenseits des Hinduismus, im fern- 
östlichen Bereich des Mahayana-Buddhismus, und lösten in wachsendem Maße die 
rein gnostischen Befreiungswege großenteils ab. Das gleichzeitige Anschwellen die- 
ser Welle der erlösenden Liebe in Ost und West um die Wende der christlichen 
Ära ist vielleicht das erste historisch feststellbare Ereignis, das nur als weltweite 
Phase der Heilsgeschichte voll verständlich ist12. 

10 Ebd. 227 u. 231. Vom großen Shonin Shinran. behauptet der zum Protestantismus be- 
kehrte Bonze Michi Haka, er habe die zu Beginn des 13. Jahrhunderts gerade erschienene 
Übersetzung des Neuen Testamentes eigenhändig abgeschrieben. 

u •Coincidence miraculeuse", zitiert von St. Oberlin: Les sectes bouddhiques japo- 
naises, Gres, Paris 1930, 241. 

18 Als zweite Phase wäre vielleicht die erste weltweite •Renaissance" der Liebeswege zu 
Gott anzusprechen, die im 11. und 12. Jahrhundert stattfand, waren doch z. B. der hl. Bern- 



•Buddhismus des Glaubens" und Mysterium Fidei 357 

•Nimm an, was ich sage", schreibt der Kirchenvater Ambrosius, •nämlich, daß die 
christlichen Mysterien älter sind, als die Mysterien der Juden"13. Die Zusammen- 
fassung aller Mysterien aber ist die Kirche14. So ist denn auch die Kirche, der •Leib" 
des Gott-Menschen, d. h. der sakrosankte •Raum", in welchem alle Berührungs- 
möglichkeiten vom Ewigen und Zeitlichen seit jeher in einer nur von Gott über- 
sehbaren Abfolge zu Gott hin konvergierend sich entfalten, älter als das Alte Te- 
stament, älter selbst als Melchisedech und Adam und heute noch im Werden, hin- 
geordnet auf die •Verbindung von Himmel und Erde in Christus" (Eph 1). •Ju- 
den und Griechen, Freie und Sklaven", Hindus und Buddhisten, sind •durch Chri- 
stus erlöst, nicht nur durch den Logos; und obschon sie vor der Zeit des Erschei- 
nens der sichtbaren Kirche unter ihnen gelebt haben, so sind sie doch nicht bloß kraft 
einer rein geistigen und zeitlosen Teilnahme an der .Seele' der Kirche erlöst, son- 
dern auf Grund einer zwar mittelbaren und meist verborgenen, aber zutiefst realen 
Teilhabe an ihrem ,Leib'"15. So wahr es nur einen Gott gibt, so wahr ist es •Chri- 
stus in Euch" • in Euch Japanern •, der die bedingungslos auf die •Kraft des 
Andern" vertrauende, in jeder beliebigen Erdensituation wiederholte Anrufung 
Amida-Butsus hört und erhört, Christus in Euren Herzen, die der Verbindung von 
Natur und Übernatur, vom Kosmos und Meta-Kosmos, von Mitleid und Mitfreude, 
von Lebensbejahung und Ewigkeitsdurst, von zartester Einfühlung und heroi- 
scher Selbstlosigkeit so einzigartig geöffnet sind. 

Das zu erkennen und daraus ein •ansteckendes Lob Gottes" zu machen, ist aber 
in erster Linie die Aufgabe des mit dem Buddhismus konfrontierten Christen. Wenn 
er, ob Laie oder Missionar, seinem östlichen Bruder begegnet, sollte er sich zu aller- 
erst fragen: •Was will mir Gott durch diesen seinen Boten mitteilen?" und dann 
erst: •Was darf ich ihm von meinem Herrn und Erlöser künden?" Nur dann schafft 
er jenen sakralen interreligiösen Raum, in welchem dem gläubigen Buddhisten auf- 
leuchten kann, daß die in allen Schriften des •Großen Fahrzeuges" gepredigte kos- 
mische •Caritas" in der innertrinitarischen und zwischenmenschlichen Communio 
ihre übernatürliche Erfüllung findet16. Da die spezifisch moderne Zivilisation das Er- 
gebnis der •Untreue gegen ihre christliche Quelle ist", muß heute der Bote Christi 
in Asien •oft die demütigende und schmerzliche Aufgabe übernehmen, viele seiner 
westlichen Gewohnheiten zu revidieren und diese durch menschliche Werte zu erset- 
zen, die er bei den .Heiden' erst entdeckt"17. Hätten die maßgebenden Vertreter 

hard und Ramänuja einerseits, Franz von Assisi,  Ibnul-Färid, Jaläl-ed-Din-Rümi und 
Shonin-Shinran andererseits, Zeitgenossen. 

13 De Sacramentis, IV, 10, zit. von R. Panikker in seinem anregenden Aufsatz: 
Eine Betrachtung über Melchisedech, Kairos, 1959. No 1,8. 

14 •Denn die Kirche ist der gegenwärtige Christus", und in Christi •Gegenwart ist die 
Vergangenheit einbegriffen, lebendig und wirksam" (A. Brunner: Glaube und Ge- 
schichte, in Stimmen der Zeit, Nov. 1958, 114). 

15 DeLubac: Catholicisme, Ed. du Cerf, 1947, 200. 
18 Nähere Ausführungen hierüber finden sich im Aufsatz des Verfassers: The religious 

encounter of East and West, Thought, Fortham University Quarterly, New York, Winter 
1958/59, 501ff. 

17 R. A r r u p e SJ in •Testimonio" Bogota, Sept./Okt. 1955. •Sollte ein Christ von dem 
Adel und der Entschlossenheit dieser Liebe bei NichtChristen überrascht sein, so mag diese 
Überraschung für ihn der Anlaß sein, sich wieder auf die Grundlagen seines eigenen Chri- 
stentums zu besinnen ..." (A. B r u n n e r SJ: Indische und christliche Gottesliebe, in Stim- 
men der Zeit, Oktober 1956, 22). 



358 Jacques-Albert Cuttat 

des Abendlandes im Fernen Osten diese innere Haltung immer eingenommen, so 
wäre das Volk der aufgehenden Sonne heute nicht dem luziferischen Zerrbild der 
christlichen Kultur ausgeliefert, sondern vielleicht ihr stärkstes Bollwerk und leuch- 
tendes Vorbild. Noch ist es nicht zu spät! 

So groß die theologische Kluft sein mag, die trotz aller Ähnlichkeiten auch den 
Amidismus vom Christentum trennt, ein wahrer Buddhist steht einem echten Chri- 
sten unendlich nahe im Vergleich zum Abgrund, der diesen und jenen von ihren 
eigenen glaubenslos gewordenen Landsleuten trennt18. Wenn, wie alle Kenner und 
Freunde Japans hervorheben, die Verbindung heiterer Opferbereitschaft für das 
Vaterland mit tiefer Religiosität das Wesen dieses Volkes ausmacht, dann ist der 
für seinen Glauben und dessen traditionelle Konfrontierung mit anderen Religio- 
nen wertblind gewordene Japaner nicht nur unbuddhistisch, sondern auch zutiefst 
unjapanisch, so wie der Abendländer, der das Christentum und dessen heilsge- 
schichtliche Begegnung mit dem geistigen Osten als überholt betrachtet, nicht nur 
unchristlich, sondern unmenschlich werden muß. 

Der Verfasser verdankt seiner Begegnung mit dem Buddhismus die Vertiefung 
seines Glaubens. Er käme sich denn auch undankbar vor, wenn er beim Memento 
der Lebenden und der Toten, je vor und nach der Konsekration, nicht auch seine 
japanischen Brüder und ihre Ahnen in die Gemeinschaft der zur Auferstehung Be- 
stimmten einbezöge; gibt es doch nichts im Universum, woran all unsere Zeitgenos- 
sen und ihre Vorfahren konkreter und erlösender teilnehmen, als das Meßopfer, das 
dreimal sekündlich irgendwo auf dem Erdkreis die heiligende Selbsthingabe des 
menschgewordenen Gottes wiederholt, der auch Gautama-Buddha erschaffen hat. 
Nach seinem Ebenbilde schuf Er den selbstlosen Prinzen und sanftmütigen •Löwen 
aus demSäkya-Stamm", dessen hinreißender, über den Bereich des Sakralen hinaus- 
weisender Lebenslauf unter den Namen der Heiligen Barlaam und Josaphat all- 
jährlich von der Kirche zu Beginn der Adventszeit gefeiert wird. Die Aufnahme der 
am Athos-Berg entstandenen •Legende" Bodhisat-Josaphats in das römische Marty- 
rologium war vielleicht nicht, wie rein wissenschaftliche Historiker meinen, ein blo- 
ßes Versehen, und das Datum des 27. November nicht ein bloßer Zufall, wenn an- 
ders Gottes geheimnisreicher •Geist weht, wo er will", d. h. da, wo Er will. 

18 Ist der Glaube deswegen • gemeinschaftstiftend ", weil er jene •geistige Bewegung" 
ist, •durch die ein Mensch sich in die geistige Mitte eines anderen zu versetzen und durch 
ihn die Welt zu sehen vermag, wie er sie sieht" (A.Brunner SJ: Glaube und Gemein- 
schaft, Stimmen der Zeit. März 1959, 439), dann ist die intellektuelle Verbundenheit, von 
der ich hier spreche, ein einzigartiges Bewährungsfeld für die Echtheit und Weite unserer 
•Glaubenserkenntnis". 




