LI TE®RATUIRIBET RTIUCHT

s»Die Urbotschaft Jesu ?¢

Zu einem neuen Jesusbuch

Der Erlanger Theologe Ethelbert Stauffer hat in der Reihe der ,Dalp-Taschenbiicher*
(Nr. 338) ein Buch erscheineu lassen, das den Titel trigt: ,Die Botschaft Jesu Damals und
‘Heute“ (Francke-Verlag, Bern, 1959). Es ist der dritte und abschlieBende Band einer Tri-
logie, die sich historisch mit dem Leben und der Lehre Jesu befafit. Der erste Band handelt
von ,Jerusalem und Rom im Zeitalter Jesu Christi“, der zweite von ,Jesus — Gestalt und
Geschichte“. Wir haben es hier nur mit den Aussagen des dritten Bandes zu tun, die jeden
Christen in ungewshnlicher Weise provozieren miissen, weil sie seinem durch die Kirche ver-
mittelten Glaubensverstindnis von der Person und von der Botschaft Jesu radikal wider-
sprechen.

Wir wollen zunichst iiber die Ausfilhrungen des Autors referieren.

Die Absicht Stauffers L

St. will mit seinem Buch dem heutigen Menschen die ,Urbotschaft Jesu® (S. 11) vermit-
teln. Er will es nur tun im Hinblick auf ,die Botschaft von der neuen Moral.. ., weil diese
Fragen nicht nur in unseren Augen, sondern auch in den Augen Jesu die wichtigsten sind“
(S. 11). Wichtig ist diese Botschaft heute. Denn unserer Zeit eignet eine eigentimliche Rat-
losigkeit iiber die Ordnung des Sittlichen. Mit neuer Eindringlichkeit wird gefragt: ,,...sollte
er (Jesus) uns den diakritischen Maflstab liefern k6nnen, den wir suchen und brauchen,
den Mafistab fiir Gut und Bése, fiir Recht und Unrecht?“ (S. 8). St. findet in seiner Weise
diesen Maflstab in der ,Urbotschaft Jesu. Um die Angemessenheit dieser Botschaft fiir
unsere wie fir alle Zeiten zu erweisen, dokumentiert der Autor seine exegetischen Unter-
suchungen mit einer Fille historischen Materials, zumal eines solchen aus der jingsten deut-
schen Geschichte. Er benutzt es, um die Konsequenzen einer Pervertierung der in seinem
Sinne eigentlichen Intentionen Jesu sichtbar werden zu lassen und um das Heilende und
Helfende, das fiir das moralische Bewufitsein Wegweisende der von ihm aufgezeigten ge-
nuinen Botschaft Jesu zu verdeutlichen. Durch diese Weise der Darstellung, das sei als
Kritik hier schon angemerkt, verliert das Buch sein einheitliches literarisches Genus; es ist
ein Zwitter von bibeltheologischer Untersuchung und aggressiver, ressentimentgeladener
Polemik, die sich vor allem in den Anmerkungen ausspricht.

Es geht also um die Darstellung der ,Urbotschaft Jesu“. Diese 1aflt sich nun nicht durch
einen einfachen, sozusagen naiven Blick auf das Neue Testament oder auch nur der Evange-
lien ermitteln, denn sie hat im Raum der Jingergemeinde Jesu einen Gestaltwandel erfahren.
St. behauptet: ,Die Urchristenheit geht bewufit oder unbewufit hinter Jesus zuriick auf die
religiosen Traditionen ihrer jidischen Viter. Sie hat das Bediirfnis, die Gestalt, Geschichte
und Botschaft Jesu von Nazareth im Lichte des Alten Testamentes zu verstehen und vor
dem Forum der alttestamentlichen Offenbarung zu rechtfertigen® (S. 9/10). Dieser Gestalt-
wandel sei iibrigens, so meint St., nicht der einzige. Denn ,jener Judaisierung des Chri-
stentums folgt auf dem Fufle die Hellenisierung, spiter die Romanisierung, die Germa-
nisierung, beute vielleicht die Amerikanisierung des Christentums* (S. 9).

Wie gewinnt St. die ,,Urbotschaft Jesu“?
Die Methode

Eine genaue Analyse der Evangelientexte ergebe, so argumentiert der Autor, eine nicht
einheitliche und eindeutige Botschaft Jesu. Auf der einen Seite finden sich ,Spriiche, die
offenbar eine entschiedene Spitze gegen die Gesetzesauslegung der strengen Thorajuden,
zumal aus der Qumrangemeinde, enthielten, ,Spriiche*, die sogar die Verbindlichkeit
des Gesetzes selber ablehnten. St. nennt vor allem die in den Evangelien berichteten Be-



Literaturbericht 879

gebenheiten, in denen nach Jesu Wort das ,Sabbatgebot® des Gesetzes Jibertreten® werden
kann und mufl. Auf der anderen Seite glaubt er in denselben Evangelienschriften reaktio-
nire und judaisierende Tendenzen feststellen zu kénnen. Diese seien allerdings in den vier
Evangelien in verschiedener Hanfigkeit vorhanden; am wenigsten bei Mk, sehr viel mehr
bei Mt und in anderer Weise bei Lk. Bei Jo finden sich mehr als bei allen Synoptikern
zusammen. St. schlieft daraus: ,Die Qumranisierung der Jesustradition wichst mit dem
zeitlichen Abstand der Traditionstriger von Jesus“ (S. 16). Aus dieser Beobachtung zieht
nun St. folgende Konsequenz: ,Die antiqumranischen Elemente der Evangelien gehen auf
Jesus zuriick, die philoqumranischen stammen aus der Urgemeinde* (S. 16). Qumranisch
sind fiir ihn die gesetzhaften Elemente der iiberlieferten Jesuslogien, aber auch die ,rigo-
ristischen®. ,Alle juoristischen Elemente der Jesusiiberlieferung sind... nachjesuanische
Rejudaisierungserscheinungen® (S. 149, Anm. 41). Auch die ,Radikalisierungstendenz® der
Bergpredigt ist ,qumranisch, unjesuanisch nnd frithkirchlich® (S. 149, Anm. 41). Daf gerade
in den antilegalistischen ,Spriichen® Jesu ,Urbotschaft® enthalten sei, folge aus der Be-
kimpfung der Person und der Lehre Jesu durch die orthodoxen Thorajuden, die ihn als
JKetzer® ansgestofen und der Todesstrafe iiberantwortet hitten. Um also Jesu eigentliche
Botschaft zu gewinnen, wihlt St. unter seinen schriftlich iberlieferten Worten aus und
zwar nach dem oben angegebenen Kriterium und gewinnt so, wie er meint, seine ,Urbot-
schaft“. Wie siebt diese im einzelnen aus?

Das Ergebnis

Jesns selbst verstand sich vor allem als Verkiinder einer moralischen Ordnung, er ge-
hort zu den grofen Moralisten der Geschichte und ist Lehrer einer ,neuen® Moral. Wie
ist diese zn charakterisieren? Jesu Moral ist erstens eine ,Moral ohne Gehorsam® (S. 17).
Gehorsames Handeln und moralisches Handeln sind sich ausschliefende Gegensitze. Jesus
Lhat den Begriff des Gehorsams gedchtet und sich gegen eine ethische Tradition von fiinf
Jahrtausenden gestellt, nm eine ganz andere, ganz nene Moral aufzubauen® (S. 25). Wie
kommt St. zn dieser iberraschenden und unglaublichen Feststellnng? Er argumentiert so: ,In
der jesnanischen Botschaft von der neuen Moral kommen die Worte Gehorsam und gehor-
chen iiberhaupt nicht vor ... die Tatsache bleibt, dafl Jesus nach dem einmiitigen Zeugnis
der vier Evangelien die Vokabeln Gehorsam und gehorchen mit aller Konsequenz vermei-
det. Jesus von Nazareth liebt diese Worte nicht* (S. 17). St. scheint selbst einen Schrecken
{iber diesen Satz bekommen zu haben, denn er macht sofort eine doppelte Einschriankung:
.Selbstverstindlich darf man aus dieser lexikalischen Fehlanzeige nicht den voreiligen
Schluf ziehen, dafl etwa die Idee des Gehorsams in der Praxis und Verkindigung Jesn
keine Rolle spiele (S. 17). Selbst die ,lexikalische Fehlanzeige® wird aber noch einge-
schrankt durch die Bemerkung: ,d. h. in keinem echten Herrenwort® (S. 150, Anm. 18}.
Wenn auch nicht ,alle Gehorsamsethik in Bausch und Bogen verworfen” (S. 24) wird, ist
Gehorsam aber nicht ein moralisch verpflichtender Akt, sondern nur eine Tat der Loyalitit,
die Jesus weithin unangefochten 148t. ,Aber Loyalitit im Sinne Jesu ist Gehorsam ohne
Moral. Das moralische Gewissen hat mit Loyalitdt nichts zn tun” (S. 25).

Die von Jesns verkiindigte Moral ist zweitens eine ,Moral ohne Gesetz* (S. 26). , Jesus
ist der Botschafter einer unjuristischen Moral, die grundsétzlich frei ist von jeder Bindung
an die mosaische Thora und den jiidischen Thoragehorsam® (S. 26). Das Wort Mt 5, 17-19,
in dem es heifit, daf Jesus nicht gekommen sei, Gesetz und Propheten aufzuheben, sondern
zu erfiillen, wird als Zunsatz von judaisierenden Vermittlungstheologen deklariert. Jesus
aber entbindet seine Horer nicht nur von der Verpflichtung dem mosaischen Gesetz gegen-
fiber, sondern jedem Gesetz gegeniiber.

Seine Moral ist grundsitzlich frei vom Gesetz. ,Denn die mosaische Thora ist fiir Jesus
lediglich die geschichtliche Erscheinungsform einer juristischen Lebensordnung iiberhaupt,
die jiidische Thoramoral ist fiir ihn nur das gegebene Paradigma einer gesetzlich gebun-
denen Gehorsamsethik. Die neue Moral aber, die Jesus verkiindigt, lehnt jede juristische
Bindung ab. Jesus will die Moral einmal fiir allemal freimachen von der juristischen Um-
klammerung, in der jedes Ethos erstickt“ (S. 81). Das alles soll keine sittliche Ungebunden:



380 Literaturbericht

heit bedeuten. Die Jesujiinger sollen gebunden sein, aber nur an ihn, ,an sein Wort und
sein Beispiel“ (S. 31). Juristische Bindungen konnen als solche keine moralischen sein.
Gesetz und Sittlichkeit sind inkommensurable Gréfen. ,Darum will er (Jesus) Menschen,
die sich im Konfliktsfall mit aller Klarheit, Freiheit und Unerschrockenheit fiir die Moral
entscheiden gegen das Gesetz, gegen Paragraph, Eid und Befehl® (S. 31).

Die ,Urbotschaft Jesu“ im Sinne des Autors ist drittens keine ,Supermoral® (S. 36), sie
ist eine betont humane Moral fiir , jedermann® (S. 36). So wird das Ethos der Bergpredigt
mit duferster Schirfe abgelehnt. ,Das Ganze ist weiter nichts als ein Aufrof, pharisiischer
zu sein als die Pharisder® (S. 38), ist ,ein judendhristlicher Katechismus, der die Kardinal-
sdtze einer rigoristischen Supermoral im Geiste der palistinajiidischen Sondergruppen je-
ner Tage enthilt“ (S. 89). So scharf und ablehnend wird der Autor, daf er iiber den
»opruch® Mt 5,28: ,Jeder, der ein Weib auch nur ansieht, sie zn begehren, hat schon in
seinem Herzen Ehebruch mit ihr begangen“ — sagt: ,Mit solchen Sdtzen haben die Phari-
sier den kleinen Mann in Gewissensnot, Héllenangst nnd unanfhérliche Bufiprobleme ge-
jagt ... Mit solchen Erpressermethoden hat man das Volk zn terrorisieren versucht® (S.83).
Abschlieflend stellt er von der ganzen Bergpredigt fest: ,Jedenfalls aber kann die Rejuda-
isierung des Christentums gar nicht triumphaler in Erscheinung treten als hier® (S. 89).

Nachdem St. dargelegt hat, worin nach seiner Interpretation Jesu Moral nicht besteht,
werden nun ihre positiven Gehalte behandelt. Jesu Moral ist Moral einer unbedingten
Gottes- und Nachstenliebe. Sie ist es so unbedingt, dafl sie alle anderen Thoragebote total
relativiert. St. wagt den Satz zu formulieren: ,Wenn die Nichstenliebe einen Mord ver-
langt, dann tritt Ex 20, 13 fiir diesen Fall aufler Kraft. Pecca fortiter! ... Jedes Religions-
. gesetz, jedes Sittengesetz, jedes Strafgesetz, jeder Militirbefehl, jeder Treueid, jede Gehor-
samspflicht in aller Welt und aller Zukunft ist durch das Liebesgebot  Jesu relativiert®
(8. 45). Dieses Gebot vermag der Mensch grundsitzlich aus eigener Kraft zu erfiillen. Jesus
redet nicht von der sittlichen Stirke, die erst durch ,Glaube, Bufie und Gnade“ (S. 45) ge-
wonnen werden miisse. So redeten das ,Vierte Esrabuch, Paulus, Augustin und ihre
Nachfolger® (S. 45). Doch , Jesus denkt iiber den Menschen totaliter aliter als jene Min-
ner . .. Das Grenelmirchen von der allgemelnen Unmoral hat in der Botschaft Jesu keinen
Platz Der Mensch hat in den Augen Jesu eine gewaltige Reserve an gutem Willen und mo-
ralischer Energie (S. 45). Man kann sich nur dariiber wundern, dafl ansgerechnet ein luthe-
rischer Theologe einen so perfekten Pelagianismus als ,,Urbotschaft Jesu“ ausgibt.

Fin weiteres Kennzeichen der genuinen Moral Jesu ist nach St. das Ethos der Arbeit.
»Jesus preist die Arbeit. Darum bekdmpft er die terroristisch erzwungene Sabbatruhe. ..
Er ist Avantgardist der neuen Religion und Arbeitsmoral® (S. 49). Der Mensch hat vor al-
lem Mitarbeiter Gottes zn sein, der ,die entscheidende Stelle in seinem allgeschichtlichen
Arbeitsplan ... dem Menschen zugewiesen (hat)“ (S. 49). Gerade darin beweist der Mensch
seine Gottesliebe, wenn er fiir den Nachsten arbeitet. Frommigkeit im Sinne Jesu ist Arbeit
in und an der Welt, damit diese menschlicher werden. So das Ethos der Arbeit auf sich neh-
mend, sind die Jiinger Jesu ,die Avantgardisten der Zukunft* (S. 53). Als solche miissen
sie sich frei machen ,von den Bindungen, Sorgen und Riicksichten eines biirgerlichen Le-
bens ... Denn die Religion und Moral der radikalen Menschlichkeit ist dieser Welt immer
ein Argernis“ (S. 53). Diese humane Moral formuliert auch Jesns wie alle grofen Mora-
listen in der ,Goldenen Regel“ Mt 7, 12. Dieser positiv formulierte ,Spruch” ist die ,regula
aurea der Humanitit® (S. 59). Zuletzt kommt es Jesus auf das Homane allein an. ,Die
Hochgelobten von Mt 25, 37-40 haben offensichtlich aus rein menschlichen Impulsen gehan-
delt. Und daran hat Jesus sein Wohlgefallen, gerade daran. In summa, Jesus von Naza-
reth bekennt sich hier obne Vorbehalt zu dem sikuolaren Programm der groﬂen Moralisten
in aller Welt“ (S. 63). .

In hohem Sinne human ist auch die Botschaft Jesu von der sittlichen Dignitit der eheli-
chen Beziehung von Mann und Fran. Vor allem wird die Wiirde der Frau wiederhergestellt
und zwar durch das uneingeschrinkte Verbot der Auflésung einer Ehe. Allerdings, so
fiigt St. hinzu, ,ist hier von Liebe nund Ehe die Rede, nicht vom Standesamt — vom biolo-
gischen Ehevollzug und nicht von juristischen Ehepapleren (S. 76). Die Urgemeinde ver-
mochte diese Harte nicht durchzuhalten. Die schon in der Schrift genannten Einschrinkungen



Literaturbericht 381

des ,monolithischen“ Ehelogions Jesu sind Zusitze aus dem Jiingerkreis. ,So kommt es,
daf die kithnen und freien Jesusworte zur Moral der Geschlechter bald untergingen in dem
eherechtlichen Uberlieferungsstrom, der sich in wachsender Breite aus der jidischen in die
frithchristliche Gemeinde ergoff“ (S. 68). Die Humanitdtsmoral Jesu ist selbstverstindlich
unvereinbar mit einer Empfehlung der Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen. Das ent-
sprechende Wort Jesu Mt 19, 11ff ist eine Anfiigung aus dem Kreis der ,Essener, der The-
rapeuten oder der Tauferjiinger (S. 78). Dafl Paulus 1 Ko 7 das eben erwihnte Wort
nicht nennt, wird gedeutet als sein Nichtvorhandensein zur Zeit der Abfassung des Briefes.

Menschlich ist die Moral Jesu weiterhin in bezug auf die Fragen des Besitzes. Sie ist
.Kampf gegen die Armut® (S. 86). Armut ist in keinem Sinne ein sittlicher Wert. Es gilt
vielmehr eine Ordnung aufzurichten, in der alle so weit wie mdglich zu Besitz kommen.
Doch auch dieser Erwerbswillen ist von der Jiingergemeinde verderbt worden. Sie ist ,mach
dem Tode Jesu sehr schnell und unbekiimmert wieder zu den traditionellen Donnerpre-
digten wider die reichen Leute zuriickgekehrt und hat die Armut als den gottseligen Weg
zum Himmel verherrlicht. Es versteht sich von selbst, dafl dieser verhingnisvolle Frontwech-
sel auch auf die Uberlieferung der Herrenworte zuriickgewirkt hat“ (S. 94).

Ungewdhnlich nicht nur, sondern auch schwer verstindlich erscheint die Deutung St.’s von

der ,neuen“ Moral Jesu im Hinblick auf den Bereich des Politischen. Seine Interpretation
der Botschaft Jesu von der obrigkeitlichen Gewalt lifit sich so formulieren: Obrigkeitliche
Gewalt ist nicht von Gott her zu begriinden, ist nicht Ordnung und Anordnung Gottes.
»In keinem Evangelium vertritt Jesus die {ibliche Theorie, dafl die Obrigkeit von Gott ein-
gesetzt sei...“ (S. 95). Das Wort: ,Gebet dem Kaiser, was dem Kaiser gebort — und Gott,
was Gott gehért“ (Mk 12, 17), deutet der Autor in dem Sinne, dafl gerade darin dem Kai-
ser alle religiése Wiirde abgesprochen werde. ,Die metaphysische Majestas verschwindet®
(S. 108). Aber nicht nur diese. Denn der obrigkeitlichen Gewalt kommt auch keine meora-
lisch verbindliche politische Autoritit zu. ,Denn Autoritdt fordert Gehorsam. Jesus aber
kennt keine politische Gehorsamspflicht. Gehorsam ist das Lieblingswort der vorjesuani-
schen und der nachjesuanischen Staatsfrommigkeit (S. 109). Und so begegnet ;,in keinem
Jesuswort der Grundbegriff der dblichen Untertanenethik, der Begriff des Gehorsams®
(S. 95). ,In summa: Mk 12, 17 bedeutet die grundsitzliche Achtung der politischen Autoritat®
(8. 109). Aus dem Grunde ist es nicht unmoralisch, sich der Befehlsgewalt der Obrigkeit zu
entzichen, es kann héchstens illoyal sein. Die Steuerzablung z. B. ist nur von den Nutz-
nieflern des Systems zu leisten. , Wer vom Kaiser nichts empfangen bat, der ist ithm nichts
schuldig. Denn die Steuerpflicht ist nach Mk 12, 17 keine Gewissenspflicht“ (S. 110). Wer also
die konkrete Gestalt der staatlichen Gewalt ablehnt, ist zu nichts verpflichtet. ,Denn sie sind
dem Reichsoberhaupt nichts schuldig. Sie alle kénnen mit gutem Gewissen zum Kampf auf-
stehen gegen das herrschende System, sobald der historische Punkt erreicht ist, wo dieses
System nicht mehr als die optimale Losung der politischen Probleme gelten darf: Mk 12, 17
garantiert jedem Menschen das moralische Widerstandsrecht® (S. 110/11). Noch einmal:
Gehorsam im allgemeinen und Gehorsam des Untertanen im besonderen ist nicht sittlich
geboten, ist hochstens ein Akt verniinftiger Loyalitit. ,Jesus proklamiert in Mk 12, 17 eine
Loyalitit, die mit Gottesgnadentheorie, Autorititsgehorsam oder Fiirbitte fiir die Obrigkeit
nichts zu tun hat® (S. 111). Das von Jesus verkiindete Ethos des Politischen heif}t Dienst.
In seinem Raume gibt es nicht den Herren und die Herrschaft. ,Das Leben und Dienen des
Menschensohnes ist das Urparadigma eines neuen politischen Stils, wenn man unter Politik
die schopferische Gestaltung des geschichtlichen Lebens versteht (S. 114). Die freie, nur
an Gott gebundene dienende Liebe ist die Mitte des jesuanischen Ethos. Sie ist eine Liebe,
die auch den Feind umgreift und die sich im Gebete Jesu am Kreuz aussprach: ,Vater,. ver-
zeih ihnen, denn sie wissen nidit, was sie tun“ (Lk 23, 34). Doch auch dieses Ethos wurde
schon in -der Jiingergemeinde verdorben. Denn ,in der Johannesgemeinde verstummt die
Fiirbitte fiir den Feind und Verfolger, die der synoptische Jesus gefordert hatte“ (S. 184).
. Zusammenfassend kann die ,Urbotschaft Jesu® in der Auslegung yon St. gekennzeichnet
werden als schwirmerische, innerweltliche Humanititsmoral. ,Die Epiphanie der Mensch-
lichkeit Gottes gipfelt in der Proklamation. einer autonomen und vorbehaltslosen Humani-
tas“ (S. 184). ... ‘



382 Literaturbericht

IL.

Nachdem wir iiber die Absicht, die Methode und das Ergebnis des Buches von St. berich-
tet haben, wollen wir zum Ganzen eine kritische Betrachtung anstellen. Das Werk gehért,
wie leicht zu sehen ist, zu jenen heute nicht hiufigen exegetischen Werken, die es unter-
nehmen, ein Leben Jesu zu schreiben, die also nicht dem Eindruck einer extrem kerygma-
tischen Theologie erliegen, die behauptet, dafl die Verfassung eines biographisch gemein-
ten Lebens Jesu so gut wie unméglich sei. Ist es dem Verfasser nun gelungen, die historische
Gestalt Jesu, insbesondere sein wirklich gesprochenes Wort zu vergegenwirtigen? Wir miis-
sen das mit groflem Nachdruck bestreiten. Wir negieren natiirlich nicht, dafl sich viel Ge-
lehrsamkeit des Autors in seinem Buch niedergeschlagen hat, dafl auf vieles ein durchaus
erhellendes Licht fillt. Und doch bleibt unser Gesamturteil negativ. Ja, wir meinen sogar,
dafl ,Die Botschaft Jesu Damals und Heute“ destruktiv wirken wird und die Glaubens-
substanz bedroht. Jeder, der als glidubiger Christ den darstellenden Teil unserer Arbeit
aufmerksam gelesen hat, wird das bestitigen. Warum nun hat der Verfasser die wirkliche
Botschaft Jesu so sehr verfehlt? Wir behaupten, weil er methodisch in ungeniigender
Weise an seine Arbeit herangegangen ist.

Die ungeniigende Methode

Zunichst ist die Frage zu stellen: Lift sich in rein philologisch-historischer Methode die
Gestalt Jesu addquat darstellen? Hier ist mit einem klaren ,Nein“ zu antworten. Warum
dieses ,Nein“? Die Dokumente des Neuen Testamentes sind Glaubenszeugnisse der Kirche,
genauer der apostolischen Generation der Kirche und kénnen adiquat nur im Glauben ge-
lesen werden. Wie ist das zu verstehen?

In den Biichern der Heiligen Schrift begegnet Jesus als bistorische Personlichkeit. Die
Historizitdt Jesu leugnet heute kein Forscher mehr, am wenigsten Stauffer, aber auch Bult-
mann akzeptiert sie, wenn er auch in seinem Buch , Jesus“ sagt, daf man ,vom Leben und
der Persénlichkeit Jesu so gut wie nichts mehr wissen“ kénne. Es geht immer nur um
das AusmaB des kritisch gesicherten Wissens.

Im Umgang mit Jesus hat sich ein Jingerkreis, ein ndherer und entfernterer, gebildet,
der im Héren seines Wortes, im Hinblick auf seine Werke, zumal seiner wunderbaren
Machttaten, in der Erschiitterung bei seinem Tode und in den geheimnisvollen, erregenden
Erfahrungen der &sterlichen Begebenheiten, veranlalt wurde, an ihn zu glauben. In diesem
Glauben wurde die Person Jesu unbedingt bejaht und zwar so, wie sie sich in worthafter
Offenbarung erschlofl. Die Jingergemeinde bekannte glaubig: ,Jesus ist der von Gott ge-
sandte Messias“ und steht zu ihm in einem schlechthin einzigartigen Verhaltnis. Als Mes-
sias hat er eine heilbringende, welterlésende Sendung. Diese gilt es zu bezeugen und zu
verkiindigen. Dem Auftrag der Verkiindigung entsprachen die bevollmichtigten und so
qualifizierten Augen- und Ohrenzeugen, die Apostel. Thre Botschaft kam aus dem Glauben
und forderte Glauben, einen Glauben an die Wirklichkeit und Wiirde der historischen
Gestalt Jesu, zumal an jene wirklichen Ereignisse seines Lebens, die in besonderem
Sinne heilsentscheidend gewesen sind, an Tod und Auferstehung.

Das von Jesus selbst geforderte Glaubenszeugnis der Urgemeinde, das Kerygma der
Apostel — ,Minnern, die in all der Zeit, wihrend Jesus der Herr bei uns ein- und
ausging, zu unserem Kreise gehérten“ (Apg 2,21) -, wurde in den Biichern des Neuen
Testamentes niedergeschrieben. Diese Niederschrift hat sich die Kirche zu eigen gemacht.
Zu ibrem konkreten Wesen gehért es, eine Heilige Schrift zu haben. Im Prozel der Kanon-
bildung hat sie in der Kraft des ihr geschenkten Geistes, des Heiligen Geistes der Wahr-
beit, der sie eingefiihrt hat und einfithren wird in alle Wahrheit, nur jene Schriften rezi-
piert, die dem ihr geschenkten Geist entsprachen und also in all ihrer Differenziertheit
Zeugnis ablegen von dem einen Herrn und seiner Sache. Die Biicher des Neuen Testamentes
sind sozusagen Instrumente, Medien, in denen die Kirche Gestalt und Botschaft Jesu Chri-
sti aufbewahrt und zwar so aufbewahrt, daf sich zugleich der Sinn des Aufbewahrten in der
Geschichte entfaltet. Diese behaltene und dem Sinn nach entfaltete Wirklichkeit Christi
deutet die Kirche authentisch und legt sie zum Glauben aller Welt verbindlich vor. Der



" Literaturbericht 388

1

Christus des Glaubens begegnet in der Verkiindigung der Kirche und ithrem Heiligen Buch,
damit an ihn geglaubt und im Glauben das Heil gewonnen werde. In angemessener Weise
begegnet man demnach den Texten der Heiligen Schrift nur im Raum der Kirche, im Raum
ihrer verbindlichen Tradition, deren zentrales und in gewissem Sinne uniiberholbares Stiick
sie, die Schrift, selber ist. Im glaubigen Horen des Wortes erst erschliefit es sich in spezifi-
scher Weise und 1df8t Jesus Christus, der hinter dem Wort steht und sich in ihm vergegen-
wartigt, in einem hell-dunklen Verstehen erkennen. Der Verfasser unseres Buches hat
so nicht gehort, hat an der Kirche vorbeigehdrt und hat so die zu hérende Sache in wesent-
lichen Stiicken verfehlt und das Ganze falsch gedeutet.

Doch noch in eciner anderen Weise ist die Methode des Verfassers angreifbar. In der
kirchlichen Verkiindigung der Botschaft Jesu — einer Verkiindigung, die aus der Schrift
heraus geschieht —, ist das Element eines philologisch-historischen Hérens, resp. Lesens
waufgehoben®, d. h. bewahrt und doch zugleich iiberstiegen. Mehr noch: Dieses Element
mufl in der Glaubensverkiindigung anwesend sein, ansonsten wire der Glaubensgehorsam
nicht mehr ein ,verniinftiger Gehorsam®, wie er vom Vatikanischen Konzil gefordert wird.
Doch auch die historisch-kritische Methode scheint der Autor in sebr anfechtbarer Weise ge-
handbabt zu haben. Das gilt es jetzt zu zeigen.

Wir fragen zunichst: Was ist das Ziel einer historischen Untersuchung? In ibr soll of-
fenbar der historische Gegenstand, hier die Person unseres Herrn Jesus Christus, so wie
sie an sich selbst gewesen ist, zum Verstindnis gebracht werden. Dieses kann nur im , Ver-
nehmen“ simtlicher Dokumente gewonnen werden, in denen sich die verschiedenen Perspek-
tiven der unmittelbaren oder mittelbaren Zeugen spiegeln. Die Mitte der darzustellenden
Person kann nur erreicht und einigermafien verstanden werden im Medium von konvergie-
renden Zeugnissen, in denen diese Mitte transparent wird. Die geforderte Konvergenz
verschiedenartiger Zeugnisse 1afit sich grundsitzlich nur feststellen, wenn der Interpret
diese mehr oder weniger verstehend nach- und mitvollziehen kann. Aber bier gilt: Was *
immer verstanden wird, wird nach dem Mafl des Verstebenden verstanden. So kann es vor-
kommen, dafl ein Unverstindiger in verschiedenartigen Zeugnissen sich ausschlieBende
Divergenzen feststellt, wo ein sublimerer Blick noch die innere Konvergenz zu erkennen ver-
mag. Schon diese schlichte Uberlegung mahnt zur Vorsicht in der Deutung je verschiedener
Aussagen iiber eine Person, die zuletzt immer unsagbar ist. So wird dufSerste Behutsamkeit
und tiefes Einfilhlungsvermégen verlangt, wenn man die historische Methode in legitimer
Weise anwenden will. Man wird nicht sehr rasch bestimmte Auflerungen iiber eine Person
als unhistorisch verwerfen. Man wird z. B. nicht so rasch sagen, dafl man die Person Jesu
besser verstche als bestimmte Augenzeugen, die St. in seinem Buch , Vermittlungstheologen®
nennt, oder auch als der heilige Paulus. Man hat nun den Eindrudk, daf unser Autor in un-
bedachtsamer Weise behauptet, es gibe in den Evangelien sich ausschlieBende Aussagen,
wo es sich nur um verschiedene, sich erginzende Perspektiven handelt, die auf einen letzten,
inneren ,Punkt® verweisen, auf die gebeimnisvolle Mitte Jesu, die immer nur asymptotisch
erreicht wird und erreicht werden kann. Wir wollen unseren Einwand an einem Beispiel ver-
deutlichen. St. hilt, wir haben es oben gesehen, Mt 5, 17-19 nicht fiir ein echtes Wort Jesu. Er
meint, es sei unvereinbar mit dem Angriff Jesu auf das Gesetz. Giinther Bornkamm dage-
gen (ebenfalls lutherischer Theologe) sagt in seinem Buch ,Jesus von Nazareth (Urban-
Biicherei, Kohlhammer, Stuttgart 1956): ,(Es) darf selbstverstindlich keinen Augenblick -
vergessen werden, dafl Jesus nicht daran denkt, Schrift und Gesetz aufzuheben und durch
seine eigene Botschaft zu ersetzen. Sie sind und bleiben die Bekundung des Gotteswillens*
(S. 91). Gerade dieser Autor glaubt also die von St. geleugnete Konvergenz der Aussagen
Jesu in Mt 5 zu erkennen. ,Jesu Verkiindigung des géttlichen Willens . .. hat eine zweifa-
che, wie es scheint entgegengesetzte Stofirichtung® (ebd. 92). Mt 5, 17-19 ist gegen ein geset-
zesfeindliches Schwirmertum gerichtet. ,Darin fafit sich das Nein Jesu zu allem Enthusias-
mus der Gesetzlosigkeit und sein Ja zum Gesetz zusammen® (ebd. 94). Andererseits wird
aber auch die Radikalisierung des Gesetzes, seine Verinnerlichung und sein Ubersteigen
alles blof Humanen durch Jesus gesehen und gesagt: ,Man wird nicht einfach behaupten
diirfen, daf die Radikalisierung der géttlichen Forderung, die diese Worte Jesu ausspre-
chen, schlechterdings dem jidischen Gesetzesverstindnis fremd ist“ (ebd. 95). Gerade in die-



884 Literaturbericht

ser Radikalisierung wird nach Bornkamm deutlich, daff, ,in Wahrheit ... die neue Gerech-
tigkeit eine qualitativ andere und neue Haltung (ist)“ (ebd.99). Ahnliches gilt von dem durch
St. verworfenen Satz Mt 5, 28. Es muf} doch sehr nachdenklich machen, wenn St. selbst zu-
geben mufl: ,Die kompakte Majoritit der deutschen Exegeten in allen Lagern und Kon-
fessionen denkt freilich anders und hilt Mt 5,28 fiir jesuanisch® (S. 185, Anm. 113). Es
kam uns hier nicht darauf an, die Texte selbst zu diskutieren. Wir wollten: nur zeigen,
daf gelehrte und gewissenhafte Exegeten noch eine Konvergenz der Aussagen Jesu zu sehen
vermochten, wo St. nur sich ausschliefende Divergenz sah. Zusammenfassend kann also
gesagt werden, St. hat die Weite des Horizontes Jesu nicht zu sehen vermocht und deshalb
seine kritische Methode unkritisch gehandhabt. Er mufite so zu falschen, Ergebnissen kom-
men. Von einem gldubigen Gesichtspunkt her aber wird man noch einmal erkennen, dafl
man dem Jesus des Glaubens und darin dem Jesus der Geschichte nur begegnen kann im
Raum der Kirche, in der alle giiltigen Perspektiven echt aufgehoben und integriert werden,
zuletzt nicht aus der Kraft rein menschlichen Verstehens, sondern aus der des Heiligen
Geistes.

Doch nicht nur St.’s Methode ist angreifbar, sondern auch die Art und Weise, wie er die
in seinem Sinne verstandene ,Urbotschaft Jesu“ mit moralischen Positionen, die als christ-
lich und kirchlich unterstellt werden, konfrontiert.

Falsche Deutung der kirchlichen Moraltheologie

St. proklamiert als Moral Jesu eine ,Moral ohne Gehorsam“. Auf der einen Seite be-
streitet er die sittliche Qualitit von Gehorsam iberhaupt. Auf der anderen Seite unterstellt
er als traditionell christliche und kirchliche Auffassnung von Gehorsam, dal der konkrete
Gehorsamsakt nicht beurteilt zu werden brauche vom eigenen Gewissen, dafl er in diesem
Sinne ,blind® zu sein habe. Ja, es wird sogar insinuiert, dafl dies, wenn man iiberhanpt
Gehorsam fordere und fordern kénne, ganz in der Ordnung sei. Gerade weil man. aus
Jesu Moral eine Gehorsams- und Gesctzesmoral gemacht habe, sei es zum blinden und
sturen Gehorsam gekommen, und so sei die Urgemeinde Jesu, resp. die Kirche nngewollt
schuld an allen furchtbaren Exzessen der blind Gehorchenden. Als Argument fiir diese Auf-
fassung werden Texte des hl. Ignatius von Loyola beigebracht. Einmal aus dem ,Gehor-
samsbrief“ des Heiligen, wo von der ,Einfalt des blinden Gehorsams“ die Rede ist. Dann
aus dem 6. Teil der Konstitutionen der viel zitierte Satz: ,Wer unter dem Gesetz des Ge-
borsams lebt, der muf} sich von der géttlichen Vorsehung durch seine Ordensoberen lenken
und leiten lassen gleich wie ein Leichnam (cadaver), der sich nach jeder Richtung bringen
und in jeder Weise behandeln 13ft“ (S. 19). Er fahrt dann weiter fort: ,Das ist soldati-
sches Christentum. Das protestantische Gegenstiick dazu ist der christliche Militarismus preu-
Bischen Stils. Man denke. .. an die Leitbegriffe Gesetz, Befehl, Pflicht, an die immer wie-
derkehrenden Formeln: Gesetz ist Gesetz, Befehl ist Befehl, Ich tue nur meine Pflicht®
(S. 19). Nun ist es klar, dafl es anch eine Karikatur des christlichen Gehorsams gegeben hat
und immer wieder geben kann. Doch auch in dem bescheidensten moraltheologischen Lehr-
buch wird man nachlesen kénnen, daf jede Entscheidung des Menschen an den Spruch sei-
nes Gewissens gebunden ist, auch dann noch, wenn dieses Gewissen objektiv irrt, was ja

- subjektiv in der konkreten Lage nicht festgestellt werden kann, auch dann, wenn weltliche
oder geistliche Autoritdten formal anders befehlen. St. irrt also einfach in der Interpretation
der Verbindlichkeit eines christlichen Gehorsams, und seine Polemik trifft ins Leere. Was
den Jesuitengehorsam betrifft, wird man daran erinnern missen, dafl im dritten Teil der
Konstitutionen die bare Selbstverstindlichkeit noch einmal ausgedriickt ist, der Jesuit solle
»seinen Willen und sein Urteil in allem, was nicht Siinde ist* (Const. III c. 1 n. 23), dem

- Willen des Obern konform machen. Im iibrigen werden die Zitate iiberinterpretiert, weil

der Verfasser den Sinn der geschichtlich gewachsenen Sprache aszetischer Traktate nicht zu
verstehen scheint. Man bedenke, auch der hl. Franz von Assisi hat das Bild vom ,cadaver®
gebraudht. Ein so sachverstindiger Historiker wie H. Boehmer bemerkt zum Jesuitengehor-
sam: ,Die von Loyola befolgte Erziehungsmethode bewirkte somit nur, dafl der einzelne
sich gewdbnte, all seine Aufmerksamkeit darauf zu konzentrieren, den erhaltenen Befehl



Literaturbericht 385

sachgemif und schnell auszufilhren. Sie minderte also nicht, sie steigerte im Gegenteil ..
das personliche Verantwortungsgefih! und damit auch die Fihigkeit zu raschem, unermud-
lichem, selbstindigem Handeln und die Bereitschaft, ohne Riicksicht auf die eigene Sicher-
heit und Bequemlichkeit jedes Opfer zu bringen, welches der erhaltene Auftrag zu fordern
schien® (Die Jesuiten 41921, 52).

Ahnliches ist zu sagen von dem angeblichen grundsitzlichen Antinomismus der ,Urbot-
schaft Jesu“ in seiner Konfrontation zur Auffassung von Gesetz in der Glaubensverkiin-
digung der Kirche. Die exegetische Frage haben wir oben schon berithrt. Es besteht kein
Grund, Jesu Logion vom ,Erfiillen® des Gesetzes zu eliminieren. Zu diesem Wort bemerkt
Bornkamm: ,Auch das ,Erfiillen‘ bezieht sich nicht auf den stellvertretenden Gehorsam
Christi, sondern auf Jesu Lehre, die den Willen Gottes in Gesetz und Propheten voll zur
Geltung bringt. Nur so hat 5,19 in diesem Zusammenhang Sinn“ (a.a.0. S. 187, Anm. 18).
Doch davon abgesehen, wird in den Ausfithrungen St.s das Gesetzhafte in billiger Weise
karikiert, um so seine Unvereinbarkeit mit wirklicher Moral zu erweisen. ,Denn wie sieht
die Durchschnittsmoral aus, die auf dem Boden des Gesetzes gedeiht? Was das Gesetz ver-
langt, das tut man. Gesetz ist Gesetz. Mag es Wahnsinn sein, man tut es. Mag es Frevel
sein, man tut es. Das Gesetz hat immer recht, und vor allem — wer den Buchstaben des Ge-
setzes erfiillt, ist immer gedeckt und gerechtfertigt* (S. 81). Hier also wird die immer mog-
liche fehlende ,Civilcourage®, die sich gegen ein unsittliches Gesetz oder eine unsittliche Ge-
setzesanwendung richtet, dem Gesetz als solchem angelastet, und es wird insinuiert, dafl
dies eine sozusagen notwendige Folge der ,legalistischen Moral“ der Kirche sei. Natiirlich
gibt es einen solchen feigen und heuchlerischen ,Legalismus“. Er kann sich aber nicht auf
die Lehre der Kirche berufen. Hier gilt: Nur ein sittliches Gesetz kann verpflichten. Der
bl. Thomas erklirt ausdriicklich: ,Den weltlichen Herrschern ist der Mensch nur insoweit
zum Gehorsam verpflichtet, als es die Ordnung der Gerechtigkeit erfordert. Und deshalb,
wenn sie nicht im Besitz einer gerechten, sondern angemafiten Herrschaft sind oder wenn sie
Ungerechtes gebieten, sind die Untertanen nicht gehalten zu gehorchen, es sei denn per
accidens, um ein Argernis oder eine Gefahr zu vermeiden® (S. Th II. II. q 104 a 6 ad 3).
Es ist klar, daB8 die Einschrankung sich nicht auf in sich unsittliche Sachverhalte bezieht. Man
bedenke weiterhin die Lehre von der ;,Exkusation®, der ,Epikie”, der Auslegung also des
Gesetzes nach Recht und Billigkeit gegen den Wortlaut des Gesetzes. In gewissem Sinne
gehért in diesen Fragebereich auch die Lehre vom ,Probabilismus®, die bei einer objektiv
zweifelhaften Verpflichtung, auch und gerade gesetzhafter Art, fiir die sittliche Freiheit der
Entscheidung votiert. Der Lutheraner St. sei aber noch erinnert an die harte Verurteilung
der Antinomisten durch Luther. Ohne Frage wiirde dieser den Autor zu den Schwarmgcistcrn
zihlen und seine Lehre unerbittlich bekdmpfen. Doch die Frage, ob St. fiir einen Christen
lutherischen Bekenntnisses iiberhaupt noch tragbar ist, miissen diese und ihre verantwort-
lichen Amtstriger selber entscheiden.

Jesus habe keine rigoristische Supermoral gelehrt, so meint St., und lehnt deshalb die
Bergpredigt als Wort Jesu, aber auch in sich, ab. Er glaubt, der Herr habe eine rein inner-
weltlich-verniinftige Ethik gelehrt, die jedermann an sich und aus sich selber erfiillen kénne.
Abgesehen davon, dafl St.’s Exegese irrig ist — wir sprachen oben schon davon —, werden
hier fundamentale Wahrheiten der christlichen Verkiindigung negiert. Das Ethos der Berg-
predigt ist nur zu begreifen, wenn man vom Glauben her erkannt hat, dafl die eschatologi-
sche Wirklichkeit inmitten des alten Aons schon angebrochen ist und die Welt der Siinde -
auf das Reich Gottes hin verwandelt. Dem Menschen als ,neue Kreatur* (Gal 6, 15; 2 Kor
5,17), als solchem, der ,bereits die Gabe des Geistes besitzt“ (R4 8, 23), ist solche Verwirk-
lichung des sittlichen Lebens zugeordnet. St. hat kein christliches Verstindnis vom Menschen
mehr, sondern ein aufklirerisch-humanes. Er gehdrt — das mufl klar gesehen und gesagt
werden — zur theologisch-geistigen Welt von Albert Schweitzer.

Noch eine weitere Behauptung St.’s sei beriihrt. Unser Autor ist der Ansicht, dafl das
Liebesgebot Jesu so sehr alle anderen moralischen Gebote relativiere, daff diese im Kon-
fliktsfall aufgehoben werden miifiten. Auch hier liegt ein falsches Verstindnis des Sittlich-
Gebotenen vor. Die Kirche lehrt, dafl das Sittlich-Gute das fiir den Menschen Seinsgemifie
sei. Das von Gott Gebotene ist nichts anderes als die Verwirklichung des Seins des Men-



386 Literaturbericht

schen, das durch Schopfung, Urgnade, Fall und Erldsung charakterisiert ist. Das Gesetz
Christi entspricht dem konkreten, heilsgeschichtlich bestimmten Wesen des Menschen. Christ-
liche Moral iibersteigt den sich ausschlieBenden Gegensatz von Heteronomie und Autono-
mie. Wenn das erkannt ist, kann es an sich keinen sich ansschliefenden Gegensatz von
Liebe und Pflicht geben. Denn gerade der Liebende wird in seiner Liebe das Seinsgesetz
des anderen nicht nur respektieren, sondern es in seiner liebenden Zuwendung entbinden
und so dem anderen zu sich selbst verhelfen. Es ist also eine unvollziehbare Vorstellung,
dafl man um der Liebe willen einen anderen ermordet, wobei nicht jede Tétung — wie St.
sehr wohl weifl — gegen das 5. Gebot des Dekalogs verstoft. In keiner Sitnation ist der
Mensch zur Siinde gezwungen, wobei der erbsiindige Mangel auch unserer sittlichen Akte
nicht formal siindhaft ist, sondern aus der Siinde Adams stammt, die den Raum unseres
Daseins immer noch, wenngleich nicht ausschliefllich, bestimmt. Wo die Siinde grof gewor-
“den ist, ist die Gnade noch gréfler geworden (RS 5,20) und ist jetzt schon vom Christus-
ereignis her immer die sieghafte.

Noch ein letztes Problem sei genannt. In den schirfsten Worten behauptet St. die grund-
sitzliche Unvereinbarkeit der Moral Jesu mit einer sittlich-religiésen Dignitit des Gehor-
sams der weltlichen Obrigkeit gegeniiber. Er beruft sich bei diesem Verdikt auf Mk 12,
18-17, der Geschichte vom Zinsgroschen. Uber den genaueren Sinn, dieses Textes, besonders
von Mk 12, 17, mdgen die Exegeten verschiedener Meinung sein. Das eine diirfte feststehen:
Jesus anerkennt die Rechte einer politischen Obrigkeit, soweit diese nicht den Rechten Got-
tes entgegengesetzt sind. Die grundsitzliche religids-sittliche Verpflichtung zum Gehorsam
den politischen Antorititen gegenitber und deren religiose Wiirde wird klar von Paulus
R6 18, 1-7 gelebrt und 1 Petr 2, 13-17 bestitigt. Es geht uns aber hier jetzt mehr um die
Giiltigkeit der Unterscheidung von sittlichem Gehorsam und Loyalitit dem Staate gegen-
iiber, die St. unter Umstinden fiir richtig hilt. Wenn ein solch loyaler Akt freier Akt des
Menschen ist und sein soll, dann steht er, ob man das will oder nicht will, im Raum der
Sittlichkeit, ist entweder sittlich-gut oder unsittlich. Es gibt nimlich keinen konkreten, aus

" Freiheit gesetzten Akt, ohne moralische Relevanz. Immer hat der Mensch seine freien Ent-
scheidungen vor Gott zu verantworten. Ist demnach der Akt der Loyalitit der staatlichen
Obrigkeit gegeniiber geboten, ist er Antwort auf einen Befehl dieser Obrigkeit, dann ist er
eben ein Akt loyalen Gehorsams, und das Ganze 16st sich in einen Wortstreit anf. St. 1st
mit seiner Unterscheidung keines der schwierigen sittlichen Probleme, die auf dem Feld des
Politischen aunftreten konnen. Auch St. mufl fragen, wann vor Gott in einer konkreten Situa-
tion Loyalitit streng geboten, angeraten oder auch verboten sei. Seine Ausfiibrungen iber
den Gehorsam im Bereich des Staates verraten ein tiefes Ressentiment, das verhindert, die
giiltigen Ordnungen in diesem Bereich zu sehen.

St. wollte die ,Urbotschaft Jesu“ nach den Evangelien darstellen. Er hat im wesentlichen
seine eigene Botschaft dargelegt und noch einmal deutlich werden lassen, daf diese Bot-

* schaft unverkiirzt nur zu vernehmen ist im Raum der Kirche, der Christus den Geist ver-

heiflen und verliehen hat.
Hans Wulf S]






