
LITERATUR    BERICHT 

• Die Urbotschaft Jesu ? " 
Zu einem neuen Jesusbuch 

Der Erlanger Theologe Ethelbert Stauffer hat in der Reihe der •Dalp-Tasdienbücher" 
(Nr. 333) ein Buch erscheinen lassen, das den Titel trägt: •Die Botschaft Jesu Damals und 
Heute" (Francke-Verlag, Bern, 1959). Es ist der dritte und abschließende Band einer Tri- 
logie, die sich historisch mit dem Leben und der Lehre Jesu befaßt. Der erste Band handelt 
von •Jerusalem und Rom im Zeitalter Jesu Christi", der zweite von •Jesus - Gestalt und 
Geschichte". Wir haben es hier nur mit den Aussagen des dritten Bandes zu tun, die jeden 
Christen in ungewöhnlicher Weise provozieren müssen, weil sie seinem durch die Kirche ver- 
mittelten Glaubensverständnis von der Person und von der Botschaft Jesu radikal wider- 
sprechen. 

Wir wollen zunächst über die Ausführungen des Autors referieren. 

Die Absicht Stauffers 

St. will mit seinem Buch dem heutigen Menschen die •Urbotschaft Jesu" (S. 11) vermit- 
teln. Er will es nur tun im Hinblick auf •die Botschaft von der neuen Moral..., weil diese 
Fragen nicht nur in unseren Augen, sondern auch in den Augen Jesu die wichtigsten sind" 
(S. 11). Wichtig ist diese Botschaft heute. Denn unserer Zeit eignet eine eigentümliche Rat- 
losigkeit über die Ordnung des Sittlichen. Mit neuer Eindringlichkeit wird gefragt: •...sollte 
er (Jesus) uns den diakritischen Maßstab liefern können, den wir suchen und brauchen, 
den Maßstab für Gut und Böse, für Recht und Unrecht?" (S. 8). St. findet in seiner Weise 
diesen Maßstab in der •Urbotschaft Jesu". Um die Angemessenheit dieser Botschaft für 
unsere wie für alle Zeiten zu erweisen, dokumentiert der Autor seine exegetischen Unter- 
suchungen mit einer Fülle historischen Materials, zumal eines solchen aus der jüngsten deut- 
schen Geschichte. Er benutzt es, um die Konsequenzen einer Pervertierung der in seinem 
Sinne eigentlichen Intentionen Jesu sichtbar werden zu lassen und um das Heilende und 
Helfende, das für das moralische Bewußtsein Wegweisende der von ihm aufgezeigten ge- 
nuinen Botschaft Jesu zu verdeutlichen. Durch diese Weise der Darstellung, das sei als 
Kritik hier schon angemerkt, verliert das Buch sein einheitliches literarisches Genus; es ist 
ein Zwitter von bibeltheologischer Untersuchung und aggressiver, ressentimentgeladener 
Polemik, die sich vor allem in den Anmerkungen ausspricht. 

Es geht also um die Darstellung der •Urbotschaft Jesu". Diese läßt sich nun nicht durch 
einen einfachen, sozusagen naiven Blick auf das Neue Testament oder auch nur der Evange- 
lien ermitteln, denn sie hat im Raum der Jüngergemeinde Jesu einen Gestaltwandel erfahren. 
St. behauptet: •Die Urchristenheit geht bewußt oder unbewußt hinter Jesus zurück auf die 
religiösen Traditionen ihrer jüdischen Väter. Sie hat das Bedürfnis, die Gestalt, Geschichte 
und Botschaft Jesu von Nazareth im Lichte des Alten Testamentes zu verstehen und vor 
dem Forum der alttestamentlichen Offenbarung zu rechtfertigen" (S. 9/10). Dieser Gestalt- 
wandel sei übrigens, so meint St., nicht der einzige. Denn •jener Judaisierung des Chri- 
stentums folgt auf dem Fuße die Hellenisierung, später die Romanisierung, die Germa- 
nisierung, heute vielleicht die Amerikanisierung des Christentums" (S. 9). 

Wie gewinnt St. die •Urbotschaft Jesu"? 
Die Methode 

Eine genaue Analyse der Evangelientexte ergebe, so argumentiert der Autor, eine nicht 
einheitliche und eindeutige Botschaft Jesu. Auf der einen Seite fänden sich •Sprüche", die 
offenbar eine entschiedene Spitze gegen die Gesetzesauslegung der strengen Thorajuden, 
zumal aus der Qumrangemeinde, enthielten, •Sprüche", die sogar die Verbindlichkeit 
des Gesetzes selber ablehnten. St. nennt vor allem die in den Evangelien berichteten Be- 



Literaturbericht 379 

gebenheiten, in denen nadi Jesu Wort das •Sabbatgebot" des Gesetzes •übertreten" werden 
kann und muß. Auf der anderen Seite glaubt er in denselben Evangelienschriften reaktio- 
näre und judaisierende Tendenzen feststellen zu können. Diese seien allerdings in den vier 
Evangelien in verschiedener Häufigkeit vorhanden; am wenigsten bei Mk, sehr viel mehr 
bei Mt und in anderer Weise bei Lk. Bei Jo fänden sich mehr als bei allen Synoptikern 
zusammen. St. schließt daraus: •Die Qumranisierung der Jesustradition wächst mit dem 
zeitlichen Abstand der Traditionsträger von Jesus" (S. 16). Aus dieser Beobachtung zieht 
nun St. folgende Konsequenz: •Die antiqumranischen Elemente der Evangelien gehen auf 
Jesus zurück, die philoqumranischen stammen aus der Urgemeinde" (S. 16). Qumranisch 
sind für ihn die gesetzhaften Elemente der überlieferten Jesuslogien, aber auch die •rigo- 
ristischen". •Alle juristischen Elemente der Jesusüberlieferung sind... nachjesuanische 
Rejudaisierungserscheinungen" (S. 149, Anm. 41). Auch die •Radikalisierungstendenz" der 
Bergpredigt ist •qumranisch, unjesuanisch und frühkirchlich" (S. 149, Anm. 41). Daß gerade 
in den antilegalistischen •Sprüchen" Jesu •Urbotschaft" enthalten sei, folge aus der Be- 
kämpfung der Person und der Lehre Jesu durch die orthodoxen Thorajudenk die ihn als 
•Ketzer" ausgestoßen und der Todesstrafe überantwortet hätten. Um also Jesu eigentliche 
Botschaft zu gewinnen, wählt St. unter seinen schriftlich überlieferten Worten aus und 
zwar nach dem oben angegebenen Kriterium und gewinnt so, wie er meint, seine •Urbot- 
schaft". Wie sieht diese im einzelnen aus? 

Das Ergebnis 

Jesus selbst verstand sich vor allem als Verkünder einer moralischen Ordnung, er ge- 
hört zu den großen Moralisten der Geschichte und ist Lehrer einer •neuen" Moral. Wie 
ist diese zu charakterisieren? Jesu Moral ist erstens eine •Moral ohne Gehorsam" (S. 17). 
Gehorsames Handeln und moralisches Handeln sind sich ausschließende Gegensätze. Jesus 
•hat den Begriff des Gehorsams geächtet und sich gegen eine ethische Tradition von fünf 
Jahrtausenden gestellt, um eine ganz andere, ganz neue Moral aufzubauen" (S. 25). Wie 
kommt St. zu dieser überraschenden und unglaublichen Feststellung? Er argumentiert so: •In 
der jesuanischen Botschaft von der neuen Moral kommen die Worte Gehorsam und gehor- 
chen überhaupt nicht vor ... die Tatsache bleibt, daß Jesus nach dem einmütigen Zeugnis 
der vier Evangelien die Vokabeln Gehorsam und gehorchen mit aller Konsequenz vermei- 
det. Jesus von Nazareth liebt diese Worte nicht" (S. 17). St. scheint selbst einen Schrecken 
über diesen Satz bekommen zu haben, denn er macht sofort eine doppelte Einschränkung: 
•Selbstverständlich darf man aus dieser lexikalischen Fehlanzeige nicht den voreiligen 
Schluß ziehen, daß etwa die Idee des Gehorsams in der Praxis und Verkündigung Jesu 
keine Rolle spiele" (S. 17). Selbst die •lexikalische Fehlanzeige" wird aber noch einge- 
schränkt durch die Bemerkung: •d. h. in keinem echten Herrenwort" (S. 150, Anm. 18). 
Wenn auch nicht •alle Gehorsamsethik in Bausch und Bogen verworfen" (S. 24) wird, ist 
Gehorsam aber nicht ein moralisch verpflichtender Akt, sondern nur eine Tat der Loyalität, 
die Jesus weithin unangefochten läßt. •Aber Loyalität im Sinne Jesu ist Gehorsam ohne 
Moral. Das moralische Gewissen hat mit Loyalität nichts zu tun" (S. 25). 

Die von Jesus verkündigte Moral ist zweitens eine •Moral ohne Gesetz" (S. 26). •Jesus 
ist der Botschafter einer unjuristischen Moral, die grundsätzlich frei ist von jeder Bindung 
an die mosaische Thora und den jüdischen Thoragehorsam" (S. 26). Das Wort Mt 5, 17-19, 
in dem es heißt, daß Jesus nicht gekommen sei, Gesetz und Propheten aufzuheben, sondern 
zu erfüllen, wird als Zusatz von judaisierenden Vermittlungstheologen deklariert. Jesus 
aber entbindet seine Hörer nicht nur von der Verpflichtung dem mosaischen Gesetz gegen- 
über, sondern jedem Gesetz gegenüber. 

Seine Moral ist grundsätzlich frei vom Gesetz. •Denn die mosaische Thora ist für Jesus 
lediglich die geschichtliche Erscheinungsform einer juristischen Lebensordnung überhaupt, 
die jüdische Thoramoral ist für ihn nur das gegebene Paradigma einer gesetzlich gebun- 
denen Gehorsamsethik. Die neue Moral aber, die Jesus verkündigt, lehnt jede juristische 
Bindung ab. Jesus will die Moral einmal für allemal freimachen von der juristischen Um- 
klammerung, in der jedes Ethos erstickt" (S. 31). Das alles soll keine sittliche Ungebunden- 



380 Literaturbericht 

heit bedeuten. Die Jesujünger sollen gebunden sein, aber nur an ihn, •an sein Wort und 
sein Beispiel" (S. 31). Juristische Bindungen können als solche keine moralischen sein. 
Gesetz und Sittlichkeit sind inkommensurable Größen. •Darum will er (Jesus) Menschen, 
die sich im Konfliktsfall mit aller Klarheit, Freiheit und Unerschrockenheit für die Moral 
entscheiden gegen das Gesetz, gegen Paragraph, Eid und Befehl" (S. 31). 

Die •Urbotschaft Jesu" im Sinne des Autors ist drittens keine •Supermoral" (S. 36), sie 
ist eine betont humane Moral für •jedermann" (S. 36). So wird das Ethos der Bergpredigt 
mit äußerster Schärfe abgelehnt. •Das Ganze ist weiter nichts als ein Aufruf, pharisäischer 
zu sein als die Pharisäer" (S. 38), ist •ein judenchristlicher Katechismus, der die Kardinal- 
sätze einer rigoristischen Supermoral im Geiste der palästinajüdischen Sondergruppen je- 
ner Tage enthält" (S. 39). So scharf und ablehnend wird der Autor, daß er über den 
•Spruch" Mt 5, 28: •Jeder, der ein Weib auch nur ansieht, sie zu begehren, hat schon in 
seinem Herzen Ehebruch mit ihr begangen" - sagt: •Mit solchen Sätzen haben die Phari- 
säer den kleinen Mann in Gewissensnot, Höllenangst und unaufhörliche Bußprobleme ge- 
jagt ... Mit solchen Erpressermethoden hat man das Volk zu terrorisieren versucht" (S.83). 
Abschließend stellt er von der ganzen Bergpredigt fest: •Jedenfalls aber kann die Rejuda- 
isierung des Christentums gar nicht triumphaler in Erscheinung treten als hier" (S. 39). 

Nachdem St. dargelegt hat, worin nach seiner Interpretation Jesu Moral nicht besteht, 
werden nun ihre positiven Gehalte behandelt. Jesu Moral ist Moral einer unbedingten 
Gottes- und Nächstenliebe. Sie ist es so unbedingt, daß sie alle anderen Thoragebote total 
relativiert. St. wagt den Satz zu formulieren: •Wenn die Nächstenliebe einen Mord ver- 
langt, dann tritt Ex 20, 13 für diesen Fall außer Kraft. Pecca fortiter! .. .Jedes Religions- 
gesetz, jedes Sittengesetz, jedes Strafgesetz, jeder Militärbefehl, jeder Treueid, jede Gehor- 
samspflicht in aller Welt und aller Zukunft ist durch das Liebesgebot Jesu relativiert" 
(S. 45). Dieses Gebot vermag der Mensch grundsätzlich aus eigener Kraft zu erfüllen. Jesus 
redet nicht von der sittlichen Stärke, die erst durch •Glaube, Buße und Gnade" (S. 45) ge- 
wonnen werden müsse. So redeten das •Vierte Esrabuch, Paulus, Augustin und ihre 
Nachfolger" (S. 45). Doch •Jesus denkt über den Menschen totaliter aliter als jene Män- 
ner ... Das Greuelmärchen von der allgemeinen Unmoral hat in der Botschaft Jesu keinen 
Platz. Der Mensch hat in den Augen Jesu eine gewaltige Reserve an gutem Willen und mo- 
ralischer Energie" (S. 45). Man kann sich nur darüber wundern, daß ausgerechnet ein luthe- 
rischer Theologe einen so perfekten Pelagianismus als •Urbotschaft Jesu" ausgibt. 

Ein weiteres Kennzeichen der genuinen Moral Jesu ist nach St. das Ethos der Arbeit. 
•Jesus preist die Arbeit. Darum bekämpft er die terroristisch erzwungene Sabbatruhe ... 
Er ist Avantgardist der neuen Religion und Arbeitsmoral" (S. 49). Der Mensch hat vor al- 
lem Mitarbeiter Gottes zu sein, der •die entscheidende Stelle in seinem allgeschichtlichen 
Arbeitsplan... dem Menschen zugewiesen (hat)" (S. 49). Gerade darin beweist der Mensch 
seine Gottesliebe, wenn er für den Nächsten arbeitet. Frömmigkeit im Sinne Jesu ist Arbeit 
in und an der Welt, damit diese menschlicher werden. So das Ethos der Arbeit auf sich neh- 
mend, sind die Jünger Jesu •die Avantgardisten der Zukunft" (S. 53). Als solche müssen 
sie sich frei machen •von den Bindungen, Sorgen und Rücksichten eines bürgerlichen Le- 
bens ... Denn die Religion und Moral der radikalen Menschlichkeit ist dieser Welt immer 
ein Ärgernis" (S. 53). Diese humane Moral formuliert auch Jesus wie alle großen, Mora- 
listen in der •Goldenen Regel" Mt 7, 12. Dieser positiv formulierte •Spruch" ist die •regula 
aurea der Humanität" (S. 59). Zuletzt kommt es Jesus auf das Humane allein an. •Die 
Hochgelobten von Mt 25, 37-40 haben offensichtlich aus rein menschlichen Impulsen gehan- 
delt. Und daran hat Jesus sein Wohlgefallen, gerade daran. In summa, Jesus von Naza- 
reth bekennt sich hier ohne Vorbehalt zu dem säkularen Programm der großen Moralisten 
in aller Welt" (S. 63). 

In hohem Sinne human ist auch die Botschaft Jesu von der sittlichen Dignität der eheli- 
chen Beziehung von Mann und Frau, Vor allem wird die Würde der Frau wiederhergestellt 
und zwar durch das uneingeschränkte Verbot der Auflösung einer Ehe. Allerdings, so 
fügt St. hinzu, •ist hier von Liebe Und Ehe die Rede, nicht vom Standesamt - vom biolo- 
gischen Ehevollzug und nicht von juristischen Ehepapieren" (S. 76). Die Urgemeinde ver- 
mochte diese Härte nicht durchzuhalten. Die schon in der Schrift genannten Einschränkungen 



Literaturbericht 381 

des •monolithischen" Ehelogions Jesu sind Zusätze aus dem Jüngerkreis. •So kommt es, 
daß die kühnen und freien Jesusworte zur Moral der Geschlechter bald untergingen in dem 
eherechtlichen Überlieferungsstrom, der sich in wachsender Breite aus der jüdischen in die 
frühchristliche Gemeinde ergoß" (S. 68). Die Humanitätsmoral Jesu ist selbstverständlich 
unvereinbar mit einer Empfehlung der Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen. Das ent- 
sprechende Wort Jesu Mt 19, 1 Iff ist eine Anfügung aus dem Kreis der •Essener, der The- 
rapeuten oder der Täuferjünger" (S. 78). Daß Paulus 1 Ko 7 das eben erwähnte Wort 
nicht nennt, wird gedeutet als sein NichtVorhandensein zur Zeit der Abfassung des Briefes. 

Menschlich ist die Moral Jesu weiterhin in bezug auf die Fragen des Besitzes. Sie ist 
•Kampf gegen die Armut" (S. 86). Armut ist in keinem Sinne ein sittlicher Wert. Es gilt 
vielmehr eine Ordnung aufzurichten, in der alle so weit wie möglich zu Besitz kommen. 
Doch auch dieser Erwerbswillen ist von der Jüngergemeinde verderbt worden. Sie ist •nach 
dem Tode Jesu sehr schnell und unbekümmert wieder zu den traditionellen Donnerpre- 
digten wider die reichen Leute zurückgekehrt und hat die Armut als den gottseligen Weg 
zum Himmel verherrlicht. Es versteht sich von selbst, daß dieser verhängnisvolle Frontwech- 
sel auch auf die Überlieferung der Herrenworte zurückgewirkt hat" (S. 94). 

Ungewöhnlich nicht nur, sondern auch schwer verständlich erscheint die Deutung St.'s von 
der •neuen" Moral Jesu im Hinblick auf den Bereich des Politischen. Seine Interpretation 
der Botschaft Jesu von der obrigkeitlichen Gewalt läßt sich so formulieren: Obrigkeitliche 
Gewalt ist nicht von Gott her zu begründen, ist nicht Ordnung und Anordnung Gottes. 
•In keinem Evangelium vertritt Jesus die übliche Theorie, daß die Obrigkeit von Gott ein- 
gesetzt sei..." (S. 95). Das Wort: •Gebet dem Kaiser, was dem Kaiser gehört - und Gott, 
was Gott gehört" (Mk 12, 17), deutet der Autor in dem Sinne, daß gerade darin dem Kai- 
ser alle religiöse Würde abgesprochen werde. •Die metaphysische Majestas verschwindet" 
(S. 108). Aber nicht nur diese. Denn der obrigkeitlichen Gewalt kommt auch keine mora- 
lisch verbindliche politische Autorität zu. •Denn Autorität fordert Gehorsam. Jesus aber 
kennt keine politische Gehorsamspflicht. Gehorsam ist das Lieblingswort der vorjesuani- 
schen und der nachjesuanischen, Staatsfrömmigkeit" (S. 109). Und so begegnet •in keinem 
Jesuswort der Grundbegriff der üblichen Untertanenethik, der Begriff des Gehorsams" 
(S. 95). •In summa: Mk 12, 17 bedeutet die grundsätzliche Ächtung der politischen Autorität" 
(S. 109). Aus dem Grunde ist es nicht unmoralisch, sich der Befehlsgewalt der Obrigkeit zu 
entziehen, es kann höchstens illoyal sein. Die Steuerzahlung z. B. ist nur von den Nutz- 
nießern des Systems zu leisten. •Wer vom Kaiser nichts empfangen hat, der ist ihm nichts 
schuldig. Denn die Steuerpflicht ist nach Mk 12, 17 keine Gewissenspflicht" (S. 110). Wer also 
die konkrete Gestalt der staatlichen Gewalt ablehnt, ist zu nichts verpflichtet. •Denn sie sind 
dem Reichsoberhaupt nichts schuldig. Sie alle können mit gutem Gewissen zum Kampf auf- 
stehen gegen das herrschende System, sobald der historische Punkt erreicht ist, wo dieses 
System nicht mehr als die optimale Lösung der politischen Probleme gelten darf. Mk 12, 17 
garantiert jedem Menschen das moralische Widerstandsrecht" (S. 110/11). Noch einmal: 
Gehorsam im allgemeinen und Gehorsam des Untertanen im besonderen ist nicht sittlich 
geboten, ist höchstens ein Akt vernünftiger Loyalität. •Jesus proklamiert in Mk 12, 17 eine 
Loyalität, die mit Gottesgnadentheorie, Autoritätsgehorsam oder Fürbitte für die Obrigkeit 
nichts zu tun hat" (S. 111). Das von Jesus verkündete Ethos des Politischen heißt Dienst. 
In seinem Räume gibt es nicht den Herren und die Herrschaft. •Das Leben und Dienen des 
Menschensohnes ist das Urparadigma eines neuen politischen Stils, wenn man unter Politik 
die schöpferische Gestaltung des geschichtlichen Lebens versteht" (S. 114). Die freie, nur 
an Gott gebundene dienende Liebe ist die Mitte des jesuanischen Ethos. Sie ist eine Liebe, 
die auch den Feind umgreift und die sich im Gebete Jesu am Kreuz aussprach: •Vater, ver- 
zeih ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun" (Lk 23, 34). Doch auch dieses Ethos wurde 
schon in der Jüngergemeinde verdorben. Denn •in der Johannesgemeinde verstummt die 
Fürbitte'für den Feind und Verfolger, die der synoptische Jesus gefordert hatte" (S. 134). 

Zusammenfassend kann die •Urbotschaft Jesu" in der Auslegung yon .St. gekennzeichnet 
werden als schwärmerische, innerweltliche Humanitätsmoral. •Die Epiphanie der Mensch- 
lichkeit Gottes gipfelt in der Proklamation, einer autonomen und vorbehaltslosen Humani- 
tas" (S. 134).  



382 Literaturbericht 

II. 

Nachdem wir über die Absicht, die Methode und das Ergebnis des Buches von St. berich- 
tet haben, wollen wir zum Ganzen eine kritische Betrachtung anstellen. Das Werk gehört, 
wie leicht zu sehen ist, zu jenen heute nicht häufigen exegetischen Werken, die es unter- 
nehmen, ein Leben Jesu zu schreiben, die also nicht dem Eindruck einer extrem kerygma- 
tischen Theologie erliegen, die behauptet, daß die Verfassung eines biographisch gemein- 
ten Lebens Jesu so gut wie unmöglich sei. Ist es dem Verfasser nun gelungen, die historische 
Gestalt Jesu, insbesondere sein wirklich gesprochenes Wort zu vergegenwärtigen? Wir müs- 
sen das mit großem Nachdruck bestreiten. Wir negieren natürlich nicht, daß sich viel Ge- 
lehrsamkeit des Autors in seinem Buch niedergeschlagen hat, daß auf vieles ein durchaus 
erhellendes Licht fällt. Und doch bleibt unser Gesamturteil negativ. Ja, wir meinen sogar, 
daß •Die Botschaft Jesu Damals und Heute" destruktiv wirken wird und die Glaubens- 
substanz bedroht. Jeder, der als gläubiger Christ den darstellenden Teil unserer Arbeit 
aufmerksam gelesen hat, wird das bestätigen. Warum nun hat der Verfasser die wirkliche 
Botschaft Jesu so sehr verfehlt? Wir behaupten, weil er methodisch in ungenügender 
Weise an seine Arbeit herangegangen ist. 

Die ungenügende Methode 

Zunächst ist die Frage zu stellen: Läßt sich in rein philologisch-historischer Methode die 
Gestalt Jesu adäquat darstellen? Hier ist mit einem klaren •Nein" zu antworten. Warum 
dieses •Nein"? Die Dokumente des Neuen Testamentes sind Glaubenszeugnisse der Kirche, 
genauer der apostolischen Generation der Kirche und können adäquat nur im Glauben ge- 
lesen werden. Wie ist das zu verstehen? 

In den Büchern der Heiligen Schrift begegnet Jesus als historische Persönlichkeit. Die 
Historizität Jesu leugnet heute kein Forscher mehr, am wenigsten Stauffer, aber auch Bult- 
mann akzeptiert sie, wenn er auch in seinem Buch •Jesus" sagt, daß man •vom Leben und 
der Persönlichkeit Jesu so gut wie nichts mehr wissen" könne. Es geht immer nur um 
das Ausmaß des kritisch gesicherten Wissens. 

Im Umgang mit Jesus hat sich ein Jüngerkreis, ein näherer und entfernterer, gebildet, 
der im Hören seines Wortes, im Hinblick auf seine Werke, zumal seiner wunderbaren 
Machttaten, in der Erschütterung bei seinem Tode und in den geheimnisvollen, erregenden 
Erfahrungen der österlichen Begebenheiten, veranlaßt wurde, an ihn zu glauben. In diesem 
Glauben wurde die Person Jesu unbedingt bejaht und zwar so, wie sie sich in worthafter 
Offenbarung erschloß. Die Jüngergemeinde bekannte gläubig: •Jesus ist der von Gott ge- 
sandte Messias" und steht zu ihm in einem schlechthin, einzigartigen Verhältnis. Als Mes- 
sias hat er eine heilbringende, welterlösende Sendung. Diese gilt es zu bezeugen und zu 
verkündigen. Dem Auftrag der Verkündigung entsprachen die bevollmächtigten und so 
qualifizierten Augen- und Ohrenzeugen, die Apostel. Ihre Botschaft kam aus dem Glauben 
und forderte Glauben, einen Glauben an die Wirklichkeit und Würde der historischen 
Gestalt Jesu, zumal an jene wirklichen Ereignisse seines Lebens, die in besonderem 
Sinne heilsentscheidend gewesen sind, an Tod und Auferstehung. 

Das von Jesus selbst geforderte Glaubenszeugnis der Urgemeinde, das Kerygma der 
Apostel - •Männern, die in all der Zeit, während Jesus der Herr bei uns ein- und 
ausging, zu unserem Kreise gehörten" (Apg 2, 21) -, wurde in den Büchern des Neuen 
Testamentes niedergeschrieben. Diese Niederschrift hat sich die Kirche zu eigen gemacht. 
Zu ihrem konkreten Wesen gehört es, eine Heilige Schrift zu haben. Im Prozeß der Kanon- 
bildung hat sie in der Kraft des ihr geschenkten Geistes, des Heiligen Geistes der Wahr- 
heit, der sie eingeführt hat und einführen wird in alle Wahrheit, nur jene Schriften rezi- 
piert, die dem ihr geschenkten Geist entsprachen und also in all ihrer Differenziertheit 
Zeugnis ablegen von dem einen Herrn und seiner Sache. Die Bücher des Neuen Testamentes 
sind sozusagen Instrumente, Medien, in denen die Kirche Gestalt und Botschaft Jesu Chri- 
sti aufbewahrt und zwar so aufbewahrt, daß sich zugleich der Sinn des Aufbewahrten in der 
Geschichte entfaltet. Diese behaltene und dem Sinn nach entfaltete Wirklichkeit Christi 
deutet die Kirche authentisch und legt sie zum Glauben aller Welt verbindlich vor. Dej 



Literaturbericht 383 
i 

Christus des Glaubens begegnet in der Verkündigung der Kirche und ihrem Heiligen Buch, 
damit an ihn geglaubt und im Glauben das Heil gewonnen werde. In angemessener Weise 
begegnet man demnach den Texten der Heiligen Schrift nur im Raum der Kirche, im Raum 
ihrer verbindlichen Tradition, deren zentrales und in gewissem Sinne unüberholbares Stück 
sie, die Schrift, selber ist. Im gläubigen Hören des Wortes erst erschließt es sich in spezifi- 
scher Weise und läßt Jesus Christus, der hinter dem Wort steht und sich in ihm vergegen- 
wärtigt, in einem hell-dunklen Verstehen erkennen. Der Verfasser unseres Buches hat 
so nicht gehört, hat an der Kirche vorbeigehört und hat so die zu hörende Sache in wesent- 
lichen Stücken verfehlt und das Ganze falsch gedeutet. 

Doch noch in einer anderen Weise ist die Methode des Verfassers angreifbar. In der 
kirchlichen Verkündigung der Botschaft Jesu - einer Verkündigung, die aus der Schrift 
heraus geschieht -, ist das Element eines philologisch-historischen Hörens, resp. Lesens 
•aufgehoben", d. h. bewahrt und doch zugleich überstiegen. Mehr noch: Dieses Element 
muß in der Glaubensverkündigung anwesend sein, ansonsten wäre der Glaubensgehorsam 
nicht mehr ein •vernünftiger Gehorsam", wie er vom Vatikanischen Konzil gefordert wird. 
Doch auch die historisch-kritische Methode scheint der Autor in sehr anfechtbarer Weise ge- 
handhabt zu haben. Das gilt es jetzt zu zeigen. 

Wir fragen zunächst: Was ist das Ziel einer historischen Untersuchung? In ihr soll of- 
fenbar der historische Gegenstand, hier die Person unseres Herrni Jesus Christus, so wie 
sie an sich selbst gewesen ist, zum Verständnis gebracht werden. Dieses kann nur im •Ver- 
nehmen" sämtlicher Dokumente gewonnen werden, in, denen sich die verschiedenen Perspek- 
tiven der unmittelbaren oder mittelbaren Zeugen spiegeln. Die Mitte der darzustellenden 
Person kann nur erreicht und einigermaßen verstanden werden im Medium von konvergie- 
renden Zeugnissen, in denen diese Mitte transparent wird. Die geforderte Konvergenz 
verschiedenartiger Zeugnisse läßt sich grundsätzlich nur feststellen, wenn der Interpret 
diese mehr oder weniger verstehend nach- und mitvollziehen kann. Aber hier gilt: Was 
immer verstanden wird, wird nach dem Maß des Verstehenden verstanden. So kann es vor- 
kommen, daß ein Unverständiger in verschiedenartigen Zeugnissen sich ausschließende 
Divergenzen feststellt, wo ein sublimerer Blick noch die innere Konvergenz zu erkennen ver- 
mag. Schon diese schlichte Überlegung mahnt zur Vorsicht in der Deutung je verschiedener 
Aussagen über eine Person, die zuletzt immer unsagbar ist. So wird äußerste Behutsamkeit 
und tiefes Einfühlungsvermögen verlangt, wenn man die historische Methode in legitimer 
Weise anwenden will. Man wird nicht sehr rasch bestimmte Äußerungen über eine Person 
als unhistorisch verwerfen. Man wird z. B. nicht so rasch sagen, daß man die Person Jesu 
besser verstehe als bestimmte Augenzeugen, die St. in seinem Buch •Vermittlungstheologen" 
nennt, oder auch als der heilige Paulus. Man hat nun den Eindruck, daß unser Autor in un- 
bedachtsamer Weise behauptet, es gäbe in den Evangelien sich ausschließende Aussagen, 
wo es sich nur um verschiedene, sich ergänzende Perspektiven handelt, die auf einen letzten, 
inneren •Punkt" verweisen, auf die geheimnisvolle Mitte Jesu, die immer nur asymptotisch 
erreicht wird und erreicht werden kann. Wir wollen unseren Einwand an einem Beispiel ver- 
deutlichen. St. hält, wir haben es oben gesehen, Mt5,17-19 nicht für ein echtes Wort Jesu. Er 
meint, es sei unvereinbar mit dem Angriff Jesu auf das Gesetz. Günther Bornkamm dage- 
gen (ebenfalls lutherischer Theologe) sagt in seinem Buch •Jesus von Nazareth" (Urban- 
Bücherei, Kohlhammer, Stuttgart 1956): •(Es) darf selbstverständlich keinen Augenblick 
vergessen werden, daß Jesus nicht daran denkt, Schrift und Gesetz aufzuheben und durch 
seine eigene Botschaft zu ersetzen. Sie sind und bleiben die Bekundung des Gotteswillens" 
(S. 91). Gerade dieser Autor glaubt also die von St. geleugnete Konvergenz der Aussagen 
Jesu in Mt 5 zu erkennen. •Jesu Verkündigung des göttlichen Willens... hat eine zweifa- 
che, wie es scheint entgegengesetzte Stoßrichtung" (ebd. 92). Mt 5,17-19 ist gegen ein geset- 
zesfeindliches Schwärmertum gerichtet. •Darin faßt sich das Nein Jesu zu allem Enthusias- 
mus der Gesetzlosigkeit und sein Ja zum Gesetz zusammen" (ebd. 94). Andererseits wird 
aber auch die Radikalisierung des Gesetzes, seine Verinnerlichung und sein Übersteigen 
alles bloß Humanen durch Jesus gesehen und gesagt: •Man wird nicht einfach behaupten 
dürfen, daß die Radikalisierung der göttlichen Forderung, die diese Worte Jesu ausspre- 
chen, schlechterdings dem jüdischen Gesetzesverständnis fremd ist" (ebd. 95). Gerade in die- 



384 Literaturbericht 

ser Radikalisierung wird nach Bornkamm deutlich, daß, •in Wahrheit... die neue Gerech- 
tigkeit eine qualitativ andere und neue Haltung (ist)" (ebd. 99). Ähnliches gilt von dem durch 
St. verworfenen Satz Mt 5, 28. Es muß doch sehr nachdenklich machen, wenn St. selbst zu- 
geben muß: •Die kompakte Majorität der deutschen Exegeten in allen Lagern und Kon- 
fessionen denkt freilich anders und hält Mt 5,28 für jesuanisch" (S. 185, Anm. 113). Es 
kam uns hier nicht darauf an, die Texte selbst zu diskutieren. Wir wollten nur zeigen, 
daß gelehrte und gewissenhafte Exegeten noch eine Konvergenz der Aussagen Jesu zu sehen 
vermochten, wo St. nur sich ausschließende Divergenz sah. Zusammenfassend kann also 
gesagt werden, St. hat die Weite des Horizontes Jesu nicht zu sehen vermocht und deshalb 
seine kritische Methode unkritisch gehandhabt. Er mußte so zu falschen Ergebnissen kom- 
men. Von einem gläubigen Gesichtspunkt her aber wird man noch einmal erkennen, daß 
man dem Jesus des Glaubens und darin dem Jesus der Geschichte nur begegnen kann im 
Raum der Kirche, in der alle gültigen Perspektiven echt aufgehoben und integriert werden, 
zuletzt nicht aus der Kraft rein menschlichen Verstehens, sondern aus der des Heiligen 
Geistes. 

Doch nicht nur St.'s Methode ist angreifbar, sondern auch die Art und Weise, wie er die 
in seinem Sinne verstandene •Urbotschaft Jesu" mit moralischen Positionen, die als christ- 
lich und kirchlich unterstellt werden, konfrontiert. 

Falsche Deutung der kirchlichen Moraltheologie 

St. proklamiert als Moral Jesu eine •Moral ohne Gehorsam". Auf der einen Seite be- 
streitet er die sittliche Qualität von Gehorsam überhaupt. Auf der anderen Seite unterstellt 
er als traditionell christliche und kirchliche Auffassung von Gehorsam, daß der konkrete 
Gehorsamsakt nicht beurteilt zu werden brauche vom eigenen Gewissen, daß er in diesem 
Sinne •blind" zu sein habe. Ja, es wird sogar insinuiert, daß dies, wenn man überhaupt 
Gehorsam fordere und fordern könne, ganz in der Ordnung sei. Gerade weil man aus 
Jesu Moral eine Gehorsams- und Gesetzesmoral gemacht habe, sei es zum blinden und 
sturen Gehorsam gekommen, und so sei die Urgemeinde Jesu, resp. die Kirche ungewollt 
schuld an allen furchtbaren Exzessen der blind Gehorchenden. Als Argument für diese Auf- 
fassung werden Texte des hl. Ignatius von Loyola beigebracht. Einmal aus dem •Gehor- 
samsbrief" des Heiligen, wo von der •Einfalt des blinden Gehorsams" die Rede ist. Dann 
aus dem 6. Teil der Konstitutionen der viel zitierte Satz: •Wer unter dem Gesetz des Ge- 
horsams lebt, der muß sich von der göttlichen Vorsehung durch seine Ordensoberen lenken 
und leiten lassen gleich wie ein Leichnam (cadaver), der sich nach jeder Richtung bringen 
und in jeder Weise behandeln läßt" (S. 19). Er fährt dann weiter fort: •Das ist soldati- 
sches Christentum. Das protestantische Gegenstück dazu ist der christliche Militarismus preu- 
ßischen Stils. Man denke ... an die Leitbegriffe Gesetz, Befehl, Pflicht, an die immer wie- 
derkehrenden Formeln: Gesetz ist Gesetz, Befehl ist Befehl, Ich tue nur meine Pflicht" 
(S. 19). Nun ist es klar, daß es auch eine Karikatur des christlichen Gehorsams gegeben hat 
und immer wieder geben kann. Doch auch in dem bescheidensten moraltheologischen Lehr- 
buch wird man nachlesen können, daß jede Entscheidung des Menschen an den Spruch sei- 
nes Gewissens gebunden ist, auch dann noch, wenn dieses Gewissen objektiv irrt, was ja 
subjektiv in der konkreten Lage nicht festgestellt werden kann, auch dann, wenn weltliche 
oder geistliche Autoritäten formal anders befehlen. St. irrt also einfach in der Interpretation 
der Verbindlichkeit eines christlichen Gehorsams, und seine Polemik trifft ins Leere. Was 
den Jesuitengehorsam betrifft, wird man daran erinnern müssen, daß im dritten Teil der 
Konstitutionen die bare Selbstverständlichkeit noch einmal ausgedrückt ist, der Jesuit solle 
•seinen Willen und sein Urteil in allem, was nicht Sünde ist" (Const. Ill c. 1 n. 23), dem 
Willen des Obern konform machen. Im übrigen werden die Zitate überinterpretiert, weil 
der Verfasser den Sinn der geschichtlich gewachsenen Sprache aszetischer Traktate nicht zu 
verstehen scheint. Man bedenke, auch der hl. Franz von Assisi hat das Bild vom •cadaver" 
gebraucht. Ein so sachverständiger Historiker wie H. Boehmer bemerkt zum Jesuitengehor- 
sam: •Die von Loyola befolgte Erziehungsmethode bewirkte somit nur, daß der einzelne 
sich gewöhnte, all seine Aufmerksamkeit darauf zu konzentrieren, den erhaltenen Befehl 



Literaturbericht 385 

sachgemäß und schnell auszuführen. Sie minderte also nicht, sie steigerte im Gegenteil... 
das persönliche Verantwortungsgefühl und damit auch die Fähigkeit zu raschem, unermüd- 
lichem, selbständigem Handeln und die Bereitschaft, ohne Rücksicht auf die eigene Sicher- 
heit und Bequemlichkeit jedes Opfer zu bringen, welches der erhaltene Auftrag zu fordern 
schien" (Die Jesuiten "1921, 52). 

Ähnliches ist zu sagen von dem angeblichen grundsätzlichen Antinomismus der •Urbot- 
schaft Jesu" in seiner Konfrontation zur Auffassung von Gesetz in der Glaubensverkün- 
digung der Kirche. Die exegetische Frage haben wir oben schon berührt. Es besteht kein 
Grund, Jesu Logion vom •Erfüllen" des Gesetzes zu eliminieren. Zu diesem Wort bemerkt 
Bornkamm: •Auch das .Erfüllen' bezieht sich nicht auf den stellvertretenden Gehorsam 
Christi, sondern auf Jesu Lehre, die den Willen Gottes in Gesetz und Propheten voll zur 
Geltung bringt. Nur so hat 5,19 in diesem Zusammenhang Sinn" (a.a.O. S. 187, Anm. 13). 
Doch davon abgesehen, wird in den Ausführungen St.'s das Gesetzhafte in billiger Weise 
karikiert, um so seine Unvereinbarkeit mit wirklicher Moral zu erweisen. •Denn wie sieht 
die Durchschnittsmoral aus, die auf dem Boden des Gesetzes gedeiht? Was das Gesetz ver- 
langt, das tut man. Gesetz ist Gesetz. Mag es Wahnsinn sein, man tut es. Mag es Frevel 
sein, man tut es. Das Gesetz hat immer recht, und vor allem - wer den Buchstaben des Ge- 
setzes erfüllt, ist immer gedeckt und gerechtfertigt" (S. 31). Hier also wird die immer mög- 
liche fehlende •Civilcourage", die sich gegen ein unsittliches Gesetz oder eine unsittliche Ge- 
setzesanwendung richtet, dem Gesetz als solchem angelastet, und es wird insinuiert, daß 
dies eine sozusagen notwendige Folge der •legalistischen Moral" der Kirche sei. Natürlich 
gibt es einen solchen feigen und heuchlerischen •Legalismus". Er kann sich aber nicht auf 
die Lehre der Kirche berufen. Hier gilt: Nur ein sittliches Gesetz kann verpflichten. Der 
hl. Thomas erklärt ausdrücklich: •Den weltlichen Herrschern ist der Mensch nur insoweit 
zum Gehorsam verpflichtet, als es die Ordnung der Gerechtigkeit erfordert. Und deshalb, 
wenn sie nicht im Besitz einer gerechten, sondern angemaßten Herrschaft sind oder Wenn sie 
Ungerechtes gebieten, sind die Untertanen nicht gehalten zu gehorchen, es sei denn per 
accidens, um ein Ärgernis oder eine Gefahr zu vermeiden" (S. Th II. II. q 104 a 6 ad 3). 
Es ist klar, daß die Einschränkung sich nicht auf in sich unsittliche Sachverhalte bezieht. Man 
bedenke weiterhin die Lehre von der •Exkusation", der •Epikie", der Auslegung also des 
Gesetzes nach Recht und Billigkeit gegen den Wortlaut des Gesetzes. In gewissem Sinne 
gehört in diesen Fragebereich auch die Lehre vom •Probabilismus", die bei einer objektiv 
zweifelhaften Verpflichtung, auch und gerade gesetzhafter Art, für die sittliche Freiheit der 
Entscheidung votiert. Der Lutheraner St. sei aber noch erinnert an die harte Verurteilung 
der Antinomisten durch Luther. Ohne Frage würde dieser den Autor zu den Schwarmgeistern 
zählen und seine Lehre unerbittlich bekämpfen. Doch die Frage, ob St. für einen Christen 
lutherischen Bekenntnisses überhaupt noch tragbar ist, müssen diese und ihre verantwort- 
lichen Amtsträger selber entscheiden. 

Jesus habe keine rigoristische Supermoral gelehrt, so meint St., und lehnt deshalb die 
Bergpredigt als Wort Jesu, aber auch in sich, ab. Er glaubt, der Herr habe eine rein inner- 
weltlich-vernünftige Ethik gelehrt, die jedermann an sich und aus sich selber erfüllen könne. 
Abgesehen davon, daß St.'s Exegese irrig ist - wir sprachen oben schon davon -, werden 
hier fundamentale Wahrheiten der christlichen Verkündigung negiert. Das Ethos der Berg- 
predigt ist nur zu begreifen, wenn man vom Glauben her erkannt hat, daß die eschatologi- 
sche Wirklichkeit inmitten des alten Äons schon angebrochen ist und die Welt der Sünde 
auf das Reich Gottes hin verwandelt. Dem Menschen als •neue Kreatur" (Gal 6,15; 2 Kor 
5, 17), als solchem, der •bereits die Gabe des Geistes besitzt" (Rö 8, 23), ist solche Verwirk- 
lichung des sittlichen Lebens zugeordnet. St. hat kein christliches Verständnis vom Menschen 
mehr, sondern ein aufklärerisch-humanes. Er gehört - das muß klar gesehen und gesagt 
werden - zur theologisch-geistigen Welt von Albert Schweitzer. 

Noch eine weitere Behauptung St.'s sei berührt. Unser Autor ist der Ansicht, daß das 
Liebesgebot Jesu so sehr alle anderen moralischen Gebote relativiere, daß diese im Kon- 
fliktsfall aufgehoben werden müßten. Auch hier liegt ein falsches Verständnis des Sittlich- 
Gebotenen vor. Die Kirche lehrt, daß das Sittlich-Gute das für den Menschen Seinsgemäße 
sei. Das von Gott Gebotene ist nichts anderes als die Verwirklichung des Seins des Men- 



386 Literaturbericht 

sehen, das durch Schöpfung, Urgnade, Fall und Erlösung charakterisiert ist. Das Gesetz 
Christi entspricht dem konkreten, heilsgeschichtlich bestimmten Wesen des Menschen. Christ- 
liche Moral übersteigt den sich ausschließenden Gegensatz von Heteronomie und Autono- 
mie. Wenn das erkannt ist, kann es an sich keinen sich ausschließenden Gegensatz von 
Liebe und Pflicht geben. Denn gerade der Liebende wird in seiner Liebe das Seinsgesetz 
des anderen nicht nur respektieren, sondern es in seiner liebenden Zuwendung entbinden 
und so dem anderen zu sich selbst verhelfen. Es ist also eine unvollziehbare Vorstellung, 
daß man um der Liebe willen einen anderen ermordet, wobei nicht jede Tötung - wie St. 
sehr wohl weiß - gegen das 5. Gebot des Dekalogs verstößt. In keiner Situation ist der 
Mensch zur Sünde gezwungen, wobei der erbsündige Mangel auch unserer sittlichen Akte 
nicht formal sündhaft ist, sondern aus der Sünde Adams stammt, die den Raum unseres 
Daseins immer noch, wenngleich nicht ausschließlich, bestimmt. Wo die Sünde groß gewor- 
den ist, ist die Gnade noch größer geworden (Rö 5, 20) und ist jetzt schon vom Christus- 
ereignis her immer die sieghafte. 

Noch ein letztes Problem sei genannt. In den schärfsten Worten behauptet St. die grund- 
sätzliche Unvereinbarkeit der Moral Jesu mit einer sittlich-religiösen Dignität des Gehor- 
sams der weltlichen Obrigkeit gegenüber. Er beruft sich bei diesem Verdikt auf Mk 12, 
13-17, der Geschichte vom Zinsgroschen. Über den genaueren Sinn, dieses Textes, besonders 
von Mk 12, 17, mögen die Exegeten verschiedener Meinung sein. Das eine dürfte feststehen: 
Jesus anerkennt die Rechte einer politischen Obrigkeit, soweit diese nicht den Rechten Got- 
tes entgegengesetzt sind. Die grundsätzliche religiös-sittliche Verpflichtung zum Gehorsam 
den politischen Autoritäten gegenüber und deren religiöse Würde wird klar von Paulus 
Rö 13, 1-7 gelehrt und 1 Petr 2, 13-17 bestätigt. Es geht uns aber hier jetzt mehr um die 
Gültigkeit der Unterscheidung von sittlichem Gehorsam und Loyalität dem Staate gegen- 
über, die St. unter Umständen für richtig hält. Wenn ein solch loyaler Akt freier Akt des 
Menschen ist und sein soll, dann steht er, ob man das will oder nicht will, im Raum der 
Sittlichkeit, ist entweder sittlich-gut oder unsittlich. Es gibt nämlich keinen konkreten, aus 
Freiheit gesetzten Akt, ohne moralische Relevanz. Immer hat der Mensch seine freien Ent- 
scheidungen vor Gott zu verantworten. Ist demnach der Akt der Loyalität der staatlichen 
Obrigkeit gegenüber geboten, ist er Antwort auf einen Befehl dieser Obrigkeit, dann ist er 
eben ein Akt loyalen Gehorsams, und das Ganze löst sich in einen Wortstreit auf. St. löst 
mit seiner Unterscheidung keines der schwierigen sittlichen Probleme, die auf dem Feld des 
Politischen auftreten können. Auch St. muß fragen, wann vor Gott in einer konkreten Situa- 
tion Loyalität streng geboten, angeraten oder auch verboten sei. Seine Ausführungen über 
den Gehorsam im Bereich des Staates verraten ein tiefes Ressentiment, das verhindert, die 
gültigen Ordnungen in diesem Bereich zu sehen. 

St. wollte die •Urbotschaft Jesu" nach den Evangelien darstellen. Er hat im wesentlichen 
seine eigene Botschaft dargelegt und noch einmal deutlich werden lassen, daß diese Bot- 
schaft unverkürzt nur zu vernehmen ist im Raum der Kirche, der Christus den Geist ver- 
heißen und verliehen hat. 

Hans Wulf S] 




