BUCHB’ESPRECHUNGEN

Gott und Mensch in der Begegnung

Daniélou, Jean: Der Gott der
Heiden, der Juden und der
Christen. Mainz, Matthias-Griine-
wald-Verlag, 1957. 200 S., Ln. 12,50 DM.

»Dieu et nous lautet der franzésische Ti-
tel des Buches: ,Gott in seiner Beziehung zu
uns“ mifite man Gbersetzen. Dabei kommt
es dem Vf. darauf an zu zeigen, wie Gott
selbst sich in verschiedener Weise den Men-
schen kundgetan hat: durch die Schépfung,
durch den menschlichen Geist, durch die Pro-
pheten, durch seinen Sohn, durch die Kirche,
in der mystischen Erfahrung. ,Ich méchte in
diesem Buch nicht sagen, was ick von Gott
sage, sondern was Gott von sich selbst sagt”
(7). Dementsprechend lauten die Kapitel des
Buches: Der Gott der Religionen, der Gott
der Philosophen, Der Gott des Glaubens,
Der Gott Jesu Christi, Der Gott der Kirche,
Der Gott der Mystiker.

LBs ist immer gefdhrlich, iber Gott zu
sprechen®, sagte ein junger Christ einmal
zu Origenes, doch da ;,Gott selbst... von
Gott spricht* (K. Barth), kénnen und miis-
sen wir sein Wort aufnehmen und iiberden-
ken. Schon im Suchen und Fehlgehen der
Menschheit, in den Mythen und Riten, in
Frommigkeit und Mystik der Heiden klingt
das Wissen um den wahren Gott an, ja, die
gesamte Philosophiegeschichte kann man um
das Problem ,Gott und Welt“, ,Allmacht
und Freiheit* anordnen. Aber erst die alt-
und neutestamentliche Offenbarung schenkt
ons das Wort Gottes iiber sich selbst
schlechthin.

Wihrend in den ersten Kapiteln haupt-
sachlich Religionswissenschaftler und Philo-
sophen zu Wort kommen, 1ifit Daniélou im
weiteren Verlauf seines Buches vorwiegend
die HI. Schrift sprechen und skizziert ihren
Gott als gerecht, wahr, liebend und heilig;
dieser Gott hat sich in Jesus Christus als
dreifaltig geoffenbart. Daniélou zeigt sich
als ein an den Kirchenvitern sich orientie-
render Theologe, wenn er den Spuren dieser
Trinititsoffenbarung, auch im AT, nachgeht,
als der im modernen Geistesleben stehende
Priester, wenn er in Auseinandersetzung mit
Cullmann so treffende Formulierungen fin-
det, wie: ,Ebenso wie die Sakramente eine
Aktualisierung der einen Heilstat sind, ist
die Tradition eine Aktualisierung der einen

Offenbarungstat® (151), oder wenn er tadelt:
»Eine gewisse Sterilitdt der modernen Theo-
logie kommt vor allem daher, dafi der iiber-
natiirliche Siftestrom, dafl die Dynamik des
nach der trinitarischen Anschauung streben-
den Glaubens sie nicht belebt® (165f.).

Letztes Ziel aller ,Offenbarungen® Gottes
aber ist der Gott in der Seele des Menschen,
sder Gott der Mystiker“. Wenn man immer
wieder bedauern mufite, dafl Daniélou nur
anriihrt, erwédhnt, skizziert, grofle Linien
zieht und weite Perspektiven offnet, so wird
bier direkt ein Verlangen wach, die ,Mysti-
sche Theologie nach den Kirchenvitern®, wie
man das letzte Kapitel nennen méchte, wei-
ter ausgefithrt zu sehen. Vielleicht kénnte
eine deutsche Ubersetzung seines Gregor-v.-
Nyssa-Buches einen kleinen Ersatz bieten.

Dem Ubersetzer ist es gut gelungen, die-
ses geistvolle Werk, das eine umfassende
geistesgeschichtliche Bildung verrdt, in fliis-
siges Deutsch zu bringen; dodh hitte die hel-
fende Hand eines Fachtheologen dem deut-
schen Leser noch manche Hilfe bringen kén-
nen: A. Stolz schrieb seine Theologie der
Mystik aof deutsch; Actuation créée par acte
incréé, 193, Anm. 19), ist von de la Taille,
Sacramentum  futuri (80, Anm. 2) von Da-
niélou selbst; ,C(!)ankara“ heilit wohl Shar-
kara; ,Geniigend” (68) meint wohl die
Selbstgeniigsamkeit Gottes; und ,nur der
Glaube ... erkennt Gott nicht als den, der
alles ist, sondern als den, der allem transzen-
dent ist“ (69), ist sicher nicht die Meinung
Daniélous. Schén ist es, dafl moglichst die
deutschen Ubersetzungen angegeben werden,
doch dann hitte es nicht viel weitere Miihe
gekostet, wenn man die Literaturhinweise
ganz auf den deutschen Leserkreis zuge-
schnitten hétte. J. Sudbrack S]

Blanchard, Pierre: Jacob et I'ange.
Les Etudes Carmélitaines chez Desclée
de Brouwer, Bruges (Belgique), 1957.
284 S., brosch. 105 fr. b.

Was der Titel meint, ist die (dynamische)
Gegeniiberstellung von Gott und Mensd,
deren Etappen in vier grofien Kapiteln mit
theologischer Sachkenntnis und psychologi-
scher Prézision gezeichnet werden.



388 Buchbesprechungen .

1. Die Suche. Der verschiedene Weg zu
Gott, den Philosophen, Ungliubige, Theolo-
gen und Mystiker gehen, wird nur kurz skiz-
ziert; denn es geht dem Vf. vor allem um
unseren Weg, um unsere Suche nach Gott,
wie sie sich in der nicht-reflektierenden reli-
giosen Erfahrung darstellt.

2. Die Begegnung. Gott ist Geist, und die
Begegnung mit ihm geschieht im geistigen
Zentrum der menschlichen Person. Alle
Worte iiber dieses Geheimnis bleiben im Pe-
ripheren. Das einzige, woritber man mit
Nutzen sprechen kann, ist die Vorbereitung
des Menschen auf diese Begegnung. Einsam-
keit, Schweigen, Selbsterkenntnis und Gebet
werden vom Vf. als ihre Hauptpunkte ge-
nannt und in ihrer vielseitigen Problematik,
die sie fiir den modernen Menschen bergen,
behandelt.

8. Der Konflikt. Durch alle Konflikte nn-
seres Lebens zieht sich vertikal der Konflikt
— der Zusammenstofl mit Gott, wie thn der
nichtliche Kampf Jakobs mit dem Engel
Gottes symbolisiert; ein Symbol, das hier
(in Anlehnung an die Kirchenviter) in sei-
ner ganzen mystischen und existenticllen Be-
deutung erhellt wird. Der Mensch trifft auf
einen Gott, der alles von ihm fordert, und
die Lésung in dieser Situation ist nicht das
Verharren in der Selbstbehauptung, sondern
die Hingabe.

4. Die Zuflucht. Wer sich in Gott verloren
hat, findet dort ein neues Gleichgewicht, cine
neue Freiheit, neuen Frieden und ungekann-
te Freude. — Auch hier 1488t sich der V{. nicht
von seiner psychologischen Sachlichkeit ab-
bringen; aber gerade so gelingt es ihm, die
religiése Wirklichkeit zu erfassen.

Am Beginn dieses Buches steht die Er-
kenntnis, dal es wichtiger sei, den Menschen
das Antlitz Gottes zu zeigen, als endlos das
Drama des ,Humanismus ohne Gott“ zu
analysieren. Darum will der Vf. nichts an-
deres, als von Gott sprechen und den Weg zu
ihm zeigen. Was er im wesentlichen sagt,
gehért zum traditionellen Gut christlicher
Spiritualitit; aber dem Leser werden die
Begriffe des geistlichen Lebens (Schweigen,
Einsamkeit, Gebet usw.) nicht einfach vorge-
setzt, — wobei sich viele heute nicht mehr
vorstellen kénnten, worum es eigentlich
geht —, sondern es wird mit iiberraschender
Lebendigkeit und Aktualitit gezeigt, was im
einzelnen gemeint ist, chne dafl der Vf. einer
Schwierigkeit auswiche.

Die Studie dber den Kampf Jakobs mit
dem Engel im dritten Kapitel zeigt, wie
fruchtbar die ErschlieBung der Vitertheolo-
gie fir die existentielle Frémmigkeit von
heute sein kann.

Zu erwiahnen ist auch die Fiille neueren
Schrifttums, das verarbeitet wurde und dem
Leser das moderne Denken — das ja oft sein
eigenes ist ~ konkretisiert. Aber literarische
Schlaglichter und wissenschaftlicher Apparat
sind uns hier weniger wichtig als die Tat-
sache, dafl Blanchard einen Wegweiser des
geistlichen Lebens vorstellt, der es dem ge-
bildeten modernen Menschen wirklich nahe
bringt. G. Hinzmann S]

Delesalle, Jacques: Cet étrange
secret. Les Etudes Carmélitaines chez
Desclée de Brouwer, Bruges (Belgique),
1957. 814 S., brosch. fr. b. 150.—.

" In den Werken grofler Dichter und Philo-
sophen das — bewuflte oder unbewufite —
Suchen nach Gott aufzuzeigen, ist die Absicht
des Verfassers. Unbestritten bildet das re-
ligise Problem, das ,Heil“ des Menschen
und der Kampf zwischen Gott und Satan
einen integrierenden Bestandteil der Roma-
ne Dostojewskis, Bernanos’ und Graham
Greenes; fir Franz Kafka gilt wenigstens,
dafl die Welt seiner Dichtungen erst von der
darin gihnenden Abwesenheit Gottes her
verstindlich wird. = Den Abschluf des li-
terarischen Teiles bildet eine Ubersicht iber
zwei Gruppen zeitgendssischer Schriftsteller,
die versnchen, den Menschen oder zumindest
die menschliche Gesellschaft als Ganzes ge-
gen Gott zu ,verteidigen®. C
Im zweiten Teil geht es um die Kor-
respondenz zwischen den philosophischen
Systemen und der dichterischen Aussage.
Ein sehr knapper Uberblick fithrt von Des-
cartes und Malebranche itber Spinoza, Leib-
niz, Kant, Hegel zu Kierkegaard und Nietz-
sche, zu Karl Jaspers und Gabriel Marcel.
Der Wert der beiden Teile diirfte (schon
von der Intention her) unterschiedlich sein.
Wihrend die literarischen Analysen, vor
allem bei Dostojewski (Schuld und Sithne,
Déamonen, Idiot, Briidder Karamasow), Kafka
(vor allem ,Der ProzeR“ und ,Das Schlof8“),
G. Greene und Bernanos hervorragend ge-
arbeitet und in ihrer kritischen Wissenschaft-
lichkeit vorbildlich sind, muB man von den
philosophischen Aufsitzen wohl sagen, dafl
sie zwar viele interessante Gedanken dber
die einzelnen Denker bringen, aber ohne sie
aus dem jeweiligen System heraus geniigend
zu sichern. Der Leser mufl ein guter Kenner
der Philosophiegeschichte sein,um die frucht-
baren Anregungen aufzunehmen, die zwei-
fellos gegeben werden. Uberhaupt ist um-
fassende Belesenheit vonndten (das gilt auch
fir den ersten Teil), um dem geistreichen
Spiel der Ideenkombinationen in allem fol-
gen zu kénnen. G. Hinzmann S]



Buchbesprechungen

Galot, Jean S]: Le Coeur du
P ér e (Museum Lessianum, section ascé-
tique et mystique Nr. 49). Paris-Lowen,
Desclée de Brouwer, 1957.°212 S., fr. b.
84, —.

Zweimal schon hat P. Galot das Herz zum
Grundthema eines Buches genommen: ,Le
Coeur du Christ“ und ,Le Coeur de Marie®
(beide erschienen in der gleichen Sammlung).
In diesem dritten Buch beschiftigt er sich
mit dem Vaterherz Gottes. Er weif}, daf} sich
die wenigsten Menschen Gedanken dariber
machen und es kaum verstehen. Der Vater
scheint vielmehr fir viele mit einer gewis-
sen Strenge und Hirte im Hintergrund des
gottlichen Heilswirkens zu stehen, so dafl
sie sich verschiichtert ihm nicht zu nahen ge-
trauen.

Deshalb bemiiht sich der Vf., dem Chri-
sten die Vaterliebe Gottes nahe zu bringen,
Miflverstindnisse aufzukliren, die ithm den
Zugang zum Herzen des Vaters versperren,
und ihn selbst zu wahrer Gegenliebe anzu-
regen. In der Hauptsache gestitzt auf die
Worte der Heiligen Schrift, geht Galot
Schritt fiir Schritt voran, um oft gehdrten
Einwinden und Schwierigkeiten den Stachel
zu nehmen. Er zeigt zunachst, wie uns der
Vater von Ewigkeit her in Christus geliebt
hat, und schildert dann ,das Drama der
Siinde und der Erlésung im Herzen des Va-
ters“. Dabei 148t er den Leser das Angesicht
des tber die Siinde erziirnten Vaters ge-
nauer betrachten, um ihn dahinter ein Herz
von unvorstellbar grofler Liebe spiiren zu
lassen. Im dritten Schritt fihrt er ihn zu
der Erkenntnis, wie sich ,der Vater iiber die
Menschen beugt® und ihnen Gaben iiber Ga-
ben schenkt: den Sohn, den Heiligen Geist,
Maria, die heilige Encharistie, die Erhérung
der Gebete und seine giitige Vorsehung.
Durch den Hinweis auf diesen Reichtum
der Giite ist der Abschlufl gut vorbereitet:
.Die Antwort des Gotteskindes“, herzliche
Gegenliebe.

Es laflt sich also viel iiber den Vater sa-
gen! Man mufl das Buch durchbetrachten,
um die solide theologische Grundlage be-
tend in sich aufzunehmen. Dann erst kommt
die dankbare Antwort aus vollem Herzen.

Vielleicht sind Menschwerdung und Sin-
de zu einseitig miteinander verkniipft. Nach
der theologischen Meinung, dafl Christus
auch unabhingig von der Siinde Mensch ge-
worden wire, stinde das Bild des Vaters
noch freundlicher vor uns. Aber dem VI£.
kam es bei seiner griindlichen Art zunichst
einmal auf das an, was aufler Diskussion
steht; es reicht, um uns den Vater sehr nahe
zu bringen. Ad. Rodewyk S]

389

Hengstenberg, Hans-Eduard: Sein
und Urspriinglichkeit. Zur
philosophischen Grundlegung der Schop-

fungslehre. Miinchen - Salzburg - Kiln,
Uerlag Anton Pustet, 1958. 168 S., Lw.
DM 10,80.

Der Autor behandelt in diesem Werk das
»Wie“ des Hervorgehens der Schopfung aus
Gott. Die Arbeit setzt ein mit Untersuchun-
gen ,Zur Phinomenologie des menschlichen
Schaffens“. Zunichst werden drei Arten von
Ursachlichkeit unterschieden: Kausalitit, Be-
griindung und Mitteilung. Unter Kausalitit
wird eine Ursachlichkeit verstanden, die, in
der Zeit sich vollzichend, von auflen ein an-
deres noétigt, so dafl einmal keine innere
Verbundenheit zwischen Ursache und Wir-
kung zustandekommt und zweitens die er-
stere indifferent gegen die Sinnhaftigkeit der
letzteren ist. Begrindung meint eine Ur-
sichlichkeit, in der ein ,Konstitutivam*
durch ,Konstituentien® begriindet wird, die
sowohl das Ganze eines Seienden als auch
sich einander ,verursachen®. Unter Mittei-
lung, der hochsten Ursprungsbeziehung,
wird eine Ursachlichkeit verstanden, in der
ein Sinn als Teilhabe am Sinngebenden mit-
geteilt wird. Diese Art von Ursichlichkeit,
die schopferischste, kommt allein beim Men-
schen vor.

In Analogie zur dargelegten hichsten und
schopferischsten innerweltlichen Utrsédchlich-
keit wird ,via negationis“ und ,via eminen-
tiae“ Gottes Schopferakt interpretiert. Er ist
im strengsten Verstande ,Sinnurgebung®.

In einem letzten Schritt werden die von
unten erarbeiteten philosophischen Ergeb-
nisse mit bestimmten Daten der Offenba-
rung konfrontiert. Von dieser her-geschieht
Schépfung ans dem ,Sprechen® des Vaters.
Genauver: Schépfung geschieht in ,Gottes
Ansprechen und in ,Gottes Umfangen®,
d.i., durch den Sohn hindurch und darin
zugleich im umfangenden ,Band“, das der
Heilige Geist ist. Die ,, Analogia entis® wird
so bewahrend iiberhéht durch die ,Analogia
trinitatis®.

Hengstenberg hat sich ,Zur philosophi-
schen Grundlegung der Schépfungslehre® ge-
auflert, und zwar im Horizont des urspriing-
lichen Themas, das die Beziehung von ,Sein
und Urspringlichkeit“ bedenkt. Es ist klar,
dafl das schmale, aber sehr konzentrierte
Buch einen der entscheidendsten Punkte der
Ontologie anvisiert, Wir meinen nun, daf}
Ansatz und Methode der Untersuchung rich-
tig gewihlt sind. In der Tat, der reinste Fall
von Urspriinglichkeit erscheint im Menschen.
Dieses Erscheinende ist in einer genauen



390

phinomenologischen Untersuchung zunichst
zu beschreiben. Ob das in jedem Fall gelun-
gen ist, wollen wir dahingestellt sein lassen.
Sicher allerdings scheint zu sein, daf eine
zureichende Metaphysik der Ursidchlichkeit
eines endlich Seienden in der Unterscheidung
von der Ursichlichkeit Gottes noch zu lei-
sten wiire. , H. Wulf §]

Daniélou, Jean: DerTempel. Zei-
chen der Gegenwart Gottes. Frankfurt
a. M., Hrabanus Maurus Uerlag, 1958.
104 8., DM 5,80.

Das schmale Bidndchen legt der Medita-
tion einen anregenden und reichen Stoff vor.
Die Gegenwart Gottes wird als die ein-
heitgebende Wirklichkeit dargestellt, die sich
durch die verschiedenen Stufen der Heils-
wirklichkeit durchhélt. Diese Stufen haben
ihre Gemeinsamkeit darin, dafl sie die An-
wesenheit Gottes beherbergen, also Tempel
Gottes sind. Die Schépfungsordnung des
Kosmos wird iiberboten durch die Gegen-
wart Gottes im Heiligen Zelt des Alten Bun-
des. Dieses wird wieder abgelést durch seine
Erfillung in Christus, in dem Gott am dich-
testen gegenwartig, der deshalb das Urbild
aller Tempel ist. In der Kirche weitet sich
diese Anwesenheit Gottes tiber die Geschich-
te aus. Aber auch die Mitte der Seele des
einzelnen Menschen ist Tempel Gottes. Das
alles gewinnt sein Ziel und seine Vollen-
dung im Tempel des ewigen Sion. — Ob-
wohl nicht immer alles gleich eindeutig und
verstindlich ist, wirkt die Perspektive dieser
Darstellung in dem, der sie meditierend
nachvollzieht, begliickend. Das Buch hat eine
gute deutsche Ubersetzung erfahren.

O. Semmelroth S]

Sempé, Pierre S]: Dieu en Uille.
Nlustrations de Bouchaud. Toulouse,
Apostolat de la Priére, 1958. 123 S.

Der heutige Christ kann seinen Glauben
nur noch schwer im Alltag realisieren, weil
die total sikularisierte Welt kaum noch
einen Bezug zu Gott aufweist. Die Folge
davon ist die bekannte Aufspaltung des Be-
wufltseins vieler Christen in einen religiésen

Budhbesprechungen

und einen profanen Bereich, wobei der reli-
gidse Bereich oft nur noch ein geringes exi-
stentielles Gewicht hat. Der Vf. dieses Bu-
ches versucht daher, an die Vorkommnisse
des gewdhnlichen Lebens, an die ,Land-
schaften”, Rdume und Ereignisse unserer
Stddte, an die verschiedenen Titigkeiten des
Durchschnittsmenschen anzukniipfen, um sie
fir Gottes Gegenwart und Wirken mitten
unter uns transparent zu machen. Bisweilen
scheinen uns die ,Anwendungen® zu direkt
oder zu herbeigeholt zu sein, bisweilen tref-
fen sie aber auch das heutige Empfinden.
Auf jeden Fall vermag das Biichlein sowohl
dem Prediger und Katecheten wie auch dem
einfachen Leser manche Anregung zu ge-
ben. Die Illustrationen, die jedem der 30
kleinen Kapitel beigegeben werden, erin-
nern an moderne Plakatkunst und sind dem
Zweck des Biichleins angepafit. F. Wulf S]

Sheen, Fulton J.: Einfihrungin
die Religion. Aschaffenburg, Patt-
loch-Uerlag 1959. 181 S., geb. 9,80 DM.

Diese bereits 1946 zum erstenmal erschie-
nene Einfthrung in die Religion des New
Yorker Weihbischofs ist keine vollstindige

Darlegung der katholischen Glaubenswahr-

heiten, sondern greift nur die wichtigsten
Grundlehren herans. Ausgehend von unse-
rem angeborenen Verlangen nach Gliic,
das nur durch Gott selbst ganz erfiillt wer-
den kann, ist die Rede vom Wesen Gottes
und unserer menschlichen Natur. Es folgt die
Lehre von der Siinde, der Erlésung, vom
Christsein. Von den vier letzten Dingen wer-
den besonders Gericht, Fegfeuer und Hélle
herausgegriffen. Den Abschlufl bildet die
Darstellung von Glaube, Hoffnung und
Liebe.

Mit grofler Natiirlichkeit und Leichtigkeit
werden all diese Fragen behandelt, in stin-
digem Kontakt mit den Dingen des tiglichen
Lebens, die in tausend Vergleichen durch-
schimmern. Dadurch kann auch ein einfacher
Leser gut folgen. Gerade ihm wird manches
in so neuer und packender Form geboten,
daf er es nicht mehr vergifit. Ihm dirfte mit
diesem Buch auch am meisten geholfen sein.

Ad. Rodewyk §]

Christus

Boylan, Eugene: Der allgewal -
tig Liebende Uom Mysterium der
Liebe Christi. Paderborn, Ferdinand
Schoningh 1958. 424 §., Ln. DM 18,50.

Der Vf. legt hier in znsammenfassender
Darstellung seine ,,Geistliche Lehre“ vor. Es
geht ihm darum, den Zusammenhang zwi-

schen Dogma und religiésem Leben aufzu-
zeigen, und so ist der erste Teil des Buches
ganz der Darlegung der Heilslehre gewid-
met. Dogmatiken der Schule, Enzykliken der
letzten Pipste und Prat’s ,Théologie de
Saint Paul” bieten ihm die theologische
Grundlage. Er entwidckelt vor allem den Ge-
danken der Vereinigung mit Christus inner-



Buchbesprechungen 391

halb des mystischen Leibes Christi durch die
Einwohnung des Heiligen Geistes. Das ist
fir ihn dann auch der Grund- und Leit-
gedanke bei der folgenden Darlegung des
geistlichen Lebens. Vier Wege, die zur Ver-
einigung mit Christus fithren und innerhalb
deren sich geistliches Leben verwirklicht,
werden geschildert: ,das Gebet, die Sakra-
mente, die Lesung und die Erfiillung des
Willens Gottes“ (120). Dieser Versuch, eine
geistliche Lehre ganz vom Dogma her zu
entwickeln und dessen Struktur zum Bau-
gesetz des religiésen Lebens zu machen, er-
scheint uns als Anliegen sehr richtig gesehen.
FErfreulich ist auch, dafl B. die theologischen
Ideen nicht in eine schwierige Fachsprache
kleidet, sondern sich einer gemeinverstind-
lichen Ausdrucksweise bedient. Durch den
alles beherrschenden Leitgedanken der Ver-
einigung mit Christus ist gliidklich verhin-
dert, daB aus der geistlichen Lehre ein blo-
Res Mosaik aszetischer Praktiken wurde.
Uberhaupt waltet eine Grofiziigigkeit der
Gedankenfithrung, die das geistliche Leben
anziehend und liebenswert machen kénnte.
B. will jedem die Freiheit belassen, seinen
geistlichen Weg nach den je eigenen person-
lichen Veranlagungen und Bediirfnissen zu
gestalten. Sehr anregend und niitzlich scheint
uns das zu sein, was der V{. iiber die Be-
deutung der Lesung im Ganzen des geistli-
chen Lebens zu sagen weifl. Im Geist zister-
ziensischer Uberlieferung will er den alten
Rhythmus: lectio — meditatio — oratio er-
neuern. .

Als Schwichen miifite man wohl die Wie-
derholungen — namentlich im zweiten Teil
des Werkes, der das eigentliche geistliche
Leben beschreibt — bezeichnen. Die sonstige
Klarheit und Gradlinigkeit der Gesamtko-
zeption wird dadurch ein wenig gestort. Fer-
ner gebraucht der Vf in dem (berechtigten)
Bemithen um Anschaulichkeit manchmal Bil-
der und Vergleiche, die eigenartig beriihren.
So wenn er das Bild des Kristalls, der in der
Mutterfliissigkeit wachst, auf die Opfertat
Christi, der am Kreuz alles an sich zieht, an-
wendet und es weitliufig ausfihrt (9ff).
Manches andere, das sprachlich st6ft, mag
vielleicht auf das Konto der Ubersetzung zu
buchen sein. Im ganzen bietet jedoch das
Buch eine sympathische und solide Frommig-
keit, nicht nur fiir Priester und Ordensleute,
sondern auch fiir den Laien. Thm schenkt B.
im Kapitel Ehe und Heiligkeit eigens seine
Aufmerksamkeit, um aufzuzeigen, dafl das
Streben nach Vollkommenheit nicht ein aus-
schlieBliches Reservat der entsprechenden
kirchlichen Stinde ist, sondern sehr wohl
ecine ernst zu nehmende Aufgabe des Laien
in der Welt darstellt. G. Soballa S]

Le Coeur du Christ et le dés-
ordre du monde par J M. Le
Blond, D. Didier, R. Marlé, G. Salet et
H. Rondet, Toulouse 1958, Apostolat de
la priére | Le Puy ed. X. Mappus. 191 §.,
750,— Ffr.

Im Rundschreiben Haurietis aquas (1956)
hat Papst Pius XII., wie schon Leo XIII.
und Pius XI., die Christen der ganzen Welt
aufgefordert, als Heilmittel gegen die Unord-
nung der Welt die Herz-Jesu-Verehrung zu
pllegen. Um diesem Aufruf nachzukommen,
werden im vorliegenden Buch acht Artikel
vereinigt, die von {inf franzgsischen Jesuiten
aus verschiedenen Anlissen verfafit, das An-
liegen der Pépste theologisch begriinden und
fiir weiteste Kreise verstandlich machen. Dafl .
der Titel des Sammelbandes mit groflem Be-
dacht gewahlt wurde, beweist der gleichna-
mige Einleitungsaufsatz von P. Le Blond, in
dem das Herz Christi und die Unordnung
der Welt konfrontiert und aufeinander be-
zogen werden. Die Unordnung der Welt
kann nur durch die Ordnung der Liebe be-
hoben werden, die im Herzen Jesu ihren
Anfang und ihre Vollendung hat. Insofern
ist sein Kult das Heilmittel gegen das Chaos
der Welt. — In einem zweiten Aufsatz stellt
Le Blond die Herz-Jesu-Verehrung in das
Licht der modernen Psychologie. Er zeigt,
wie sehr ihr affektiver Charakter den Be-
diirfnissen der menschlichen Natur entspricht
und das religiose und geistige Leben der
Seele gesund erhilt. ]

Drei wertvolle Beitrige stammen aus der
Feder von P. Rondet. Im ersten geht es um
den Gott, der die Liebe ist, der die Menschen
unendlich liebt und Gegenliebe fordert. Die-
se wird ibm aber aus Undankbarkeit so we-
nig zuteil, dal der Sohn Gottes ein Men-
schenherz annehmen muf}, um dem Vater die
gebiihrende Gegenliebe erweisen zu kénnen.
Wer diese Erwigungen betrachtend in sich -
aufnimmt, versteht, was der V{. in den zwei
anderen Kapiteln iiber den Geist der Siihne
und die Dimensionen des Herz-Jesu-Kultes
ausfihrt. Er macht v. a. aufmerksam auf
einige Irrtiimer und Gefahren bei der Ver-
wirklichung der christlichen Sithneidee, die
stets mehr im Hinblick auf die Liebe Gottes

als auf seine Gerechtigkeit geschehen und

sich vor den iibersteigerten Abtétungen ge-
wisser Heiliger hiiten mufl. Sithne leisten
heifit Gott die verweigerte Liebe schenken,
sich von jeder Form des Egoismus freima-
chen und Christus in seinen leidenden Bra-
dern zu Hilfe kommen, das Reich Gottes in
sich und andern auferbauen.

Diese Auferbauung des Leibes Christi
setzt allerdings voraus, dafl man in, mit und



392 . Buchbesprechungen

durch Christus an der Welterlasnng weiter-
arbeitet und in uns als seinen Gliedern das
vollendet, was an den Leiden vnseres Haup-
tes noch aussteht. Uber diese paulinische
Forderung hielt P. Salet im Jahre 1955 aof
einem Kongref des Gebetsapostolats eine
Konferenz, die in das vorliegende Werk auf-
genommen ist. )

In welchem Ausmafl die heutige Welt der
Erlésong bedarf, ergibt sich aus der Unter-
suchung, die P. Marlé dber die Auffassung
der Siinde bei den unglidubigen Philosophen
und Medizinern angestellt hat. Sie sind vél-
lig auflerstande, das Wesen der Bosheit zu
ergrinden, da es sich um ein Mysterium han-
delt, das nicht einmal adiquat im Glauben
zu begreifen ist. Die tiefste und ergreifend-
ste Offenbarung iiber die Siinde ist das durch-
bohrte Herz des Gottmenschen. Dieses
Herz ist mehr als ein Symbol. Es ist ein
Herz ans Fleisch und Blut, ein echt mensch-
liches Herz, in dessen Licben und Leiden der
Beitrag von G. Didier einen tiefen Einblick
gewihrt.

»Jesus Christus wird im Todeskampfe lie-
gen bis zum Ende der Welt; wihrend dieser
Zeit darf man nicht schlafen®. Dieses be-
riihmte Wort Pascals findet in unserem Buch
einen neuen Widerhall. Die acht Kapitel
werden untereinander verbunden dorch Tex-
te aus den Vitern, durch Ausziige aus geist-
lichen Schriften und papstlichen Dokumen-
ten, die die Gedanken der einzelnen Auto-
ren weiterfithren und zur konkreten Herz-
Jesu-Verehrung anleiten. H. Bleienstein S]

' Biser, Eugen: Das Licht des
Lammes. Hinblicke auf den Erhih-
ten. Miinchen, Kisel-Uerlag 1958. 166 S.,
Ln. DM 9,80.

Der Vf. unternimmt es in diesen tiefen
Meditationen iiber den Auferstandenen, die
Botschaft der vierzig Tage, wihrend de-
nen der verklirte Herr selbst ,das mit
seinem Tod und seiner Anferstehung gesetz-
te Heilsereignis in die Sprache menschlicher
Verstindlichkeit und Sagbarkeit ibersetzt*
(18), auszudeuten. Das ,von Christus ergrif-
fene und gefestigte Dasein“ (88) versucht er
in den osterlichen Bildern ,Lamm - Hirt —
Sieger sichtbar zu machen und zu zeigen,
wie die neue Existenz des Herrn auf das

Leben des Glaubenden den entscheidenden
Einfluf hat. ,In der Verkiindigung des Auf-
erstehungssieges Christi nimmt sich die Kraft
des Auferstandenen unserer Armut an. Sie
erweckt uns mit ihm und schenkt uns Ge-
meinschaft mit ihm. Alles ist an dieser Ver-
bindung gelegen, an der Kommaunikation nn-
seres Daseins mit der Auferstehung Christi“
(59). Diese Meditationen, ganz von der
Lichtgestalt des verklirten Herrn in den
Bann genommen, sind inhaltlich wie sprach-
lich gelungen. Doch geht Bisers eigentliches
Anliegen wohl noch weiter: er versucht eine
»~Weisung“ an die Adresse der Fachtheolo-
gie, in der sich nach ihm ,ein Denk- und Re-
destil einbiirgerte, der die empordringende
Kraft des christlichen Geistes an der Kor-
rektheit des Buchstabens und an der Ge-
schlossenheit des Systems ertétete... Im
Streben nach groflerer Genanigkeit in Erfas-
sung und Ausdruck siegte der Systemwille
des Denkens iiber den befreienden, jede
menschliche Nennung iiberbietenden Geist
der Wahrheit* (12). Aus dieser ,ausgespro-
chenen Engfithrung® der versachlichenden
Systematisierung der Wahrheit sucht Biser .
einen Aunsweg, indem er anf den hinweist,
der der Weg, die Wahrheit und das Leben
selbst ist. Die Personhaftigkeit der Wahr-
heit in der Person Christi darzustellen, ist
die Bemithung des ganzen Buches. Als theo-
logisch angemessenes Erkenntnismitte]l wird
im Gegensatz zum Begriff das Bild genannt,
in dem ,das Unverfiigbare, seiner inneren
Hoheit und Gréfe nach unserm Zugriff Ent-
riickte von fernher sich zeigt* (48). An die
Stelle der Geschlossenheit des Systems tritt
eine Welt der Zeichen als ,Chiffrensprache
des Unendlichen* (89). Damit sind sicher
echte Anliegen ausgesprochen, die gerade in
der jungen Theologengeneration — der Bi-
ser angehdrt — laut werden. Man wird bei-
stimmen kdnnen, wenn dabei nur an letzte
Perspektiven gedacht ist und keine iiber-
stirzten Folgerungen gezogen werden: als
sollte das gliedernde, systematisierende Be-
griffsdenken durch solches ,Bilddenken®
schlechthin ersetzt werden. In der Kirche
wird es immer die Theologie geben miissen,
die die Wahrheit durch Begriff und System
einigermaflen greifbar zo machen unter-
nimmt, wenn sie auch nie dabei vergessen
darf, daf} die in Christus offenbare Wahr-
heit Gottes durch diese Mittel nicht auszu-
schépfen ist. G. Soballa §]



Budibesprechungen

393

Sakramente und Hl. Messe

Philipon, Marie-Michel OP: Die
Sakramente im Leben des
Christen. Freiburg, Uerlag Herder,
1958. 322 §., Ln. 16,20 DM.

Philipon mochte die Sakramente von ihrer
dogmatischen Wirklichkeit her lebendig wer-
den lassen und fiir die Frommigkeit frucht-
bar machen, wobei zwei Leitideen im Vor-
dergrund stehen: 1. die betonte Christozen-
trik (was schon die Kapiteliiberschriften zei-
gen: Unsere Eingliederung in Christus, un-
sere Vollkommenheit in Christus, Unsere
Umwandlung in Christus, Unser Einswerden
mit Christus, Die Verzeihung Christi, Unser
Familienleben in Christus, Unser Priester-
tum in Christus, Unser Heimgang in Chri-
stus, Unser ewiges Leben in Christus), 2. der
soziale Aspekt.

Entsprechend dem Ziel des Buches, eine
dogmatisch fundierte sakramentale Frém-
migkeit zu entfalten, balt sich der Vf. eng
an die offiziellen Glaubensaussagen der Kir-
che: Konzilien, Liturgie, pépstliche Rund-
schreiben, und an die Lehre des hl. Thomas.
(Die vielen Zitate in den Anmerkungen bét-
ten sinnvoller Weise iibersetzt werden sol-
len — was nur hin und wieder geschehen ist.)
Der Wert des Buches liegt darin, dafl der
dogmatische Stoff nicht nur zn einem ein-
heitlichen Frémmigkeitsideal gestaltet, son-
dern anch in die Spradie der Frommigkeit
iibersetzt worden ist. Das gilt vor allem fir
die Kapitel iiber Taufe, Firmung, Bufle, hei-
lige Olung, die aus dem Herzen geschrieben
sind und darum dem Leser unmittelbar an-
sprechen, wahrend das lingste Kapitel (217
bis 281) iiber das Priestertum etwas dozie-
rend wirkt. In den beiden (!) Abschnitten
iber die Eucharistie hitte man sich mehr
Kontakt mit der neueren Theologie ge-
wiinscht. Schon die Reihenfolge: ,Euchari-
stie“ und dann erst ,Opfer“ ist heute ein
wenig uberholt; dasselbe gilt fir die Kon-
troverse ,Einheit von Altar- und Kreuzes-
opfer. Im Kapitel iiber die Ehe wird mit
Recht die Bedeutung von Familie und Erzie-
hung herausgestellt, nachdem man sich lange
in sehr einseitiger Weise anf die theologi-
sche und psychologische Darstellung des
personlichen Verhiltnisses von Mann und
Frau beschrankt hat. Das Schluflkapitel iiber
die letzten Dinge hat mit den Sakramenten
keinen engeren Zusammenhang und ist wohl
nur wegen der Abrundung des christozentri-
schen Aunfbaues des Ganzen hinzugefiigt wor-
den.

Der Vi. will die iberlieferte sichere Lehre
der Kirche in ansprechender und leicht ver-

stindlicher Weise darstellen; dies ist ihm
sicher gelungen. Neue und originelle Ge-
sichtspunkte darf man darum in dem Buch
nicht erwarten. Auch die Herausstellung des
sozialen Aspekts geht iiber das Traditionel-
le nicht hinaus. J. Sudbrack S]

Altmann, Odilo OFM:Schule des
O pfers. Besinnung und Rat zur tig-
lichen heiligen Messe. Miinchen, Ars
Sacra, 1958, 160 S., Lw. DM 8,50.

Es handelt sich hier nicht um eine erste
Einfithrung in die heilige Messe. Der Vf.
wendet sich vielmehr an Menschen, z. B. Ter-
ziaren des Dritten Ordens, denen die tigli-
che heilige Messe nur wieder in nenem Licht
gezeigt zu werden braucht, damit sie sie mit
neuer Frende und groferem Nutzen mit-
feiern. Darum ist es auch nicht erforderlich,
alle Einzelheiten des heiligen Opfers zu be-
sprechen. P. Odilo greift vielmehr aus der

roflen Fiille der Geheimnisse diejenigen
Eeraus, die fiir die Teilnahme am Opfer und
fiir das personliche Opferbringen von Be-
dentung sind. Was er zu sagen hat, ist volks-
timlich und praktisch und kann eigentlich
bei einem aufmerksamen Leser den ange-
strebten Zwedk nicht verfehlen.

Sprachlich fallen die vielen Provinzialis-
men auf, und es ist etwas viel vom ,lieben
Gott“ die Rede. Es klingt z. B. etwas merk-
wiirdig: ,Der liebe Gott liefl sich vom Pa-
triarchen Abraham dazu (zu einem Fest-
mahl) einladen“ (S. 106). Aber fast trivial
wirkt eine Stelle iiber die Reliquien: ,Ein
Zahn der kleinen heiligen Theresia wiirde
eine kostbare Reliquie darstellen, wenn hin-
gegen ich zwei Stockzdhne verliere, klaubt
sie mir kein Mensch auf, ich natiirlich auch
nicht® (S. 115). Ad. Rodewyk S]

La Confession, par léquipe
sacerdotale de Saint-Séverin. Paris-Bru-
ges, Desclée de Brouwer 1958. 156 S.,
570,— Ffr. :

Dieser kleinen aber inhaltsreichen Schrift
tiber das Bufisakrament liegen Studien und
Predigten zugrunde, die von der Priester-
gemeinschaft von St. Séverin in einer Son-
dernummer ihrer ,Mitteilungen® bereits frii-
ber veroffentlicht.wurden. Far die vorliegen-
de Buchausgabe sind sie neu redigiert. Sie
wollen mehr zur Bekehrung (metanoia), als
zur Belehrung beitragen. Darum wird der
Nachdruck auf die Erhellung und Vertiefung
des christlichen Siinden- und Buflbegriffs ge-
legt und gezeigt, dafl beide Begriffe nur von



394 Budzbespredmngen

Gott her verstanden werden kénnen: die
Siinde als eine Abkehr von der géttlichen
Liebe und die Buf8e als eine Riickkehr zu ihr.

Die Beichte ist in allen ihren Teilen ein
iibernatiirliches Geschenk Gottes, ein gna-
denvolles Sakrament, das primir weder die
soziologische Ordnung und Disziplin noch
die moralische Erziehung und die Heils-
sicherheit der Gldubigen zum Ziele hat. Sie
ist vielmehr die zweite christliche Taufe,
durch welche die Gliedschaft im mystischen
Herrenleib entweder wiederhergestellt oder
vertieft und vervollkommnet wird. Durch
Beichte und Bufle wird aus der Gemeinschaft
der Sinder die ,Gemeinschaft der Heili-
gen®. Darum ist die Gewissenserforschung
vor der Beichte keine rein seelische Analyse
oder eine Selbstpriifung im Lichte des natiir-
lichen moralischen Bewufltseins, sondern ein
Sichrichten und ein Sichunterwerfen unter
das Urteil der Kirche, in deren Richter-
spruch das psychologische und moralische
BewufBitsein erleuchtet und in einem hdohe-
ren iibernatiirlichen Bewufitsein aufgehoben
wird. Die Anklage des Ponitenten ist keine
Rechtfertigung vor sich selber zwecks Ent-
lastung des Gewissens, sondern ein reumiiti-
ges Schuldbekenntnis vor dem bevollméich-
tigten Priester, dem Stellvertreter Christi,
durch den der Siinder gnadenhaft mit Gott
vershnt und in die Gemeinschaft der Brii-
der wieder aulgenommen wird. Auch die
sakramentale Genugtuung ist keine rein
menschliche Wiedergutmachung des Gott an-
getanen Unrechts, sondern eine Abtra-

gung der zeitlichen Siindenstrafen hier auf
Erden, die nur durch die Kraft und Vereini-
gung mit den Erl6serverdiensten Jesu Chri-
sti wirksam wird.

Die Wiederaussthnung gefallener Chri-
sten mit Gott durch Christus in der Kirche
geschah frither sichtbar in der sogenannten
offentlichen Bufle, die in den dltesten Zeiten
der Kirche eine dhnlich beherrschende Stel-
lung hatte, wie jetzt die private. Dariber
handelt ein zusammenfassendes Kapitel, in
dem mit Recht bedauvert wird, dafl in der
heutigen Beichtpraxis der kirchliche Charak-
ter des Bufisakramentes und der Zusammen-
hang mit der Erlésungstat Christi nach au-
Ben so wenig in Erscheinung tritt. Sehr klug
und beachtenswert sind auch die kurzen Be-
merkungen iiber die auflersakramentale
Seelenfiihrung, die den lehrhaften Teil un-
seres Buches abschlieflen.

Es folgen elf gut ausgewihlte Texte und
Dokumente zur geistlichen Lesung: die sie-
ben Bufipsalmen, das Rituale zur Rekonzi-
lation der Biiler am Griindonnerstag, die
Regeln des hl. Ignatius iiber die rechte kirch-
liche Gesinnung; sodann anregende Aus-
ziige aus den Schriften alter und neuver Au-
toren, unter denen die drei Stiicke aus Pas-
cal tiber seine Bekehrung von iiberzeitlicher
Bedeutung sind. Den Schluf§ des Buches bil-
det eine (franzds.) Bibliographie alter und
neuer Werke, wobei auffillt, dafl hier kaum
die Schrifttheologie zu Wort kommt, um so
ausfiihrlicher aber die Psychoanalyse.

H. Bleienstein S]

Fegfeuer

Das Mysterium des Feg-
feuers — mit Beitrigen von Jean
Guitton, Jean Daniélou S, Joseph Le-
cler S] u. a. (Bibliothek Ekklesia Bd. 9),
Aschaffenburg, Paul Pattloch Uerlag,
1958. 156 §S., 4,80 DM.

Das Buch hat zwei ungleiche Teile, deren
erster das Geheimnis des Fegfeuers nach
seinen verschiedenen Seiten hin behandelt,
deren zweiter sich — fiir deutsche Leser vollig
iiberraschend — mit der franzdsischen Kon-
gregation der ,Helferinnen der Armen See-
len® und threr Stifterin Maria von der Vor-
sehung befafit. Dafl beide Teile trotz ihrer
Verschiedenheit zusammengehéren, wird je-
der Leser dankbar bestatigen.

Der erste Teil enthilt also eine zwar nicht
systematische, aber didaktisch sehr gut aufge-,
baute kleine Lehre vom Fegfeuer. Wer im
Monat der Toten nach einem Belehrungs-
und Erbauungsbuch iiber die Armen Seelen

verlangt, der greife zu den vorliegenden Ka-
piteln, die sicher zu dem besten gehéren, was
in letzter Zeit dariiber geschrieben wurde.
Obwohl nicht weniger als neun Autoren
hier zusammenarbeiten, ist der Umfang
dieser Seiten (62) gering, weil auf alles apo-
kryphe, legendidre oder sonstwie unsichere
Material verzichtet wurde. Was hier von
anerkannten Theologen in allgemein ver-
stindlicher Weise dargelegt wird, ist die
verbiirgte Lehre der Kirche und die von ihr
geduldeten Meinungen der Theologen. Dar-
um wird zunichst versucht, das Dogma vom
Fegfeuer in das Ganze des christlichen Cre-
do einzuordnen und ihm seinen Platz im
Heilsplan Gottes anzuweisen. Was dem mo-
dernen Menschen wohl am meisten den le-
bendigen Glauben an das Fegfeuer er-
schwert, ist die Erinnerung an so viele
Schriften, Predigten und schreckliche Ge-
schichten, in denen die ,Qualen“ der Seelen
im Fegfeuer so iibertrieben heransgestellt
werden, dafl daneben ihr Friede und ihre



Buchbesprechungen 395

Freude in Christus und thre Heilsgeborgen-
heit in Gott in keiner Weise zum Ausdruck
kommen. Diesen Verzeichnungen gegeniiber
weist einer der Autoren darauf hin, dafl die
Kirche die Natur der Siihneleiden nicht defi-
niert hat und eine Auffassung vom Fegfeuer
gestattet, die mit der Vorstellung von korper-
lichen Qualen nichts zu tun hat. Er erinnert
dabei an die Erfahrungen der Mystiker, nach
denen sich Schmerz und Freude sehr wohl
beieinander finden kénnen und die darum
den Zwischenstand trotz allen Schmerzen als
ein Meer von Frieden und Seligkeit bezeich-
nen. Sehr beachtenswert ist in diesem Zu-
sammenhang die These, daf die mit der se-
ligen Erkenntnis Gottes verbundene Er-
kenntnis des eigenen unvollkommenen Ichs
die Seele in die reinste Todesangst versetze;
ein wirksames Motiv, den Armen Seelen
durch Fiirbittgebet zu Hilfe zo kommen. Wie
ein kurzer dogmengeschichtlicher Beitrag
zeigt, geht das Gebet fiir die Toten bereits in
die Frithzeit der Kirche zuriic; das Konzil
von Trient hat diese Uberlieferung noch ein-
mal gutgeheiflen und begriindet. Daraus er-
kliren sich die unzdhligen frommen Briu-
che, die im Lauf der Jahrhunderte aus der
Liebe der Gliubigen zu den Armen Seelen
entstanden sind. Dariiber berichtet der Bei-
trag: ,Wie die Gemeinschaft der Heiligen
im Mittelalter gelebt wurde®.

Daf der grofere Teil eines Buches (65-155)
iiber das Fegfeuer sich mit einer Schwestern-
genossenschaft beschiftigt, versteht man
erst, wenn man von dem universalen, welt-
weiten Apostolat hért, dorch das die ,Auxi-
liatrices des Ames du Purgatoire“ der lei-
denden Kirche zo Hilfe kommen. Diese Ge-
meinschaft hat sich durch ein viertes Geliibde
zum einzigen Ziele gesetzt, durch die Ver-
richtung aller Werke des Glaubenseifers und
der Nachstenliebe ,das Fegfeuer zu leeren,
um es mit den der Hélle entrissenen Seelen
wieder zu fiillen“. Thre Aufgabe ist also kei-
ne einseitige, sondern im Gegenteil so viel-
seitig, daff man gut begreift, warum die
Helferinnen der Armen Seelen nachder Regel
des hl. Ignatius leben und zum Vorbild ihrer
Tatigkeit seinen Orden haben, der — weit
entfernt, sich nur den Armen Seelen im Feg-
fever zu widmen - auf allen Seelsorgsgebie-
ten der Kirche arbeitet. Dazu kommt der
heldenmiitige Liebesakt, der in der Frém-
migkeit der Armenseelenschwestern eine sol-
che Bedeutung hat, dafl er zum Schutze der
Mifldeutungen von Pierre Charles S] in das
rechte Licht gesetzt und theologisch unan-
fechtbar unterbaut wird. — Uber das Leben
ond Werk der Stifterin, der seligen Maria
von der Vorsehung (Eugénie de Smet, 1825
bis 1871), handeln mehrere Beitrige, die

niemand lesen wird, ohne in seiner Liebe
und Sorge fiir die Armen Seelen geférdert
zu werden. H. Bleienstein S]

D Esquilino, Gabriel: Sie sind
uns nahe. Ein Buch von den Armen
Seelen. Innsbruck, Uerlag Felizian Rauch
1958, 197 S., Lw. 19,50 DM.

In diesem frommen, fiir weitere Kreise be-
stimmten Buch finden die Leser alles, was nach
der Lehre der Kirche und der Privatfrém-
migkeit des katholischen Volkes iber die
Armen Seelen gesagt werden kann. Die
Trennung ihrer Seele vom Leib, ihr Gericht
im Anblick des Erlésers, ihre abzuleistende
Sithne im Straf- und Reinigungsort, ihr jen-
seitiges Leben und Erkennen, jhr Glauben,
Hoffen und Lieben, ihre ,Armut®, ihr Fern-
gehaltensein von der Anschauung Gottes, die
dazu kommende Reinigungsstrafe durch ein
geheimnisvolles Feuer (Fever der Liebe?),
das Mafl und die Dauver ihrer Leiden, ihre
Seligkeiten, thre Gebete fiir uns und unsere
Hilfe fir sie in den verschiedenartigen
Suffragien, im heroischen Liebesakt und
durch Zuwendung von Abldssen. — Bei der
Behandlung all dieser Fragen fallen auf:

1. Die grofle Sachkenntnis und theologi-
sche Korrektheit, mit denen der V{. den
schwierigen, problemreichen Stoff behandelt.

2. Die Fiille des gebotenen Materials, an-
gefangen von dem Hymnus ,Media in Vita“
(der allerdings, wie man ldngst wissen sollte,
richt von Notker Balbulus stammt), iber Ge-
bete, altliturgische Texte bis zu Gedichten,
Sinnspriichen, Hausinschriften und Anekdo-
ten; dazu kommen lange Ausziige ,aus der
groflen Vision vom Fegfeuer der hl. Katha-
rina von Genua“ und Betrachtungen ,iiber
die zwélf Seligkeiten der Armen Seelen nach
der Lehre des Bernhardin von Siena - ,eines
Entflammten, eines Liebenden, dem die Liebe
als Glut des Wortes von der begnadeten
Lippe sprang und den Jubel aus der Braut
des Hohenliedes iiber den Ort des Liebes-
feuers streut® (sic!), vor allem aber unge-
zihlte Stellen, Geschichten und Gleichnisse
aus der Heiligen Schrift, die zwar, wie der
V{. selber weify, fiir die Sache nichts beweisen,
aber so viel Bildkraft und Stimmungsgehalt
beinhalten, daffl er nicht mide wird, sie zu
allegorisieren, zu dramatisieren und mit
einer ausgesprochenen Virtuositdt zur Illu-
strierung seiner Aussagen heranzoziehen.
Dem selben literarischen Zwedk dienen oft,
aber nicht ausschlieflich, die Fegfeuer-Visio-
nen im Leben der Heiligen und die Berichte
iiber Erscheinungen der Armen Seelen, die
in unserem Buch weitererzahlt, aber inhalt-
lich in keiner Weise iiberschitzt werden. Da-



896

fiir zeugt das besonnene, theologisch-kritische
Kapitel iiber diese und andere auflerordent-
liche Phanomene, die nicht selten der ,Hei-
ligkeit* der Armen Seelen widersprechen
und mit Recht auf ddmonische oder parapsy-
chologische Ursachen zuriickgefithrt werden.

8. Die ungewdhnliche, exaltierte, um nicht
zu sagen exstatische Sprache, deren der VI.
sich nicht nur stellenweise, sondern durch
ganze Kapitel hindurch bedient. Diese Sprech-
weise erinnert da und dort an das Hohelied
und andere Vorbilder, die nicht allein durch
sachliche Griinde, sondern auch durch die
Magie und Melodie der Sprache und den
Rhythmus und den Bau der Sitze iiberzeu-
gen und gewinnen wollen. Das scheint auch
der Grund zu sein, daff der Vf. viele neue
Worte schafft und Bilder und Vergleiche er-
findet, die seiner schipferischen Phantasie al-
le Ehre machen, aber meist mehr Stimmung,
als klare Begriffe und Vorstellungen erzeu-
gen. Rezitativ und mit innerer Einfiihlung
vorgetragen, wiirden seine Sprachkiinste ihre
Wirkung sicher nicht verfehlen, aber nur
vor einem frommen, gefithls- und phanta-
siestarken Publikum, und unter der Bedin-
gung, dafl viele stilistisch mifigliickte Perio-
den ausgeschlossen wiirden. Leider ist hier
nicht der Ort, um Beispiele aufzufiihren,
doch sind wir sicher, daf die meisten Leser
mit uns feststellen werden, dafl die Sprech-
weise des Buches seinen Nutzen beeintrich-
tigt und seiner Verbreitung gewisse Gren-
zen setzt. Dazu im Gegensatz steht allerdings
die Meinung des Verlegers, der im Vorwort
dieses pseudonymen Buches bemerkt, er ha-
be es vor allem auch deswegen verlegt, weil
er nach dem Lesen des Manuskriptes wufite:
»Das wird ein Buch, das einen wirklich ganz
packt, das zur Secle spricht, das fromm
macht.“ H. Bleienstein §]

Finé, Heinz S]: Die Termino-
logie der Jenseitsvorstel-
ungenbeiTertullian. Ein se-
masiologischer Beitrag zur Dogmenge-
schichte des Zwischenzustandes (Theo-
phaneia, Bd X1I). Bonn, Peter Hanslein
Uerlag 1958, 252 §., 28,— DM.

Diese Studie, die iiber den Rahmen einer
Dissertation weit hinausgeht, beschiftigt sich
nicht mit allen Jenseitsvorstellungen Tertul-
lians, sondern richtet sich nur auf die Worte
und Begriffe, in denen er sich iiber den so-
genannten Zwischenzustand ausgesprochen
hat. Unter ,Zwischenzustand“ wird alles
verstanden, was die vom Leib getrennte See-
le nach dem Tod bis zur Auferstehung des
Leibes (bzw. der ,ersten Auferstehung® im

Buchbesprechungen

Sinne T’s.) erlebt und erleidet. Diese Ein-
schrinkung auf ein Teilgebiet der eschatolo-
gischen Begriffs- und Ausdruckswelt ist be-
rechtigt, weil T. in dreien sciner Schriften
der Eschatologie des Zwischenzustandes
einen grofleren Raum gewidhrt, als seine
Vorginger.

Trotz des Vorrangs der Linguistik und
speziell der Lehre vom Bedeutungswandel
und ihren Methoden, bleibt die Untersn-
chung nicht bei der rein ,philologischen”
Betrachtungsweise der Worte stehen, Sie
stellt sich vielmehr in den Fluf der geistes-
und dogmengeschichtlichen Zusammenhinge,
um jhrem letzten und tiefsten Sinne auf den
Grund zu kommen. Unter diesem Gesichis-
punkt ist Finés Werk geradezu ein Muster-
beispiel, wie Philologie und Theologie zu-
sammenarbeiten miissen, wenn sie einerseits
den hohen Methoden der heutigen Sprach-
forschung geniigen und andererseits den
Dogmenhistorikern philologisch gesicherte
Wort- und Begriffsanalysen vorlegen wol-
len.

Bevor der Vf. mit der Untersuchung der
eschatologischen Termini bei T. im einzel-
nen beginnt, zeigt er im ersten Abschnitt
(81-54) die Amsatze auf, die Irendus zu
einer Eschatologie des Zwischenzustands ge-
liefert und T. durch seine Perfectio-pleni-
tudo-Konzeption weiterentwickelt, wenn auch,
infolge seiner montanistischen Grundhal-
tung, nicht immer positiv geférdert hat. Der
nichste Abschnitt (54-79) behandelt das
Schicksal aller Seelen unmittelbar nach dem
Tod. Sie werden von einem Engel abgeholt,
in die Unterwelt geleitet und zu einem per-
sénlich-individuellen Gericht vor Christus
gefithrt. Uber die genaue Vorstellung Ts.
vom Todesengel ist wenig auszumachen, da
das Seelengeleit am Rand seiner Jenseitsvor-
stellungen liegt und mangels biblischer Da-
ten durch Elemente aus Dichtung, Mythos
und Apokryphen erldutert wird. Seine Auf-
fassung vom Gericht im Zwischenzustand
bedeutet einen wesentlichen Fortschritt iiber
die Andeutungen der christlichen Literatur
vor ihm hinaus. Im dritten Abschnitt (79
bis 94) werden die allgemeinen Bezeichnun-
gen fir den Zwischenort, seine Lage und
seine rdumliche Einteilung in der Unter-
welt besprochen. Der weitaus haufigste Ter-
minus des Wohnortes der Toten ist bei T.
inferi, der sich im groflen und ganzen mit
den in griechischen Vorlagen enthaltenen
Ausdriicken deckt und meistens deren stren-
ge Ubersetzung ist.

Uber den Zustand der Seelen in der Un-
terwelt wird in allen iibrigen Kapiteln des
Buches gehandelt. Die bosen Seelen (94-112)
sind entweder in den gehenna oder im Ha-



Buchbesprechungen

des, je nachdem sie ewige oder zeitliche Stra-
fen zu erleiden haben. Die gerechten Seelen
(112-213) erdulden zwar keine eigentliche
Strafe, aber auch fiir sie ist die Unterwelt
ein Kerker, aus dem sie durch langsames
Sichgewdhnen an das Capere Deum fir die
Seligkeit des tausendjihrigen Reiches reif
geworden sind und durch den Aufschub der
ersten Auferstehung ijhre Schuld, ihr Modi-
cum delictum, abgeleistet haben. (Ein Rei-
nigungsleiden durch Feuer kennt T. im Zwi-
schenzustand noch nicht.) Sie leben aber
nicht nur im Kerker, sie befinden sich, wie
der arme Lazarus auch ,im Schofle Abra-
hams“. Mit dieser Vorstellung eng verbun-
den ist die Wortgruppe foveri, solacium,
requies und refrigerium, Ausdriicke, die sich
in ihrem Sinngehalt mannigfach iberschnei-
den. Die Requies-Formel, die noch heute in
der rémischen Liturgie erhalten ist und vor
T. Gberwiegend vom endgiltigen Zustand
der Seelen gebraucht wurde, wird von T.
(wenigstens im Verbum requiescere) zum
erstenmal ausdriicklich aof den Zwischenzu-
stand angewandt. Dieses Eindringen ur-
spriinglich dem Endzustand zugeordneter
Begriffe in die Terminologie des Zwischen-
zustandes gilt auch fiir die Vorstellung vom
Refrigerium, die erst in T’s. Spitschriften
auf die Seelen in der Unterwelt iibertragen
und zum Lieblingsausdruck fiir Eschatologi-
sches wurde. ~ Allen Gerechten steht nach
der Auferstehung das Paradies offen, den
Martyrern aber bereits unmittelbar nach dem
Tod. Die Blutzeugen sind privilegierte See-
len (213-231), die wegen ihrer heroischen
Tugend die Aufnahme in ein Privatum
hospitium verdienen. Sie sind ,beim Herrn*,
also keineswegs im Zwischenzustand, son-
dern im Himmel, der bei T. mit dem Para-
dies identisch ist.

Welches sind die Ergebnisse dieser Studie?
Im Spiegel der Sprache erhellt sie 1. den
frithchristlichen Kampf um die richtige Aus-
legung der eschatologischen Schrifttexte: auf
der einen Seite die mehr judenchristlich orien-
tierte Exegese, die zu einem wértlichen Ver-
stindnis aller Stellen neigte (Auferstehung
des Leibes) — auf der andern das helleni-

397

stische Schriftverstindnis der Gnosis, die
durch ihre Unterbewertung alles Leiblichen
zwangsldufig zu einer spiritualistisch-allego-
rischen Aufldsung der Bibelstellen gelangte
(Auferstehung der Seele). 2. Das Werden
und Wachsen der frithchristlichen Eschatolo-
gie, die sich gerade in der Auseinanderset-
zung mit der gnostischen Schriftauslegung
entziindete. 8. Das Verdienst des Irenius,
der als erster eine echte Auseinandersetzung
mit den Irrlehrern begann und in seiner
Lehre von den drei Heilsstufen das Anlie-
gen der Gnosis in ein orthodoxes System
einbaute. 4. Die Bedeutung T's., der in der
Entwicklung der Lehre vom Zwischenzu-
stand der Seele weit iiber Irendus hinaus-
ging, die eschatologischen Vorstellungen sy-
stematisierte, latinisierte und in seiner
sprachgestaltenden und sprachschépferischen
Kraft apologetisch-aggressiv so formulierte,
dafl er in seinen Schriften der Hiresie
schwer zusetzte und zum Werden der Ortho-
doxie erheblich beitrug. Fast alle Ausdriicke,
die er zur Kennzeichnung des Zwischenzu-
standes gebraucht, entstammen der Heiligen
Schrift, mit Vorzug dem Lazarus-Gleichnis in-
Lukas 16. Fiir Abhingigkeiten von agypti-
schen Vorstellungen, wie sie von einigen Re-
ligionsgeschichtlern bebauptet werden, fin-
den sich bei Fin¢ keine piilolo ischen An-
haltspunkte. Dagegen ist in der lgorm, in der
T. das biblische gprachmaterial systemati-
siert hat, cine weitgehende Abhangigkeit
von Plato, Aristoteles und vor allem der
Stoa nicht zu bestreiten. Elemente der Dich-
tung, des Mythos und der Apokryphen ha-
ben seine eschatologische Terminologie nur
illustrativ beeinflufit.

Eine hervorragende Arbeit! Schade, dafl
Finé das Werk von Alfred Stuiber:
Refrigerium interim, Bonn 1957 — Band XI
der Theophaneia — nicht mehr benutzen
konnte, Was dort iiber ,die Vorstellungen
im Zwischenzustand und die frithchristliche
Grabkunst“ gesagt wird, stimmt mit den Er-
gebnissen seiner Untersuchung weitgehend
dberein. Einige Differenzen laden zur Dis-
kussion ein, der sich Finé als zustindigster
Kritiker nicht entziehen wird.

H. Bleienstein §]

Engel und Démonen

Rosenberg, Alfons: Michael und
der Drache. Urgestalten von Licht
und Finsternis. Mit einem Geleitwort
von Ida Friederike Gorres. Olten und
Freiburg i. Br., Walter-Uerlag, 1956.
829 8S., Ln. DM 15,80.—.

Die drei Kapitel dieses Buches lauten:
Michael, Der Drache, Der Sieg. Der Vi, will
darin _ keine rational-theologische FEngel-
und Teufellehre vorlegen ~ obwohl er als
Katholik selbstverstindlich die diesbeziig-
lidhe kirchliche Lehrverkiindigung ond die
Arbeit der Theologen bejaht und fir not-



398 . Buchbesprechungen

wendig hilt -, sondern versncht eine kos-
mogonische Erhellung der beiden groflen
Gegenspieler des menschlichen Heils, der
Urgestalt von Licht und Finsternis (die also
in threm Wesen und Wirken von der me-
taphysischen und metahistorischen Entste-
hung des Weltalls her gedeutet werden),
ihres Kampfes, ihrer Manifestationen in der
Welt und schlieBlich der Besiegung des Dra-
chen durch Michael, der die urspriingliche
Einheit und Harmonie der Schépfung wie-
derherstellt. Seine Erkenntnisweise ist da-
her nicht das begriffliche Denken, um mit
dessen Hilfe die fur diesen Gegenstand spér-
lichen Aussagen der Offenbarung anzueig-
nen, zu vertiefen und in eine Zusammen-
schau zu bringen, sondern eine Art von Gno-
sis, eine unmittelbare Erfahrung der bei-
den Geistmichte auf Grund besonderer gei-
stig-seelischer Organe, héherer Fihigkeiten,
die nach dem Autor bei den heutigen Men-
schen leider weitgehend verkiimmert sind.
Die auf diese Weise gewonnenen Erkennt-
nisse lassen sich begrifflich nicht mehr ad-
aquat ausdriicken, sondern nur noch in der
Sprache des Mythos und des Symbols. Oft
werden sie nur ahnend erfafit und kénnen
daher anch nur anndherungsweise gedeutet
werden. Schon im Heidentum wurde das
Wirken der verschiedenen Geister erfahren,
aber erst durch die Offenbarung traten sie
in helleres Licht. Seit Christi Erlosungstat
dben zwar auch die widergottlichen Geister
noch ihre Macht aus, aber ihr Licht verléscht
immer mehr; sie gehen ihrem Untergang
entgegen. Michael hingegen, der Reprasen-
tant Christi, in dem das Urlicht wieder auf-
gestrahlt ist, greift in wachsendem Mafle
heilend, ordnend und einend in das Welt-
geschehen ein, bis die Erlésung der Welt
vollendet ist. Wir Heutigen stehen noch
mitten in dieser kosmischen Auseinander-
setzung. Das Gift des Drachen duflert sich
nach R. als Krankheit, Wahn, Mordbegier-
de, Revolution und mafloses Begehren, die
Medizin Michaels als Befreiung von all dem.

Um das Buch wiirdigen zu kénnen, mufl
man zunachst die metaphysischen Voraus-
setzungen des Vf.s kennen: die Schépfung
ist durch eine Art von Emanation aus Gott
hervorgegangen. Alles Geschopfliche ist da-
her in irgendeiner Weise von Gottes Geist
durchwirkt. Daran hat auch die Urkatastro-
phe, durch die Spaltung, Zwist und das Bo-
se in die Welt kamen, nichts gedndert. Eine

eist-lose Materie gibt es folgerichtig nicht.
berall und in allem kann sich der Geist
(des Lichtes und der Finsternis) in seiner
Realitit und Macht manifestieren. Er ist
aber — da die Welt nach bestimmten Bau-
gesetzen geordnet und gestuft ist — an be-

sondere Riume und Orte (z.B. an Berge
und Héhlen) gebunden, die schon im Schép-
fungsplan vorgeprigt sind. In diesen ,Kraf-
tefeldern®, , Kraftzentren® und ,kosmogra-
phischen Orten“ wird das Wirken der Geist-
méichte vor allem erfahren. Hier setzt mit
Vorzug auch die heilende und wiederher-
stellende Wirksamkeit der Erlésungskrifte
ein. (Gnade ist nach dem Vf. nichts anderes
als eine erneute Einhauchung des géttlichen
Geistes in die Welt dorch Christus, wodurch
eine verstirkte Heilung und die endgiiltige
Riickfithrung der gestorten Welt in ihren
urspriinglichen Einheitsgrund bewirkt wird;
neue Schépfung!) In diesem Sinne wird das
Axiom gedeutet, daf die Gnade auf der
Natur aufbaue. Die christlichen Heiligtiimer
als ,Kraftstrahlungsorte der in ihnen wir-
kenden heiligen Geistwesen (270) stehen
nach R. daher auf alten, vorchristlichen Kult-
orten. All das wird an der Geschichte der
zahlreichen Michaelsheiligtiimer gezeigt.

Zweck des Buches ist es nun, den Blick
des Menschen wieder anf die auf den ver-
schiedenen Seinsstufen wirksamen géttlichen
und widergéttlichen Geistmachte hinznlen-
ken und seine inneren Organe fiir die Anf-
nahme der ,michaelitischen Kraftstréme“ in
der Welt von neuem zn wecken. Denn das
Wissen um die Engel, speziell den Erzengel
Michael und sein Wirken, ist nach dem Vf.
bei den meisten Christen fast erloschen, und
selbst die Kirche ,weif} heute nur noch we-
nig von den groflen Symbolzusammenhin-
gen, die einst wesentliche Elemente des
Weisheitsschatzes ihrer Jugendzeit bildeten“
(118). Das alles scheint ihm bei dem Zusam-
menstol der beiden Geister gerade in nn-
serer Zeit und bei der erhéhten Gestortheit
der heutigen Welt verhingnisvoll. Was
darum vor allem nottite, wire nach ihm die
Wiedergewinnung des verloren gegangenen
esoterischen Wissens der Menschheit; fir das
Christentum hiefle das aber: eine Tiefen-
theologie oder eine christliche Theosophie
(293 f, Anm. 2), die u. a. die tieferen Schich-
ten der HI. Schrift aufzudecken hitte.

Es ist nicht leicht, zu dem Buch als ganzem
Stellung zu nehmen. Es trigt einen grofien
Wissensstoff zusammen (dem die Fachleute
in vielem widersprechen werden, so z. B. der
Alttestamentler im Hinblick anf die Inter-
pretation von Gen 1,2) und kann anregen.
Keine Frage, daf das lebendige Wissen um
Existenz und Wirken der Geister und noch
mehr die Erfahrung ihres je verschiedenen
Wirkens weithin unter den Christen ver-
loren gegangen ist, und R. hat nicht ganz
unrecht, wenn er dafir die rationale Verein-
seitigung unseres Bewufitseins und des theo-
logischen Denkens mit verantwortlich macht.



Buchbesprechungen 399

Von den Glaubensaussagen her steht auch
nichts im Wege, dafl die Geister sich im
Leib-Seelischen und sogar im Materiellen
manifestieren. Warum sollte man ferner
nicht vor- und auflerchristliche Erfahrun-
gen der Volker heranziehen, selbst wenn sie
sich in Mythen duflern und mit vielen Irr-
timern gemischt sind? Wogegen aber die
Theologie ernstliche Bedenken erheben muf,
ist einmal die Tatsache, dafl in diesem Buch
Mythologisches und Legendédres ohne ge-
nauere Herausschdlung des Wahrheitskernes
(die Wunderberichte des Kirchenhistorikers
Sozosimos aus dem 5. Jh. werden z. B. ein-
fachhin als wahr insinuiert) als Erkenntnis-
quelle mit dem sicheren Glaubensgut der
Kirche — fiir den Durchschnittsleser ununter-
scheidbar — auf die gleiche Stufe gestellt
werden, ferner, dafl die noch lange nicht ge-
niigend geklarten okkulten und parapsycho-
logischen Phinomene zur Grundlage einer
Geschichtstheologie und Erlésungstheorie ge-
macht werden, endlich und am allermeisten,
dafl das personale Wesen der Erlésung als
Hingabe des Gottmenschen in den Tod fiir
die Sinden der Menschheit, als Befreinng
von Schuld und Annahme an Kindes Statt
vor der Erfahrung heilender Geistmachte
zuriicktritt und der Unterschied zwischen
dem Wirken von Naturmichten und dem
dbernatiirlichen Wirken des Gottes der
Gnade verwischt wird. Darum diirfte das
Buch kaum jedem empfohlen werden, weil es
zu vielen Mifiverstindnissen und Fehlurtei-
len Anlaf} gibt. F. Wulf S]

Petersdorff, Egon von: Daemono -
logie.l. Bd. Daemonen im Welt-
plan. 416 S., Ln. 24,75 DM. — I]. Bd.
Daemonen amWerk 5088S., Lw.
32,50 DM. Miinchen, Uerlag fiir Kultur
und Geschichte, 1956 und 1957.

Wer die zweibdndige Didmonologie des
Verfassers liest, fragt sich unwillkiirlich, was
ihn wohl zu diesem Werk veranlafit haben
mag, denn man spirt auf jeder Seite, wie
sehr ihm sein Thema am Herzen liegt. In
der Autobiographie findet man die Losung
dafiir. Der pommersche Junker und ehemali-
ge Gardeoffizier hat einen langen Weg zu-
riicklegen miissen, bis er in der Geborgen-
heit der katholischen Kirche festen Grund
fand. Schon auf dem Gymnasium wurde er
mit dem Okkultismus vertraut, spiter mit
Alchimie und Astrologie. All das und seine
Tatigkeit in der italienischen Partisanenbe-
wegung gegen Hitler schiriten sein Gespiir
fir die ddmonischen Krifte, von denen die
Menschen umlauert sind. So reifte der Ent-
schlufl zum vorliegenden Werk.

Man muf} ihm das Zeugnis geben, dafl er
sich seine Arbeit nicht leicht gemacht hat. Er
baut auf seinem Quellenmaterial auf, das in
seiner Ausdehnung an die ,Christliche My-
stik von J. v. Gorres erinnert. Es wiirde
nicht schwer sein, auf dieses oder jenes Buch
hinzuweisen, das noch hitte beriicksichtigt
werden kénnen, aber aufs Ganze gesehen
sind diese zwei Binde allein schon wegen
der verarbeiteten Literatur e¢in gutes Nach-
schlagewerk und eine Fundgrube fiir ein-
schldgige Zitate. Aber uns will scheinen,
dafl die Theologen der Hochscholastik mit
grofierer Vorsicht hitten benutzt werden
miissen. Man braudht nur an den unheilvol-
len Einflufl zu denken, den etwa Thomas v,
Aquin durch seine Lehre vom Teufel auf die
Gedankenwelt Niders und des Hexenham-
mers hatte. Man ist auch erstaunt zu sehen,
wie oft etwa Delrio angefithrt wird. Auf
manches, was aus Privatoffenbarungen als
Beleg herangezogen wird, etwa aus Maria
von Agreda oder Katharina Emmerik, kénn-
te man gut verzichten. Ohne sie wiirde die
an sich gediegene theologische Fundierung
des Werkes deutlicher hervortreten.

Der erste Band ,Damonen im Weltplan“
behandelt zunichst die Erschaffung und den
Fall der Engel, dann den Siindenfall mit
seinen Folgen und die ,Gewalt des Teufels*.
Der Vf sieht in der Inkarnation die Kampf-
ansage an die Didmonen und betrachtet wei-
ter die Minderung der dimonischen Madcht,
die ,gefesselten Dimonen®, durch die Wirk-
samkeit der Kirche. Im Zusammenhang da-
mit werden auch alle Texte beriicksichtigt,
in denen in der Liturgie vom Teufel die Re-
de ist. Indem die Menschwerdung nur als
Folge der Erbsiinde betrachtet wird, und
nicht wie bei Scotus und Scheeben auch unab-
hidngig von ihr, wird die dimonologische Be-
trachtungsweise etwas eng. Zum mindesten
hitte gezeigt werden miissen, welche Konse-
quenzen die zweite Ansicht fiir die Ddmo-
nologie hat.

Der zweite Band ,Dimonen am Werk*
geht zunichst von der Unterscheidung der
Geister aus, spricht dann von den Dimonen
als Irrlehrer, als Widersacher der Kirche
(altes und neues Heidentum), als Wider-
sacher der Menschen (Versuchung, Aberglan-
be) als falsche Propheten (Astrologie und
Mantik), als Magier (Magie, Alchimie, Zau-
ber), als falsche Mystiker, als Hexenmeister
{Hexenwesen), als Spiritisten (Mediumismus,
Spiritismus). Ferner ist die Rede von den
Démonen in der Geschichte, in der Literatur,
in derMusik, in derMalerei und inder Raum-
kunst. Den Abschlufl bildet die Lehre vom
Antichristen und vom Weltgericht.

Bei diesem zweiten Band fith}t man sich



400 Budhbesprechungen

viel mehr als im ersten zum Widerspruch
herausgefordert, weil hinter allem und je-
dem der Teufel gesehen wird. Zwar geht
der Vf. an sich von gesunden kritischen Ge-
sichtspunkten aus, die aber auf den Einzel-
fall bisweilen zu weitgehend angewandt
werden. Er betont zwar, sich nicht mit Pro-
blemen der Psychologie und Psychiatrie be-
fassen zu wollen (I1, S. X), aber an manchen
Stellen wire es doch wiinschenswert gewe-
sen, zu zeigen, dafl er sie — und erst recht
die Ergebnisse der Parapsychologie — wenig-
stens gesehen hat. Anf eine Reihe von Fra-
gen konnte man gut verzichten, aber v. Pe-
tersdorff ist der Meinung, dafl eine Dimo-
nologie so geschriecben werden muf], dafl
auch die Méglichkeiten, die den ddmonischen
Maichten der Endzeit zur Verfiigung stehen,
mit zu beriicksichtigen seien. Hinter allem,
was Trance ist, wird der Teufel wenigstens
vermutet. Aber es wird nicht klar genug her-
ausgearbeitet, was nun genan nnter Trance
verstanden werden soll. Alle Zustinde, bei
denen das Bewufitsein aufgehoben ist, gel-
ten als ,dimonengefihrdet®.

Der Vi. ist sehr darum bemiiht, fiir das
eigentlich Damonische auch besondere Aus-
driicke zu wiahlen. Deshalb schreibt er z. B.
nicht ,Ddmonen“, sondern ,Daemonen®. Er
redet nicht von dimonischer ,Exstase®, son-
dern von ,Enstase®. Er braucht oft die Wor-
te Besessenheit und Umsessenheit, hat aber
dariiber wohl nicht ganz zutreffende Vorstel-
lungen. So sagt er: ,Hitler war kein Be-
sessener, hochstens ein Umsessener. Ein Be-
sessener ist seiner selbst nicht machtig, ist
seines freien Willens beraubt nnd also fiir
seine Taten nicht verantwortlich® (Von Ber-
lin bis Rom, 192). Das diirfte nicht ganz zu-
treffen. Dieses vollig Ausgeschaltetsein
spielt zwar in der Besessenheit eine grofie
Rolle, liegt aber nur in der eigentlichen
,Krise® vor; im Zustand der Ruhe weifl auch
ein Besessener, was er tut, und ist dafir ver-
antwortlich. Das ergibt sich klar aus dem Ri-
tuale Romanum, das anridt, den Besessenen
zum Empfang der heiligen Sakramente zu
ermuntern, ,si mente et corpore valeat®
(Tit. X1. c. 1, nr. 12). Richtigstellungen dhn-
licher Art wiren durch das ganze Buch zu
machen.

Manche Ansichten des Verfassers werden

zumindest eine Diskussion hervorrufen. Als
Beispiel sei hier nur seine Auffassung von
der Musik erwihnt. Er schreibt: ,Die spi-
rituelle Mnsik, wie wir sie genannt haben,
die in dem oberen Teil des Kérpers empfun-
den wird, 18st die Seele erfahrungsgemifl
aus den Fesseln der Sinnlichkeit und 6ffnet
ihr ein Tor in die Gbernatiirliche Welt zur
mystischen Vereinigung mit Gott; die magi-
sche Musik dagegen, die die untersten Teile
des Korpers erregt, o6ffnet auch ein Tor,
aber nicht der Seele, sondern dem Dimon,
der so in den Kérper eintreten und ihn nach
Bannung der Seele und Ausschaltung des
freien Willens ,besessen‘ machen kann. Ich
habe magische Musik seit Strawinskys ,Friih-
lingsopfer® oft und oft in reiflicher Selbst-
beobachtung nnd Priifung immer wieder auf
die gleiche Art empfunden, als eine sehr un-
angenehme Beeinflussung, ja Hemmung des
freien Willens, der sich durch die dumpfe
Einférmigkeit der Musik betdnbt und ge-
bannt fithlte. Eben diese Empfindung war
es auch, die sich mir seitdem stets bei
preuBlischer Militirmusik und dem Gleich-
schritt und Parademarsch-Stampfen anf-
drangte“ (Von Berlin nach Rom, 90 und sy-
stematischer in Bd. II, 359ff). .

Der Exeget und der Sprachforscher wer-
den etwas verwundert sehen, welch weitge-
hende Folgerungen durch das ganze Buch aus
der babylonischen Sprachverwirrnng gezo-
gen werden. Der Historiker wird auf sehr
aparte Auffassungen stoflen, z. B. iiber die
Dimonen und die Geschichte von Ostel-
bien, die Gotik und die Reformation. Man
kann nicht sagen, daf} alles falsch wire, aber
oft mochte man doch die Grenzen des Da-
monischen enger gesteckt oder jedenfalls
manches anders formuliert sehen. Das wird
aber erst das Resultat einer Diskussion iiber
die einzelnen Gebiete ergeben.

Eines mufl man dem Vf. lassen: er hat
den Mut gehabt, das heifle Eisen der sehr
vernachlissigten Dimonologie herzhaft an-
zupacken nnd seine auf viel persénlicher Er-
fahrung beruhenden Auffassungen offen
auszusprechen. Was er iiber die verschieden-
sten Arten damonischer Einfliisse zusammen-
gestellt hat, ist eine gute Basis fiir eine
griindliche Auseinandersetzung.

Ad. Rodewyk S]





