
Die Nacht, die alle Nächte weiht 

Von Walter Kern SJ, Pullach bei München 

Sisyphos versucht einen immer wieder zurückrollenden Stein auf einen 
Gipfel zu wälzen: Er tut immer dasselbe. Ein vergebliches Tun. 

Im Mythos von Sisyphos verdichtet sich die letzte Aussage des antiken 
Denkens über den Sinn des Weltgeschehens: Weltzyklus folgt auf Welt- 
zyklus in ewiger Wiederkehr einunddesselben. Nichts Neues unter der Sonne. 
Der Sinn der Geschichte entleert sich in Sinnlosigkeit. Die Weltgeschichte ist 
Sisyphos im Großen. 

Die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus hat den Kreislauf der antik- 
heidnischen Weltschau aufgebrochen in eine Linie, die in unwiederholbarem 
Verlauf geradewegs hingespannt ist auf ein zeitliches Ende und auf die ewige 
Vollendung. Christus ist das Neue, das alles neu macht. Einmalig und end- 
gültig. Die Welt ist erlöst von vergeblicher Wiederholung. 

Im Mythos von Sisyphos verdichtet sich auch das Lebensgefühl des heu- 
tigen Menschen. Es scheint, jeder Mensch, nicht nur der Heide der Antike, 
sei Sisyphos im Kleinen. •Aufstehen, Straßenbahn, vier Stunden Büro oder 
Fabrik, Essen, Straßenbahn, vier Stunden Arbeit, Essen, Schlafen; Montag, 
Dienstag, Mittwoch, Donnerstag, Freitag, Samstag, immer derselbe Rhythmus 
• das ist sehr lange ein bequemer Weg. Eines Tages aber steht das ,Warum' 
da, und mit diesem Überdruß, in den sich Erstaunen mischt, fängt alles an .. . 
Der Überdruß ist das Ende eines mechanischen Lebens1." Ein Mann hat sich 
eines Tages ausgerechnet, daß er bereits, sagen wir, achtzehntausendund- 
siebenundsechzigmal aufgestanden sei morgens, um sich anzuziehen, und 
ebensooft abends sich ausgezogen habe, um schlafen zu gehen • und er be- 
schloß, diesem Leben vergeblicher Wiederholung auf seine Weise ein Ende 
zu machen, welchen Beschluß er auch tatsächlich ausgeführt hat. 

Hat Jesus Christus wie die Weltgeschichte, so auch das Lebensgeschick des 
einzelnen Menschen erlöst von dem Sisyphoslos der Wiederholung stets des- 
selben? Ist nicht vielmehr die Erfahrung vergeblicher Alltäglichkeit die Le- 
benserfahrung auch des Christen, auch unsere Lebenserfahrung geblieben? 
Ist es dann aber glaubwürdig, daß die Menschwerdung Gottes den Schicksals- 
kreis der großen Welt aufbrach, wenn davon im Kreislauf unserer kleinen 
Menschentage nichts zu spüren ist? Wir müssen die Frage auf uns zutreiben: 
Verrät unsere Alltagserfahrung der Vergeblichkeit einen Mangel an leben- 
digem christlichem Bewußtsein, oder aber ist sie unser Los auch angesichts des 

1 Albert Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch über das Absurde. Ham- 
burg 1959, 16. 



402 Walter Kern 

einmalig neuen Geheimnisses der Weihnacht, ja vielleicht gerade seit der 
Nacht, in der Gott Mensch geworden ist? Da Jesus nach einer alten theologi- 
schen Überlieferung nichts erlöst hat, was er nicht zuvor selbst angenommen 
und getragen hat, wird uns am ehesten sein eigenes Leben auf diese Fragen 
eine gültige Antwort geben. 

Welches war denn seine Alltagserfahrung? Von dem Engelgesang über dem 
Schafstall von Bethlehem hat das Neugeborene ganz gewiß nichts vernom- 
men. Es tat, was alle Kinder tun: es schlief und nahm Nahrung und schlief 
wieder, um bald von neuem nach der Mutter zu schreien. Immer das gleiche. 
Die Aufregungen des ägyptischen Exils sind kaum in das Dämmerdasein des 
Kleinkindes vorgedrungen. Nazareth dauerte für das Kind, den Jungen, den 
Mann Jesus beiläufig dreißig Jahre, etwas weniger oder etwas mehr. Und 
Nazareth bedeutete für Jesus, wie für jeden anderen Bewohner: ein abgele- 
genes Dorf, Regenzeiten und dürre Zeiten, ein monotoner Tagesablauf, karge 
Nahrung, primitive Handarbeit (außer am Sabbat), sehr schlichte Gottes- 
dienste, Verwandte und Bekannte, immer dieselben, die sich miteinander 
unterhielten, über ewig dieselben Dinge. Ein Tag steigt allerdings für unsere 
Kenntnisse steil aus diesen Jahren auf: der Zwölfjährige erlebt im Tempel 
von Jerusalem, daß Gottes Hand auf ihm liegt. Dieses Erlebnis bricht aber 
ebenso steil wieder ab in die Gewöhnlichkeit des Alltags hinein. Die Eltern 
Jesu verstanden es nicht. Was noch zu berichten wäre, sind eben all die 
Ereignisse, die ein durchschnittliches Menschenleben ausmachen. Die Dorf- 
genossen vermögen Jesus entgegen der sonstigen öffentlichen Meinung nichts 
Besonderes zuzuerkennen. So sehr war er gewesen wie seine •Brüder und 
Schwestern" (vgl. Mk 6,1•6; Lk 4,16•30). 

Gewiß geschieht das öffentliche Wirken Jesu auf einer neuen, höheren 
Ebene. Aber was an Augenfälligem und Wunderbarem aus dieser Zeit von 
den Evangelien berichtet wird, füllt nur wenige Wochen. Vor allem: es stellt 
die stets erneute, aber immer gleiche Mühe dar, das Volk für die neue Bot- 
schaft zu gewinnen, die Menschen zu einer wirksamen Umkehr zu bringen- 
und sie war vergeblich. Wir hören nicht, daß es viel zu lachen gab in dieser 
Zeit. Es gab die Tempelreinigung, den ewigen Streit mit den Pharisäern, 
das kaum noch erträgliche Sich-Abgeben mit einem •ungläubigen und ver- 
kehrten Geschlecht" (Mt 17, 17), mehrfache Zurechtweisungen der eigenen, 
verständnislosen Gefolgsleute. Auf außergewöhnliche Weise, mit dem eclat 
der Sensation, sich durchzusetzen, hatte Jesus als die satanische Versuchung 
seines Lebens von sich gewiesen (Mt 4,1•11 par), und er hielt diese Absage 
durch bis in den Ekel der verlassensten Stunde, in den Schauder vor der Ver- 
geblichkeit seines Daseins (Mk 14,32•42 par; vgl. Lk 4,13). Das Leidens- 
geschehen erscheint in dieser Sicht wie ein Schlußpunkt hinter der langen 
Kette der Vergeblichkeit, der diese nur beendet, um sie endgültig zu machen. 
Der Kreuzestod erscheint wie die Vergeblichkeit als solche. 



Die Nacht, die alle Nächte weiht 403 

Die alte geistliche Tradition sieht hinter der Krippe das Kreuz aufragen. 
Die erste Nacht des Neugeborenen schließt in sich alle Nächte und Tage Jesu 
in Nazareth und anderswo. 

Das Schicksal Jesu von Nazareth ist das Schicksal des Menschen auf dieser 
Erde. Des Menschen im Rad der Geburt und des Todes. Des Menschen, 
der von der ersten Lebensstunde an bis zur letzten den Atem einzieht und 
den Atem ausstößt, immer wieder, ungezählte Male • et crescens et 
senescens, wachsend und alt werdend. Des Menschen, der liebt und leidet, 
wie eh und je. Des Menschen in der Mühle der Vergeblichkeit, die nichts 
mahlt • als den Menschen selber. 

Und doch steht da am Ende dieses Lebens ein Wort, das uns aufhorchen 
läßt, ein Wort, das dieses ganze Leben der Vergeblichkeit in eine andere 
Dimension hinaufhebt und damit zugleich in ein Einmaliges, Bleibendes, 
Ewiges wandelt. Es steht bei Lukas. Im Sterben, im Hinabsinken in das Dun- 
kel sagt Jesus mit letzter Kraft, aber mit vollem Bewußtsein: •Es ist voll- 
bracht" (Lk 23,30). Das ist mehr als das befreiende Gefühl, bald von allen 
Leiden und Schmerzen erlöst zu sein. Hier äußert sich vielmehr, wie im kur- 
zen Aufleuchten eines Lichtes zur Nachtzeit, das erhellende Bewußtsein, das 
Eigentliche, das ihn in diese Welt geführt, durchgestanden zu haben, die 
Liebe nämlich, die sein ganzes Leben trug und die aus seinem Innersten 
immer wieder ausbrach, jene Liebe bis zum Äußersten, die ihn vor allem in 
den Tagen der Passion erfüllte und aufrecht hielt (Joh 13,1; 15,13). Nicht 
als sei dadurch die Vergeblichkeit seines Lebens einfach aufgehoben. Das ist 
sie nicht. Aber im liebenden Erleiden eben dieser Vergeblichkeit, des Nicht- 
ändern-Könnens dieser Welt des Wachsens und Wiedervergehens, des Auf- 
bauens und Wiederzerstörtwerdens, überwindet er das alles einebnende 
Gesetz der Vergeblichkeit, das den kreatürlichen Menschen und seine Erde 
als Folge der Sünde so beschwert, durchbricht er den Kreis des immer zu 
Wiederholenden, zündet er ein Licht an mitten in der Nacht, zum erstenmal 
in der Nacht seiner Geburt, vollkommen und endgültig in der Nacht seines 
Sterbens. 

An dieser Tat nimmt auch der Christ teil. Die Außenseite unseres Lebens 
behält allerdings wie bei Jesus das Stigma der Mühsal, der scheinbaren Sinn- 
losigkeit und Vergeblichkeit. Der Tag steigt auf, versinkt, und die Nacht 
bricht herein, im ewig gleichen Rhythmus. Der Mensch reift zum Manne her- 
an, um die eben begonnene Arbeit wieder niederzulegen, er plant über Jahre, 
um sich am Ende zu gestehen, daß im Grunde nicht das ausgeführt wurde, 
was ihm vorschwebte, oder daß sogar alles wieder zerrann. Die Sünde tut ihr 
Übriges hinzu. Aus diesem Zirkel gibt es kein Entrinnen. Jeder hat das 
Schicksal des menschlichen Lebens auf seine Weise zu tragen, zu erleiden. 
Aber seitdem der Mensch weiß, daß Gott das Leben der Gewöhnlichkeit, All- 
täglichkeit und Vergeblichkeit mit ihm teilt und eben darin seine Liebe ihm 



404 Walter Kern 

erweist, gewinnt dieses Leben einen neuen Sinn. Es begann in der Heiligen 
Nacht. Das Dunkel dieser Nacht, das Gott verschlang, wird von der Lichtglut 
der göttlichen Mitte aufgezehrt. Die äußere Sinnlosigkeit, in die Gott ein- 
ging, wird innigst Sinn. Die Einsamkeit, die Gott durchsteht, gebiert frucht- 
bare Gemeinschaft. Die menschliche Vergeblichkeit, die Gott erträgt, wird 
göttlich wirksam. Die göttliche Wirksamkeit, die im Inneren der Welt am 
Werk ist, wurde wirksam durch die Lebens- und Leidenserfahrung Jesu 
Christi, und sie will auch durch alle vergebliche und schmerzliche Äußerlich- 
keit unseres menschlichen Erfahrens und Erleidens wirken. So wie das Leben 
Christi zum Wirkfeld und Werkzeug des sich entäußernden liebenden Gottes 
geworden ist, so vermag nun auch der Mensch unter dem Anruf und in der 
Kraft des menschgewordenen Gottessohnes in aller Monotonie und Vergeb- 
lichkeit dieser Zeit ein Liebender zu sein, seine Liebe durchzuhalten und 
immer mehr zu einem Liebenden zu werden. •Mag auch der äußere Mensch 
aufgerieben werden, so wird doch der innere von Tag zu Tag neu" (2 Kor 
4, 16). Wer hätte nicht schon einmal an einem Sterbebett gestanden und ge- 
sehen, wie unter der Hülle letzter Vergeblichkeit eine innere Gestalt sichtbar 
wird, die gereifte Gestalt eines Liebenden, die in sich gerundet ist und nichts 
mehr von der Vergeblichkeit dieses zeitlichen Lebens an sich hat. 

Sisyphos ein jeder von uns und doch nicht mehr Sisyphos. Weil Gott da ist. 
Man könnte fragen: Wie sollen wir die unfeierliche Nacht, in der Gott in das 
unfeierliche Dasein des Menschen einging • feiern? Ist Feststimmung die- 
sem Geheimnis gemäß? • Sie ist es! Die Heilige Nacht gibt uns den Blick 
frei auf den Gipfel, auf den Gott in Jesus Christus ein für alle Male den 
Stein hinauf gewälzt hat, den wir jeden Tag von neuem und (scheinbar) ver- 
geblich hinaufzuwälzen versuchen. Christus hat unsere Vergeblichkeit erlöst, 
indem er sie annahm, so wie sie ist. Eines allerdings ist not: daß auch wir 
die Gewöhnlichkeit und Vergeblichkeit seines Daseins aufsuchen, so wie die 
Hirten und die Magier, und ihn selbst, Jesus, unsern Erlöser und Gott darin 
finden. Dem Glaubenden ist sein Dunkel nicht finster und seine Nacht leuchtet 
ihm wie der Tag (Ps 139,12). Und wenn uns einmal die Vergeblichkeit seiner 
Krippen- und Kreuzesnacht erschrecken sollte, so daß auch wir mit den Jün- 
gern sprächen: •Wir hatten (auf ihn) gehofft", und die Verzagtheit uns über- 
mannte, dann wird er uns wieder seinen Engel mitten in die Nacht hinein- 
schicken, der die Botschaft wiederholte: •Seht, ich verkünde euch eine große 
Freude! Heute ist euch der Heiland geboren worden, Christus, der Herr!", 
oder er wird uns selbst begegnen und unseren verstockten Sinn für das Ge- 
heimnis seiner Nacht aufschließen, so daß auch wir sprechen müßten: 
•Brannte nicht unser Herz, als er bei uns war?" 

O selige Nacht, die uns einen Erlöser schenkte, der alle unsere Nächte auf 
sich nahm und weihte! 




