Die Nacht, die alle Néichte weiht

Von Walter K ern SJ, Pullach bei Miinchen

Sisyphos versucht einen immer wieder zuriickrollenden Stein auf einen
‘Gipfel zu wilzen: Er tut immer dasselbe. Ein vergebliches Tun.

Im Mythos von Sisyphos verdichtet sich die letzte Aussage des antiken
Denkens iiber den Sinn des Weltgeschehens: Weltzyklus folgt auf Welt-
zyklus in ewiger Wiederkehr einunddesselben. Nichts Neues unter der Sonne.
Der Sinn der Geschichte entleert sich in Sinnlosigkeit. Die Weltgeschichte ist
Sisyphos im Groflen.

Die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus hat den Kreislauf der antik-
heidnischen Weltschau aufgebrochen in eine Linie, die in unwiederholbarem
Verlauf geradewegs hingespannt ist auf ein zeitliches Ende und auf die ewige
Vollendung. Christus ist das Neue, das alles neu macht. Einmalig und end-
giltig. Die Welt ist erldst von vergeblicher Wiederholung.

Im Mythos von Sisyphos verdichtet sich auch das Lebensgefith! des heu-
tigen Menschen. Es scheint, jeder Mensch, nicht nur der Heide der Antike,
sei Sisyphos im Kleinen. ,Aufstehen, Straflenbahn, vier Stunden Biiro oder
Fabrik, Essen, Straflenbahn, vier Stunden Arbeit, Essen, Schlafen; Montag,
Dienstag, Mittwoch, Donnerstag, Freitag, Samstag, immer derselbe Rhythmus
— das ist sehr lange ein bequemer Weg. Eines Tages aber steht das ,Warum*
da, und mit diesem Uberdruf}, in den sich Erstaunen mischt, fangt alles an . . .
Der Uberdruf ist das Ende eines mechanischen Lebens'.“ Ein Mann hat sich
eines Tages ausgerechnet, dafl er bereits, sagen wir, achtzehntausendund-
siebenundsechzigmal aufgestanden sei morgens, um sich anzuziehen, und
ebensooft abends sich ausgezogen habe, um schlafen zu gehen — und er be-
schlof}, diesem Leben vergeblicher Wiederholung auf seine Weise ein Ende
zu machen, welchen Beschlufl er auch tatsichlich ausgefiihrt hat.

Hat Jesus Christus wie die Weltgeschichte, so auch das Lebensgeschick des
einzelnen Menschen erlost von dem Sisyphoslos der Wiederholung stets des-
selben? Ist nicht vielmehr die Erfahrung vergeblicher Alltaglichkeit die Le-
benserfahrung auch des Christen, auch unsere Lebenserfahrung geblieben?
Ist es dann aber glaubwiirdig, dafl die Menschwerdung Gottes den Schicksals-
kreis der grofen Welt aufbrach, wenn davon im Kreislauf unserer kleinen
Menschentage nichts zu spiiren ist? Wir missen die Frage auf uns zutreiben:
Verrat unsere Alltagserfahrung der Vergeblichkeit einen Mangel an leben-
digem christlichem Bewuftsein, oder aber ist sie unser Los auch angesichts des

1 Albert Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch iiber das Absurde. Ham-
burg 1959, 16.



402 Walter Kern

einmalig neuen Geheimnisses der Weihnacht, ja vielleicht gerade seit der
Nacht, in der Gott Mensch geworden ist? Da Jesus nach einer alten theologi-
schen Uberlieferung nichts erlést hat, was er nicht zuvor selbst angenommen
und getragen hat, wird uns am ehesten sein eigenes Leben auf diese Fragen
eine giiltige Antwort geben.

Welches war denn seine Alltagserfahrung? Von dem Engelgesang iiber dem
Schafstall von Bethlehem hat das Neugeborene ganz gewify nichts vernom-
men. Es tat, was alle Kinder tun: es schlief und nahm Nahrung und schlief
wieder, um bald von neuem nach der Mutter zu schreien. Immer das gleiche.
Die Aufregungen des dgyptischen Exils sind kaum in das Ddmmerdasein des
Kleinkindes vorgedrungen. Nazareth dauerte fiir das Kind, den Jungen, den
Mann Jesus beildufig dreiflig Jahre, etwas weniger oder etwas mehr. Und
Nazareth bedeutete fiir Jesus, wie fiir jeden anderen Bewohner: ein abgele-
genes Dorf; Regenzeiten und diirre Zeiten, ein monotoner Tagesablauf, karge
Nahrung, primitive Handarbeit (aufler am Sabbat), sehr schlichte Gottes-
dienste, Verwandte und Bekannte, immer dieselben, die sich miteinander
unterhielten, iiber ewig dieselben Dinge. Ein Tag steigt allerdings fiir unsere
Kenntnisse steil aus diesen Jahren auf: der Zwélfjihrige erlebt im Tempel
von Jerusalem, dafl Gottes Hand auf ihm liegt. Dieses Erlebnis bricht aber
ebenso steil wieder ab in die Gewdhnlichkeit des Alltags hinein. Die Eltern
Jesu verstanden es nicht. Was noch zu berichten wire, sind eben all die
Ereignisse, die ein durchschnittliches Menschenleben ausmachen. Die Dorf-
genossen vermogen Jesus entgegen der sonstigen 6ffentlichen Meinung nichts
Besonderes zuzuerkennen. So sehr war er gewesen wie seine ,Briider und
Schwestern® (vgl. Mk 6,1—6; Lk 4,16—30).

- Gewif geschieht das 6ffentliche Wirken Jesu auf einer neuen, héheren
. Ebene. Aber was an Augenfélligem und Wunderbarem aus dieser Zeit von
den Evangelien berichtet wird, fillt nur wenige Wochen. Vor allem: es stellt
die stets erneute, aber immer gleiche Mithe dar, das Volk fiir die neue Bot-
schaft zu gewinnen, die Menschen zu einer wirksamen Umkehr zu bringen;
und sie war vergeblich. Wir horen nicht, daf es viel zu lachen gab in dieser
Zeit. Es gab die Tempelreinigung, den ewigen Streit mit den Pharisiern,
das kaum noch ertrigliche Sich-Abgeben mit einem ,unglaubigen und ver-
kehrten Geschlecht® (Mt 17, 17), mehrfache Zurechtweisungen der eigenen,
verstindnislosen Gefolgsleute. Auf auflergewohnliche Weise, mit dem éclat
der Sensation, sich durchzusetzen, hatte Jesus als die satanische Versuchung
seines Lebens von sich gewiesen (Mt 4,1—11 par), und er hielt diese Absage
durch bis in den Ekel der verlassensten Stunde, in den Schauder vor der Ver-
geblichkeit seines Daseins (Mk 14, 32—42 par; vgl. Lk 4,18). Das Leidens-
geschehen erscheint in dieser Sicht wie ein Schlufpunkt hinter der langen
Kette der Vergeblichkeit, der diese nur beendet, um sie endgiiltig zu machen.
Der Kreuzestod erscheint wie die Vergeblichkeit als solche.



Die Nacht, die alle Nichte weiht 403

Die alte geistliche Tradition sieht hinter der Krippe das Kreuz aufragen.
Die erste Nacht des Neugeborenen schliefit in sich alle Nichte und Tage Jesu
in Nazareth und anderswo.

Das Schicksal Jesu von Nazareth ist das Schicksal des Menschen auf dieser
Erde. Des Menschen im Rad der Geburt und des Todes. Des Menschen,
der von der ersten Lebensstunde an bis zur letzten den Atem einzieht und
den Atem ausstoft, immer wieder, ungezihlte Male — et crescens et
senescens, wachsend und alt werdend. Des Menschen, der liebt und leidet,
wie eh und je. Des Menschen in der Miithle der Vergeblichkeit, die nichts
mahlt — als den Menschen selber.

Und doch steht da am Ende dieses Lebens ein Wort, das uns aufhorchen
laflt, ein Wort, das dieses ganze Leben der Vergeblichkeit in eine andere
Dimension hinaufhebt und damit zugleich in ein Einmaliges, Bleibendes,
Ewiges wandelt. Es steht bei Lukas. Im Sterben, im Hinabsinken in das Dun-
kel sagt Jesus mit letzter Kraft, aber mit vollem Bewufitsein: ,Es ist voll-
bracht* (Lk 283, 30). Das ist mehr als das befreiende Gefiihl, bald von allen
Leiden und Schmerzen erlost zu sein. Hier duflert sich vielmehr, wie im kur-
zen Aufleuchten eines Lichtes zur Nachtzeit, das erhellende Bewufitsein, das
Eigentliche, das ihn in diese Welt gefithrt, durchgestanden zu haben, die
Liebe namlich, die sein ganzes Leben trug und die aus seinem Innersten
immer wieder ausbrach, jene Liebe bis zum Auflersten, die ihn vor allem in
den Tagen der Passion erfiillte und aufrecht hielt (Joh 13,1; 15,13). Nicht
als sei dadurch die Vergeblichkeit seines Lebens einfach aufgehoben. Das ist
sie nicht. Aber im liebenden Erleiden eben dieser Vergeblichkeit, des Nicht-
dndern-Ko6nnens dieser Welt des Wachsens und Wiedervergehens, des Auf-
bauens und Wiederzerstortwerdens, iiberwindet er das alles einebnende
Gesetz der Vergeblichkeit, das den kreatiirlichen Menschen und seine Erde
als Folge der Siinde so beschwert, durchbricht er den Kreis des immer zu
Wiederholenden, zlindet er ein Licht an mitten in der Nacht, zum erstenmal
in der Nacht seiner Geburt, vollkommen und endgiiltig in der Nacht seines
Sterbens.

An dieser Tat nimmt auch der Christ teil. Die Auflenseite unseres Lebens
behilt allerdings wie bei Jesus das Stigma der Miihsal, der scheinbaren Sinn-
losigkeit und Vergeblichkeit. Der Tag steigt auf, versinkt, und die Nacht
bricht herein, im ewig gleichen Rhythmus. Der Mensch reift zum Manne her-
an, um die eben begonnene Arbeit wieder niederzulegen, er plant iiber Jahre,
um sich am Ende zu gestehen, dafl im Grunde nicht das ausgefiihrt wurde,
was ihm vorschwebte, oder dafl sogar alles wieder zerrann. Die Siinde tut ihr
Ubriges hinzu. Aus diesem Zirkel gibt es kein Entrinnen. Jeder hat das
Schicksal des menschlichen Lebens auf seine Weise zu tragen, zu erleiden.
Aber seitdem der Mensch weiff, daff Gott das Leben der Gew6hnlichkeit, All-
taglichkeit und Vergeblichkeit mit ihm teilt und eben darin seine Liebe ihm



404 Woalter Kern

erweist, gewinnt dieses Leben einen neuen Sinn. Es begann in der Heiligen
Nacht. Das Dunkel dieser Nacht, das Gott verschlang, wird von der Lichtglut
der gottlichen Mitte aufgezehrt. Die duflere Sinnlosigkeit, in die Gott ein-
ging, wird innigst Sinn. Die Einsamkeit, die Gott durchsteht, gebiert frucht-
bare Gemeinschaft. Die menschliche Vergeblichkeit, die Gott ertragt, wird
gottlich wirksam. Die gottliche Wirksamkeit, die im Inneren der Welt am
Werk ist, wurde wirksam durch die Lebens- und Leidenserfahrung Jesu
Christi, und sie will auch durch alle vergebliche und schmerzliche Auflerlich-
keit unseres menschlichen Erfahrens und Erleidens wirken. So wie das Leben
Christi zum Wirkfeld und Werkzeug des sich entduflernden liebenden Gottes
geworden ist, so vermag nun auch der Mensch unter dem Anruf und in der
Kraft des menschgewordenen Gottessohnes in aller Monotonie und Vergeb-
lichkeit dieser Zeit ein Liebender zu sein, seine Liebe durchzuhalten und
immer mehr zu einem Liebenden zu werden. ,Mag auch der duflere Mensch
aufgerieben werden, so wird doch der innere von Tag zu Tag neu® (2 Kor
4, 16). Wer hiitte nicht schon einmal an einem Sterbebett gestanden und ge-
sehen, wie unter der Hiille letzter Vergeblichkeit eine innere Gestalt sichtbar
wird, die gereifte Gestalt eines Liebenden, die in sich gerundet ist und nichts
mehr von der Vergeblichkeit dieses zeitlichen Lebens an sich hat.

Sisyphos ein jeder von uns und doch nicht mehr Sisyphos. Weil Gott da ist.
Man konnte fragen: Wie sollen wir die unfeierliche Nacht, in der Gott in das
unfeierliche Dasein des Menschen einging — feiern? Ist Feststimmung die-
sem Geheimnis gemafl? — Sie ist es! Die Heilige Nacht gibt uns den Blick
frei auf den Gipfel, auf den Gott in Jesus Christus ein fiir alle Male den
Stein hinaufgewilzt hat, den wir jeden Tag von neuem und (scheinbar) ver-
geblich hinaufzuwilzen versuchen. Christus hat unsere Vergeblichkeit erlost,
indem er sie annahm, so wie sie ist. Eines allerdings ist not: dafl auch wir
die Gewohnlichkeit und Vergeblichkeit seines Daseins aufsuchen, so wie die
Hirten und die Magier, und ihn selbst, Jesus, unsern Erloser und Gott darin
finden. Dem Glaubenden ist sein Dunkel nicht finster und seine Nacht leuchtet
ihm wie der Tag (Ps 139, 12). Und wenn uns einmal die Vergeblichkeit seiner
Krippen- und Kreuzesnacht erschrecken sollte, so daf auch wir mit den Jin-
gern spriachen: , Wir hatten (auf ihn) gehofft“, und die Verzagtheit uns iiber-
mannte, dann wird er uns wieder seinen Engel mitten in die Nacht hinein-
schicken, der die Botschaft wiederholte: ,Seht, ich verkiinde euch eine grofle
Freude! Heute ist euch der Heiland geboren worden, Christus, der Herr!*,
oder er wird uns selbst begegnen und unseren verstockten Sinn fir das Ge-
heimnis seiner Nacht aufschliefen, so dafl auch wir sprechen miifiten:
,Brannte nicht unser Herz, als er bei uns war?“

O selige Nacht, die uns einen Erléser schenkte, der alle unsere Nichte auf
sich nahm und weihte!





