Von der Freiheit des Christen

VonDr. UtaRanke-Heinemann, Essen

Von der Freiheit des Menschen im allgemeinen und von der Freiheit des Christen
im besonderen zu reden, bedeutet zugleich auch immer, von der Bindurg des Men-
schen zu sprechen. Diese scheinbar widerspriichliche Relation zeigt dabei nicht die
Grenze menschlicher und christlicher Freiheit, sondern ihre Grofie anf. Wenn Frei-
heit und Wiirde im allgemeinen Bewuftsein zusammengehdren, so deshalb, weil
Freibeit die dem Menschen gemifie Erfillung erméglicht. Von Wiirde und Erfiil-
lung des Menschen aber kann nicht anders die Rede sein, als dafl der Mensch sich
in freier Entscheidung hingibt an den, zo dem er geschaffen ist, weil er sich gebun-
den weil an den, fiir den er bestimmt ist. Und wenn Unfreiheit und Unwiirde des
Menschen zusammengehéren, so vollzieht sich beides zutiefst dort, wo der Mensch
sich selbstherrlich isoliert, weil der selbstherrliche Mensch sich nicht mehr hingeben
kann und sich damit seiner Erfiilllung und Vollendung begibt. Von der Freiheit des
Menschen und zumal des Christen zu sprechen, heifit im eigentlichsten, von seiner
Bindung an Gott zu reden.

Der Mensch verwirklicht seine Freiheit in ihrer hochsten Form dann, wenn er
Gott licbt; denn wenn er Gott liebt, entspricht er seinem ihm von Gott eingeschaffe-
nen Wesen. Die Bestimmung des Menschen zur Liebe ist der Inhalt seiner Freiheit,
und die Erfiillung dieser Bestimmung ist der Vollzug der Freiheit. In der Liebe zu
Gott, zu der er bestimmt ist, vollzieht der Mensch die Identifikation mit dem eige-
nen Selbst, lebt er seinem Wesen gemaf, entfaltet er in seinem Handeln sein eige-
nes Sein. Und das vollziehen zu kénnen (zu dirfen), worauf das Innerste angelegt
ist, macht die eigentliche Freiheit des Menschen aus. Darum ist die Vollendung sei-
ner Freiheit der Himmel, weil er in der totalen Hingabe an Gott die letzte Ver-
wirklichung des ihm Wesensgemifien erlebt — und ihre Verfehlung die Hélle, weil
er in der absoluten Gottesferne fiir immer die Moglichkeit verloren hat, sich sei-
nem Wesen und seiner Bestimmung geméR zu vollenden.

I

In welcher Richtung ist nun die tatsichliche Geschichte des Menschen verlaufen?
Der Mensch hat in Adams Fall erstmalig und seitdem in stindig sich wiederholen-
dem Abfall seine Bestimmung ausgeschlagen und Gott seine Liebe versagt. Die Ge-
schichte der Menschheit ist im Grunde die Geschichte der Abwendung des Geschép-
fes von seinem Schopfer, das im Gefélle des Falles Adams immer nur sich selbst als
seinem einzigen Gott verfillt. Es ist die Tragodie des Menschen, dafl er dem Ruf
einer falschen Freiheit folgte, die tiefer als alle Knechtschaften der Welt eine Knecht-
schaft des Todes wurde. Der zum Partner der gottlichen Liebe bestimmte Mensch
wollte und will sein wie Gott, d. h. sein eigener Herr, der sich niemandem ergibt
und dem niemand etwas zu schenken hat, der sich nur sich selbst zuneigt und sich
selbst erfiillt. Die Siinde des Menschen ist das Nein zu seiner Liebesmoglichkeit.



406 Uta Ranke-Heinemann

Damit tritt aber an die Stelle der Freiheit zur Liebe Gottes das Unvermégen, der
nur sich selbst suchenden Sucht zu entrinnen, denn Gott iibergab den Menschen dem,
was er wollte. An die Stelle des Gehorsams gegenitber dem Schépfer tritt die Hérig-
keit gegeniiber sich selbst. Aus dem ,Nicht-siindigen-brauchen® (posse non peccare)
wird die Unféahigkeit, nicht sich selbst zu verfallen (non posse non peccare). Die
Knechtschaft gegentiber sich selbst ist die Pervertierung der in Freiheit zu vollzie-
henden Hingabe an Gott. Indem der Mensch seine Bestimmung fiir Gott ausschlug
und sich von Gott lossagte, Ioste er sich auch von seiner Freiheit und geriet in den
Bann seiner versklavenden Selbstsucht. An die Stelle der kéniglichen Freiheit tritt
die Knechtschaft der Siinde. Die Siinde bildet das Prinzip, den Hintergrund, die trei-
bende Macht des menschlichen Daseinsvollzugs. Die Siinde des Menschen ist ein be-
stimmtes Daseinsverstindnis, eine bestimmte Richtung seines Trachtens, eine be-
stimmte Tendenz und Grundbewegung, die den Menschen in sich selbst seinen
Grund, seine Geborgenheit und seine letzte Erfilllung suchen 1ift. Die Sinde, die
alle von Adam abstammenden Menschen (insofern sie auf sich gestellt sind) be-
herrscht, ist das Streben des Daseins von Gott weg und zu sich selbst hin, es ist das,
was im Neuen Testament Begierde des Fleisches genannt wird, wobei Fleisch den
ganzen Menschen, auch seinen Geist meint, also nicht nur die Sphire des Sinnlichen.
Es ist das selbstsiichtige Begehren des Menschen, der nur noch sich allein und alle
Dinge um seinetwillen liebt. Dieses selbstsiichtige Begehren ist die Perversion der
far Gott bestimmten Liebe des Menschen. Diese Tendenz, sich selbst zu verfallen,
findet sich in der Selbstgefilligkeit des Moralisten ebenso wie in der Ausschweifung
des Sittenlosen. Der Mensch, der im Uberschreiten seiner selbst zur Teilnahme an
Gott berufen war, verfillt dem Zirkel seiner nur noch um sich selbst kreisenden,
sich selbst ausgelieferten und — das ist das Tragische — mit sich selbst vergehen-
den Existenz.

Es gibt fir den Menschen kein anderes Leben, als fiir Gott leben. Indem er von
dem Schépfer alles Seienden abfiel, um nur sich selbst zuzufallen, stiirzte er ins
Nichts, in die verwesende Leere des Ungeborgenen. Aus dem Nicht-sterben-brau-
chen, dem Vermdgen des Lebens, wird das Sterben-miissen, das Unvermdgen, dem
Tod zu entkommen.

Stinde wirkt den Tod, und sie ist schon der Tod, ihr Ursprung ist Tod. Sie kommt
von ihm her und fiéhrt zu ihm hin. In ihm reprisentiert sie sich, gewinnt sie Aus-
druck und Gestalt. Der Tod ist die Phinomenalitit eines Daseins, das sich an sich
selbst hingibt und damit Gott, die Quelle seines Lebens, preisgegeben hat. Aus dieser
Preisgabe, aus diesem Tode ,lebt“ die Siinde und durch ihn ,lebt* sie. Und der
Mensdch, der in ihr ,lebt*, ,lebt* in ihm und bewirkt ihn fiir sich selbst. Der Tod ist
die Frucht, zu der menschliches Dasein in einem zutiefst verlorenen Herbste reift. ,Bis
in die Natur hinein, die dem geschichtlichen Dasein des Menschen zugeordnet ist,
wird im ProzeR des Vergehens die Wirklichkeit der je schon geschehenen Sonderung
von Gott erfahrbar. Die Abwesenheit Gottes im Leben der Schépfung enthiillt sich
unter Schmerzen und Seufzen in der Macht ihrer Verweslichkeit* (H. Schlier,
Theolog. Warterbuch zum Neuen Testament, 11 494).

Darum ist die Angst vor dem Tod die Grundstimmung, die dem Dasein zu-
kommt, das nur sich selbst im Blick hat und darum aussichts-los ist. Den in der Enge



Uon der Freiheit des Christen » 407

seines Selbst gefangenen Menschen fuhrt jeder Schritt zu neuer Ausweglosigkeit, zu
ciner immer tieferen Einsamkeit, zu den Wanden einer mit sich selbst vergehenden
Wirklichkeit. Angst ist die Stimmung des Daseins, das infolge seiner Blindheit nur
dunkle Horizonte sieht. Der Mensch, der seinen Stand in sich selber hat, vermag nicht
den wirren Schatten, den Spiegelbildern seiner Verlorenheit, standzuhalten.

In auswegloser Gefangenschaft treibt so die Macht der Siinde den Menschen in den
Tod und die Todesangst, und die Macht des Todes und seiner Angst ihn wiederum
in die Siinde; denn gerade die Angst vor dem Verfall ist es, die das menschliche Da-
sein wiederum selbstsiichtig an sich selber fesselt. ,Da es den Boden unter den Fii-
Ren sich fortgestoflen hat, sucht es sich in seinem Fall an sich selbst und an den
Wanden seiner versinkenden Welt festzuhalten und klammert sich doch nur an das,
was rettungslos in die bodenlose Tiefe des Todes fallt* (H. Schlier, Zeit der
Kirche, Freiburg 1956, 198 {.).

Diese Knechtschaft der Todesangst kann dem Menschen mehr oder weniger ver-
borgen sein, aber sie duflert sich unzweideutig in scinem Bestreben, stindig sein Le-
ben zu besorgen, zu versorgen und zu umsorgen. Die Sorge ist die Grundstimmung
des von Gott gelosten Menschen. Sie dokumentiert die Verschlossenheit des Ge-
schopfes gegeniiber dem Schépfer und 148t den Menschen im Bewuftsein, nur an
sich selbst gewiesen zu sein, im Vertrauen zu sich selbst ersticken. Man sorgt um Nah-
rung und Kleidung, man sorgt, dal man behilt, was man hat, oder dafl man be-
kommt, was man noch nicht hat, man sorgt, das Leben zu sichern und tausendfach
zu versichern. Diese Sorge steigert sich zu ihrer duflersten Konsequenz, indem der
Mensch sich ein Paradies auf Erden zu erstellen trachtet. Die metaphysische Angst
vor dem Verfall, die das Dasein im Bann hilt, verbunden mit der Tendenz des
Menschen zur Selbstvergottlichung, schafft sich ihren letzten Ausdruck im totalen
antichristlichen Staat, der sich selbst als Gott darstellt. Dieser Staat ist die Vision
des neutestamentlichen Sehers der Apokalypse in der Gestalt des grofien Tieres —
Zeichen seiner Unmenschlichkeit — und der iippigen Kurtisane. ,1ch kenne keine
Trauer®, spricht sie (18, 7). Im totalen antichristlichen Staat wird der Schmerz ab-
geschafft, die Trauer beseitigt, der Traum ewigen Gliickes staatlich proklamiert.

Die Knechtschaft der Siinde und des Todes ist immer auch zugleich eine Knecht-
schaft der Liige, denn der Verfall an sich selbst ist immer zugleich ein Ausgleiten
in die Tauschung, die darin besteht, dafl der Mensch das Glick zu gewinnen meint
und den Tod findet. Das Streben nach Glick, das der Mensch auch nach dem Ver-
lust des Gliickes gleichsam als unausrottbares Uberbleibsel seiner Bestimmung zum
Gliick zuriickbehalten hat und das selbst den Irregeleitetsten noch leitet, wird vom
Menschen selbst sabotiert. Der zum Gliick und damit zum Leben berufene Mensch
will in sich und aus sich und durch sich selbst gliicklich sein und verliert so das Gliick
und das Leben gegen seine urspriingliche Bestimmung. Diese Jagd nach dem Gliick,
die immer nur den Tod erbeutet — ,nicht das, was ich will, tue ich, sondern was ich
hasse, das vollbringe ich“ (R6m 7, 15), wie der Apostel diese ausweglose Situation
des gefallenen Menschen beschreibt —, dieses Existieren in der Selbsttduschung, im
Widerspruch zu sich selbst ist das Schicksal des gefallenen Menschen. Das Moment
der Tauschung und Liige, das sich in der Siinde findet, ist im Bericht des Siinden-
falls in der Schlange angedeutet, die Eva mit den Worten zu tduschen versucht:



408 Uta Ranke-Heinemann

.Keinesfalls werdet ihr sterben, vielmehr werdet ihr sein wie Gott.“ So siindigte
der Mensch, um frei zu sein von Gott, und begab sich damit in die Knechtschaft des
Selbstbetrugs.

In diesem Selbstbetrug erscheint ihm die Welt in einem falschen Licht. Sie ver-
weist ihn nicht mehr als das Geschaffene auf den Schopfer, sondern verlockt ihn als
der ewige Aon, dringt sich ihm auf als die unendliche Wirklichkeit, als die einzige
Macht der Zukunft und Geborgenheit. Dieser Selbstbetrug, der die Welt nicht als
“das sieht, was sie ist, als Schopfung und Abglanz Gottes, beruht nicht auf einem
Mangel an Intelligenz, sondern ist eine Folge der Selbstsucht, der fundamentalen
Abneigung gegen Gott. Dem zur Schau Gottes und damit zur Schau des Unend-
lichen bestimmten Menschen weitet sich nach der Abwendung des Blickes von Gott
die Welt und das Geschaffene ins Unendliche aus; nachdem er die géttliche Dimen-
sion verlor, erscheint ihm die Welt tiberdimensional. Aus der lichten Freiheit des
Anerkennens des Schopfers wird die dunkle Unfreiheit des Nichterkennens der
Schépfung.

Es ist die Damonie solcher sich selbst verfallenen Existenz, dafl sie in diesen aus-
weglosen Zirkel von Stnde, Tod und Tauschung, der schon etwas von dem Atem
des Inferno spiirbar werden 138t, nur immer mehr und immer tiefer hineingezogen
wird durch einen Anspruch, der ihr doch gerade zum Leben und zum Heil und zum
Wabhrheitsvollzug hétte gereichen sollen: durch das Gesetz. Es ist die Tragik des
Stinders, dafl er, auch dann wenn er das Gesetz Gottes erfiillen will, um das Leben
zu gewinnen, in der Verlorenheit seiner Selbstsucht nur seinen eigenen Willen zur
Geltung bringt und Gottes Willen verfehlt. Wenn der Apostel Paulus vom ,Fluch
des Gesetzes® (Gal 3, 13) redet, so meint er nicht, dafl das Gesetz Siinde sei, sondern
daf der von Gott abgewandte Mensch in seinem Eingehen auf das Gesetz immer
diese Neigung, sich selbst zur Geltung zu bringen, befriedigt und so das Gesetz ohne
die Liebe erfiillt, die doch das innerste Anliegen und die Summe des Gesetzes ist. Er,
der nur sich selber liebt, gibt mit seiner Erfullung des Gesetzes in Wahrheit keine
Antwort auf die Goéttliche Liebe, sondern nimmt das Gesetz nur zum Anlafl, sich
selbst noch mehr zu lieben. Er, der seinen Stand in sich selbst grinden will, macht die
selbstgerechte Ecfullung des Gesetzes zum Mittel, sich noch mehr auf sich selbst zu
stellen, sich noch sicherer zu behaupten, und so fithrt ihn das Gesetz immer mehr zu
sich hin und fort von Gott. Das Gesetz, das zunichst den liebenden Willen Goties
dokumentierte, das zu unserem Heil erging, fuhrt in der Sonderung des Menschen
von Gott, in der durch unseren autonomen Anspruch vollzogenen Negation des An-
spruchs Gottes, in der Perversion des in unsere Selbstmichtigkeit hineingenommenen
Daseinsvollzugs, in eine immer tiefere Verfehlung des Lebens. So wird der im
Gesetz gegebene hl. Wille Gottes, dem Menschen als Anweisung zum Leben gege-
ben, jene furchtbare Macht, die ihn in eine immer ausweglosere Knechtschaft des
Todes verweist.

Die Knechtschaft der Stiinde, die den Menschen in die Gebundenheit des Todes,
der Angst und der Tauschung fihrte, stiirzte ihn aus der Freiheit der Freundschaft
in die Fessel der Feindschaft schlechthin. Gott erschuf den Menschen mit der Frei-
heit, lieben zu kénnen, weil er den Menschen fiir sich, zum Partner seiner géttlichen
Liebe, erschuf. Indem der Mensch sich von Gott lossagte, verlor er die Liebe, die in



Uon der Freiheit des Christen 409

der Hingabe an Gott zu verwirklichen, seine grofie Freiheit gewesen war. Indem der
Mensch sich der Vereinigung mit Gott entzog, verfiel er dem Hafl der Entzweiung.
Damit ist die Grundstimmung des Menschen in bezug auf den Mitmenschen nicht
mehr die Liebe, sondern die Entfremdung, nicht mehr die Giite, sondern die F eind-
seligkeit. Der in der Sonderung von Gott auf sich selbst bezogene und seinen Stand
in sich selbst suchende Mensch existiert in einem Dasein, das im Grund an dem, was
auBerhalb seines eigenen Ich sich befindet, nicht mehr teilnimmt. Er hat sich isoliert
in ein Wollen, das den anderen nicht mehr findet, weil es zuerst und immer wieder
nur sich selber sucht. Der Mensch sieht den Menschen als Gegner oder als Objekt,
er befeindet ihn oder mifbraucht ihn, und auch dort, wo er nur gleichgiltig ist, 1afit
er ihn nicht mehr gelten, immer geht er am Menschen vorbei. In der Leere und

Geschwitzigkeit, im Mifitraven und in der Uberheblichkeit, in der Verlogenheit -

und Unbarmherzigkeit seiner Selbstverfallenheit 148t er den Néchsten allein. Und
ohne es zu wissen, verldfit er damit sich selbst, gibt er in solcher liebeleeren Existenz
den Ausweis seiner Entfremdung von der eigentlichen Bestimmung, und in dem
Selbstgeniigen seines enggewordenen Herzens lebt er die eigene Selbstverfehlung
bis zur Neige. Siinde ist das Prinzip der Sonderung jeglicher Art. Nachdem sich
‘Adam gegen Gott erhob, wandte sich Kain gegen seinen Bruder, wendet sich ein
Volk gegen das andere. Die Schafotte und Galgen und Gaskammern, die die
Menschheit baute, die Griber, die sie den Opfern ihres Hasses grub, sind ein stum-
mes und furchtbares Zeugnis des Untergangs eines zur Freiheit der Liebe bestimm-
ten Geschlechts in das Dunkel dimonischer Verirrung. So ist der Mensch: Die ver-
meintliche Fessel Gottes wollte er abstreifen und schuf sich das dunkle Dasein der
Ohnmacht. Er wollte sich nicht hingeben, und gerade darin gab er sich preis. Weg,
Hoffnung und Wahrheit kennt er nicht mehr und ist verloren in dem Chaos seines
sich selbst suchenden und mit sich selbst vergehenden Begehrens.

I1

Wie soll er um Hilfe rufen den, von dem er sich abwandte, wie soll er sich hin-
wenden zu dem, den er nicht mehr erkennt? Wie soll er die Freiheit erlangen, die in
der Liebe besteht, wenn er den nicht mehr sieht, fiir den er bestimmt ist? Aber Gott
schweigt nicht. Er, der im Ursprung nicht der Schweigende ist, sondern der Spre-
chende, der in der lichten Klarheit des gottlichen Wortes alles Seiende ins Leben
hervorrief, er lieB den Menschen nicht in seinem tddlichen Verstummen, in seiner
Ausweglosigkeit des selbstgefangenen Herzens, in seiner Lichtlosigkeit des gott-
abgewandten Selbstverstindnisses. Er lie ihn nicht in der Lige.

Was aber ist Wahrheit? Jene Wahrheit, die zur Freiheit der Liebe befreit? Sie

ist nicht die Wahrheit der Philosophen, die Gott nicht in seinem Eigentlichsten
erfaBlt und ihn darum verloren hat, und die darum auch den Menschen allein lafit.

Sie ist nicht die Wahrheit der Skeptiker und Zweifler und Zyniker, die den Men- -

schen in Abgriinde st6ft, die sie ihm selber 6ffnet, die an sich und am Menschen
leidet und doch nicht helfen kann. Sie ist nicht die Wahrheit der Kinstler, die das
Bild unverginglicher Schonheit ahnen und halten wollen, daf es sie erlése. Sie ist
nicht die Wahrheit der Politiker, der Propheten und Anbeter des Fortschritts und



410 Uta Ranke-Heinemann

der sozialen Paradiese. Sie ist auch nicht die Wahrheit noch so edler menschlicher
Weisheit, die letztlich keine Wege weist. Wahrheit, die zar Liebe befreit, ist nur
die Wahrheit Gottes, die uns ins Herz trifft, wenn wir es ihr 6ffnen, die uns und
die Welt verwandelt, wenn wir sie annehmen. Ja, diese Wahrheit ist die Liebe
Gottes. Nicht die abstrakte Liebe eines fernen absoluten Wesens, sondern die kon-
krete und personliche seines uniiberbietbaren Nahekommens, in der das Unbegreif-
liche geschieht, dafl Er den Menschen zu sich zieht, indem er selber Mensch wird. Der
Irrtum des Pilatus bestand darin, dafl er im Angesicht dessen, der diese Wahrheit
und diese Liebe selber ist, meinte, die Wahrheit sei ein Was (Was ist Wabhrheit?).
Die Wabhrheit ist aber ein Wer, sie begegnete ihm und begegnet uns in der Person
Christi. Das Wort der Liebe, das der letzte Grund alles Geschaffenen ist, in dem wir
schon gesprochen wurden, ehe wir zu eigener Rede erwachten, tritt in ihm hervor.
Die Wahrheit, d. h. die unverborgene Wirklichkeit der Dinge, ist das mensch-
gewordene Wort Gottes. An Stelle des verzerrten Bildes des Menschen wird in
ihm wieder das Urbild offenbar. In der undurchsichtigen und ungeborgenen und
ungetrésteten Welt leuchtet wieder das Licht. In dem verwirrenden und vielfaltigen
Gerede der Welt ertént wieder das Wort des gottmenschlichen Dialogs. Dem Nein
des Menschen zu Gott in Adam folgt das Ja des Menschen zu Gott in Christus.
Christus als das Wort Gottes ist zugleich die Antwort des Menschen. In ihm ist
beides vereint: Gottes Liebe zu uns als der ewige Grund unseres Geschaffenwerdens
und des Menschen Liebe zu Gott als das Ziel unseres Geschaffenseins. Damit ver-
wirklicht es an Stelle der unfreien Selbstverfallenheit die liebende und freie Hin-
gabe an Gott, die die Wahrheit ist. Diese Wahrheit, die in der Person Christi
erscheint, ist es, die die Wiirde des Menschen zeigt, eine andere Wiirde gibt es nicht.
Diese Wahrheit ist es, die den Menschen frei macht, eine andere Freiheit gibt es fiir
ihn nicht. In Christus ist alle menschliche Freiheit beschlossen,

Die Befreiung des Menschen zur Liebe setzt ein mit der Erkenntnis der Wahrheit
— wie sie ganz konkret in der Person Christi offenbar geworden ist —, dafl der
. Mensch aus der Liebe Gottes stammt und zur Liebe Gottes bestimmt ist. Das Gefiihl
der Uberlegenheit der modernen Welt iiber das Christentum beruht darauf, daf§
der moderne Mensch seine Existenz als die eigentliche, seinsgerechte und wahrheits-
gemife versteht und das Christentum nur noch als psychologische und moralische
Bindung wertet. Das Christentum aber ist mehr, es ist die Befreiung des Menschen
von seiner fundamentalen Blindheit, es ist die totale Umschichtung seines wirklich-
keitsfremden Denkens (Metanoia). Das Christentum ist die illusionslose Realisierung
dessen, was ist. Christus zeigt nicht nur die Wahrheit, sondern fithrt auch zu ihr hin.
Er ist sowohl die Wahrheit als auch der Weg zu dieser Wahrheit. Wenn der Mensch
nur die Wahrheit erkdnnte, nicht aber auch zu ihr hingelangte, verliefe sein Leben
weiter in der Ferne von Gott. Dann blieben wir in der Leere unserer von Gott
gewandten Herzen. Sondern aus der Armut des Selbstgeniigens, die des Menschen
Blick und Herz fesselt, hat Christus ihn hineingefithrt in das weite Land seiner
gottlichen Bestimmung, hat er aus dem engen und dunklen Tal der Eigenliebe ihn
heimgeholt zu dem lichten Berge Gottes, zum Uberschreiten seiner selbst hinein in
das grenzenlose und ewige Du Gottes. Indem der Mensch durch Christus wieder
wird, was er ist, Mensch, der hineinragt in Gott, Kind im Aufblik zum Vater,



Uon der Freiheit des Christen 411

Partner der géttlichen Liebe, gewinnt er wieder die Freiheit, die seinem Wesen
entspricht und zu der er bestimmt ist.

Der christliche Begriff der Freiheit ist weder von politischen noch von philosophi-
schen Horizonten bestimmt. Christliche Freiheit wiirde solche sikularen Dimensionen
nicht nur sprengen, sie ist vielmehr in ihrem Prinzip und in ihrer Wirkung etwas
vollig anderes. Ihr geht es darum nicht um ein Uber-sich-verfiigen-kénnen in irgend-
einer Form, ihr geht es nicht um irgendeine Lebensmoglichkeit, die — politisch oder
philosophisch — der Mensch sich zu schaffen sucht. Ihr geht es vielmehr — scheinbar
paradoxerweise — darum, dafl der Mensch wieder iiber sich verfiigen ldft und daf§
er so nicht irgendeine Dimension eines Lebens, das er fiir ein solches ansieht,
erwirbt, sondern das Leben selber in seiner Fiille, zwar nicht als eigenes, sondern
viel mehr und viel tiefer als eigentliches erfahrt und erwirkt, erwirkt in der Weise,
daB er es annimmt. Wenn der Mensch sich seiner Eigenmachtigkeit begibt, wird er
von seiner Ohnmacht befreit.

Ganz allgemein wird der Mensch damit aus einem Dasein erlést, das in der
Siinde existiert. Er wird herausgenommen aus der Absonderung von Gott und
geborgen in der Gerechtigkeit Gottes. Die Heilstat Christi bringt menschliches
Dasein, wenn es verzichtet auf die immer neue Verfehlung des eigenen selbstsiich-
tigen Anspruchs, zur Erfiillung. Es ist im Grunde nur ein Kleines, das sie von uns
verlangt: nimlich, daf wir sie als das anerkennen, was sie in Wahrheit ist, das
heilige und heiligende Werk einer Liebe, die uns ganz konkret und ganz persénlich
nahe sein und zu sich ziehen will. Es ist im Grunde nur ein Kleines, und doch
kann Groferes mit einem Menschen nicht geschehen, als wenn er aus seiner Selbst-
sucht und Selbstliebe sich fortgibt in die selbstlose Liebe selber, als wenn er sich 16st
aus seiner starren Selbstverhaftung, um die grofie Freiheit des Sichverschenkens zu
erfahren. Wenn wir solchem Anspruch der Liebe im Gehorsam entsprechen, wird das
in Christi erlosendem Gehorsam eréffnete Leben uns real zuteil. Christliche Existenz
vollzieht sich dadurch, daf der Mensch, durch Christi Liebe befreit, sich immer wie-
der fiir diese Liebe entscheidet, daf er als der Geliebte in der Liebe existiert.

Der Mensch, der befreit ist von der Siinde, ist befreit von dem Tod, der ihr Lohn
ist. Selbstsiichtige Existenz endet in ihm, eigenméchtiges Dasein ist ihm verfallen.
Der Anspruch der Liebe Gottes ist der, dafl der Mensch nicht mehr sich und sein
Leben eigenmichtig zu ergreifen und zu halten sucht, und die Wirklichkeit dieser
Liebe ist die, dafl der, der sic annimmt, sich und anderen nicht mehr in secinen
Werken den Tod besorgt, sondern dafl seine Werke und ihre Friichte lebendig und
unverginglich sind. Seine Werke, die nicht in der Unfreiheit eines sich selbst ver-
fallenen Daseins getan werden, wirken nicht den Tod, sondern das Leben. In diesem
Leben und zu ihm hin wird das der todlichen Selbstsucht entnommene Dasein voll-
zogen. Wie Unfreiheit sich immer wieder neu den Tod gebar, wirkt die geschenkte
Freiheit sich aus in den Werken des Lebens. Wie Siinde aus dem Tode existierte und
zum Tode hin verging, so lebt erléstes Dasein daraus, dafl es in Gott am Leben teil-
hat und dieses Leben in seinen Werken auswirkt. So ist der neue Mensch in einem
letzten und eigentlichen Sinn vom Tode befreit. Zwar vollzieht sich solche Freiheit
in einem dem Tod unterworfenen Dasein, aber der Tod des Christen ist verwandelt,
zutiefst ist er nicht mehr Tod. In der Auferstehung Christi ist die lebenspendende



412 Uta Ranke-Heinemann

Liebe Gottes gegen den von uns verwirkten Tod und durch ihn hindurch an den Tag
getreten. In Christi Auferstehung ist sichtbar geworden, was Tod nun sein kann und
soll: nicht mehr Erweis und Ausdruck eines schon immer vergehenden Daseins,
sondern Zeichen und Vollzug eines durch Christi Tod und Auferstehung uns zukom-
menden Lebens. Inmitten der Vergénglichkeit menschlichen Daseins wird durch die
Auferstehung Christi die uns bereitete Herrlichkeit eréffnet und sichtbar gemacht.
Der Tod ist fiir den Christen die véllige Preisgabe aller eigenen Selbstverfiigung
und Selbstbestimmung, die endgiiltige Hingabe in die Hinde des Vaters, der letzte
Schritt in die Geborgenheit. Hier, wo ihm die Welt und ihre Dinge in die Schatten
des Nichts zu versinken scheinen, wird er hineingetaucht in den Glanz der Herr-
lichkeit Gottes.

Der Mensch, der befreit ist vom Tod, ist befreit von der Angst menschlicher Preis-
gegebenheit. Dem aussichts-reichen Dasein des Christen entspricht die Grundstim-
mung der Freude. Aus dem verwesenden Nichts seiner Nacht ist er in die helle
Dimension der Hoffnung gefithrt. Er lebt in der Gewiflheit ewig geborgener
Zukunft, denn er geht der auf ihn zukommenden Herrlichkeit Gottes entgegen, und
wihrend sie fir das Schauen noch verborgen ist, wird er dieser Herrlichkeit in der
Weise der Hoffnung jetzt schon teilhaftig, hat sic doch den Glanz ihrer Freude schon
auf ihn zu legen begonnen. Darum ist die Grundstimmung des Christen die Freude.
Diesc Freude ist der Widerschein der in Christus eroffneten Zukunft im Herzen
des Menschen. Sie wird im Gegensatz zu aller anderen Freude durch die Leiden und
Triibsale der Gegenwart nicht zerstort, sondern vermehrt, denn je mehr die Triibsal
den Boden unter den Fiilen wegnimmt, desto mehr verweist sie den Christen auf
die zukiinftige Herrlichkeit. Jede Situation wird dem Christen so zur Gelegenheit
tieferen Geborgenseins, jede Ungesichertheit zum Anlafl gréfierer GewifSheit. Fiir
den, der aus der Zukunft und ihrem Licht der Freude lebt, ist das Dunkel der Triib-
sal der Gegenwart nur Grund, sich um so mehr tragen zu lassen von der Hoffnung.
denn er versteht, dafl die Symphonie des Schmerzes und des Leides in der Welt, dafl
die Klage des Kosmos bewegt ist von der Ahnung kommender Herrlichkeit.

Diese Freude des Christen ist keine billige Frohlichkeit, nicht eine Flucht aus dem
Augenblick, kein Opium fiir die Trénen der Gegenwart, sie ist keine gefiihllose Ver-
harmlosung des Leidens, nicht ein Sich-hinwegsetzen iiber allen Schmerz, wie es nur
flachen Herzen gelingen mag, die, weil sie keines tiefen Leides fahig sind, auch nicht
die Unsagbarkeit der Freude zu empfinden vermégen. Die Freude des Christen
griindet nicht in stoischer Apatheia, sondern im wirklich durchlittenen Leid reift
sie zu ihrer letzten Fiille. So schreibt der Apostel nicht zufillig von der Freude am
herrlichsten in einem Brief aus der Gefangenschaft.

Der Mensch, der befreit ist von der Siinde, ist befreit von dem, was die Siinde an
den Tag treten 148}t, er ist befreit von der Knechtschaft des Gesetzes. In der eigenen
Leistung existiere der Mensch im Tode. Denn auch in seinen besten Taten 18ste er
sich nicht von sich selbst. In diesem Sinn sind die Tugenden der Heiden glinzende
Laster. Das Christentum bedeutet nicht nur die Heimkehr der Gesetzlosen, sondern
auch die Umkehr der Gesetzlichen. Der Mensch, der zur Gerechtigkeit Gottes befreit
werden soll, muf sich zunéchst von seiner eigenen Gerechtigkeit, von seiner Selbst-



Uon der Freiheit des Christen ’ 413

gerechtigkeit 16sen. Die Bekehrung des Paulus zum Christentum war nicht wie die
des Augustinus eine Bekehrung von einem zuchtlosen Leben, sondern eine Bekeh-
rung von seinen ,guten Werken®. Christus aber hat, wie Paulus sagt, uns ,losgekauft
aus dem Fluch des Gesetzes“ (Gal 3, 18), aus den Werken, die in ihrer nur schein-
baren Erfiillung des lebenspendenden Anspruchs Gottes uns den Tod bewirkten. Er
hat uns befreit von der Knechtschaft des Gesetzes, nicht, indem er es aufhob — damit
wire Gottes Anspruch selber aufgehoben und das Leben uns vorenthalten, das dieser
Anspruch bewirkt —, sondern indem er es wahrhaftig erfillte und uns an dieser
Erfilllung teilnechmen lief und 148t. In dieser Erfiillung hat er uns den Weg
gewiesen und hat er uns den Weg bereitet, hat er uns herausgenommen aus der
Selbstgerechtigkeit und von uns befreit und zu dem Weg des Lebens gefiihrt, den
er ging und der er ist, der Weg, der uns aus der eigenen Horigkeit herausgehen und
den einen finden lieR, dem wir in Wahrheit gehoren. Christliches Leben besteht nicht
primir in der Beobachtung einer Vielzahl von Vorschriften, es beruht nicht auf dem
Prinzip der Leistung, denn so viele Arten von ,guten Werken® es gibt, so viel sind
auch die Weisen des Menschen, sich loszukaufen von der Liebe. Christliches Leben
wird nicht zusammengestiickt in der Weise, dafl man dieses tut und méglichst noch
jenes. So sehr der Mensch die Ganzheitlichkeit leben soll, indem er das einzelne tut,
so lebt doch dieses einzelne nicht immer aus dem Ganzen, vielmehr ist christliches’
Leben stindig gefihrdet durch ein schwerwiegendes Mifverstindnis des Christ-
lichen, namlich die Gesetzlichkeit, die im einzelnen das Ganze vergifit und die im
Detail alles verfehlt. An die Stelle des wahrhaft christlichen Daseins tritt dann das
moralistische, sogenannte christliche, das leer und ohne Freude ist, das in seiner
herzlosen Freundlichkeit Barmherzigkeit weder erfahren hat noch erfahren 1af}t, das
in seiner Ableistung von Regeln und Ubungen und Pflichten nichts begreift von der
grofRen Freiheit der Kinder Gottes. Aber Gott, der dem Menschen nicht etwas gab,
sondern sich selbst, will nicht etwas vom Menschen, sondern ihn selbst. Sich selbst
aber gibt der Mensch nur, wenn er liebt. In solcher liebenden und von allem eigen-
michtigen Zugriff befreiten Erfiillung des Gesetzes realisiert sich die freie Antwort
des Menschen auf die Liebe Gottes in Christus. In der Liebe wandelt sich das Gesetz
der Sklaven in das konigliche Gesetz der Freien, in das ,Gesetz Christi* (Gal 6, 2).

Der Mensch, der befreit ist von der Siinde, ist befreit von der Knechtschaft der
Feindschaft, er ist befreit zur Liebe. In ihr ist alles beschlossen. Christliches Dasein
wird durch sie begriindet, in ihr entfaltet und durch sie vollendet. Sie allein hat
Giiltigkeit, sie allein ist entscheidend. Wir leben als Liebende — oder wir leben
nicht. Der Apostel Paulus macht es 1 Kor 13 in einer fast erschreckenden Weise
deutlich, dal ohne sie alle Werte wertlos sind. Ekstasen, Weissagungen, Glaube, ja
sogar heroische Taten — ohne die Liebe sind sie falsch und unniitz. Sie allein ist
Zeichen und Erweis, daf wir nicht in allem immer nur uns selber suchen und damit
alles verlieren. Sie allein ist die Kraft, die menschliches Leben vor der Verfehlung
bewahrt. Sie allein ist die Wirklichkeit, die nicht vergeht, sie die Substanz alles
Seins. In der von uns realisierten Liebe tritt diese Substanz an den Tag, in ihr
kommt sie zur Geltung. Und umgekehrt ist es die Liebe, die das Sein erschliefit, den
Zugang zu ihm eroffnet. Was verborgen ist, wird durch sie offenbar, was Wahrheit
ist, wird durch sie deutlich, was unvergénglich ist, wird durch sie gelebt. Wahrend



414 Uta Ranke-Heinemann

den Glauben die Schau Gottes ablosen und der Hoffnung die Erfiillung folgen wird,
wird die Liebe einmiinden in nichts anderes als sich selbst.

So wird dem Menschen, der sich herausfithren 148t aus all dem, was er wirkte, aus
seiner Sinde, aus seiner Gerechtigkeit, seiner Angst und seinem Zweifel, aus seinem
Haf und seinem Elend, der Himmel einer neuen Welt eroffnet. Wenn er nicht mehr
befangen ist im Spiegelbild seines Ich, wenn er sich selbst vergessend die Augen zu
heben vermag, wird er in ein Antlitz blicken, das er lingst und das ikn doch nie ver-
gall. Vor diesem Antlitz erkennt er sich als das, was er ist, als einen Armen und
Schuldigen, — aber zugleich erfihrt er sich als Geliebten, als unsiglich Beschenkten.
In diesem Antlitz erblickt er seine Freiheit. Die Herren dieser Welt vermégen sie
weder zu geben noch zu nehmen. Ein anderer Herr hat sie uns bereitet. Wer konnte
uns von ihm trennen! Seine Liebe ist weiter als die Dimensionen dieser Welt, iiber
Grenzen sieht sie hinweg. Der eiserne Vorhang fiir diese Freiheit geht
mitten durch uns hindurch. Wenn wir uns selbst behaupten wollen, verwehren wir
ihr den Zutritt, und vielleicht verlieren wir sie gerade dann, wenn wir sie retten zu
miissen meinen. Der aber, der sich fortnehmen 1488t von der lnsel seines Ich, der die
Barrieren, die menschliches Wollen zu seiner Sicherung wirkte, ohne zu wissen, dafl
sie zum Kerker wiirden, fortrdumen 148t, der ist geborgen in den Hianden Christi.
Die Herrschaft Christi ist unsere Freiheit.






