
Von der Freiheit des Christen 

Von Dr. Uta Ranke-Heinemann, Essen 

Von der Freiheit des Menschen im allgemeinen und von der Freiheit des Christen 
im besonderen zu reden, bedeutet zugleich auch immer, von der Bindung des Men- 
schen zu sprechen. Diese scheinbar widersprüchliche Relation zeigt dabei nicht die 
Grenze menschlicher und christlicher Freiheit, sondern ihre Größe auf. Wenn Frei- 
heit und Würde im allgemeinen Bewußtsein zusammengehören, so deshalb, weil 
Freiheit die dem Menschen gemäße Erfüllung ermöglicht. Von Würde und Erfül- 
lung des Menschen aber kann nicht anders die Rede sein, als daß der Mensch sich 
in freier Entscheidung hingibt an den, zu dem er geschaffen ist, weil er sich gebun- 
den weiß an den, für den er bestimmt ist. Und wenn Unfreiheit und Unwürde des 
Menschen zusammengehören, so vollzieht sich beides zutiefst dort, wo der Mensch 
sich selbstherrlich isoliert, weil der selbstherrliche Mensch sich nicht mehr hingeben 
kann und sich damit seiner Erfüllung und Vollendung begibt. Von der Freiheit des 
Menschen und zumal des Christen zu sprechen, heißt im eigentlichsten, von seiner 
Bindung an Gott zu reden. 

Der Mensch verwirklicht seine Freiheit in ihrer höchsten Form dann, wenn er 
Gott liebt; denn wenn er Gott liebt, entspricht er seinem ihm von Gott eingeschaffe- 
nen Wesen. Die Bestimmung des Menschen zur Liebe ist der Inhalt seiner Freiheit, 
und die Erfüllung dieser Bestimmung ist der Vollzug der Freiheit. In der Liebe zu 
Gott, zu der er bestimmt ist, vollzieht der Mensch die Identifikation mit dem eige- 
nen Selbst, lebt er seinem Wesen gemäß, entfaltet er in seinem Handeln sein eige- 
nes Sein. Und das vollziehen zu können (zu dürfen), worauf das Innerste angelegt 
ist, macht die eigentliche Freiheit des Menschen aus. Darum ist die Vollendung sei- 
ner Freiheit der Himmel, weil er in der totalen Hingabe an Gott die letzte Ver- 
wirklichung des ihm Wesensgemäßen erlebt • und ihre Verfehlung die Hölle, weil 
er in der absoluten Gottesferne für immer die Möglichkeit verloren hat, sich sei- 
nem Wesen und seiner Bestimmung gemäß zu vollenden. 

I 

In welcher Richtung ist nun die tatsächliche Geschichte des Menschen verlaufen? 
Der Mensch hat in Adams Fall erstmalig und seitdem in ständig sich wiederholen- 
dem Abfall seine Bestimmung ausgeschlagen und Gott seine Liebe versagt. Die Ge- 
schichte der Menschheit ist im Grunde die Geschichte der Abwendung des Geschöp- 
fes von seinem Schöpfer, das im Gefälle des Falles Adams immer nur sich selbst als 
seinem einzigen Gott verfällt. Es ist die Tragödie des Menschen, daß er dem Ruf 
einer falschen Freiheit folgte, die tiefer als alle Knechtschaften der Welt eine Knecht- 
schaft des Todes wurde. Der zum Partner der göttlichen Liebe bestimmte Mensch 
wollte und will sein wie Gott, d. h. sein eigener Herr, der sich niemandem ergibt 
und dem niemand etwas zu schenken hat, der sich nur sich selbst zuneigt und sich 
selbst erfüllt. Die Sünde des Menschen ist das Nein zu seiner Liebesmöglichkeit. 



406 Uta Ranke-Heinemann 

Damit tritt aber an die Stelle der Freiheit zur Liebe Gottes das Unvermögen, der 
nur sich selbst suchenden Sucht zu entrinnen, denn Gott übergab den Menschen dem, 
was er wollte. An die Stelle des Gehorsams gegenüber dem Schöpfer tritt die Hörig- 
keit gegenüber sich selbst. Aus dem ,Nicht-sündigen-brauchen' (posse non peccare) 
wird die Unfähigkeit, nicht sich selbst zu verfallen (non posse non peccare). Die 
Knechtschaft gegenüber sich selbst ist die Pervertierung der in Freiheit zu vollzie- 
henden Hingabe an Gott. Indem der Mensch seine Bestimmung für Gott ausschlug 
und sich von Gott lossagte, löste er sich auch von seiner Freiheit und geriet in den 
Bann seiner versklavenden Selbstsucht. An die Stelle der königlichen Freiheit tritt 
die Knechtschaft der Sünde. Die Sünde bildet das Prinzip, den Hintergrund, die trei- 
bende Macht des menschlichen Daseinsvollzugs. Die Sünde des Menschen ist ein be- 
stimmtes Daseinsverständnis, eine bestimmte Richtung seines Trachtens, eine be- 
stimmte Tendenz und Grundbewegung, die den Menschen in sich selbst seinen 
Grund, seine Geborgenheit und seine letzte Erfüllung suchen läßt. Die Sünde, die 
alle von Adam abstammenden Menschen (insofern sie auf sich gestellt sind) be- 
herrscht, ist das Streben des Daseins von Gott weg und zu sich selbst hin, es ist das, 
was im Neuen Testament Begierde des Fleisches genannt wird, wobei Fleisch den 
ganzen Menschen, auch seinen Geist meint, also nicht nur die Sphäre des Sinnlichen. 
Es ist das selbstsüchtige Begehren des Menschen, der nur noch sich allein und alle 
Dinge um seinetwillen liebt. Dieses selbstsüchtige Begehren ist die Perversion der 
für Gott bestimmten Liebe des Menschen. Diese Tendenz, sich selbst zu verfallen, 
findet sich in der Selbstgefälligkeit des Moralisten ebenso wie in der Ausschweifung 
des Sittenlosen. Der Mensch, der im Überschreiten seiner selbst zur Teilnahme an 
Gott berufen war, verfällt dem Zirkel seiner nur noch um sich selbst kreisenden, 
sich selbst ausgelieferten und • das ist das Tragische • mit sich selbst vergehen- 
den Existenz. 

Es gibt für den Menschen kein anderes Leben, als für Gott leben. Indem er von 
dem Schöpfer alles Seienden abfiel, um nur sich selbst zuzufallen, stürzte er ins 
Nichts, in die verwesende Leere des Ungeborgenen. Aus dem Nicht-sterben-brau- 
chen, dem Vermögen des Lebens, wird das Sterben-müssen, das Unvermögen, dem 
Tod zu entkommen. 

Sünde wirkt den Tod, und sie ist schon der Tod, ihr Ursprung ist Tod. Sie kommt 
von ihm her und führt zu ihm hin. In ihm repräsentiert sie sich, gewinnt sie Aus- 
druck und Gestalt. Der Tod ist die Phänomenalität eines Daseins, das sich an sich 
selbst hingibt und damit Gott, die Quelle seines Lebens, preisgegeben hat. Aus dieser 
Preisgabe, aus diesem Tode •lebt" die Sünde und durch ihn •lebt" sie. Und der 
Mensch, der in ihr •lebt", •lebt" in ihm und bewirkt ihn für sich selbst. Der Tod ist 
die Frucht, zu der menschliches Dasein in einem zutiefst verlorenen Herbste reift. •Bis 
in die Natur hinein, die dem geschichtlichen Dasein des Menschen zugeordnet ist, 
wird im Prozeß des Vergehens die Wirklichkeit der je schon geschehenen Sonderung 
von Gott erfahrbar. Die Abwesenheit Gottes im Leben der Schöpfung enthüllt sich 
unter Schmerzen und Seufzen in der Macht ihrer Verweslichkeit" (H. Schlier, 
Theolog. Wörterbuch zum Neuen Testament, II 494). 

Darum ist die Angst vor dem Tod die Grundstimmung, die dem Dasein zu- 
kommt, das nur sich selbst im Blick hat und darum aussichts-los ist. Den in der Enge 



Von der Freiheit des Christen 407 

seines Selbst gefangenen Menschen führt jeder Schritt zu neuer Ausweglosigkeit, zu 
einer immer tieferen Einsamkeit, zu den Wänden einer mit sich selbst vergehenden 
Wirklichkeit. Angst ist die Stimmung des Daseins, das infolge seiner Blindheit nur 
dunkle Horizonte sieht. Der Mensch, der seinen Stand in sich selber hat, vermag nicht 
den wirren Schatten, den Spiegelbildern seiner Verlorenheit, standzuhalten. 

In auswegloser Gefangenschaft treibt so die Macht der Sünde den Menschen in den 
Tod und die Todesangst, und die Macht des Todes und seiner Angst ihn wiederum 
in die Sünde; denn gerade die Angst vor dem Verfall ist es, die das menschliche Da- 
sein wiederum selbstsüchtig an sich selber fesselt. •Da es den Boden unter den Fü- 
ßen sich fortgestoßen hat, sucht es sich in seinem Fall an sich selbst und an den 
Wänden seiner versinkenden Welt festzuhalten und klammert sich doch nur an das, 
was rettungslos in die bodenlose Tiefe des Todes fällt" (H. Schlier, Zeit der 
Kirche, Freiburg 1956, 198 f.). 

Diese Knechtschaft der Todesangst kann dem Menschen mehr oder weniger ver- 
borgen sein, aber sie äußert sich unzweideutig in seinem Bestreben, ständig sein Le^ 
ben zu besorgen, zu versorgen und zu umsorgen. Die Sorge ist die Grundstimmung 
des von Gott gelösten Menschen. Sie dokumentiert die Verschlossenheit des Ge- 
schöpfes gegenüber dem Schöpfer und läßt den Menschen im Bewußtsein, nur an 
sich selbst gewiesen zu sein, im Vertrauen zu sich selbst ersticken. Man sorgt um Nah- 
rung und Kleidung, man sorgt, daß man behält, was man hat, oder daß man be- 
kommt, was man noch nicht hat, man sorgt, das Leben zu sichern und tausendfach 
zu versichern. Diese Sorge steigert sich zu ihrer äußersten Konsequenz, indem der 
Mensch sich ein Paradies auf Erden zu erstellen trachtet. Die metaphysische Angst 
vor dem Verfall, die das Dasein im Bann hält, verbunden mit der Tendenz des 
Menschen zur Selbstvergöttlichung, schafft sich ihren letzten Ausdruck im totalen 
antichristlichen Staat, der sich selbst als Gott darstellt. Dieser Staat ist die Vision 
des neutestamentlichen Sehers der Apokalypse in der Gestalt des großen Tieres • 
Zeichen seiner Unmenschlichkeit • und der üppigen Kurtisane. •Ich kenne keine 
Trauer", spricht sie (18, 7). Im totalen antichristlichen Staat wird der Schmerz ab- 
geschafft, die Trauer beseitigt, der Traum ewigen Glückes staatlich proklamiert. 

Die Knechtschaft der Sünde und des Todes ist immer auch zugleich eine Knecht- 
schaft der Lüge, denn der Verfall an sich selbst ist immer zugleich ein Ausgleiten 
in die Täuschung, die darin besteht, daß der Mensch das Glück zu gewinnen meint 
und den Tod findet. Das Streben nach Glück, das der Mensch auch nach dem Ver- 
lust des Glückes gleichsam als unausrottbares Überbleibsel seiner Bestimmung zum 
Glück zurückbehalten hat und das selbst den Irregeleitetsten noch leitet, wird vom 
Menschen selbst sabotiert. Der zum Glück und damit zum Leben berufene Mensch 
will in sich und aus sich und durch sich selbst glücklich sein und verliert so das Glück 
und das Leben gegen seine ursprüngliche Bestimmung. Diese Jagd nach dem Glück, 
die immer nur den Tod erbeutet • •nicht das, was ich will, tue ich, sondern was ich 
hasse, das vollbringe ich" (Rom 7, 15), wie der Apostel diese ausweglose Situation 
des gefallenen Menschen beschreibt •, dieses Existieren in der Selbsttäuschung, im 
Widerspruch zu sich selbst ist das Schicksal des gefallenen Menschen. Das Moment 
der Täuschung und Lüge, das sich in der Sünde findet, ist im Bericht des Sünden- 
falls in der Schlange angedeutet, die Eva mit den Worten zu täuschen versucht: 



408 Uta Ranke-Heinemann 

•Keinesfalls werdet ihr sterben, vielmehr werdet ihr sein wie Gott." So sündigte 
der Mensch, um frei zu sein von Gott, und begab sich damit in die Knechtschaft des 
Selbstbetrugs. 

In diesem Selbstbetrug erscheint ihm die Welt in einem falschen Licht. Sie ver- 
weist ihn nicht mehr als das Geschaffene auf den Schöpfer, sondern verlockt ihn als 
der ewige Äon, drängt sich ihm auf als die unendliche Wirklichkeit, als die einzige 
Macht der Zukunft und Geborgenheit. Dieser Selbstbetrug, der die Welt nicht als 
das sieht, was sie ist, als Schöpfung und Abglanz Gottes, beruht nicht auf einem 
Mangel an Intelligenz, sondern ist eine Folge der Selbstsucht, der fundamentalen 
Abneigung gegen Gott. Dem zur Schau Gottes und damit zur Schau des Unend- 
lichen bestimmten Menschen weitet sich nach der Abwendung des Blickes von Gott 
die Welt und das Geschaffene ins Unendliche aus; nachdem er die göttliche Dimen- 
sion verlor, erscheint ihm die Welt überdimensional. Aus der lichten Freiheit des 
Anerkennens des Schöpfers wird die dunkle Unfreiheit des Nichterkennens der 
Schöpfung. 

Es ist die Dämonie solcher sich selbst verfallenen Existenz, daß sie in diesen aus- 
weglosen Zirkel von Sünde, Tod und Täuschung, der schon etwas von dem Atem 
des Inferno spürbar werden läßt, nur immer mehr und immer tiefer hineingezogen 
wird durch einen Anspruch, der ihr doch gerade zum Leben und zum Heil und zum 
Wahrheitsvollzug hätte gereichen sollen: durch das Gesetz. Es ist die Tragik des 
Sünders, daß er, auch dann wenn er das Gesetz Gottes erfüllen will, um das Leben 
zu gewinnen, in der Verlorenheit seiner Selbstsucht nur seinen eigenen Willen zur 
Geltung bringt und Gottes Willen verfehlt. Wenn der Apostel Paulus vom •Fluch 
des Gesetzes" (Gal 3, 13) redet, so meint er nicht, daß das Gesetz Sünde sei, sondern 
daß der von Gott abgewandte Mensch in seinem Eingehen auf das Gesetz immer 
diese Neigung, sich selbst zur Geltung zu bringen, befriedigt und so das Gesetz ohne 
die Liebe erfüllt, die doch das innerste Anliegen und die Summe des Gesetzes ist. Er, 
der nur sich selber liebt, gibt mit seiner Erfüllung des Gesetzes in Wahrheit keine 
Antwort auf die Göttliche Liebe, sondern nimmt das Gesetz nur zum Anlaß, sich 
selbst noch mehr zu lieben. Er, der seinen Stand in sich selbst gründen will, macht die 
selbstgerechte Erfüllung des Gesetzes zum Mittel, sich noch mehr auf sich selbst zu 
stellen, sich noch sicherer zu behaupten, und so führt ihn das Gesetz immer mehr zu 
sich hin und fort von Gott. Das Gesetz, das zunächst den liebenden Willen Gottes 
dokumentierte, das zu unserem Heil erging, führt in der Sonderung des Menschen 
von Gott, in der durch unseren autonomen Anspruch vollzogenen Negation des An- 
spruchs Gottes, in der Perversion des in unsere Selbstmächtigkeit hineingenommenen 
Daseinsvollzugs, in eine immer tiefere Verfehlung des Lebens. So wird der im 
Gesetz gegebene hl. Wille Gottes, dem Menschen als Anweisung zum Leben gege- 
ben, jene furchtbare Macht, die ihn in eine immer ausweglosere Knechtschaft des 
Todes verweist. 

Die Knechtschaft der Sünde, die den Menschen in die Gebundenheit des Todes, 
der Angst und der Täuschung führte, stürzte ihn aus der Freiheit der Freundschaft 
in die Fessel der Feindschaft schlechthin. Gott erschuf den Menschen mit der Frei- 
heit, lieben zu können, weil er den Menschen für sich, zum Partner seiner göttlichen 
Liebe, erschuf. Indem der Mensch sich von Gott lossagte, verlor er die Liebe, die in 



Von der Freiheit des Christen 409 

der Hingabe an Gott zu verwirklichen, seine große Freiheit gewesen war. Indem der 
Mensch sich der Vereinigung mit Gott entzog, verfiel er dem Haß der Entzweiung. 
Damit ist die Grundstimmung des Menschen in bezug auf den Mitmenschen nicht 
mehr die Liebe, sondern die Entfremdung, nicht mehr die Güte, sondern die Feind- 
seligkeit. Der in der Sonderung von Gott auf sich selbst bezogene und seinen Stand 
in sich selbst suchende Mensch existiert in einem Dasein, das im Grund an dem, was 
außerhalb seines eigenen Ich sich befindet, nicht mehr teilnimmt. Er hat sich isoliert 
in ein Wollen, das den anderen nicht mehr findet, weil es zuerst und immer wieder 
nur sich selber sucht. Der Mensch sieht den Menschen als Gegner oder als Objekt, 
er befeindet ihn oder mißbraucht ihn, und auch dort, wo er nur gleichgültig ist, läßt 
er ihn nicht mehr gelten, immer geht er am Menschen vorbei. In der Leere und 
Geschwätzigkeit, im Mißtrauen und in der Überheblichkeit, in der Verlogenheit 
und Unbarmherzigkeit seiner Selbstverfallenheit läßt er den Nächsten allein. Und 
ohne es zu wissen, verläßt er damit sich selbst, gibt er in solcher liebeleeren Existenz 
den Ausweis seiner Entfremdung von der eigentlichen Bestimmung, und in dem 
Selbstgenügen seines enggewordenen Herzens lebt er die eigene Selbstverfehlung 
bis zur Neige. Sünde ist das Prinzip der Sonderung jeglicher Art. Nachdem sich 
Adam gegen Gott erhob, wandte sich Kain gegen seinen Bruder, wendet sich ein * 
Volk gegen das andere. Die Schafotte und Galgen und Gaskammern, die die 
Menschheit baute, die Gräber, die sie den Opfern ihres Hasses grub, sind ein stum- 
mes und furchtbares Zeugnis des Untergangs eines zur Freiheit der Liebe bestimm- 
ten Geschlechts in das Dunkel dämonischer Verirrung. So ist der Mensch: Die ver- 
meintliche Fessel Gottes wollte er abstreifen und schuf sich das dunkle Dasein der 
Ohnmacht. Er wollte sich nicht hingeben, und gerade darin gab er sich preis. Weg, 
Hoffnung und Wahrheit kennt er nicht mehr und ist verloren in dem Chaos seines 
sich selbst suchenden und mit sich selbst vergehenden Begehrens. 

II 

Wie soll er um Hilfe rufen den, von dem er sich abwandte, wie soll er sich hin- 
wenden zu dem, den er nicht mehr erkennt? Wie soll er die Freiheit erlangen, die in 
der Liebe besteht, wenn er den nicht mehr sieht, für den er bestimmt ist? Aber Gott 
schweigt nicht. Er, der im Ursprung nicht der Schweigende ist, sondern der Spre- 
chende, der in der lichten Klarheit des göttlichen Wortes alles Seiende ins Leben 
hervorrief, er ließ den Menschen nicht in seinem tödlichen Verstummen, in seiner 
Ausweglosigkeit des selbstgefangenen Herzens, in seiner Lichtlosigkeit des gott- 
abgewandten Selbstverständnisses. Er ließ ihn nicht in der Lüge. 

Was aber ist Wahrheit? Jene Wahrheit, die zur Freiheit der Liebe befreit? Sie 
ist nicht die Wahrheit der Philosophen, die Gott nicht in seinem Eigentlichsten 
erfaßt und ihn darum verloren hat, und die darum auch den Menschen allein läßt. 
Sie ist nicht die Wahrheit der Skeptiker und Zweifler und Zyniker, die den Men- 
schen in Abgründe stößt, die sie ihm selber öffnet, die an sich und am Menschen 
leidet und doch nicht helfen kann. Sie ist nicht die Wahrheit der Künstler, die das 
Bild unvergänglicher Schönheit ahnen und halten wollen, daß es sie erlöse. Sie ist 
nicht die Wahrheit der Politiker, der Propheten und Anbeter des Fortschritts und 



410 Uta Ranke-Heinemann 

der sozialen Paradiese. Sie ist auch nicht die Wahrheit noch so edler menschlicher 
Weisheit, die letztlich keine Wege weist. Wahrheit, die zur Liebe befreit, ist nur 
die Wahrheit Gottes, die uns ins Herz trifft, wenn wir es ihr öffnen, die uns und 
die Welt verwandelt, wenn wir sie annehmen. Ja, diese Wahrheit ist die Liebe 
Gottes. Nicht die abstrakte Liebe eines fernen absoluten Wesens, sondern die kon- 
krete und persönliche seines unüberbietbaren Nahekommens, in der das Unbegreif- 
liche geschieht, daß Er den Menschen zu sich zieht, indem er selber Mensch wird. Der 
Irrtum des Pilatus bestand darin, daß er im Angesicht dessen, der diese Wahrheit 
und diese Liebe selber ist, meinte, die Wahrheit sei ein Was (Was ist Wahrheit?). 
Die Wahrheit ist aber ein Wer, sie begegnete ihm und begegnet uns in der Person 
Christi. Das Wort der Liebe, das der letzte Grund alles Geschaffenen ist, in dem wir 
schon gesprochen wurden, ehe wir zu eigener Rede erwachten, tritt in ihm hervor. 
Die Wahrheit, d. h. die unverborgene Wirklichkeit der Dinge, ist das mensch- 
gewordene Wort Gottes. An Stelle des verzerrten Bildes des Menschen wird in 
ihm wieder das Urbild offenbar. In der undurchsichtigen und ungeborgenen und 
ungetrösteten Welt leuchtet wieder das Licht. In dem verwirrenden und vielfältigen 
Gerede der Welt ertönt wieder das Wort des gottmenschlichen Dialogs. Dem Nein 
des Menschen zu Gott in Adam folgt das Ja des Menschen zu Gott in Christus. 
Christus als das Wort Gottes ist zugleich die Antwort des Menschen. In ihm ist 
beides vereint: Gottes Liebe zu uns als der ewige Grund unseres Geschaffenwerdens 
und des Menschen Liebe zu Gott als das Ziel unseres Geschaffenseins. Damit ver- 
wirklicht es an Stelle der unfreien Selbstverfallenheit die liebende und freie Hin- 
gabe an Gott, die die Wahrheit ist. Diese Wahrheit, die in der Person Christi 
erscheint, ist es, die die Würde des Menschen zeigt, eine andere Würde gibt es nicht. 
Diese Wahrheit ist es, die den Menschen frei macht, eine andere Freiheit gibt es für 
ihn nicht. In Christus ist alle menschliche Freiheit beschlossen. 

Die Befreiung des Menschen zur Liebe setzt ein mit der Erkenntnis der Wahrheit 
• wie sie ganz konkret in der Person Christi offenbar geworden ist •, daß der 
Mensch aus der Liebe Gottes stammt und zur Liebe Gottes bestimmt ist. Das Gefühl 
der Überlegenheit der modernen Welt über das Christentum beruht darauf, daß 
der moderne Mensch seine Existenz als die eigentliche, seinsgerechte und wahrheits- 
gemäße versteht und das Christentum nur noch als psychologische und moralische 
Bindung wertet. Das Christentum aber ist mehr, es ist die Befreiung des Menschen 
von seiner fundamentalen Blindheit, es ist die totale Umschichtung seines wirklich- 
keitsfremden Denkens (Metanoia). Das Christentum ist die illusionslose Realisierung 
dessen, was ist. Christus zeigt nicht nur die Wahrheit, sondern führt auch zu ihr hin. 
Er ist sowohl die Wahrheit als auch der Weg zu dieser Wahrheit. Wenn der Mensch 
nur die Wahrheit erkannte, nicht aber auch zu ihr hingelangte, verliefe sein Leben 
weiter in der Ferne von Gott. Dann blieben wir in der Leere unserer von Gott 
gewandten Herzen. Sondern aus der Armut des Selbstgenügens, die des Menschen 
Blick und Herz fesselt, hat Christus ihn hineingeführt in das weite Land seiner 
göttlichen Bestimmung, hat er aus dem engen und dunklen Tal der Eigenliebe ihn 
heimgeholt zu dem lichten Berge Gottes, zum Überschreiten seiner selbst hinein in 
das grenzenlose und ewige Du Gottes. Indem der Mensch durch Christus wieder 
wird, was er ist, Mensch, der hineinragt in Gott, Kind im Aufblick zum Vater, 



Von der Freiheit des Christen 411 

Partner der göttlichen Liebe, gewinnt er wieder die Freiheit, die seinem Wesen 
entspricht und zu der er bestimmt ist. 

Der christliche Begriff der Freiheit ist weder von politischen noch von philosophi- 
schen Horizonten bestimmt. Christliche Freiheit würde solche säkularen Dimensionen 
nicht nur sprengen, sie ist vielmehr in ihrem Prinzip und in ihrer Wirkung etwas 
völlig anderes. Ihr geht es darum nicht um ein Über-sich-verfügen-können in irgend- 
einer Form, ihr geht es nicht um irgendeine Lebensmöglichkeit, die • politisch oder 
philosophisch • der Mensch sich zu schaffen sucht. Ihr geht es vielmehr • scheinbar 
paradoxerweise • darum, daß der Mensch wieder über sich verfügen läßt und daß 
er so nicht irgendeine Dimension eines Lebens, das er für ein solches ansieht, 
erwirbt, sondern das Leben selber in seiner Fülle, zwar nicht als eigenes, sondern 
viel mehr und viel tiefer als eigentliches erfährt und erwirkt, erwirkt in der Weise, 
daß er es annimmt. Wenn der Mensch sich seiner Eigenmächtigkeit begibt, wird er 
von seiner Ohnmacht befreit. 

Ganz allgemein wird der Mensch damit aus einem Dasein erlöst, das in der 
Sünde existiert. Er wird herausgenommen aus der Absonderung von Gott und 
geborgen in der Gerechtigkeit Gottes. Die Heilstat Christi bringt menschliches 
Dasein, wenn es verzichtet auf die immer neue Verfehlung des eigenen selbstsüch- 
tigen Anspruchs, zur Erfüllung. Es ist im Grunde nur ein Kleines, das sie von uns 
verlangt: nämlich, daß wir sie als das anerkennen, was sie in Wahrheit ist, das 
heilige und heiligende Werk einer Liebe, die uns ganz konkret und ganz persönlich 
nahe sein und zu sich ziehen will. Es ist im Grunde nur ein Kleines, und doch 
kann Größeres mit einem Menschen nicht geschehen, als wenn er aus seiner Selbst- 
sucht und Selbstliebe sich fortgibt in die selbstlose Liebe selber, als wenn er sich löst 
aus seiner starren Selbstverhaftung, um die große Freiheit des Sichverschenkens zu 
erfahren. Wenn wir solchem Anspruch der Liebe im Gehorsam entsprechen, wird das 
in Christi erlösendem Gehorsam eröffnete Leben uns real zuteil. Christliche Existenz 
vollzieht sich dadurch, daß der Mensch, durch Christi Liebe befreit, sich immer wie- 
der für diese Liebe entscheidet, daß er als der Geliebte in der Liebe existiert. 

Der Mensch, der befreit ist von der Sünde, ist befreit von dem Tod, der ihr Lohn 
ist. Selbstsüchtige Existenz endet in ihm, eigenmächtiges Dasein ist ihm verfallen. 
Der Anspruch der Liebe Gottes ist der, daß der Mensch nicht mehr sich und sein 
Leben eigenmächtig zu ergreifen und zu halten sucht, und die Wirklichkeit dieser 
Liebe ist die, daß der, der sie annimmt, sich und anderen nicht mehr in seinen 
Werken den Tod besorgt, sondern daß seine Werke und ihre Früchte lebendig und 
unvergänglich sind. Seine Werke, die nicht in der Unfreiheit eines sich selbst ver- 
fallenen Daseins getan werden, wirken nicht den Tod, sondern das Leben. In diesem 
Leben und zu ihm hin wird das der tödlichen Selbstsucht entnommene Dasein voll- 
zogen. Wie Unfreiheit sich immer wieder neu den Tod gebar, wirkt die geschenkte 
Freiheit sich aus in den Werken des Lebens. Wie Sünde aus dem Tode existierte und 
zum Tode hin verging, so lebt erlöstes Dasein daraus, daß es in Gott am Leben teil- 
hat und dieses Leben in seinen Werken auswirkt. So ist der neue Mensch in einem 
letzten und eigentlichen Sinn vom Tode befreit. Zwar vollzieht sich solche Freiheit 
in einem dem Tod unterworfenen Dasein, aber der Tod des Christen ist verwandelt, 
zutiefst ist er nicht mehr Tod. In der Auferstehung Christi ist die lebenspendende 



412 Uta Ranke-Heinemann 

Liebe Gottes gegen den von uns verwirkten Tod und durch ihn hindurch an den Tag 
getreten. In Christi Auferstehung ist sichtbar geworden, was Tod nun sein kann und 
soll: nicht mehr Erweis und Ausdruck eines schon immer vergehenden Daseins, 
sondern Zeichen und Vollzug eines durch Christi Tod und Auferstehung uns zukom- 
menden Lebens. Inmitten der Vergänglichkeit menschlichen Daseins wird durch die 
Auferstehung Christi die uns bereitete Herrlichkeit eröffnet und sichtbar gemacht. 
Der Tod ist für den Christen die völlige Preisgabe aller eigenen Selbstverfügung 
und Selbstbestimmung, die endgültige Hingabe in die Hände des Vaters, der letzte 
Schritt in die Geborgenheit. Hier, wo ihm die Welt und ihre Dinge in die Schatten 
des Nichts zu versinken scheinen, wird er hineingetaucht in den Glanz der Herr- 
lichkeit Gottes. 

Der Mensch, der befreit ist vom Tod, ist befreit von der Angst menschlicher Preis- 
gegebenheit. Dem aussichts-reichen Dasein des Christen entspricht die Grundstim- 
mung der Freude. Aus dem verwesenden Nichts seiner Nacht ist er in die helle 
Dimension der Hoffnung geführt. Er lebt in der Gewißheit ewig geborgener 
Zukunft, denn er geht der auf ihn zukommenden Herrlichkeit Gottes entgegen, und 
während sie für das Schauen noch verborgen ist, wird er dieser Herrlichkeit in der 
Weise der Hoffnung jetzt schon teilhaftig, hat sie doch den Glanz ihrer Freude schon 
auf ihn zu legen begonnen. Darum ist die Grundstimmung des Christen die Freude. 
Diese Freude ist der Widerschein der in Christus eröffneten Zukunft im Herzen 
des Menschen. Sie wird im Gegensatz zu aller anderen Freude durch die Leiden und 
Trübsale der Gegenwart nicht zerstört, sondern vermehrt, denn je mehr die Trübsal 
den Boden unter den Füßen wegnimmt, desto mehr verweist sie den Christen auf 
die zukünftige Herrlichkeit. Jede Situation wird dem Christen so zur Gelegenheit 
tieferen Geborgenseins, jede Ungesichertheit zum Anlaß größerer Gewißheit. Für 
den, der aus der Zukunft und ihrem Licht der Freude lebt, ist das Dunkel der Trüb- 
sal der Gegenwart nur Grund, sich um so mehr tragen zu lassen von der Hoffnung, 
denn er versteht, daß die Symphonie des Schmerzes und des Leides in der Welt, daß 
die Klage des Kosmos bewegt ist von der Ahnung kommender Herrlichkeit. 

Diese Freude des Christen ist keine billige Fröhlichkeit, nicht eine Flucht aus dem 
Augenblick, kein Opium für die Tränen der Gegenwart, sie ist keine gefühllose Ver- 
harmlosung des Leidens, nicht ein Sich-hinwegsetzen über allen Schmerz, wie es nur 
flachen Herzen gelingen mag, die, weil sie keines tiefen Leides fähig sind, auch nicht 
die Unsagbarkeit der Freude zu empfinden vermögen. Die Freude des Christen 
gründet nicht in stoischer Apatheia, sondern im wirklich durchlittenen Leid reift 
sie zu ihrer letzten Fülle. So schreibt der Apostel nicht zufällig von der Freude am 
herrlichsten in einem Brief aus der Gefangenschaft. 

Der Mensch, der befreit ist von der Sünde, ist befreit von dem, was die Sünde an 
den Tag treten läßt, er ist befreit von der Knechtschaft des Gesetzes. In der eigenen 
Leistung existiere der Mensch im Tode. Denn auch in seinen besten Taten löste er 
sich nicht von sich selbst. In diesem Sinn sind die Tugenden der Heiden glänzende 
Laster. Das Christentum bedeutet nicht nur die Heimkehr der Gesetzlosen, sondern 
auch die Umkehr der Gesetzlichen. Der Mensch, der zur Gerechtigkeit Gottes befreit 
werden soll, muß sich zunächst von seiner eigenen Gerechtigkeit, von seiner Selbst- 



Von der Freiheit des Christen 413 

gerechtigkeit lösen. Die Bekehrung des Paulus zum Christentum war nicht wie die 
des Augustinus eine Bekehrung von einem zuchtlosen Leben, sondern eine Bekeh- 
rung von seinen •guten Werken". Christus aber hat, wie Paulus sagt, uns •losgekauft 
aus dem Fluch des Gesetzes" (Gal 3, 13), aus den Werken, die in ihrer nur schein- 
baren Erfüllung des lebenspendenden Anspruchs Gottes uns den Tod bewirkten. Er 
hat uns befreit von der Knechtschaft des Gesetzes, nicht, indem er es aufhob • damit 
wäre Gottes Anspruch selber aufgehoben und das Leben uns vorenthalten, das dieser 
Anspruch bewirkt •, sondern indem er es wahrhaftig erfüllte und uns an dieser 
Erfüllung teilnehmen ließ und läßt. In dieser Erfüllung hat er uns den Weg 
gewiesen und hat er uns den Weg bereitet, hat er uns herausgenommen aus der 
Selbstgerechtigkeit und von uns befreit und zu dem Weg des Lebens geführt, den 
er ging und der er ist, der Weg, der uns aus der eigenen Hörigkeit herausgehen und 
den einen finden ließ, dem wir in Wahrheit gehören. Christliches Leben besteht nicht 
primär in der Beobachtung einer Vielzahl von Vorschriften, es beruht nicht auf dem 
Prinzip der Leistung, denn so viele Arten von •guten Werken" es gibt, so viel sind 
auch die Weisen des Menschen, sich loszukaufen von der Liebe. Christliches Leben 
wird nicht zusammengestückt in der Weise, daß man dieses tut und möglichst noch 
jenes. So sehr der Mensch die Ganzheitlichkeit leben soll, indem er das einzelne tut, 
so lebt doch dieses einzelne nicht immer aus dem Ganzen, vielmehr ist christliches 
Leben ständig gefährdet durch ein schwerwiegendes Mißverständnis des Christ- 
lichen, nämlich die Gesetzlichkeit, die im einzelnen das Ganze vergißt und die im 
Detail alles verfehlt. An die Stelle des wahrhaft christlichen Daseins tritt dann das 
moralistische, sogenannte christliche, das leer und ohne Freude ist, das in seiner 
herzlosen Freundlichkeit Barmherzigkeit weder erfahren hat noch erfahren läßt, das 
in seiner Ableistung von Regeln und Übungen und Pflichten nichts begreift von der 
großen Freiheit der Kinder Gottes. Aber Gott, der dem Menschen nicht etwas gab, 
sondern sich selbst, will nicht etwas vom Menschen, sondern ihn selbst. Sich selbst 
aber gibt der Mensch nur, wenn er liebt. In solcher liebenden und von allem eigen- 
mächtigen Zugriff befreiten Erfüllung des Gesetzes realisiert sich die freie Antwort 
des Menschen auf die Liebe Gottes in Christus. In der Liebe wandelt sich das Gesetz 
der Sklaven in das königliche Gesetz der Freien, in das •Gesetz Christi" (Gal 6, 2). 

Der Mensch, der befreit ist von der Sünde, ist befreit von der Knechtschaft der 
Feindschaft, er ist befreit zur Liebe. In ihr ist alles beschlossen. Christliches Dasein 
wird durch sie begründet, in ihr entfaltet und durch sie vollendet. Sie allein hat 
Gültigkeit, sie allein ist entscheidend. Wir leben als Liebende • oder wir leben 
nicht. Der Apostel Paulus macht es 1 Kor 13 in einer fast erschreckenden Weise 
deutlich, daß ohne sie alle Werte wertlos sind. Ekstasen, Weissagungen, Glaube, ja 
sogar heroische Taten • ohne die Liebe sind sie falsch und unnütz. Sie allein ist 
Zeichen und Erweis, daß wir nicht in allem immer nur uns selber suchen und damit 
alles verlieren. Sie allein ist die Kraft, die menschliches Leben vor der Verfehlung 
bewahrt. Sie allein ist die Wirklichkeit, die nicht vergeht, sie die Substanz alles 
Seins. In der von uns realisierten Liebe tritt diese Substanz an den Tag, in ihr 
kommt sie zur Geltung. Und umgekehrt ist es die Liebe, die das Sein erschließt, den 
Zugang zu ihm eröffnet. Was verborgen ist, wird durch sie offenbar, was Wahrheit 
ist, wird durch sie deutlich, was unvergänglich ist, wird durch sie gelebt. Während 



414 Uta Ranke-Heinemann 

den Glauben die Schau Gottes ablösen und der Hoffnung die Erfüllung folgen wird, 
wird die Liebe einmünden in nichts anderes als sich selbst. 

So wird dem Menschen, der sich herausführen läßt aus all dem, was er wirkte, aus 
seiner Sünde, aus seiner Gerechtigkeit, seiner Angst und seinem Zweifel, aus seinem 
Haß und seinem Elend, der Himmel einer neuen Welt eröffnet. Wenn er nicht mehr 
befangen ist im Spiegelbild seines Ich, wenn er sich selbst vergessend die Augen zu 
heben vermag, wird er in ein Antlitz blicken, das er längst und das ihn doch nie ver- 
gaß. Vor diesem Antlitz erkennt er sich als das, was er ist, als einen Armen und 
Schuldigen, • aber zugleich erfährt er sich als Geliebten, als unsäglich Beschenkten. 
In diesem Antlitz erblickt er seine Freiheit. Die Herren dieser Welt vermögen sie 
weder zu geben noch zu nehmen. Ein anderer Herr hat sie uns bereitet. Wer könnte 
uns von ihm trennen! Seine Liebe ist weiter als die Dimensionen dieser Welt, über 
Grenzen sieht sie hinweg. Der eiserne Vorhang für diese Freiheit geht 
mitten durch uns hindurch. Wenn wir uns selbst behaupten wollen, verwehren wir 
ihr den Zutritt, und vielleicht verlieren wir sie gerade dann, wenn wir sie retten zu 
müssen meinen. Der aber, der sich fortnehmen läßt von der Insel seines Ich, der die 
Barrieren, die menschliches Wollen zu seiner Sicherung wirkte, ohne zu wissen, daß 
sie zum Kerker würden, forträumen läßt, der ist geborgen in den Händen Christi. 
Die Herrschaft Christi ist unsere Freiheit. 




