Eucharistischer Kongrefl und geistliches Leben

Von Prilat Dr. Theodor Schnitzler, Porz-Ensen bei Kéln

»Ad quid perditio haec! Wozu diese Verschwendung!“ So mdchte man ausrufen
angesichts der groflen Anstrengungen und Ausgaben, der Aufwendung an Kraft
und Geist fiirr den Eucharistischen Weltkongrefl 1960. Sagte nicht ein Kenner der
Lage: Zwei Jahre intensiver Seelsorge gehen den Pfarreien Minchens durch den
Kongref verloren. Bringt nicht die Reihe der glanzvollen dufleren Gottesdienste ein
solches Maf} von erzwungener Veriauferlichung, dafl das geistliche Leben vieler dar-
unter leidet, daf in solchen Tagen mancher junge Priester lernt, ohne Betrachtung
und inneres Gebet auszukommen, daff mancher Gldubige dem Irrtum verfallt,
katholischer Kult und Eucharistiefeier beanspruchten nicht das innere Leben und die
Innigkeit des Herzens? Wenn dem so wire, dann miilite man in aller Deutlichkeit
feststellen, der Eucharistische Kongrefl verdiene sofort abgesagt zu werden.

Nun erinnert man sich aber, dafl das eingangs zitierte Wort aus dem Munde eines
Mannes stammt, mit dessen Ansichten wir uns nicht gern identifizieren méchten.
Judas hat es gesprochen, als die Siinderin die Fiifle des Meisters mit kostbarem
Salbél iibergofl (Mt 26, 9). Er bat dafiir den ausdriicklichen Tadel des Herrn empfan-
gen, und der Evangelist entlarvt ihn als Heuchler, dem es nicht um die Armen, nicht
um die Armut, nicht um die Liebe zu tun ist, sondern nur um die eigene Tasche (Joh
12, 6). — Wie die reueerfiillte Frau die Fiile des Herrn ,zum Begribnis® salbt, wie
sie ibm ein Zeichen koniglicher Wiirde widmet, so méachte und mufl auch die Ecclesia
in koniglichen und hochzeitlichen Feiern ihren Brautigam Christus ehren, einfach nur
e¢hren, ,Arme habt ihr allezeit bei euch!“, sagt der Herr (Joh 12, 8; Mt 26, 11), und
wahrhaftig, den Armen und all den vielen in der Ferne, denen die Aktion ,Mise-
reor” galt, darf um einer solchen Feier willen nichts abgehen, sie miissen und wer-
den in den Tagen der hohen Feste bei uns sein als unsere Tischgenossen. Aber die
reine Ehrung des Herrn wird die Sorge fiir die Armen iber philanthropische Welt-
begliickung emporheben zum Dienste Gottes, zur Salbung der Fiile des Herrn, zur
transzendenten, gottbezogenen Liebe.

Dennoch bleibt die Frage nach der Bedrohung des inneren Lebens bestehen. Die -
eben skizzierte Salbung der File Christi mufl von Menschen verwirklicht werden, die
sich allzu leicht zerstreuen, deren Gedanken in der Zugluft der grofien Ereignisse
zerflattern. Die dufleren Aufwendigkeiten des Eucharistischen Kongresses miissen
also bedeutende Anregungen fiir die Innerlichkeit in sich tragen, wenn sie gerecht-
fertigt werden sollen. Eben das sei hier dargelegt und aus dem Kerygma des Eucha-
ristischen Kongresses erwiesen. Die ,Statio orbis“, wie Joseph Andreas Jungmann
den Eucharistischen Kongref mit begliickender Formulierung benannt hat, ist nicht
nur Feier, sondern auch Verkiindigung. In den Feiern liegt eine Aussage, die gerade
dem inwendigen Leben dient.

Fiir das Leben der Welt
So heiflt das Motto des Kongresses. Es kostet keine Miihe, dieses Wort als Hin-



416 Theodor Schnitzler

weis auf das geistliche Leben zu deuten. Denn alles Leben der Kirche quillt aus der
durchbohrten Seite des Gekreuzigten. ,Aus seinem (des Erlosers) Herzen flieflen
Strome des lebendigen (lebenspendenden) Wassers“ (Joh 7, 38). So kommentiert der
Evangelist den vorherigen Ruf des Herrn: ,Wen diirstet, der komme zu mir, und
es trinke, wer an mich glaubt® (Joh 7, 87); jedenfalls hat Pius XII. in der Einleitung
seiner Herz-Jesu-Enzyklika uns diese Stelle so verstehen gelehrt. Die Erquickung
aus dem Herzen des Herrn und durch die aus ihm flieBende Kraft seines heiligen
Pneuma, die uns primir durch die Eucharistie vermittelt wird, erreicht zunéchst den
Trinkenden und Glaubenden, der sich ihr in der Innigkeit seiner Christusbegegnung
erschlieBt. Leben der Welt wird die Eucharistie erst, nachdem sie zuvor das Leben
des Geistes genihrt hat. Darum mag jeder Teilnehmer des Kongresses das Motto
still fiir sich abwandeln: ... fiir mein Leben, fiir mein Herz!

Sacramentum paschale

Das Motto des Kongresses wird gedeutet und ergénzt durch ein Formprinzip. Die
suflere Tatsache, dafl solche Feiern gewohnlich an einem Donnerstag, Freitag, Sams-
tag und Sonntag angesetzt sind, weckt die Erinnerung an jenen Donnerstag und
Freitag und Samstag und Sonntag, die den Hohepunkt des Jahres bilden, an das
Triduum der Heiligen Woche, Von dessen Feierformen und Gedanken lassen sich
darum die Gottesdienste des Kongresses pragen. Dadurch stellt sich der Kongref} in
den Dienst der Aufgabe, die uns von Papst Pius XII. aufgetragen worden ist. Seine
Reform der Heiligen Woche, der Osterfeier der Kirche, wollte ja nicht etwa einige
nene Zeremonien einfithren und einige alte Rubriken abschaffen. Vielmehr ging es
darum, die Glaubigen niber zum Ostermysterium zu bringen und die Osterfrommig-
keit zu beleben. Wenn nun der Minchener Kongrefl die Eucharistie in einer oster-
lich geprigten Feier ehrt, so greift er das Anliegen Pius* XII. auf. Er sagt aus, dafl
das Passahmysterium der Kirche in der Fucharistie begangen wird, und dafl die
Eucharistie das Ostersakrament der Ecclesia ist. Daraus diirften sich sogleich erheb-
liche Folgerungen fiir das geistliche Leben ergeben.

Jedesmal, wenn man in der Apostelgeschichte (2, 46) den Satz liest: ,. .. sumpse-
runt cibum in exultatione®, ,sie nahmen Speise zu sich in Freude®, wird man sehr
nachdenklich. Waltet nicht iiber unserer eucharistischen Frommigkeit noch viel zu
hiufig das Erbe des Jansenismus mit seiner hektischen Furcht vor der géttlichen
Majestit, die keine Ehrfurcht vor dem Mysterium tremendum mehr ist, sondern ein
larvierter Egoismus, der durch eigene Anstrengung und Ubung sich Gottes wirdig
zu machen erstrebt? Die Uberbetonung der Niichternheit, die zu angstvolle Sorge
um Wirdigkeit und Vorbereitung, die unabdingbare Beichte — wenigstens zur
Vorsicht —, das alles hinderte die Bejahung des pianischen Programms der 6fteren
Kommunion. Darum gilt es, die urchristliche ,exultatio cordis“ zur Voraussetzung
und Frucht der Eucharistie zu machen. Dieser Jubel des Herzens ist nichts anderes als
der Ausbruch der Liebe, jener Liebe, die ,exstasis“ von sich selber vollzieht und sich
emporschwingt zu Gott. Solche Ssterliche Eucharistiefrommigkeit darf als Frucht des
Kongresses reifen.



Eudharistischer Kongref und geistliches Leben 417
Sacramentum crucis

Usterlich geprigte eucharistische Frommigkeit konnte sehr oberflichlich aufgefafit
werden. Aber es gibt nur einen Weg zum Ostern. Das ist die via crucis. Darum
_betont die Planung der groflen Feiern von 1960 das Geheimnis des Kreuzes. Am
Freitag, den 5. August, dem ,Karfreitag® des Kongresses, verzichtet man auf eine
groe gemeinsame Eucharistiefeier; sie wird nur im kleineren Kreise der Nationen,
Verbiande oder Stande gehalten. Statt dessen orientiert sich der gemeinsame Gottes-
dienst am Vorbild des Karfreitages und gestaltet eine Kreuzfeier. Der Urgrund
und Inbegriff der Eucharistie, das Kréuz, soll geehrt und gekiindet werden. Auch
hierin liegt eine bedeutsame Anregung fir das geistliche Leben. Vielleicht sehen wir
das hochheilige Sakrament viel zu sehr als ein Ende an, wihrend wir es als einen
Anfang schitzen miifiten. Wir sehen dem Besuch des Herrn entgegen, wir schreiten
auf ihn zu, wir nehmen ihn in Freude auf — und nun ist alles gut. Wir geniefien ihn
als einen seligen Besitz und wahnen, dafl die Kraft des Herrn alles in uns gesund
mache, alle Kdmpfe beende, alle Siege garantiere.

Diese Auffassung vom Empfang der Eucharistie nihert sich einem gefdhrlichen
Sakramentalismus, kommt sogar in bedrohliche Nihe einer dem Christentum véllig
fremden magischen Denkart. Solche Gesinnung fiihrt bald zu bitteren Enttiduschun-
gen. Denn es gilt ja der Grundsatz der Heilsokonomie: ,Gott, der uns geschaffen
hat ohne uns, erlost uns nicht ohne uns.“ Nur im Zusammenwirken von gottlicher
Gnade und menschlicher Mitarbeit wird das Heil erreicht. Fehlt die miithsame
menschliche Mitwirkung, so kann sich die Kraft des Sakramentes nicht erweisen.
Sie gleicht einer Maschine, deren gewaltige Kraft im Lecrlauf dahingeht, weil das
Material fehlt, das sie verarbeitet.

Dem heiligen Pius X, ging es wie so manchem Grofien der Kirche; er wurde in
einem Augenblick heiliggesprochen, als seine Auswirkung in Zweifel geriet. Man hort
immer wieder Stimmen der Enttduschung am Ruf des heiligen Papstes zur 6fteren
Kommunion: Es hat doch nicht geholfen! Trotz des hiufigen Eucharistieempfanges
obsiegt der praktische Materialismus, liegen Familie und Ehe darnieder, wachsen
keine Priester- und Ordensberufe. Diese Enttiuschung diirfte zutiefst begriindet
sein in der Zerstorung des Zusammenhanges zwischen Eucharistie und Aszese. Die
eucharistische Frommigkeit hat ihre reifste Formulierung gefunden in dem Worte
der bischoflichen Mahnrede bei der Priesterweibe, das in ahnlicher Fassung
bei Gregor dem Grofien und Augustinus zu finden ist: ,Imitamini quod tractatis,
quatenus mysterium Mortis Dominicae celebrantes, mortificare membra vestra a
vitiis et concupiscentiis omnibus procuretis® — ,Ahmt nach, was ihr vollzieht!
Wenn ihr also das Geheimnis des Todes unseres Herrn feiert, so seid bedacht, in
euren Gliedern alle Laster und siindhaften Begierden zu ertoten.“ Die heilige Actio
der Eucharistiefeier verlangt, daf wir sie nachahmen. Die Feier des Herrentodes
ruft nach der Abtdtung. Das Geheimnis des Todesleidens Jesu will uns mehr und
mehr dem eigenen Ich und seinen Leidenschaften absterben sehen. Erfolg der Eucha-
ristiefeier mufl also die Nachfolge des Gekreuzigten sein, ebenso wie das Kreuz die
Voraussetzung der Eucharistie ist. Die abnegatio und mortificatio — mithin die
christliche Aszese — sind also der menschliche Beitrag, der der Gnade der Vereini-



418 ' Theodor Schnitzler

gung mit dem Herrn antworten mufl. Wo diese Antwort aszetischer Kleinarbeit auf
die eucharistische Gnade ausbleibt, wo man im seligen Besitz ausruhen zu kénnen
glaubt, wartend, bis der Herr uns prigt und vollendet, dort ist die Enttduschung
sicher; denn seliges Ausruhen gibt es erst in der Eucharistie der Ewigkeit. Unser
Beruf hier auf Erden lautet: ... der nehme sein Kreuz auf sich!“ oder: ,. .. imita-
mini, quod tractatis® — ,Ahmt nach, was ihr vollzieht!“

Diese Wahrheiten méchte der Eucharistische KongreR ins Licht riicken, nachdem
vielleicht mifverstandene liturgische Bewegtheit vor den Zusammenhingen von
Aszese und Liturgie die Augen verschlof. Wir werden es verstehen und weitersagen
und verwirklichen missen: Das Kreuzessakrament fordert Kreuzesnachfolge.

Sacramentum caritatis

Kreuzesnachfolge kénnte nun wiederum mifiverstanden werden als introvertierte
egozentrische Askese. Diesem Irrtum mochte die geistige Planung des Eucharistischen
Kongresses sogleich vorbeugen. Darum wird der Donnerstag, der 4. August, der
»Griindonnerstag® des Kongresses, als der Tag der Liebe aufleuchten. Ja, nach der
Eroffnung beginnt die Reihe der Feiern eigentlich damit, dafl man den Fiirsten der
Kirche eine Schirze umbindet und sie in die Altersheime, Krankenhiauser und
Gefingnisse und in die Heime der Pfarreien Miinchens schickt, damit sie dort den
vernachldssigten Gliedern der Kirche die Agape bereiten. Der Dienst der Liebe und
Gite 6ffnet sich als Vorhalle fiir die erste gemeinsame Eucharistiefeier am Abend
des Domnnerstages. — Weil dieser Dienst zu sehr im Verborgenen bleiben kénnte,
wird der Gedanke der dienenden Liebe am Abend vor aller Uffentlichkeit noch
einmal ausgeprigt. Angesichts aller Teilnehmer kniet der Zelebrant der heiligen
Messe (und der Sichtbarkeit wegen noch drei andere Kardinale an den drei anderen
Seiten des Altares) vor einer Reprisentanz der Gemeinde nieder, um die Fufi-
waschung zu vollziehen. Lange, ehe die Fullwaschung in die Liturgie der Coena
Domini einzog, war sie ja in monastischen und stiftischen Briuchen bei der Auf-
nahme des Fremdlings und des neuen Mitglieds {iblich. — Weil aber auch dieser
demiitige Dienst an den einzelnen Teilnehmern vortbergehen kénnte, ohne dafl
seine Forderung verstanden wiirde, so wird er noch einmal verdeutlicht. Der
Friedenskuf der heiligen Messe wird vom Altare zu den vielen Teilnehmern getra-
gen; jeder Gldubige reicht, wie es in manchen Briduchen des Mittelalters geschah,
seinem Nachbarn zur Linken und zur Rechten die Hand. Dadurch soll zum Ausdruck
gebracht werden: Liebe und Freude, Verséhnung und Vergebung sind der Vorraum
des Eucharistieempfanges. Ubi caritas et amor, Deus ibi est, — wo Liebe und Friede
walten, da kann die eucharistische Gotteseinigung folgen! In der Liebe und Giite,
im Dienste der anderen, in der Agape schonsten und vielfidltigsten Sinnes, wird auch
die Imitatio Christi, die Nachfolge des Gekreuzigten so verwirklicht, daf sie der
Gefahr der Introvertiertheit entrinnt und die wahre exstasis der Liebe vollzieht.
Liebe, Gite, Dienst und Verséhnung werden die Legitimation sein, die den
Christen als Christustrdger vor der Welt ausweisen.

Wabhrhaftig, eine Verkiindigung, die uns aufhorchen 1ift, die uns mahnt und
quilt und dringt — zum geistlichen Leben.



Eucharistischer Kongrefl und geistliches Leben 419
Sacramenium unitatis

So kénnte man auch noch nachsinnen iiber die geistlichen Konsequenzen des
Gedankens der ,Statio orbis“, der weltkirchlichen Uberh6hung der im Missale immer
wieder vermerken ,Statio urbis“. Die gemeinsame Eucharistiefeier der Weltkirche,
die sich von iiberall her sammelt, um die ,Statio orbis apud Germanos“ zu begehen,
128t uns das Sakrament mit neuer Freude besingen als das Band der Einleit und
fragt uns, ob wir genug katholisch, weltkirchlich denken. Ist unser geistliches Leben
individualistisch gepriagt? Oder weil es darum, daf jede Aszese, jedes Opfer. jede
Abtotung ekklesial bezogen sind, dafl die Heiligkeit der Kirche auch aus dem Heilig-
keitsstreben ihrer Glieder wachsen mufl? Jedes Wachstum im Guten, jedes Gebet
findet in der Gemeinschaft des Mystischen Leibes seine Auswirkung far das Gesamt-
gefiige. Wie eine Wurzel im Erdreich nicht nur fir sich selber die Krifte des Mutter-
bodens aufnimmt, sondern sie weiterleitet in die letzten Veristelungen des Baumes,
in die Blitter, Bliten und Frichte, so ist es auch im Weltenbau der Kirche. Diese
Wahrheit macht alles geistliche Streben so ernst und verantwortungsschwer, zugleich
aber so froh und begliickt, auch wenn wir in uns selber die Erfolge nicht vermerken.

In frithchristlicher Zeit ging bei einem rémischen Stationsgottesdienst folgende
fast verborgene, aber inhaltreiche Zeremonie vor sich: Wenn der Papst den Chor-
raum betrat, kam ihm der Erzpriester der Basilika entgegen und wies die Pyxis mit
den eucharistischen Gestalten der letzten an diesem Altar gefeierten Messe vor. Der
Papst 6ffnete das heilige Gefa8, iberpriifte es und verneigte sich bis auf den Boden
vor dem Sakrament. Dann lieB er es auf den Altar stellen und bei der Mischung der
heiligen Gestalten tat er zunichst ein Fragment des eucharistischen Brotes der letzten
Messe in den Kelch. Bei der Brotbrechung aber reservierte er cine Partikel fiir die
Aufbewahrung im Sacrarium der Basilika, und bei der nichsten heiligen Messe
wurde wieder ein Fragment in den Kelch hineingesenkt. So wollte man vermutlich
darstellen, dafl die Eucharistiefeier von der einen zur nichsten Messe immer das
gleiche Heiligtum, das gleiche Mahl, das gleiche, eine Opfer Christi ist. .

Die Kirche halt ,Statio orbis“, ,Statio apud Germanos“. Wir miissen der holien
Feier ,unsere Eucharistie entgegenbringen. Dazu aber miissen wir sic ergreifen,
missen sie uns zu Herzen nehmen, milssen sie als unser kostbarstes Gut sorgsam
dahertragen. Das aber kann nur geschehen durch die Innigkeit und Innerlichkeit des
geistlichen Lebens, das sich um die Eucharistie entfaltet. Nur so kann der Eucharisti-
sche Kongrefl recht vorbereitet werden.

Dann aber gilt es, das Sakrament von der ,Statio orbis“ in Empfang zu nechmen,
es sorglich zu hiiten als den Schatz unserer Kirchen und unserer Herzen und es in
den Kelch unserer nichsten Meffeier hineinzusenken. Auch diese — symbolisch
gezeigte — Aufgabe kann nur durch jenes geistliche Streben gelost werden, das
beseelt ist von dem Worte: ,Imitamini quod tractatis!“ Der Kongref mag dann ein
Pfingstmorgen fiir neues Leben im Geiste sein.






