
Eucharistischer Kongreß und geistliches Leben 

Von Prälat Dr. Theodor Schnitzler, Porz-Ensen bei Köln 

•Ad quid perditio haec! Wozu diese Verschwendung!" So möchte man ausrufen 
angesichts der großen Anstrengungen und Ausgaben, der Aufwendung an Kraft 
und Geist für den Eucharistischen Weltkongreß 1960. Sagte nicht ein Kenner der 
Lage: Zwei Jahre intensiver Seelsorge gehen den Pfarreien Münchens durdi den 
Kongreß verloren. Bringt nicht die Reihe der glanzvollen äußeren Gottesdienste ein 
solches Maß von erzwungener Veräußerlichung, daß das geistliche Leben vieler dar- 
unter leidet, daß in solchen Tagen mancher junge Priester lernt, ohne Betrachtung 
und inneres Gebet auszukommen, daß mancher Gläubige dem Irrtum verfällt, 
katholischer Kult und Eucharistiefeier beanspruchten nicht das innere Leben und die 
Innigkeit des Herzens? Wenn dem so wäre, dann müßte man in aller Deutlichkeit 
feststellen, der Eucharistische Kongreß verdiene sofort abgesagt zu werden. 

Nun erinnert man sich aber, daß das eingangs zitierte Wort aus dem Munde eines 
Mannes stammt, mit dessen Ansichten wir uns nicht gern identifizieren möchten. 
Judas hat es gesprochen, als die Sünderin die Füße des Meisters mit kostbarem 
Salböl übergoß (Mt 26, 9). Er hat dafür den ausdrücklichen Tadel des Herrn empfan- 
gen, und der Evangelist entlarvt ihn als Heuchler, dem es nicht um die Armen, nicht 
um die Armut, nicht um die Liebe zu tun ist, sondern nur um die eigene Tasche (Joh 
12, 6). • Wie die reueerfüllte Frau die Füße des Herrn •zum Begräbnis" salbt, wie 
sie ihm ein Zeichen königlicher Würde widmet, so möchte und muß auch die Ecclesia 
in königlichen und hochzeitlichen Feiern ihren Bräutigam Christus ehren, einfach nur 
ehren, •Arme habt ihr allezeit bei euch!", sagt der Herr (Joh 12, 8; Mt 26, 11), und 
wahrhaftig, den Armen und all den vielen in der Ferne, denen die Aktion •Mise- 
reor" galt, darf um einer solchen Feier willen nichts abgehen, sie müssen und wer- 
den in den Tagen der hohen Feste bei uns sein als unsere Tischgenossen. Aber die 
reine Ehrung des Herrn wird die Sorge für die Armen über philanthropische Welt- 
beglückung emporheben zum Dienste Gottes, zur Salbung der Füße des Herrn, zur 
transzendenten, gottbezogenen Liebe. 

Dennoch bleibt die Frage nach der Bedrohung des inneren Lebens bestehen. Die 
eben skizzierte Salbung der Füße Christi muß von Menschen verwirklicht werden, die 
sich allzu leicht zerstreuen, deren Gedanken in der Zugluft der großen Ereignisse 
zerflattern. Die äußeren Aufwendigkeiten des Eucharistischen Kongresses müssen 
also bedeutende Anregungen für die Innerlichkeit in sich tragen, wenn sie gerecht- 
fertigt werden sollen. Eben das sei hier dargelegt und aus dem Kerygma des Eudia- 
ristischen Kongresses erwiesen. Die •Statio orbis", wie Joseph Andreas Jungmann 
den Eucharistischen Kongreß mit beglückender Formulierung benannt hat, ist nicht 
nur Feier, sondern auch Verkündigung. In den Feiern liegt eine Aussage, die gerade 
dem inwendigen Leben dient. 

Für das Leben der Welt 

So heißt das Motto des Kongresses. Es kostet keine Mühe, dieses Wort als Hin- 



416 Theodor Schnitzlet 

weis auf das geistliche Leben zu deuten. Denn alles Leben der Kirche quillt aus der 
durchbohrten Seite des Gekreuzigten. •Aus seinem (des Erlösers) Herzen fließen 
Ströme des lebendigen (lebenspendenden) Wassers" (Joh 7, 38). So kommentiert der 
Evangelist den vorherigen Ruf des Herrn: •Wen dürstet, der komme zu mir, und 
es trinke, wer an mich glaubt" (Joh 7, 37); jedenfalls hat Pius XII. in der Einleitung 
seiner Herz-Jesu-Enzyklika uns diese Stelle so verstehen gelehrt. Die Erquickung 
aus dem Herzen des Herrn und durch die aus ihm fließende Kraft seines heiligen 
Pneuma, die uns primär durch die Eucharistie vermittelt wird, erreicht zunächst den 
Trinkenden und Glaubenden, der sich ihr in der Innigkeit seiner Christusbegegnung 
erschließt. Leben der Welt wird die Eucharistie erst, nachdem sie zuvor das Leben 
des Geistes genährt hat. Darum mag jeder Teilnehmer des Kongresses das Motto 
still für sich abwandeln: ... für mein Leben, für mein Herz! 

Sacramentum paschale 

Das Motto des Kongresses wird gedeutet und ergänzt durch ein Formprinzip. Die 
äußere Tatsache, daß solche Feiern gewöhnlich an einem Donnerstag, Freitag, Sams- 
tag und Sonntag angesetzt sind, weckt die Erinnerung an jenen Donnerstag und 
Freitag und Samstag und Sonntag, die den Höhepunkt des Jahres bilden, an das 
Triduum der Heiligen Woche. Von dessen Feierformen und Gedanken lassen sich 
darum die Gottesdienste des Kongresses prägen. Dadurch stellt sich der Kongreß in 
den Dienst der Aufgabe, die uns von Papst Pius XII. aufgetragen worden ist. Seine 
Reform der Heiligen Woche, der Osterfeier der Kirche, wollte ja nicht etwa einige 
neue Zeremonien einführen und einige alte Rubriken abschaffen. Vielmehr ging es 
darum, die Gläubigen näher zum Ostermysterium zu bringen und die Osterfrömmig- 
keit zu beleben. Wenn nun der Münchener Kongreß die Eucharistie in einer öster- 
lich geprägten Feier ehrt, so greift er das Anliegen Pius' XII. auf. Er sagt aus, daß 
das Passahmysterium der Kirche in der Eucharistie begangen wird, und daß die 
Eucharistie das Ostersakräment der Ecclesia ist. Daraus dürften sich sogleich erheb- 
liche Folgerungen für das geistliche Leben ergeben. 

Jedesmal, wenn man in der Apostelgeschichte (2, 46) den Satz liest: •. . . sumpse- 
runt cibum in exultatione", •sie nahmen Speise zu sich in Freude", wird man sehr 
nachdenklich. Waltet nicht über unserer eucharistischen Frömmigkeit noch viel zu 
häufig das Erbe des Jansenismus mit seiner hektischen Furcht vor der göttlichen 
Majestät, die keine Ehrfurcht vor dem Mysterium tremendum mehr ist, sondern ein 
larvierter Egoismus, der durch eigene Anstrengung und Übung sich Gottes würdig 
zu machen erstrebt? Die Überbetonung der Nüchternheit, die zu angstvolle Sorge 
um Würdigkeit und Vorbereitung, die unabdingbare Beichte • wenigstens zur 
Vorsicht •, das alles hinderte die Bejahung des pianischen Programms der öfteren 
Kommunion. Darum gilt es, die urchristliche •exultatio cordis" zur Voraussetzung 
und Frucht der Eucharistie zu machen. Dieser Jubel des Herzens ist nichts anderes als 
der Ausbruch der Liebe, jener Liebe, die •exstasis" von sich selber vollzieht und sich 
emporschwingt zu Gott. Solche österliche Eucharistiefrömmigkeit darf als Frucht des 
Kongresses reifen. 



Eudiaristisdier Kongreß und geistliches Leben 417 

Sacramentum crucis 

österlich geprägte eucharistische Frömmigkeit könnte sehr oberflächlich aufgefaßt 
werden. Aber es gibt nur einen Weg zum Ostern. Das ist die via crucis. Darum 
betont die Planung der großen Feiern von 1960 das Geheimnis des Kreuzes. Am 
Freitag, den 5. August, dem •Karfreitag" des Kongresses, verzichtet man auf eine 
große gemeinsame Eucharistiefeier; sie wird nur im kleineren Kreise der Nationen, 
Verbände oder Stände gehalten. Statt dessen orientiert sich der gemeinsame Gottes- 
dienst am Vorbild des Karfreitages und gestaltet eine Kreuzfeier. Der Urgrund 
und Inbegriff der Eucharistie, das Krduz, soll geehrt und gekündet werden. Auch 
hierin liegt eine bedeutsame Anregung für das geistliche Leben. Vielleicht sehen wir 
das hochheilige Sakrament viel zu sehr als ein Ende an, während wir es als einen 
Anfang schätzen müßten. Wir sehen dem Besuch des Herrn entgegen, wir schreiten 
auf ihn zu, wir nehmen ihn in Freude auf • und nun ist alles gut. Wir genießen ihn 
als einen seligen Besitz und wähnen, daß die Kraft des Herrn alles in uns gesund 
mache, alle Kämpfe beende, alle Siege garantiere. 

Diese Auffassung vom Empfang der Eucharistie nähert sich einem gefährlichen 
Sakramentalismus, kommt sogar in bedrohliche Nähe einer dem Christentum völlig 
fremden magischen Denkart. Solche Gesinnung führt bald zu bitteren Enttäuschun- 
gen. Denn es gilt ja der Grundsatz der Heilsökonomie: •Gott, der uns geschaffen 
hat ohne uns, erlöst uns nicht ohne uns." Nur im Zusammenwirken von göttlicher 
Gnade und menschlicher Mitarbeit wird das Heil erreicht. Fehlt die mühsame 
menschliche Mitwirkung, so kann sich die Kraft des Sakramentes nicht erweisen. 
Sie gleicht einer Maschine, deren gewaltige Kraft im Leerlauf dahingeht, weil das 
Material fehlt, das sie verarbeitet. 

Dem heiligen Pius X. ging es wie so manchem Großen der Kirche; er wurde in 
einem Augenblick heiliggesprochen, als seine Auswirkung in Zweifel geriet. Man hört 
immer wieder Stimmen der Enttäuschung am Ruf des heiligen Papstes zur öfteren 
Kommunion: Es hat doch nicht geholfen! Trotz des häufigen Eucharistieempfanges 
obsiegt der praktische Materialismus, liegen Familie und Ehe darnieder, wachsen 
keine Priester- und Ordensberufe. Diese Enttäuschung dürfte zutiefst begründet 
sein in der Zerstörung des Zusammenhanges zwischen Eucharistie und Aszese. Die 
eucharistische Frömmigkeit hat ihre reifste Formulierung gefunden in dem Worte 
der bischöflichen Mahnrede bei der Priesterweihe, das in ähnlicher Fassung 
bei Gregor dem Großen und Augustinus zu finden ist: •Imitamini quod tractatis, 
quatenus mysterium Mortis Dominicae celebrantes, mortificare membra veslra a 
vitiis et concupiscentiis omnibus procuretis" ^- •Ahmt nach, was ihr vollzieht! 
Wenn ihr also das Geheimnis des Todes unseres Herrn feiert, so seid bedacht, in 
euren Gliedern alle Laster und sündhaften Begierden zu ertöten." Die heilige Actio 
der Eucharistiefeier verlangt, daß wir sie nachahmen. Die Feier des Herrentodes 
ruft nach der Abtötung. Das Geheimnis des Todesleidens Jesu will uns mehr und 
mehr dem eigenen Ich und seinen Leidenschaften absterben sehen. Erfolg der Eucha- 
ristiefeier muß also die Nachfolge des Gekreuzigten sein, ebenso wie das Kreuz die 
Voraussetzung der Eucharistie ist. Die abnegatio und mortificatio • mithin die 
christliche Aszese • sind also der menschliche Beitrag, der der Gnade der Vereini- 



418 Theodor Schnitzler 

gung mit dem Herrn antworten muß. Wo diese Antwort aszetisdier Kleinarbeit auf 
die eucharistische Gnade ausbleibt, wo man im seligen Besitz ausruhen zu können 
glaubt, wartend, bis der Herr uns prägt und vollendet, dort ist die Enttäuschung 
sicher; denn seliges Ausruhen gibt es erst in der Eucharistie der Ewigkeit. Unser 
Beruf hier auf Erden lautet: •... der nehme sein Kreuz auf sich!" oder: •... imita- 
mini, quod tractatis" • •Ahmt nach, was ihr vollzieht!" 

Diese Wahrheiten möchte der Eucharistische Kongreß ins Licht rücken, nachdem 
vielleicht mißverstandene liturgische Bewegtheit vor den Zusammenhängen von 
Aszese und Liturgie die Augen verschloß. Wir werden es verstehen und weitersagen 
und verwirklichen müssen: Das Kreuzessakrament fordert Kreuzesnachfolge. 

Sacramentum caritatis 

Kreuzesnachfolge könnte nun wiederum mißverstanden werden als introvertierte 
egozentrische Askese. Diesem Irrtum möchte die geistige Planung des Eucharistischen 
Kongresses sogleich vorbeugen. Darum wird der Donnerstag, der 4. August, der 
•Gründonnerstag" des Kongresses, als der Tag der Liebe aufleuchten. Ja, nach der 
Eröffnung beginnt die Reihe der Feiern eigentlich damit, daß man den Fürsten der 
Kirche eine Schürze umbindet und sie in die Altersheime, Krankenhäuser und 
Gefängnisse und in die Heime der Pfarreien Münchens schickt, damit sie dort den 
vernachlässigten Gliedern der Kirche die Agape bereiten. Der Dienst der Liebe und 
Güte öffnet sich als Vorhalle für die erste gemeinsame Eucharistiefeier am Abend 
des Donnerstages. • Weil dieser Dienst zu sehr im Verborgenen bleiben könnte, 
wird der Gedanke der dienenden Liebe am Abend vor aller Öffentlichkeit noch 
einmal ausgeprägt. Angesichts aller Teilnehmer kniet der Zelebrant der heiligen 
Messe (und der Sichtbarkeit wegen noch drei andere Kardinäle an den drei anderen 
Seiten des Altares) vor einer Repräsentanz der Gemeinde nieder, um die Fuß- 
waschung zu vollziehen. Lange, ehe die Fußwaschung in die Liturgie der Coena 
Domini einzog, war sie ja in monastischen und stiftischen Bräuchen bei der Auf- 
nahme des Fremdlings und des neuen Mitglieds üblich. • Weil aber auch dieser 
demütige Dienst an den einzelnen Teilnehmern vorübergehen könnte, ohne daß 
seine Forderung verstanden würde, so wird er noch einmal verdeutlicht. Der 
Friedenskuß der heiligen Messe wird vom Altare zu den vielen Teilnehmern getra- 
gen; jeder Gläubige reicht, wie es in manchen Bräuchen des Mittelalters geschah, 
seinem Nachbarn zur Linken und zur Rechten die Hand. Dadurch soll zum Ausdruck 
gebracht werden: Liebe und Freude, Versöhnung und Vergebung sind der Vorraum 
des Eucharistieempfanges. Ubi Caritas et amor, Deus ibi est, • wo Liebe und Friede 
walten, da kann die eucharistische Gotteseinigung folgen! In der Liebe und Güte, 
im Dienste der anderen, in der Agape schönsten und vielfältigsten Sinnes, wird auch 
die Imitatio Christi, die Nachfolge des Gekreuzigten so verwirklicht, daß sie der 
Gefahr der Introvertiertheit entrinnt und die wahre exstasis der Liebe vollzieht. 
Liebe, Güte, Dienst und Versöhnung werden die Legitimation sein, die den 
Christen als Christusträger vor der Welt ausweisen. 

Wahrhaftig, eine Verkündigung, die uns aufhorchen läßt, die uns mahnt und 
quält und drängt • zum geistlichen Leben. 



Eudiarisüscher Kongreß und geistliches Leben 419 

Sacramenlum unitatis 

So könnte man auch noch nachsinnen über die geistlichen Konsequenzen des 
Gedankens der •Statioorbis", der weltkirchlichen Überhöhung der im Missale immer 
wieder vermerken •Statio urbis". Die gemeinsame Eucharistiefeier der Weltkirche, 
die sich von überall her sammelt, um die •Statio orbis apud Germanos" zu begehen, 
läßt uns das Sakrament mit neuer Freude besingen als das Band der Einheit und 
fragt uns, ob wir genug katholisch, weltkirchlich denken. Ist unser geistliches Leben 
individualistisch geprägt? Oder weiß es darum, daß jede Aszese, jedes Opfer, jede 
Abtötung ekklesial bezogen sind, daß die Heiligkeit der Kirche auch aus dem Heilig- 
keitsstreben ihrer Glieder wachsen muß? Jedes Wachstum im Guten, jedes Gebet 
findet in der Gemeinschaft des Mystischen Leibes seine Auswirkung für das Gesamt- 
gefüge. Wie eine Wurzel im Erdreich nicht nur für sich selber die Kräfte des Mutter- 
bodens aufnimmt, sondern sie weiterleitet in die letzten Verästelungen des Baumes, 
in die Blätter, Blüten und Früchte, so ist es auch im Weltenbau der Kirche. Diese 
Wahrheit macht alles geistliche Streben so ernst und verantwortungsschwer, zugleich 
aber so froh und beglückt, auch wenn wir in uns selber die Erfolge nicht vermerken. 

In frühchristlicher Zeit ging bei einem römischen Stationsgottesdienst folgende 
fast verborgene, aber inhaltreiche Zeremonie vor sich: Wenn der Papst den Chor- 
raum betrat, kam ihm der Erzpriester der Basilika entgegen und wies die Pyxis mit 
den eucharistischen Gestalten der letzten an diesem Altar gefeierten Messe vor. Der 
Papst öffnete das heilige Gefäß, überprüfte es und verneigte sich bis auf den Boden 
vor dem Sakrament. Dann ließ er es auf den Altar stellen und bei der Mischung der 
heiligen Gestalten tat er zunächst ein Fragment des eucharistischen Brotes der letzten 
Messe in den Kelch. Bei der Brotbrechung aber reservierte er eine Partikel für die 
Aufbewahrung im Sacrarium der Basilika, und bei der nächsten heiligen Messe 
wurde wieder ein Fragment in den Kelch hineingesenkt. So wollte man vermutlich 
darstellen, daß die Eucharistiefeier von der einen zur nächsten Messe immer das 
gleiche Heiligtum, das gleiche Mahl, das gleiche, eine Opfer Christi ist. 

Die Kirche hält •Statio orbis", •Statio apud Germanos". Wir müssen der hohen 
Feier •unsere Eucharistie" entgegenbringen. Dazu aber müssen wir sie ergreifen, 
müssen sie uns zu Herzen nehmen, müssen sie als unser kostbarstes Gut sorgsam 
dahertragen. Das aber kann nur geschehen durch die Innigkeit und Innerlichkeit des 
geistlichen Lebens, das sich um die Eucharistie entfaltet. Nur so kann der Eucharisti- 
sche Kongreß recht vorbereitet werden. 

Dann aber gilt es, das Sakrament von der •Statio orbis" in Empfang zu nehmen, 
es sorglich zu hüten als den Schatz unserer Kirchen und unserer Herzen und es in 
den Kelch unserer nächsten Meßfeier hineinzusenken. Auch diese • symbolisch 
gezeigte • Aufgabe kann nur durch jenes geistliche Streben gelöst werden, das 
beseelt ist von dem Worte: •Imitamini quod tractatis!" Der Kongreß mag dann ein 
Pfingstmorgen für neues Leben im Geiste sein. 




