Die Vollkommenheit des Christen nach den Evangelien

Von Univ.-Prof. Dr. Rudolf Schnackenbur g , Wiirzburg

Der Ausdruck ,vollkommen* begegnet uns in den Evangelien nur zweimal, und
zwar bei Matthius, zuerst in der Bergpredigt in der zusammenfassenden Mahnung:
»oeid also vollkommen, wie euer himmlischer Vater vollkommen ist!“ (5, 48), so-
dann in der Antwort Jesu an den reichen Mann: ,Wenn du vollkommen sein willst,
geh hin, verkaufe alles, was du hast...* (19, 21). Wir dirfen dahinter eine beson-
dere Anschauung des ersten Evangelisten vermuten; da gerade er aber auch ein
starkes Interesse an der sittlichen Unterweisung Jesu verrdt, nehmen wir ihn als
kompetenten urchristlichen Interpreten der Jesuspredigt. Darum wollen wir uns
bemithen, seinem Verstindnis von ,vollkommen® naherzukommen.

Der biblische Gedanke der Vollkommenheit erwichst aus anderem Mutterboden
als der griechisch-philosophische, der sich im Streben nach dem Sittlichkeitsideal
erhebt und in der Tugendlehre seine Heimat findet. Wahrscheinlich stammt der
hebriische Begriff tamim aus der Opfersprache; in den kultischen Vorschriften
des Buches Leviticus, aber auch sonst! werden fehlerlose Opfertiere verlangt, und
genau dies ist es, was der Hebrier mit jenem Begriff sagen will: dafl etwas unver-
sehrt, vollstindig, ungeschmalert in seinem Bestand und Wert sei. Wenn der Grieche
das ,Vollkommene® dem Ideal zuordnet, dem sich die Wirklichkeit immer nur an-
ndhern kann, so geht der Hebrider umgekehrt von der Wirklichkeit aus, die in ihrer
urspriinglichen Integritit gesehen wird und nur dann nicht ,tamim* genannt wer-
den kann, wenn sie auf irgendeine Weise verletzt oder verdorben wurde (vgl. Jos
10, 13; Ez 15, 5). Auch hier bewahrt sich das hebrdische Ganzheitsdenken, fiir das
sich das Wesenin einer realen Ganzheit birgt; die Einzeldinge sind Teile des Ganzen,
und wenn sie aus ihm herausfallen, so bedeutet das Zerstérung der Ordnung und
Zerfall2. Fiir dieses integrale Denken stellt sich das Streben nach der Vollkommen-
heit anders dar als fiir das idealistische griechische Denken: Festhalten oder Zuriick-
gewinnen einer urspriinglich gegebenen Einheit und Wirklichkeit, nicht stufenweises
Sich-Annihern an ein ideales Ziel. In solchem Denken wurzelt sicher auch der juden-
christliche erste Evangelist, und darum wollen wir zunichst dem alttestamentlich-
jidischen Begriff noch etwas nachgehen.

1. Die alttestamentlich-jiidische Grundlage des Uollkommenheitsbegriffs

Priffen wir noch niaher den Begriff tamim, sofern er in den religids-sittlichen
Bereich aufgenommen wird! Gott ,vollkommen“ anhangen (Dt 18, 13), heifit ihm
mit ungeteiltem Herzen gehdren, nicht gleichzeitig noch Gétzendienst, Zauberei und
andere Greuel treiben (vgl. 18, 9—12). Solche Ganzhingabe mufl bestindig sein:

1 Ex 12,5; 29,1; Lv 1,3. 10; 8,1. 6. 9; 4, 3. 23. 28. 32 u. 6.; Nm 6, 14; 19,2 u. 6.; Ez
43,22.25; 45,18.23; 46,4.6.13. — Vgl. W. Eichrodt, Theologic des Alten Testa-
ments 111, Berlin 21948, 90.

2 Vgl. Th. Bom an, Das hebrdische Denken im Uergleich mit dem Griechischen, Gottin-
gen. 21954, 56f.



Die Uollkommenheit des Christen nach den Evangelien 421

.50 fiirchtet den Herrn, dient ihm vollkommen und treu... Verehrt den Herrn
allein!“ (Jos 24, 14). Das ganze, lautere, von fremden Gedanken und Neigungen
nicht befleckte Herz Gott schenken: Das ist in dem Substantiv tom ausgedriickt, das
wir etwa mit ,Unschuld, Einfalt, Lauterkeit“ tubersetzen konnen. So spricht der
Herr zu Salomon: ,Wenn du vor mir wandelst, wie dein Vater David gewandelt
ist, in Herzenseinfalt (betom-lebab) und Redlichkeit (bejoscher), so dafl du alles
tust, was ich dir befohlen habe...* (1 Kg 9,4). Darum wird auch argloses, auf-
richtiges Reden mit diesem Wort charakterisiert (vgl. Gn 20,5f; 2 Sm 15, 11;
1 Kg 22, 34; 2 Chr 18, 33). Einfalt (= fom) und Aufrichtigkeit (joscher) sollen nach
Ps 25, 21 den Beter schiitzen, der auf den Herrn harrt. Auch mit dem atl. Fihrungs-
begriff gerecht® (saddik) verbindet sich die ausschliefliche und vollstindige Hin-
gabe des tamim an Gott. Von Noe wird gesagt: ,Er war ein gerechter und voll-
kommener Mann unter seinen Zeitgenossen und wandelte mit Gott“ (Gn 6, 9; vgl. Sir
44, 17). Rechtschaffen vor Gott und verbunden mit Gott wandeln, so kénnte man
jenes beispielhafte Verhalten umschreiben. Die eben genannte Stelle zeigt zugleich,
daf dieses — griechisch gesprochen — Frommigkeits- und Tugendideal dem Israeli-
ten als realisierbar galt. Abraham wird zwar von Gott gemahnt: ,Wandle vor mir
und sei vollkommen!“ (Gn 17, 1); aber der Stammvater Israels entsprach auch dieser
Forderung. Die Rabbinen legten die Stelle vielfach so aus, dafl sich an Abraham
nichts Verwerfliches fand aufler der Vorhaut, und wegen der Beschneidung wurde er
dann ,vollkommen“ genannt3. Also auch hier: Wenn der Mensch ganz so ist, wie Gott
ihn wiinscht, wenn der ganze Mensch ohne Fehl ist, dann ist er ,vollkommen®“. Auch
David darf von sich sagen: ,Ich war vollkommen (= tadelsfrei) vor ihm* (2 Sm
22, 24). Maflgebend dafiir ist stets der Wille und das Urteil Gottes; der Mensch
mufl dem Bild entsprechen, das sich Gott von ihm macht. ,Vollkommen wandeln®
und ,,Gerechtes vollbringen ist das gleiche (Ps 15, 2; vgl. Spr 2, 21). Job nennt sich
den Gerechten, den Vollkommenen (Job 12,4). Ebenso stehen die Substantive
~Gerechtigkeit® und , Vollkommenheit“ parallel (Ps 7, 9; vgl. Spr 20, 7).

Je mehr die Tora Ausdruck des gottlichen Willens und Norm des frommen Han-
delns wird, um so mehr bestimmt sich die , Vollkommenheit“ nach der untadeligen
Gesetzeserfiillung. In Ps 119, jenem einzigartigen Preislied auf die Tora, heilit es:
»Mein Herz sei vollkommen in deinen Satzungen!“ (V. 20). ,, Vollkommen wandeln“
ist gleichbedeutend mit ,im Gesetz des Herrn einhergehen” (Ps 119, 1). ,Wandeln®
und ,Weg“ sind im Alten Testament das gebrduchlichste Bild fiir die Lebens-
fihrung, und so treffen wir auf Wendungen wie ,die Vollkommenen des Weges“
(Spr 11,20), ,vollkommen wandelnd“ (Spr 28, 18), ,in (seiner) Vollkommenheit
(= Unschuld) wandelnd® (Spr 20, 7), ,vollkommener Weg“ (Ps 101,2. 6)4. Im
Rabbinismus gilt als ,vollkommener Gerechter”, wer die ganze Tora gehalten hat;
solches glaubte man besonders von den Patriarchens. Recht hiufig sprechen auch die
Qumran-Texte von ,Vollkommenen® und ,Vollkommenheit“, wieder in Verbin-

3 Siehe die Belege bei P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Tal-
mud und Midrasch 1, Munchen 1922, 386.

4 Vgl. F. Nétscher, Gotteswege und Menschenwege in der Bibel und in Qumran.
Bonn 1958, besonders 50—52.

& Rosch ha-schana 16b Bar. (Billerbeck 1, 50f); Schabbath 55a und weitere Belege
bei Billerbeck 1, 814f.



422 Rudolf Schnackenburg

dung mit dem Bild vom Weg und Wandeln. Auch hier, fast formelhaft, die Wen-
dung , Vollkommene des Weges“ (1QS IV, 22; 1QSa I, 28; 1Q0M X1V, 7; 1QH 1,36),
oder ,die vollkommen Wandelnden“ (1 QS 1, 8; I1,2; 111, 9; IX, 19; 1 QSb I, 2;
V, 22), ,in (der) Vollkommenheit (des Weges)“ (1 QS V, 24; VIII, 18. 21; IX,
6. 8. 9). Diese auszeichnende Sprechweise betrifft in Qumran nur die Mitglieder des
Bundes Gottes; die Gemeinde ist ein ,Haus der Vollkommenheit und Wahrheit in
Israel® (1QS VIII, 9). Wie eine Selbstbezeichnung klingt es, wenn in Dam XX,
2.5.7 von den ,vollkommenen Méannern der Heiligkeit* (vgl. VII, 4 f. ,in heiliger
Vollkommenheit“s) die Rede ist; dhnlich 1QS VIII, 20: ,Die Manner der Voll-
kommenheit sollen in Heiligkeit wandeln“?. Solcher vollkommener Wandel ist nur
dadurch moglich, daf diese Auserwdhlten den Weg Gottes kennen, das rechte
Gesetzesverstandnis besitzen; aber solche wahre Erkenntnis ist ihnen von Gott
geoffenbart wordens. Noch bedeutsamer ist es, dafl die Mitglieder der Gemeinde
von Qumran trotz ihrer heroischen Anstrengungen iiberzeugt sind, daff der Mensch
von sich aus zu einem vollkommenen Wandel nicht fahig ist; Gott mufl ihn recht-
fertigen und ihm die Gnade schenken. So heifit es im Schluflpsalm der Gemeinde-
regel: ,Meine eigene Rechtfertigung steht Gott zu, und in seiner Hand ist die Voll-
kommenheit meines Weges® (1 QS IX, 2); ,ausseiner Hand kommt die Vollkommen-
heit des Weges“ (ebd. 10 f); dhnlich auch an einer schonen Stelle der Hodajoth:
»Und ich, ich habe erkannt, dafl der Mensch keine Gerechtigkeit hat noch ein Men-
schenkind vollkommen wandelt. Der hochste Gott hat alle Werke der Gerechtigkeit,
aber der Wandel eines Menschen steht nicht fest, auler dafl durch den Geist Gott
ibm verlieh, unstraflichen Wandel zu fihren fiir Menschenkinder, damit alle seine
Werke durch die Macht seiner Krafttat erkennen sollten und die Fiille seines Er-
barmens auf allen SGhnen seines Wohlgefallens sein sollte“ (I QH IV, 30—33)s.
Hier wird die Tora-Sittlichkeit mit einem tiefreligiosen Gedanken bereichert, der
so stark im Alten Testament noch nicht hervortritt. Wie die wahre Erkenntnis nur
durch gnadenhafte Offenbarung moglich wird, so auch der vollkommene Weg nur
durch das Erbarmen und die Hilfe Gottes?®.

Noch eins wollen wir fragen: Sprechen das Alte Testament und die spatjidi-
schen Texte auch von der Vollkommenheit Gottes? Gott selbst erhilt nie unmittel-
bar dieses Attribut, und das diirfte einen inneren Grund haben: Bei Gott ist eine Be-
eintrachtigung seines Wesens gar nicht moglich, das Pradikat ,,vollkommen® darum

_auch iberfliissig und wenig sinnvoll. Aber fiir das Handeln Gottes nach auflen kann
die Vollkommenheit seines Tuns hervorgehoben werden (Dt 32, 4). Des Herrn Ge-

8 Vgl. Ch. Rabin, The Zadokite Documents, Oxford 1954, zu Dam V1L, 5 (p. 26f.,
note 2).

7 P.) Wernberg-Méller, The Manual of Discipline, Leiden 1957, will den Text
nach Dam XX, 2.7 emendicren (34; 42; 131, note 57). — Vgl. zur Ausdrucksweise auch
Nétscher, a.a.O. 80.

8 Vgl. B. Rigaux, Révélations des mystéres et perfection d Qumran et dans le Nou-
vean 1estament: New Test. Studies 4 (1957/58) 237—262.

® Ubs.nach H. Bardtke, Die Handschriftenfunde am Toten Meer (11:) Die Sekte von
Qumpran, Berlin 1958, 239.

1 Rigaux (a.a.0. 240f.) bezeichnet drei Elemente als konstitutiv fiir die qumranische
» Vollkommenheit“: ein moralisches, nimlich den Gehorsam und Wandel auf dem Wege,
ein mystisches, aus der Reinigung und Gabe des Heiligen Geistes erwachsendes, und ein
»gnostisches“, ndmlich die Erkenntnis des gottlichen Planes.



Die Uollkommenkeit des Christen nach den Evangelien 423

setz ist vollkommen (Ps 19, 8), und dem Frommen und Gerechten erschliefit sich die
Fehlerlosigkeit des gottlichen Verhaltens, In dem schénen Psalm 18, mit dem nach
2 Sm 22 David auf sein Leben zuriickschaut, spricht der Beter: ,Dem Frommen
zeigst du dich fromm, dem Vollkommenen (= Untadeligen) vollkommen* (V. 26).
Nach dem Zusammenhang denkt er an Gottes treue, verlifliche Hilfe. ,Ja, Gott:
Sein Weg ist vollkommen, das Wort des Herrn ist lauter. Er ist ein Schild far alle,
die bei ihm Zuflucht nehmen® (V. 31). Hier klingt auch schon der Gedanke der
Qumran-Texte an: ,Gott ist es, der mit Kraft mich giirtet und meinen Weg voll-
kommen (= untadelig) macht® (V. 33). Auch in der Gemeinderegel von Qumran
ist von der Vollkommenheit der Wege Gottes die Rede (1 QS 1, 13). Bedeutsam ist
ferner, dafl ein anderes, spezifisch gottliches Attribut, ndmlich die Heiligkeit, an
manchen Stellen mit ,vollkommen® nah verbunden ist (1 QS VIII, 20; Dam VII,
4f.; XX, 2.5.7). Vielleicht dachten die ,Mainner von vollkommener Heiligkeit*
dabei an die Heiligkeitsregel von Lv 19, 2: ,Heilig sollt ihr sein, wie ich, der Herr,
euer Gott, heilig bin®.

Nach dieser Voruntersuchung gehen wir an die beiden Stellen des Matthdus-
evangeliums.

2. Die Uollkommenheit nach der Bergpredigt

Auflerlich gesehen, bildet die Mahnung, vollkommen zu sein, wie der himmlische
Vater vollkommen ist (Mt 5, 48), den Abschlufl der Ausfithrungen iiber die Feindes-
liecbe. Dabei diente der Blick auf Gottes Verhalten (V. 45) dazu, die dem natiir-
lichen Menschen unverstidndliche und harte Forderung zu motivieren. Weil Gott
seine Sonne aufgehen 1afit iber Bose und Gute und weil er regnen ldfit iber Ge-
rechte und Ungerechte, sollen auch wir unsere Feinde lieben und fiir unsere Ver-
folger beten, um so Séhne unseres himmlischen Vaters zu werden. Die SchluRmah-
nung von V. 48 gehort sinnvoll dazu; sie hebt noch stirker das Motiv der Nachah-
mung Gottes!! hervor, In der lukanischen Fassung der Bergpredigt ist diese Ver-
bindung enger und deutlicher (6, 35f.). Bei Matthéus stehen noch die Sétze Gber
das Verhalten der Menschen dazwischen (5, 46f.): Diejenigen lieben, die uns lie-
ben, das tun auch die Zéllner, und den Nahestehenden (,Bridern) freundlich be-
gegnen, das tun auch die Heiden — die Jiinger Jesu aber sollen mehr tun. Bei Lukas
ist die Spruchfolge vertauscht: Dem Blick auf Gottes Verhalten schlieft sich unmit-
telbar die letzte Mahnung an; das diirfte auch das Ursprungliche sein!2,

Nun lautet aber diese Mahnung bei Lukas anders: ,Werdet barmherzig, wie
euer Vater barmherzig ist!“ (6, 36). Darin werden wir den urspriinglichen Wort-
laut erkennen miussen, obwohl die Exegeten dariiber nicht einig sind. Wie J. Du-
pont richtig bemerkt, ist das von Lukas gebrauchte ,barmherzig“ viel mehr kon-
form mit der Sprache der Bibel, insofern dieses Attribut im Alten Testament nicht
selten Gott selbst beigelegt wird!3. Es paft auch gut als Folgerung aus dem vor-
her geschilderten (bei Lukas allerdings verkirzt wiedergegebenen) Verhalten Got-

1t Vgl. R. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, Miin-
chen 1954, 108—112.

12 So auch J. Dupont, Les Béatitudes ?1, Briigge-Léwen 1958, 154.

13 J. Dupont, a.a.0. 153, Anm. 2 mit vielen Stellen aus dem Alten Testament.



424 Rudolf Schnackenburg

tes und steht im Einklang mit dem von Jesus sonst entworfenen Gottesbild (vgl.
die Parabeln vom verlorenen Sohn, vom unbarmherzigen Knecht, von den Arbei-
tern im Weinberg). Matthdus hat ,barmherzig* absichtlich in ,vollkommen® geiin-
dert. Welche Griinde mégen ihn dazu bewogen haben? Zunichst wohl die Absicht,
starker parénetisch die vom Jiinger geforderte Haltung herauszustellen; denn ,voll-
kommen® ist, wie wir sahen, eine Eigenschaft, um die sich gerade der Mensch be-
miihen soll, wihrend sie von Gott kaum ausgesagt wird.

Nun kommt aber noch eine wichtige Beobachtung hinzu: Nicht ohne Grund wird
Matthidus die Satze iiber die Liebe und Freundlichkeit, die die Menschen, auch die
Zollner und Heiden, ihresgleichen erweisen, zwischen jene iiber das Verhalten Got-
tes und die Mahnung zur Vollkommenheit hineingestellt haben. ,Was tut ihr da
Besonderes?“ Diese so nur bei Matthius begegnende Wendung (i megioodv morsite;)
erinnert an den programmatischen Satz, der simtliche Antithesen, wieder nur bei
Matthéus, einleitet: ,Wenn eure Gerechtigkeit nicht grofer wird (meguooeton) . . .
whelov) als die der Schrifigelehrten und Pharisier, werdet ihr wahrlich nicht
ins Himmelreich eingehen® (5, 20). Der matthaische Bergprediger fordert eine gré-
Bere, das damalige jidische — an sich nicht gering zu achtende — Streben iiber-
treffende, ja unvergleichlich iiberragende Gerechtigkeit, und diese an Gottes Hei-
ligkeit selbst orientierte Haltung fafit Matthdus am Ende und Héhepunkt der An-
tithesen in den Begriff ,Vollkommenheit“. Damit diirfte sichergestellt sein, daf§
Matthdus die Vollkommenheit nicht nur in der Feindesliebe verkérpert schen will,
sondern diese als einen extremen Fall der dem Reich-Gottes-Anwirter abverlang-
ten Sittlichkeit nur zum Anlafl nimmt, um abschliefend und die ganze neue Haltung
zusammenfassend die Forderung aufzustellen: ,Seid also vollkommen, wie euer
himmlischer Vater vollkommen ist!“ Sidmtliche Antithesen sind fiir ihn letztlich
nur eine Illustration der neuen, von Jesus verkiindigten Basileia-Ethik, die ihrer-
seits wieder nur aus der gesamten Reich-Gottes-Verkiindigung Jesu verstanden
werden kann. ,,Uollkommen* ist der Mensch, der ausschliefilich und mit seiner gan-
zen Person Gott gehort und nichts anderes als Gottes Willen radikal erfiillen will,
um in das als nahe verkiindete Reich Gottes einzugehen.

Ehe wir diese durch die gesamte Bergpredigt erlduterte Haltung des Jesusjiin-
‘gers ndher ins Auge fassen, wollen wir noch einen weiteren Grund fiir die matthii-
sche Formulierung unseres Satzes auf decken. Schon hiufig wurde darauf aufmerksam
gemacht, dafl der judenchristliche erste Evangelist durch Lv 19,2 beeinfluflt sein
diirfte: ,Seid heilig, wie ich, der Herr, euer Gott, heilig bin!“ Es laf}t sich zeigen,
dafl Matthdus (wohl schon nach jidischer Tradition) den Dekalog und das Hcilig-
keitsgesetz verbindet und in seine fir den urchristlichen Unterricht geformte Pari-
nese verwebt!4, Auch in Mt 19, 18f. schliefit sich an Vorschriften aus dem Dekalog
das Gebot der Néchstenliebe nach Lv 19, 18 an. In den Antithesen der Bergpredigt
werden nicht nur Sdtze aus den Zehn Geboten aufgenommen (vgl. Mt 5, 21. 27),
sondern auch andere Anweisungen des Pentateuchs (aus Lv und Dt) besprochen
(5, 81. 33. 38), zuletzt wieder die Néchstenliebe nach Lv 19, 18 (5, 43). So diirfte
der Evangelist in der Schlufmahnung (5, 48) auch jene grundlegende Heiligkeits-
forderung von Lv 19,2 im Sinne gehabt haben, wieder nicht einfach, um sie ein-

14 Vgl K. Stendahl, The School of St. Matthew, Uppsala 1954, 136—138.



Die Uollkommenheit des Christen nach den Evangelien 425

zuschirfen, sondern um sie fiir die neue, von Jesus aufgestellte Ordnung zu iiber-
bieten: Die im Alten Testament verlangte Heiligkeit, wie der Herr, der Gott Israels,
heilig ist, soll sich jetzt als Vollkommenheit, wie der himmlische Vater vollkommen
ist, erweisen. Vielleicht nur eine sprachliche Nuance, dem Evangelisten aber nicht
unwichtig, da er durchweg das Neue, Uniiberbietbare, Endgiiltige der Botschaft
und Forderung Jesu betonen willl

Damit sind wir der inhaltlichen Bestimmung der neutestamentlichen Vollkom-
menheit schon niher gekommen. Sie ist ein Gesamtausdruck fiir die aus der Reich-
Gottes-Botschaft Jesu fliefende Verpflichtung, sich des angebotenen, zum Teil schon
geschenkten Heiles wiirdig zu zeigen, mit ganzem Herzen Gott zu lieben und vor
allem anderen ,sein Reich zu suchen® (vgl. Mt 6, 33). Es ist hier nicht unsere Auf-
gabe, die gesamte Basileia-Ethik Jesu zu entfalten!s; aber wir wollen einige Ge-
sichtspunkte herausstellen, die die Eigentiimlichkeit der vom Christen geforderten
Vollkommenheit nach der Bergpredigt beleuchten.

Man muf sich zunéichst vergegenwirtigen, dafl Jesu Botschaft eine eschatologische
ist. Weil er die Gottesherrschaft als nahe bevorstehend, ja in seiner Person und sei-
nem Wirken gegenwartig, spiirbar und wirksam ausruft, darum fordert er auch eine
neue Sittlichkeit, die der heilsgeschichtlichen Gnadenstunde (vgl. Lk 4, 19) ent-
spricht. Das ist zwar noch nicht jene Unsiindlichkeit, jene ungetriibte und untriibbare
Gottverbundenheit, wie sie die Heilsgenossen im vollendeten Gottesreich besitzen
werden, jenes durch den Geist Gottes umgewandelte Herz, von dem schon die Pro-
pheten sprachen (vgl. Jer 31, 33; 32, 38—41; Ez 36, 25—29; 87, 271.); aber es ist die
an jenem Bild orientierte, von daher motivierte und durch die schon verlichenen
Heilskrifte ermoglichte Gottgehorigkeit und Briderlichkeit, soweit sie sich nur
immer auf dieser Erde, in diesem Aon verwirklichen 148t — und Jesus erwartet und
verlangt, dafl ein solches auf die eschatologische Vollendung weisendes Verhalten
verwirklicht werde, in Gesinnung und Tat. Darum kann man die christliche , Voll-
kommenheit® als ,die Lebensform der endzeitlichen Heilswirklichkeit® bestimmen!8.
Es ist sicher auch berechtigt, die durch die ,Evangelischen Rédte“ angeregten kon-
kreten Lebensformen, besonders die Jungfraulichkeit, als Zeugnis der kinftigen
Heilsvollendung zu betrachten, als ,Darstellung und sinnenféllige Verkorperung
fiir die jetzt schon wirksame endzeitlich vollendete Heilswirklichkeit“1?. Aber es
mufl betont werden, dafl die Mahnung zur ,Vollkommenheit® jeden Christen be-
trifft, daf also jeder in seiner individuellen und sozialen Lebensform etwas vom
Glanz der eschatologischen Gottesgemeinschaft auflenchten lassen soll. Die Forde-
rungen der Bergpredigt beziehen sich ja auf das Leben in dieser Welt; die Ver-
heirateten sind angesprochen, wenn Jesus eheliche Treue bis in die Herzensgesin-
nung hinein verlangt (Mt 5, 28) oder die bis dahin erlaubte Scheidung verbietet
(5, 32). Nach Jesu Absicht soll die erwartete eschatologische Vollendung eine Strah-
lungskraft in die Verhiltnisse dieser Weltzeit hinein ausiiben. Bruderzwist, Rache
und Feindschaft unter den Menschen sollen jetzt schon ausgel6scht, die ldhmenden

15 Vgl. das in Anm. 11 genannte Werk; ferner J. Bonsirven, Le Régne de Dieu,
Paris 1957, 80—151.

16 W. Hillmann, Perfectio Evangelica: Wissenschaft und Weisheit 19 (1956) 161
bis 172, hier 165.

17 Ebd. 167.



426 Rudolf Schnackenburg

irdischen Sorgen bezwungen, die von Gott trennende Anhinglichkeit an den Reich-
tum iiberwunden werden.
 Jesu Botschaft 148t sich aber auch als eine Wiederherstellung der urspriinglichen
Ordnung betrachten. Das steht mit dem eschatologischen Gesichtspunkt nicht in
Widerspruch, da das eschatologische Geschehen ja auch cine restitutio in integrum
(vgl. Apg 3,21 Apokatastasis) ist. Die Antithesen der Bergpredigt sind zwar simt-
lich durch den Einleitungsspruch (Mt 5, 20) eschatologisch motiviert: Um in das
Reich Gottes einzugehen, bedarf es der ,grofleren Gerechtigkeit®; aber die einzel-
nen Sidtze werden als neue Auslegung des géottlichen Willens, als autoritative Pro-
klamation Jesu aufgestellt (,Ich aber sage euch... “), und das setzt seine Kenntnis
des urspriinglichen, unverkiirzten, reinen und heiligen Willens Gottes voraus. Wie
Jesus seine neue Interpretation des alten Gottesgesetzes versteht und begriindet, da-
fir haben wir ein bezeichnendes Beispiel in dem Gesprich iiber die Ehescheidung,
das auflerhalb der Bergpredigt iiberliefert ist (Mk 10, 2—9; Mt 19, 3—9). Entgegen
der durch Moses gewéhrten Erlaubnis, einen Scheidebrief auszustellen, greift Jesus
auf das Buch Genesis zuriick (1, 27; 2, 24) und fordert, die von Gott im Anfang ge-
schaffene Einheit von Mann und Frau in der Ehe nicht aufzulsen. Damit relati-
viert er die von Moses — doch auch im Auftrag Gottes! — gegebene Weisung zu
einer zeitlich begrenzten Konzession ,um eurer Herzenshirte willen, verlangt nun
aber die volle Beobachtung des urspriinglichen Gotteswillens. Diec Motivation fiir
die Feindesliepe geht in etwas anderer Richtung, kommt aber auf das gleiche hin-
aus: Weil Gott so giitig und barmherzig gegen alle Menschen ohne Ausnahme ist,
auch gegen die Bosen und Ungerechten, darum sollen sich die Jesusjiinger Gott
- zum Vorbild nchmen und sein absolutes heiliges Wesen nachahmen, ohne Riicksicht
auf ihr menschliches Empfinden und Widerstreben. Das eschatologische Motiv ist
damit verbunden: Auf diese Weise sollen sie S6hne des himmlischen Vaters werden
(Mt 5, 45a; Lk 6, 85c). Das ist nicht im Sinne einer jetzt schon erfolgenden Verihn-
lichung gemeint; vielmehr erscheint die Gotteskindschaft nach Mt 5, 9 als eschatolo-
gisches, im kiinftigen Gottesreich verliehenes Heilsgut, und in der Lukas-Fassung
steht noch dabei: ,Euer Lohn wird grof sein“ (Lk 6, 35b). Aber das erste und ni-
here Motiv fiir die Feindesliebe ist doch der Blick auf den himmlischen Vater, der
genauso handelt und damit dem Jinger die Richtung weist. Wir kénnen auch sagen:
Jesus fithrt die Menschen wieder in ein unmittelbares Gottesverhiltnis zuriids, in
dem sie Gottes Willen rein und ganz erfahren und, ihn erfiillend, ,vollkommen*
werden sollen. (Das macht freilich seine cigene autoritative Interpretation nicht
tiberfliissig.) H. Schilrmann hat jiingst fir den von Jesus geforderten briiderlichen
Liebesdienst gezeigt, dafl auch dabei die Motivation nicht ausschlielich eschatolo-
gisch ist, sondern sich genauso auf das Gottesverhéltnis des Jiingers Jesu griindet1s,
»Vollkommen sein, wie euer himmlischer Vater vollkommen ist“, heifit auch: ,weil
cuer himmlischer Vater vollkommen ist“ und eine solche Haltung von euch fordert.
Damit kommen wir zu einem weiteren Punkt. In der gesetzlich oder doch rein
moralisch klingenden Bergpredigt kann leicht ein Moment ibersehen werden, das
in der gesamten Heilsverkiindigung Jesu angelegt ist und letztlich auch den For-

8 H Schiirmann, Escatologic und Liebesdienst in der Uerkiindigung Jesu, in:
Kaufet die Zeit aus!, Festgabe fiir Th. Kampmann, Paderborn 1959, 839—71.



Die Uollkommenheit des Christen nach den Evangelien ' 427

“derungen der Bergpredigt zugrundeliegt: Die neue eschatologische und doch ur-
spriinglich reine Frémmigkeit und Sittlichkeit des Jesusjingers, die ungeteilte I1in-
gabe an Gott und schrankenlose Liebe zum menschlichen Bruder, wird nur méglich
durch Gottes zuvorkommende Liebe und gegenwirtiges Heilshandeln. Wir konnten
das den gnadenhaflen Charakter der Vollkommenheit nennen. Die zuvorkommende
Liebe Gottes wird am besten durch das Gleichnis vom unbarmherzigen Knecht ver-
anschaulicht (Mt 18, 28—35). Der Knecht, von dem sein Herr den Schulderlaf gegen-
tiber dem Mitknecht erwartet, hat zuvor die unvergleichlich gréfiere Nachsicht sei-
nes Herrn erfahren und mufl darum mit Recht den Vorwurf héren: ,Mufitest nicht
auch du dich deines Mitknechtes erbarmen, so wie ich mich deiner erbarmt habe?“
(V. 88). Von Gottes Liebe iiberwiltigt, sollen wir das Héchste an Liebe vollbringen.
Er fordert nichts, was er uns nicht selbst vorher — unvergleichlich reicher — ge-
schenkt hitte. Er schenkt, verzeiht und liebt in wahrhaft géttlicher Weise, unbegrenzt
und unerschopflich; darum wird auch von uns das Vollmafl dessen verlangt, wozu
ein Mensch fihig ist, oder besser: wozu wir eben durch die Liebe Gottes fahig wer-
den. Diese ist nicht nur Motiv, sondern wird auch zur Quelle gnadenhafter Hilfe.
Das libernatiirliche Moment der Befdhigung zur Vollkommenbheit liegt in der Berg-
predigt nicht an der Oberflache, aber ist doch mitgegeben, mitverkiindigt — ein-
fach durch die Weise, wie Jesus den Jiingern vom Vater spricht. Im ,Vaterunser®
(Mt 6, 9—13) lehrt er sie die kindliche Anrede an Gott!?, im Spruch vom unnétigen
Sorgen (6, 25—32) eine kindlich-vertrauensvolle Nahe zu ihm. In der wichtigen
Mahnung zum Bittgebet aber (7, 7—11) ermutigt er sie, Gott ihre Anliegen (doch
wohl vor allem die, die mit ihrem Jiingersein, ihren Anstrengungen und Aufgaben
fiir das Reich Gottes zusammenhingen!) vorzutragen: Gott ist aus der Liebe und
Macht seines Wesens noch viel eher und mehr als irdische Viater bereit und fihig,
den Bittenden ,,Gutes® (Lukas interpretiert: ,heiligen Geist®, 11, 13) zu geben. So_
darf er sicher auch als Helfer in der Not sittlichen Strebens, im Sichmithen um Voll-
kommenheit gelten.

Heben wir das Wesen der in der Bergpredigt geforderten ,Vollkommenheit®
schlieRlich noch von jenem Vollkommenheitsgedanken ab, der uns alle, wohl auf
Grund des griechischen Einflusses, mehr oder weniger beherrscht! Sie ist kein ,1deal®,
dem wir uns schrittweise nihern sollen, ohne es jedoch je ginzlich zu erreichen; viel-
mehr ist sie gerade eine Ganzhingabe an Gott, die wir einmal als Jinger Christi
vollziehen miissen und aus der heraus wir unser Leben in dieser Welt, jeder nach
seiner Berufung, gestalten sollen. Sie ist die Liebe zu Gott aus ganzem Herzen und
aus allen Kriften, aus der auch die Liebe zu den Néchsten und Fernsten, zu Freun-
den und Feinden erwichst nach dem Vorbild Gottes. Die christliche Vollkommenheit
ist ferner kein menschlicher Perfektionismus, der ein in sich gerundetes, alle We-
sensanlagen bis zur Vollendung entfaltendes Menschenbild erstrebt, vielmehr ein
Wandeln vor Gott und mit Gott, um in seinen Augen zu bestehen, wie armselig
auch unser Menschentum bleibe. Sie ist letztlich iberhaupt kein ethischer Entwurf,

1% Zum ,Abba“ vgl. G. Kittel im Theol. Worterbuch zum NT 1,4—6;]. Jeremias
in: Synoptische Studien (Festschr. fiir A. Wikenhauser), Miinchen 1954, 86—89; G. Schrenk
im ThW V, 984f. Vgl. auch R. Schnackenburg, Art. Gottesbild im NT: Bibeltheol.
Wérterbuch, hgg. von J. Bauer, Graz 1959, 372f.



428 Rudolf Schnackenburg

sondern eine religiose Forderung: sich Gott, dem allzeit Grofleren, zn unterwerfen
und auszuliefern, im Gehorsam gegen seinen Ruf, im Willen zur Lauterkeit des
Herzens und zum Radikalismus der Tat, aber auch im Vertrauen aunf seine Gnade,
Hilfe und Rettung.

Matthius hat diese Haltung in bewufiter Antithese gegen jene von Jesus gegei-
Belte pharisdische und schriftgelehrte Frommigkeit und Gesetzlichkeit gezeichnet, die
den Willen Gottes verfehlte und das Reich Gottes vor den Menschen eher ver-
schlof als 6ffnete (vgl. Mt 23, 13). Er hat sich dabei der jidischen, schon alttesta-
mentlichen Terminologie bedient und aufzeigen wollen, welches die wahre, von Je-
sus und seiner Basileia-Botschaft geforderte ,Gerechtigkeit® und ,Vollkommenheit*
ist. In anderer Weise interpretiert Lukas fiir seine heidenchristlichen Leser die escha-
tologische Botschaft und Forderung Jesu und lehrt sie doch das gleiche. Er stellt
nach den Heil- und Weherufen das herausfordernde Gebot der Feindesliebe gleich
an die Spitze und 14fit seine Leser aus diesem Griff Gottes nach dem ganzen Men-
schen nicht mehr frei. Vielleicht vermeidet er absichtlich den Ausdruck ,vollkom-
men“; aber was die Bibel damit meint, tritt auch bei ihm klar hervor: Gott will den
ganzen Menschen, und er will ihn ganz in seinem Dienst, weil er ihn mit ganzer
gottlicher Liebe in dieser eschatologischen Stunde des Heils umfingt.

8. Uollkommenheit und Nachfolge Jesu (Die Frage der ,Evangelischen Rite”)

Die zweite Stelle, an der Matthius (wieder er allein) den Ausdruck ,vollkom-
men® verwendet, fihrt uns noch ein Stiick tiefer in unseren Fragenkreis hinein. Im
Unterschied zur Bergpredigt richtet sich die Forderung Jesu diesmal nicht an alle,
sondern nur an den ,reichen Jingling“ (19, 21). Ferner scheint durch die zweifache
Antwort Jesu auch eine Zweistufigkeit seiner Forderung ausgedriickt zu sein, bei
der das Gebote-Halten nur wie die Vorstufe und die Aufgabe des Besitzes dann
wie die wirkliche Vollkommenheit ausschaut (aber nur scheinbar!). Schlieflich, und
das diirfte das Wichtigste sein, wird die Vollkommenheit in enge Bezichung zur
Nachfolge Jesu gebracht. Die Frage der ,Evangelischen Rite“, die die Behandlung
der Perikope wie eine Hypothek seit langem belastet, wollen wir zundchst zuriick-
stellen.

Versuchen wir wieder zuerst, Verfahren und Absicht des ersten Evangelisten bei
seiner besonderen Gestaltung und sprachlichen Formulierung im Vergleich mit
Markus (dem Lukas hier sehr eng folgt), zu erhellen! Nach Mk 10, 17—22 antwortet
Jesus auf die Frage des Mannes: ,Was muf ich tun, um ewiges Leben zu erben?* mit
dem Hinweis (,du kennst. .. “) auf die Zehn Gebote, von denen er die der zwei-
ten Tafel — in eigentiimlicher Reihenfolge20 — aufzihlt. Auf die Entgegnung des
Mannes: ,Meister, das alles habe ich gehalten von Jugend auf!“ sagt ihm Jesus:
»Eins fehlt dir (noch). Geh hin, verkaufe alles, was du hast . . . dann komm und folge
mir!“ Matthius hat den Mk-Bericht vor sich gehabt und bewufit geindert, wie viele
Beobachtungen beweisen 21. Die fiir uns beachtlichen Abweichungen sind folgende:

20 Wahrscheinlich sollen zuerst die Verbote, danach das positive Gebot der Sorge fiir die
Eltern aufgefiihrt werden. Zu ,du sollst nicht berauben!“ vgl. weiter oben im Text!

® Vgl J. Schmid, Das Evangelium nach Matthius, Regensburg 31956, 281f.; J. Le -
vie in: La formation des Evangiles, Léwen 1957, 45.



Die Uollkommenheit des Christen nach den Evangelien 429

1.) Jesu erste Antwort ist erweitert: ,Wenn du zum Leben eingehen willst, halte
die Gebote!“ Erst auf die Gegenfrage des Mannes: ,Welche?* zihlt Jesus die Ge-
bote auf. 2.) An den Dekalog (in Auswahl) ist das Gebot der Néchstenliebe nach
Lv 19, 18 angefiigt. 3.) Der , Jiingling“ (erschlossen aus Mk ,von Jugend auf) fragt
von sich aus: ,Was fehlt mir noch?“ 4.) Jesu weitere Antwort lautet: ,Wenn du
vollkommen sein willst, geh hin, verkaufe alles. .. “

Gerade wenn wir von der Bergpredigt herkommen, verstehen wir die Intention
des ersten Evangelisten bei dieser Perikope leichter. Schon oben wurde darauf hin-
gewiesen, daf hier wie dort auf Beispiele aus dem Dekalog das Gebot der Nichsten-
liebe folgt (vgl. die 2. Anderung). Nun wollte Matthdus auch nach der Bergpredigt
das alttestamentliche Gesetz durchaus nicht aufgehoben wissen, betonte vielmehr
seine Giiltigkeit und Verbindlichkeit (vgl. 5,17—19!) — darum akzentuiert er
jetzt auch Jesu erste Antwort an den Jingling: ,Halte die Gebote!* (vgl. die 1. An-
derung). Aber er interpretierte Jesus in der Bergpredigt auch dahin, dafl das Ge-
setz in einer neuen Weise erfiillt und tberboten werden miisse, und formulierte
darum, die Antithesen abschliefend: ,Seid also vollkommen ... !* — darum bringt
er nun in der weiteren Antwort Jesu an den Jingling die gleiche Mahnung zur
Vollkommenbheit (vgl. die 4. Anderung).

Um noch tiefer zu schauen, vergegenwirtigen wir uns, welchen praktischen kate-
chetischen Zweck Matthius mit der Perikope vom reichen Jingling verfolgte. Wir
werden nicht fehlgehen in der Annahme, dafl er Judenchristen (oder Katechume-
nen aus dem Judentum) am Beispiel des Jiinglings zeigen wollte, was Christus von
ihnen {iber ihre bisherige judische Gesetzlichkeit hinaus verlangt. Daf der Jingling
als Typ des judischen Taufbewerbers gelten soll, verrit uns vielleicht die 3. Ande-
rung: Er selbst fragt: ,Was fehlt mir noch?“ Jesus stellt, ohne die erste Auskunft,
er solle die Gebote halten, aufzuheben, noch eine weitere Forderung: In vollstén-
diger Selbstentduflerung, in Ganzhingabe an Gott (hier konkret angewendet und
veranschaulicht in der Hingabe seines Vermdgens) soll er in die Nadifolge Jesu
cintreten. Das erklirt die eigentimliche Parallelitidt und Dialektik der zwei Ant-
worten Jesu (1. und 4. Anderung): Um in das Leben einzugehen, ist es erforder-
lich, die Gebote Gottes zu erfilllen — ndmlich in der Weise, wie Jesus das versteht
(vgl. Bergpredigt!); und doch ist das, anders betrachtet, noch nicht genug, da es
rein legalistisch geschehen konnte (wie es der Jiingling vielleicht bisher getan hat!).
Wenn er ,vollkommen“ sein will, d. h. untadelig vor Gott, ganz nach dem Willen
Gottes, mufl er radikal handeln, in seinem Fall sich vom Reichtum trennen, und in
die Nachfolge Jesu eintreten.

Um diese Auslegung zu rechtfertigen, miissen wir einige Punkte verdeutlichen.
Es kann sich bei der zweifachen Antwort Jesu nicht um zwei Stufen der sittlichen
Bemithung handeln, die zu erklimmen in das Belieben des Fragenden gestellt wire,
schon gar nicht um zwei verschiedene Grade der Seligkeit, die er dadurch erringen
konnte. Das hat schon J. Herkenrath klar erkannt?2. ,In das ewige Leben eingehen”
ist eine gleichbedeutende Ausdrucksweise fir ,in das Reich Gottes eingehen®, und
das ist die einzige und zugleich hichste Verheifung, die Jesus zu geben hat. ,,Schatz

22 J. Herkenrath, Die Ethik Jesu in ihren Grundziigen, Diisseldorf 1926, 164f.



430 Rudolf Schnackenburg

im Himmel* (ist) hier ebensowenig wie bei Markus als besonderer Lohn gedacht,
sondern als Gegenwert zu der Hingabe der Schitze auf Erden, fallt also mit dem
Begriff ,ewiges Leben‘ zusammen wie Mt 6, 2023, Die Wendung: ,,Willst du voll-
kommen sein® stellt es dem Jiingling nicht anheim, sich dafiir zu entschliefen oder
aof diesen ,hoheren® Entschlufl zu verzichten; denn auch die erste Antwort Jesu
ist genauso formuliert: ,lillst du ins Leben eingehen® und riickt ihm, wie allge-
mein anerkannt, eine dringliche Notwendigkeit vor Augen. Bei Markus ist jeder
Zweifel durch die Antwort Jesu ausgeschlossen: , Eins fehlt dir noch!“, die bei Mat-
thdus als Frage im Munde des Junglings auftaucht. J. Schmid hat also recht, ,dafl
der Gedanke bei Matthius kein anderer ist als bei Markus. Als blofler Rat kann
auch bei ihm die Aufforderung Jesu zur ,Vollkommenheit' nicht verstanden wer-
den, weil die Hingabe des Besitzes an die Armen mit zur Nachfolge Jesu gehért
(vgl. Lk 14, 33), also nicht dem Belieben des Jingers iiberlassen ist“24. Darauns kén-
nen wir schliefen: Die Hingabe des Besitzes interpretiert Jesus fiir diesen Mann
als die Erfullung der Gebote Gottes, wie er sie versteht, als Ausdruck der Hingabe
an Gott, der Radikalitdt des Gehorsams, ganz im Sinne der Bergpredigt (vgl. Mt
6, 241). Das ist vielleicht schon durch die Weise nahegelegt, wie Jesus gleich zu Be-
ginn dem Mann die Gebote Gottes vorsagt. Bei Markus fugt Jesus nach ,du sollst
kein falsches Zeugnis geben!* noch an: ,Du sollst nicht berauben!“ Das kann nach
jidischen Parallelen auch heiffen: ,Du sollst nicht (den gerechten Lohn) vorenthal-
ten!?, Vicle Exegeten erblicken darin eine besondere und abgekiirzte Formulie-
rung fir das 9. und 10. Gebot (,Du sollst nicht begehren . ..“). ,Es schiitzt das Gut
des Nachsten, vor allem des Armen, vor der ,Begierde’ des anderen“28. Jesus kénnte
also diese so gewendete Forderung im Hinblick auf den Reichtum des Fragestellers
erheben. Matthius 1afit diese Wendung fort, fiigt aber nach dem Dekalog das Ge-
bot der Nachstenliebe an, und auch das kénnte hier den Sinn haben, den Mann an
seine besondere Verpflichtung zu erinnern, die ihm aus seinem Besitz erwichst. Mag
es immerhin zweifelhaft bleiben, ob die Intention Jesu schon aus der ersten Antwort
ersichtlich ist, so wird doch aus seinem zweiten Bescheid klar, dafl er fiir diesen
Mann den unumgéinglichen Ruf Gottes darin erblickt, sich vollstindig von seinem
Besitz zu trennen und Jesus in Armut nachzufolgen. Jesu Mahnung und Forderung
ist eine einheitliche und wird nur stufenweise aufgedeckt. Wer ins Leben eingehen
will, muf} ,vollkommen“ sein. Er mufl die Gebote Gottes halten, aber so, wie Jesus
das auslegt; im Falle des reichen Jiinglings bedeutet das, auf seine irdischen Be-
sitztimer zu verzichten und in die Nachfolge Jesu einzutreten,

Fragen wir nun, in welchem Verhiltnis Nadifolge Jesu und Uollkommenheit ste-
hen! Dafiir miissen wir beachten, dafl ,Nachfolge“ und , Jiingertum“ Jesu einen
Bedeutungswandel durchgemacht haben. Urspriinglich heifit ,, Jesus nachfolgen® sei-
nem Ruf zu persénlichem Jiingertum folgen, und zwar in einer engen Lebensgemein-
schaft mit ihm, als Gefdhrie seiner Wege, als Schiiler seiner Lehre, als Helfer sei-
ner Verkiindigung (vgl. Mk 1, 16—20; 2, 18. 23 u. 3.). Solche Menschen rief Jesus

23 Ebd. 164.

2 a2.2a.0. 282.

% Vgl. Dt 24, 14 (A); Mal 8, 5; Sir 81, 22 nach der LXX; Jak 5,4 v. I. Ferner V. Tay -
lor, The Gospel according to St. Mark, London 1952, 428.

28 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus, Géttingen 1937, 210.



Die Uollkommenheit des Christen nach den Evangelien 431

aus Heim und Familie, Beruf und Bargerlichkeit fort (vgl. Mk 2, 14; Lk 9,57—62; 14,
26f. 33). Es scheint, dafl er auf diese Weise von Anfang an einen engeren Kreis von
Maénnern um sich sammelte, die sein Leben teilen und an seiner Mission mitwirken
sollten. Die Grenzen mogen flieBend gewesen sein, da sich zunichst wohl viele an
ihn dringten und seine , Jiinger“ sein wollten®’; aber das Kriterium blieb doch die
Annahme durch Jesus und die Aufnahme in den engeren Kreis der ihm ,,Nachfol-
genden®. Nicht alle, die an seine Botschaft glaubten, waren damit schon seine ,, Jin-
ger®. In der Urkirche aber hat der Begriff ,Jiinger” eine weitere Bedeutung ange-
nommen, klar ausgeprigt in der Apostelgeschichte, angebahnt vielleicht schon im
Johannesevangelium: , Jinger“ sind alle, die sich ihm im Glauben anschliefen (vgl.
Joh 8, 31; Apg 6, 7). Diese Entwicklung ist auch nur zu verstindlich, da eine per-
sonliche Lebensgemeinschaft mit Jesus nicht mehr moglich war, die Gldubigen aber
eine dhnliche Bindung an ihren Herrn, sein Wort und seine Weisung erstrebten. So
sind in den Rahmenbemerkungen der Evangelisten die Grenzen zwischen Worten
Jesu an seine , Jitnger” im engeren Sinn und an das Volk gerade dort oft verwischt,
wo es sich um sittliche Forderungen handelt (vgl. zu Beginn der Bergpredigt Mt 5,
If. par.; Lk 6,20; vor den Spriichen Mk 8, 34—38 par.; Lk 14, 25—35). Entspre-
chend verschiebt sich der Gedanke der ,Nachfolge“ (vgl. Mk 8, 34 par.; Joh 8, 12)28,
Es kann kein Zweifel sein, dafl Jesus die Anspriiche, die sich aus seiner Reich-Gottes-
Botschaft ergaben, an alle richtete, ebenso aber auch, dafl er in die besondere Jinger-
nachfolge mit Aufgabe von Heim, Familie und bisherigem Beruf nur eine begrenzte
Schar rief.

Bleibt nun der Gedanke der Vollkommenheit etwa auf jene engere Jiingernach-
folge beschrankt? Das ist entschieden zu verneinen, da Matthius in der Bergpredigt
deutlich genug zu erkennen gibt, daf} jeder Reich-Gottes-Anwirter ,vollkommen®
sein soll (5, 48). Wir werden die zweite Stelle in der Perikope vom reichen Jiingling
also auch nicht so verstehen dirfen, dafl ,Vollkommenheit“ ganz allgemein Aufgabe
des irdischen Besitzes bedeutet. Es handelt sich bei Jesu letzten Worten an den
Mann gewifl um die Aufforderung, sich ihm als , Jiinger® im Vollsinn anzuschlie-
flen; aber wir miissen das so interpretieren, daf sich fiir diesen Mann die von allen
verlangte ,Vollkommenheit“, ndmlich die vollstindige Hingabe an Gott, in der be-
sonderen Lebensform der Armut erweisen sollte, wie sie in der Gemeinschaft der
stindigen Jesusnachfolger verwirklicht war. So finden wir unsere obige Auslegung
auch von daher bestitigt. Aber wir miissen nun weiter fragen: Wie hat die Urkirche,
die die ,Nachfolge Jesu“ auch in einem weiteren, fiir alle giltigen Sinn fafite, die
Aufforderung Jesu verstanden? Doch wohl so, daf sich fiir jeden Christusjiinger
die Forderung der Vollkommenheit in der Nachfolge und durch die Nachfolge des
Herrn konkretisiert! Wenn damals, in der Gegenwart Jesu und durch seine Ent-
scheidung, der Ruf Gottes fiir jeden einzelnen eine konkrete Gestalt bekam, sollte
das in dhnlicher Weise nicht auch fiir die spiteren Gliubigen gelten? Vielleicht mufl
man auch unter diesem Aspekt einmal das Armutsideal in der Jerusalemer Urge-
meinde betrachten. Immer vorausgesetzt, dafl die spateren Christusgldubigen den

% Vgl. K. H. Rengstorf mm ThW 1V, 4471, iiberhaupt den ganzen Artikel (417 bis
465). — Zum ,Jingertum Jesu“ fiir weitere Kreise: O. Dibelius, Die Jinger, Ham-

burg 1958; K. H. Schelkle, Jingerschaft und Apostelamt, Freiburg i. Br. 1957.
2 Vgl. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft 22—29.



432 Rudolf Schnackenburg

Gedanken der ,Nachfolge“ auf ihre Situation iibertrugen, in ihre Lebensverhalt-
nisse Gibersetzten — mufiten sie sich dann nicht fragen, welche konkreten Forderun-
gen der Herr an alle, an jeden einzelnen stellte?

Unter diesem Gesichtspunkt gewinnen die sog. ,Evangelischen Rdite“ ein neues
Ansehen. Sie haben eine biblische Grundlage, auch wenn sie spater vielleicht nicht
immer in der richtigen Weise ,biblisch“ begriindet wurden. Sie sind der Ruf Gottes
an einzelne Menschen, stirker in den Dienst Christi zu treten als andere, die diesen
Ruf nicht vernehmen, sich gleichsam unmittelbar und ausschlieflich ihm und seinem
Werk zur Verfugung zu stellen. Wir wollen hier nicht die drei klassischen Réte aus-
fohrlich behandeln, sondern nur kurz zeigen, wie sich Armut, Jungfraulichkeit und
Gehorsam in diese Sicht einordnen. Den Entschlufl einzelner Manner, sich um des
Gottesreiches willen ,zur Ehe untauglich“ zu machen®?, hat Jesus in Mt 19, 11f. an-
erkannt und offenbar gegeniiber gehéssigen Kritikern verteidigt. Es handelt sich
sicherlich um Nachfolger, die, angeriihrt von der Reich-Gottes-Predigt Jesu, frei-
willig auf die Ehe verzichteten, entweder von vornherein oder unter Aufgabe ihrer
bisherigen Ehe, weil sie sich von Gott dazu gerufen fithlten, weil sie als erstes und
einziges ,das Gottesreich suchen® wollten (vgl. Mt 6, 33). Den Charakter des Rates
erkennt man daraus, dafl Jesus das nicht von allen, wohl nicht einmal von allen
Jingern im erigeren Sinne verlangt hat (vgl. 1 Kor 9, 539); aber er billigte es, so wie
er selbst ja auch jungfriulich lebte, er sieht es als eine Form der Ganzhingabe an
Gott an, zu der diese Menschen entflammt wurden, ja er erblickt darin eine beson-
dere Gnade Gottes (vgl. V. 11). Die Aufgabe des Besitzes scheint er von allen, die
sein Wanderleben bestindig teilen wollten, gefordert zu haben (vgl. Mk 10, 28—30
par.; Lk 14, 83). Insofern ist der Rat der Armut ein viel dringlicherer. Am wenig-
sten deutlich ist der Rat des Gehorsams in den Evangelien ausgesprochen, der spiter
hinzugenommen wurde und eine Hauptstiitze des monastischen Lebens ist. Eine bi-
blische Grundlage diirfie die wiederholte Mahnung Jesu zum Dienen sein. , Wer un-
ter euch grofd sein will, sei euer Diener, und wer unter euch der erste sein will, sei der
Knecht aller!” (Mk 10, 43f.). Lukas hat bei der Verlegung des Jiingerrangstreites
in den Abendmahlssaal und bei der Betonung des Tischdienstes Jesu (22, 26£.) sicher
auch die spiteren Gemeindeverhiltnisse im Sinn. Johannes hebt durch die Fufi-
waschungsszene noch stirker das Vorbild Jesu hervor (18, 1—15). Der (iehorsam
des Jungers gegeniiber Jesus und Gott liegt an sich auf einer anderen Ebene. Wenn
man aber bedenkt, dafl die Jingerschar um Jesus mit ihrer ausgeprigten besonde-
ren Lebensform fiir die spateren Glaubigen iiberhaupt paradigmatischen Charakter
annehmen konnte, dann 148t sich auch der Gedanke des hl. Benedikt, daft der Abt
in der Monchsfamilie Christus selbst reprisentiert und der ihm erwiesene Gehor-
sam so gut wie der Gehorsam gegeniiber Christus selbst ist3!, als Anwendung bi-
blischer Grundgedanken begreifen.

Aus der Erkenntnis, dafl jeder Christ zur Vollkommenheit verpflichtet und nach
ihrer konkreten Verwirklichung in der Nachfolge Jesu gefragt ist, ergibt sich aber

2 Dazu vgl. J. Blinzler, Eioiv edvolyoi: Zeitschr. fiir die neutest. Wissensch. 48
(1957) 254—270, ndherhin 257—259.

3 Vgl. J. B. Bauer, Uxores circumducere (1Kor9,5): Bibl. Zeitschir. NF 3 (1959)
94—102.

# Vgl.E.M. Heufelder, Die evangelischen Rite, Wien 1953, 31—42.



Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 433

auch eine wichtige Folgerung fiir die Gliubigen, die in der Welt leben. Sie haben
zwar nicht den Ruf zu einer besonderen, nach dem Ur-Jinger-Verhiltnis gepragten
Lebensform vernommen, sind aber ebenfalls angerufen, nach konkreten Weisen zu
suchen, die Vollkommenheit zu verwirklichen. Auch ihnen darf Jesu Mahnung in der
Bergpredigt nicht als ein fernes, unerreichbares Ideal oder gar — héchst verkehrt
— als eine nur an Priester und Ordensleute gerichtete Forderung gelten. Sie sind
genau so angesprochen, in ihrem Stand und irdischen Beruf gangbare Wege zu be-
treten, um die Totalitdt der Hingabe an Gott und die Radikalitit der Reich-Gottes-
Stiirmer zu vollziehen. Da heben sich aus der Predigt Jesu besonders die Mahnun-
gen heraus, der von Gott trennenden Knechtschaft des Mammons und der Ddmonie
der Macht zu widerstehen. Letztlich aber sind es nicht diese negativen Mahnungen,
die dem praktischen Bemiihen die Richtung weisen, sondern ist es positiv das Haupt-
gebot der Liebe, konkret angewendet auf die Bruder-, Nichsten- und Feindesliebe,
in dem sich Jesu Forderung der Vollkommenheit verdichtet: ,Seid also vollkommen,
wie euer himmlischer Vater vollkommen ist!“

Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit des Laien

VonRené Carpentier SJ, Léwen

In einer bemerkenswerten Rezension meines Buches ,Zeugen des Gottesreiches“!
stellt W, Kern? eine wichtige, ja grundlegende Frage, die das Verhiltnis des
Ordenschristen zu den Christen in der Welt betrifft. Das Problem stellt sich folgen-
dermaflen: Wird nicht der Ordenschrist als ,Zenge des Gottesreiches“ zu einseitig in
eschatologischer Sicht geschen, nadmlich als Reprisentant der ,kiinftigen seligen Voll-
endung der Kirche® (60)? Ist er dadurch nicht ein unbedingt Bevorrechtigter des
paradiesischen Gottesreiches, der einfach alle Christen zu tun heifit wie er selbst?
»Es scheint®, meint Kern, ,,daf} so die Lebensstinde der Christen in der Welt nur auf
eine negative Weise vom Ordensstand abgegrenzt sind“ (58). Und wie die Tatsache
erklaren, ,daf die Mehrzahl der Menschen von Natur aus nicht fiir den Stand der
Vollkommenheit bestimmt ist* (58)?

Es ist hier nicht der Ort, auf die Losung einzugehen, die Kern fiir das Problem der
positiven Zuordnung der beiden kirchlichen Stinde vorschligt; darin sind wir mit
dem Rezensenten grundsétzlich einverstanden. Wir mochten hier nur noch einmal die
Grundschwierigkeit aufgreifen, die Kern sehr klar gesehen und folgendermafien
formuliert hat: Im Welistand als Stand ,verleiblicht sich nicht in unmittelbarer
spezifisch christlicher Sichtbarkeit der Geist, aus dem der einzelne Weltchrist han-

1 Zeugen des Gottesreiches. Einfithrung in das Ordensleben. Herold-Verfag, Wien-Miin-
chen (1958).

2 Zur Theologie des Ordensstandes, in: ,Geist und Leben® 32 (1959) 57f.; die einge-
klammerten Zahlen bezichen sich auf diese Rezension.





