
Die Vollkommenheit des Christen nach den Evangelien 

Von Univ.-Prof. Dr. Rudolf Schnackenburg, Würzburg 

Der Ausdruck •vollkommen" begegnet uns in den Evangelien nur zweimal, und 
zwar bei Matthäus, zuerst in der Bergpredigt in der zusammenfassenden Mahnung: 
•Seid also vollkommen, wie euer himmlischer Vater vollkommen ist!" (5,48), so- 
dann in der Antwort Jesu an den reichen Mann: •Wenn du vollkommen sein willst, 
geh hin, verkaufe alles, was du hast..." (19, 21). Wir dürfen dahinter eine beson- 
dere Anschauung des ersten Evangelisten vermuten; da gerade er aber auch ein 
starkes Interesse an der sittlichen Unterweisung Jesu verrät, nehmen wir ihn als 
kompetenten urchristlichen Interpreten der Jesuspredigt. Darum wollen wir uns 
bemühen, seinem Verständnis von •vollkommen" näherzukommen. 

Der biblische Gedanke der Vollkommenheit erwächst aus anderem Mutterboden 
als der griechisch-philosophische, der sich im Streben nach dem Sittlichkeitsideal 
erhebt und in der Tugendlehre seine Heimat findet. Wahrscheinlich stammt der 
hebräische Begriff tamim aus der Opfersprache; in den kultischen Vorschriften 
des Buches Leviticus, aber auch sonst1 werden fehlerlose Opfertiere verlangt, und 
genau dies ist es, was der Hebräer mit jenem Begriff sagen will: daß etwas unver- 
sehrt, vollständig, ungeschmälert in seinem Bestand und Wert sei. Wenn der Grieche 
das •Vollkommene" dem Ideal zuordnet, dem sich die Wirklichkeit immer nur an- 
nähern kann, so geht der Hebräer umgekehrt von der Wirklichkeit aus, die in ihrer 
ursprünglichen Integrität gesehen wird und nur dann nicht •tamim" genannt wer- 
den kann, wenn sie auf irgendeine Weise verletzt oder verdorben wurde (vgl. Jos 
10, 13; Ez 15, 5). Auch hier bewährt sich das hebräische Ganzheitsdenken, für das 
sich das Wesen in einer realen Ganzheit birgt; die Einzeldinge sind Teile des Ganzen, 
und wenn sie aus ihm herausfallen, so bedeutet das Zerstörung der Ordnung und 
Zerfall2. Für dieses integrale Denken stellt sich das Streben nach der Vollkommen- 
heit anders dar als für das idealistische griechische Denken: Festhalten oder Zurück- 
gewinnen einer ursprünglich gegebenen Einheit und Wirklichkeit, nicht stufenweises 
Sich-Annähern an ein ideales Ziel. In solchem Denken wurzelt sicher auch der juden- 
christliche erste Evangelist, und darum wollen wir zunächst dem alttestamentlich- 
jüdischen Begriff noch etwas nachgehen. 

1. Die alttestamentlich-jüdische Grundlage des Vollkommenheitsbegriffs 

Prüfen wir noch näher den Begriff tamim, sofern er in den religiös-sittlichen 
Bereich aufgenommen wird! Gott •vollkommen" anhangen (Dt 18, 13), heißt ihm 
mit ungeteiltem Herzen gehören, nicht gleichzeitig noch Götzendienst, Zauberei und 
andere Greuel treiben (vgl. 18,9•12). Solche Ganzhingabe muß beständig sein: 

1 Ex 12,5; 29, 1; Lv 1,3. 10; 3, 1. 6. 9; 4, 3. 23. 28. 32 u. ö.; Nm 6, 14; 19,2 u. ö.; Ez 
43,22.25; 45,18.23; 46,4.6.13. • Vgl. W. Eichrodt, Theologie des Alten Testa- 
ments III, Berlin 21948, 90. 

2 Vgl. T h. B o m a n, Das hebräische Denken im Vergleich mit dem Griechischen, Göttin- 
gen 21954, 56f. 



Die Vollkommenheit des Christen nach den Evangelien 421 

•So fürchtet den Herrn, dient ihm vollkommen und treu... Verehrt den Herrn 
allein!" (Jos 24, 14). Das ganze, lautere, von fremden Gedanken und Neigungen 
nicht befleckte Herz Gott schenken: Das ist in dem Substantiv torn ausgedrückt, das 
wir etwa mit •Unschuld, Einfalt, Lauterkeit" übersetzen können. So spricht der 
Herr zu Salomon: •Wenn du vor mir wandelst, wie dein Vater David gewandelt 
ist, in Herzenseinfalt (betom-lebab) und Redlichkeit (bejoscher), so daß du alles 
tust, was ich dir befohlen habe..." (1 Kg 9, 4). Darum wird auch argloses, auf- 
richtiges Reden mit diesem Wort charakterisiert (vgl. Gn 20, 5 f; 2 Sm 15,11; 
1 Kg 22, 34; 2 Chr 18, 33). Einfalt (= torn) und Aufrichtigkeit (joscher) sollen nach 
Ps 25, 21 den Beter schützen, der auf den Herrn harrt. Auch mit dem atl. Führungs- 
begriff gerecht" (saddik) verbindet sich die ausschließliche und vollständige Hin- 
gabe des tamim an Gott. Von Noe wird gesagt: •Er war ein gerechter und voll- 
kommener Mann unter seinen Zeitgenossen und wandelte mit Gott" (Gn 6,9; vgl. Sir 
44, 17). Rechtschaffen vor Gott und verbunden mit Gott wandeln, so könnte man 
jenes beispielhafte Verhalten umschreiben. Die eben genannte Stelle zeigt zugleich, 
daß dieses • griechisch gesprochen • Frömmigkeits- und Tugendideal dem Israeli- 
ten als realisierbar galt. Abraham wird zwar von Gott gemahnt: •Wandle vor mir 
und sei vollkommen!" (Gn 17, 1); aber der Stammvater Israels entsprach auch dieser 
Forderung. Die Rabbinen legten die Stelle vielfach so aus, daß sich an Abraham 
nichts Verwerfliches fand außer der Vorhaut, und wegen der Beschneidung wurde er 
dann •vollkommen" genannt3. Also auch hier: Wenn der Mensch ganz so ist, wie Gott 
ihn wünscht, wenn der ganze Mensch ohne Fehl ist, dann ist er •vollkommen". Auch 
David darf von sich sagen: •Ich war vollkommen (= tadelsfrei) vor ihm" (2 Sm 
22, 24). Maßgebend dafür ist stets der Wille und das Urteil Gottes; der Mensch 
muß dem Bild entsprechen, das sich Gott von ihm macht. •Vollkommen wandeln" 
und •Gerechtes vollbringen" ist das gleiche (Ps 15, 2; vgl. Spr 2, 21). Job nennt sich 
den Gerechten, den Vollkommenen (Job 12,4). Ebenso stehen die Substantive 
•Gerechtigkeit" und •Vollkommenheit" parallel (Ps 7, 9; vgl. Spr 20, 7). 

Je mehr die Tora Ausdruck des göttlichen Willens und Norm des frommen Han- 
delns wird, um so mehr bestimmt sich die •Vollkommenheit" nach der untadeligen 
Gesetzeserfüllung. In Ps 119, jenem einzigartigen Preislied auf die Tora, heißt es: 
•Mein Herz sei vollkommen in deinen Satzungen!" (V. 20). •Vollkommen wandeln" 
ist gleichbedeutend mit •im Gesetz des Herrn einhergehen" (Ps 119, 1). •Wandeln" 
und •Weg" sind im Alten Testament das gebräuchlichste Bild für die Lebens- 
führung, und so treffen wir auf Wendungen wie •die Vollkommenen des Weges" 
(Spr 11,20), •vollkommen wandelnd" (Spr 28,18), •in (seiner) Vollkommenheit 
(= Unschuld) wandelnd" (Spr 20,7), •vollkommener Weg" (Ps 101,2.6)*. Im 
Rabbinismus gilt als •vollkommener Gerechter", wer die ganze Tora gehalten hat; 
solches glaubte man besonders von den Patriarchen5. Recht häufig sprechen auch die 
Qumran-Texte von •Vollkommenen" und •Vollkommenheit", wieder in Verbin- 

3 Siehe die Belege bei P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Tal- 
mud und Midrasch I, München 1922, 386. 

4 Vgl. F.   Nötscher,   Gotteswege und Menschenwege in der Bibel und in Qumran, 
Bonn 1958, besonders 50•52. 

6 Rosch ha-schana 16b Bar. (Billerbeck  I, 50f.); Schabbath 55a und weitere Belege 
bei Billerb eck I, 814f. 



422 Rudolf Schnackenburg 

dung mit dem Bild vom Weg und Wandeln. Auch hier, fast formelhaft, die Wen- 
dung •Vollkommene des Weges" (1QS IV, 22; lQSa I, 28; lQM XIV, 7; 1QH 1,36), 
oder •die vollkommen Wandelnden" (1 QS I, 8; II, 2; III, 9; IX, 19; 1 QSb I, 2; 
V, 22), •in (der) Vollkommenheit (des Weges)" (1 QS V, 24; VIII, 18. 21; IX, 
6. 8. 9). Diese auszeichnende Sprechweise betrifft in Qumran nur die Mitglieder des 
Bundes Gottes; die Gemeinde ist ein •Haus der Vollkommenheit und Wahrheit in 
Israel" (lQS VIII, 9). Wie eine Selbstbezeichnung klingt es, wenn in Dam XX, 
2. 5. 7 von den •vollkommenen Männern der Heiligkeit" (vgl. VII, 4 f. •in heiliger 
Vollkommenheit"6) die Rede ist; ähnlich lQS VIII, 20: •Die Männer der Voll- 
kommenheit sollen in Heiligkeit wandeln"7. Solcher vollkommener Wandel ist nur 
dadurch möglich, daß diese Auserwählten den Weg Gottes kennen, das rechte 
Gesetzesverständnis besitzen; aber solche wahre Erkenntnis ist ihnen von Gott 
geoffenbart worden8. Noch bedeutsamer ist es, daß die Mitglieder der Gemeinde 
von Qumran trotz ihrer heroischen Anstrengungen überzeugt sind, daß der Mensch 
von sich aus zu einem vollkommenen Wandel nicht fähig ist; Gott muß ihn recht- 
fertigen und ihm die Gnade schenken. So heißt es im Schlußpsalm der Gemeinde- 
regel: •Meine eigene Rechtfertigung steht Gott zu, und in seiner Hand ist die Voll- 
kommenheit meines Weges" (1 QS IX, 2); •aus seiner Hand kommt die Vollkommen- 
heit des Weges" (ebd. 10 f); ähnlich auch an einer schönen Stelle der Hodajoth: 
•Und ich, ich habe erkannt, daß der Mensch keine Gerechtigkeit hat noch ein Men- 
schenkind vollkommen wandelt. Der höchste Gott hat alle Werke der Gerechtigkeit, 
aber der Wandel eines Menschen steht nicht fest, außer daß durch den Geist Gott 
ihm verlieh, unsträflichen Wandel zu führen für Menschenkinder, damit alle seine 
Werke durch die Macht seiner Krafttat erkennen sollten und die Fülle seines Er- 
barmens auf allen Söhnen seines Wohlgefallens sein sollte" (1 QH IV, 30•33)9. 
Hier wird die Tora-Sittlichkeit mit einem tiefreligiösen Gedanken bereichert, der 
so stark im Alten Testament noch nicht hervortritt. Wie die wahre Erkenntnis nur 
durch gnadenhafte Offenbarung möglich wird, so auch der vollkommene Weg nur 
durch das Erbarmen und die Hilfe Gottes10. 

Noch eins wollen wir fragen: Sprechen das Alte Testament und die spätjüdi- 
schen Texte auch von der Vollkommenheit Gottes? Gott selbst erhält nie unmittel- 
bar dieses Attribut, und das dürfte einen inneren Grund haben: Bei Gott ist eine Be- 
einträchtigung seines Wesens gar nicht möglich, das Prädikat •vollkommen" darum 
auch überflüssig und wenig sinnvoll. Aber für das Handeln Gottes nach außen kann 
die Vollkommenheit seines Tuns hervorgehoben werden (Dt 32, 4). Des Herrn Ge- 

6 Vgl. C h. R a b i n , The Zadokite Documents, Oxford 1954, zu Dam VII, 5 (p. 26f., 
note 2). 

7 P. Wernberg-Möller, The Manual of Discipline, Leiden 1957, will den Text 
nach Dam XX, 2. 7 emendieren (34; 42; 131, note 57). • Vgl. zur Ausdrucksweise auch 
Nötscher, a.a.O. 80. 

8 Vgl. B. R i g a u x , Revelations des mysteres et perfection ä Qumran et dans le Nou- 
veau Testament: New Test. Studies 4 (1957/58) 237•262. 

8 Übs. nach H. Bardtke, Die Handschriftenfunde am Toten Meer (II:) Die Sekte von 
Qumran, Berlin 1958, 239. 

10 R i g a u x (a.a.O. 240f.) bezeichnet drei Elemente als konstitutiv für die qumranische 
•Vollkommenheit": ein moralisches, nämlich den Gehorsam und Wandel auf dem Wege, 
ein mystisches, aus der Reinigung und Gabe des Heiligen Geistes erwachsendes, und ein 
•gnostisches", nämlich die Erkenntnis des göttlichen Planes. 



Die Vollkommenheit des Christen nach den Evangelien 423 

setz ist vollkommen (Ps 19, 8), und dem Frommen und Gerechten erschließt sich die 
Fehlerlosigkeit des göttlichen Verhaltens. In dem schönen Psalm 18, mit dem nach 
2 Sm 22 David auf sein Leben zurückschaut, spricht der Beter: •Dem Frommen 
zeigst du dich fromm, dem Vollkommenen (= Untadeligen) vollkommen" (V. 26). 
Nach dem Zusammenhang denkt er an Gottes treue, verläßliche Hilfe. •Ja, Gott: 
Sein Weg ist vollkommen, das Wort des Herrn ist lauter. Er ist ein Schild für alle, 
die bei ihm Zuflucht nehmen" (V. 31). Hier klingt auch schon der Gedanke der 
Qumran-Texte an: •Gott ist es, der mit Kraft mich gürtet und meinen Weg voll- 
kommen (= untadelig) macht" (V. 33). Auch in der Gemeinderegel von Qumran 
ist von der Vollkommenheit der Wege Gottes die Rede (1 QS I, 13). Bedeutsam ist 
ferner, daß ein anderes, spezifisch göttliches Attribut, nämlich die Heiligkeit, an 
manchen Stellen mit •vollkommen" nah verbunden ist (1 QS VIII, 20; Dam VII, 
4 f.; XX, 2. 5. 7). Vielleicht dachten die •Männer von vollkommener Heiligkeit" 
dabei an die Heiligkeitsregel von Lv 19, 2: •Heilig sollt ihr sein, wie ich, der Herr, 
euer Gott, heilig bin". 

Nach dieser Voruntersuchung gehen wir an die beiden Stellen des Matthäus- 
evangeliums. 

2. Die Vollkommenheit nach der Bergpredigt 

Äußerlich gesehen, bildet die Mahnung, vollkommen zu sein, wie der himmlische 
Vater vollkommen ist (Mt 5, 48), den Abschluß der Ausführungen über die Feindes- 
liebe. Dabei diente der Blick auf Gottes Verhalten (V. 45) dazu, die dem natür- 
lichen Menschen unverständliche und harte Forderung zu motivieren. Weil Gott 
seine Sonne aufgehen läßt über Böse und Gute und weil er regnen läßt über Ge- 
rechte und Ungerechte, sollen auch wir unsere Feinde lieben und für unsere Ver- 
folger beten, um so Söhne unseres himmlischen Vaters zu werden. Die Schlußmah- 
nung von V. 48 gehört sinnvoll dazu; sie hebt noch stärker das Motiv der Nachah- 
mung Gottes11 hervor. In der lukanischen Fassung der Bergpredigt ist diese Ver- 
bindung enger und deutlicher (6, 35f.). Bei Matthäus stehen noch die Sätze über 
das Verhalten der Menschen dazwischen (5, 46f.): Diejenigen lieben, die uns lie- 
ben, das tun auch die Zöllner, und den Nahestehenden (•Brüdern") freundlich be- 
gegnen, das tun auch die Heiden • die Jünger Jesu aber sollen mehr tun. Bei Lukas 
ist die Spruchfolge vertauscht: Dem Blick auf Gottes Verhalten schließt sich unmit- 
telbar die letzte Mahnung an; das dürfte auch das Ursprüngliche sein12. 

Nun lautet aber diese Mahnung bei Lukas anders: •Werdet barmherzig, wie 
euer Vater barmherzig ist!" (6,36). Darin werden wir den ursprünglichen Wort- 
laut erkennen müssen, obwohl die Exegeten darüber nicht einig sind. Wie J. Du- 
pont richtig bemerkt, ist das von Lukas gebrauchte •barmherzig" viel mehr kon- 
form mit der Sprache der Bibel, insofern dieses Attribut im Alten Testament nicht 
selten Gott selbst beigelegt wird13. Es paßt auch gut als Folgerung aus dem vor- 
her geschilderten (bei Lukas allerdings verkürzt wiedergegebenen) Verhalten Got- 

11 Vgl. R.   Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, Mün- 
chen 1954, 108•112. 

12 So auch J. D u p o n t, Les Beatitudes 2I, Brügge-Löwen 1958, 154. 
13 J. D u p o n t, a.a.O. 153, Anm. 2 mit vielen Stellen aus dem Alten Testament. 



424 Rudolf Sdinackenburg 

tes und steht im Einklang mit dem von Jesus sonst entworfenen Gottesbild (vgl. 
die Parabeln vom verlorenen Sohn, vom unbarmherzigen Knecht, von den Arbei- 
tern im Weinberg). Matthäus hat •barmherzig" absichtlich in •vollkommen" geän- 
dert. Welche Gründe mögen ihn dazu bewogen haben? Zunächst wohl die Absicht, 
stärker paränetisch die vom Jünger geforderte Haltung herauszustellen; denn •voll- 
kommen" ist, wie wir sahen, eine Eigenschaft, um die sich gerade der Mensch be- 
mühen soll, während sie von Gott kaum ausgesagt wird. 

Nun kommt aber noch eine wichtige Beobachtung hinzu: Nicht ohne Grund wird 
Matthäus die Sätze über die Liebe und Freundlichkeit, die die Menschen, auch die 
Zöllner und Heiden, ihresgleichen erweisen, zwischen jene über das Verhalten Got- 
tes und die Mahnung zur Vollkommenheit hineingestellt haben. •Was tut ihr da 
Besonderes?" Diese so nur bei Matthäus begegnende Wendung (x[ itEOiaciöv TOHEITE;) 

erinnert an den programmatischen Satz, der sämtliche Antithesen, wieder nur bei 
Matthäus, einleitet: •Wenn eure Gerechtigkeit nicht größer wird (jtepiao'EiJö'n 
JTAEIOV) als die der Schriftgelehrten und Pharisäer, werdet ihr wahrlich nicht 
ins Himmelreich eingehen" (5, 20). Der matthäische Bergprediger fordert eine grö- 
ßere, das damalige jüdische • an sich nicht gering zu achtende • Streben über- 
treffende, ja unvergleichlich überragende Gerechtigkeit, und diese an Gottes Hei- 
ligkeit selbst orientierte Haltung faßt Matthäus am Ende und Höhepunkt der An- 
tithesen in den Begriff •Vollkommenheit". Damit dürfte sichergestellt sein, daß 
Matthäus die Vollkommenheit nicht nur in der Feindesliebe verkörpert sehen will, 
sondern diese als einen extremen Fall der dem Reich-Gottes-Anwärter abverlang- 
ten Sittlichkeit nur zum Anlaß nimmt, um abschließend und die ganze neue Haltung 
zusammenfassend die Forderung aufzustellen: •Seid also vollkommen, wie euer 
himmlischer Vater vollkommen ist!" Sämtliche Antithesen sind für ihn letztlich 
nur eine Illustration der neuen, von Jesus verkündigten Basileia-Ethik, die ihrer- 
seits wieder nur aus der gesamten Reich-Gottes-Verkündigung Jesu verstanden 
werden kann. •Vollkommen" ist der Mensch, der ausschließlich und mit seiner gan- 
zen Person Gott gehört und nichts anderes als Gottes Willen radikal erfüllen will, 
um in das als nahe verkündete Reich Gottes einzugehen. 

Ehe wir diese durch die gesamte Bergpredigt erläuterte Haltung des Jesusjün- 
gers näher ins Auge fassen, wollen wir noch einen weiteren Grund für die matthäi- 
sche Formulierung unseres Satzes aufdecken. Schon häufig wurde darauf aufmerksam 
gemacht, daß der judenchristliche erste Evangelist durch Lv 19, 2 beeinflußt sein 
dürfte: •Seid heilig, wie ich, der Herr, euer Gott, heilig bin!" Es läßt sich zeigen, 
daß Matthäus (wohl schon nach jüdischer Tradition) den Dekalog und das Heilig- 
keitsgesetz verbindet und in seine für den urchristlichen Unterricht geformte Parä- 
nese verwebt14. Auch in Mt 19, 18f. schließt sich an Vorschriften aus dem Dekalog 
das Gebot der Nächstenliebe nach Lv 19, 18 an. In den Antithesen der Bergpredigt 
werden nicht nur Sätze aus den Zehn Geboten aufgenommen (vgl. Mt 5,21.27), 
sondern auch andere Anweisungen des Pentateuchs (aus Lv und Dt) besprochen 
(5,31. 33. 38), zuletzt wieder die Nächstenliebe nach Lv 19, 18 (5,43). So dürfte 
der Evangelist in der Schlußmahnung (5, 48) auch jene grundlegende Heiligkeits- 
forderung von Lv 19, 2 im Sinne gehabt haben, wieder nicht einfach, um sie ein- 

14 Vgl. K.  S t e n d a h 1, The Sdiool of St. Matthew, Uppsala 1954, 136•138. 



Die Vollkommenheit des Christen nach den Evangelien 425 

zuschärfen, sondern um sie für die neue, von Jesus aufgestellte Ordnung zu über- 
bieten: Die im Alten Testament verlangte Heiligkeit, wie der Herr, der Gott Israels, 
heilig ist, soll sich jetzt als Vollkommenheit, wie der himmlische Vater vollkommen 
ist, erweisen. Vielleicht nur eine sprachliche Nuance, dem Evangelisten aber nicht 
unwichtig, da er durchweg das Neue, Unüberbietbare, Endgültige der Botschaft 
und Forderung Jesu betonen will! 

Damit sind wir der inhaltlichen Bestimmung der neutestamentlichen Vollkom- 
menheit schon näher gekommen. Sie ist ein Gesamtausdruck für die aus der Reich- 
Gottes-Botschaft Jesu fließende Verpflichtung, sich des angebotenen, zum Teil schon 
geschenkten Heiles würdig zu zeigen, mit ganzem Herzen Gott zu lieben und vor 
allem anderen •sein Reich zu suchen" (vgl. Mt 6, 33). Es ist hier nicht unsere Auf- 
gabe, die gesamte Basileia-Ethik Jesu zu entfalten15; aber wir wollen einige Ge- 
sichtspunkte herausstellen, die die Eigentümlichkeit der vom Christen geforderten 
Vollkommenheit nach der Bergpredigt beleuchten. 

Man muß sich zunächst vergegenwärtigen, daß Jesu Botschaft eine eschatologische 
ist. Weil er die Gottesherrschaft als nahe bevorstehend, ja in seiner Person und sei- 
nem Wirken gegenwärtig, spürbar und wirksam ausruft, darum fordert er auch eine 
neue Sittlichkeit, die der heilsgeschichtlichen Gnadenstunde (vgl. Lk 4,19) ent- 
spricht. Das ist zwar noch nicht jene Unsündlichkeit, jene ungetrübte und untrübbare 
Gottverbundenheit, wie sie die Heilsgenossen im vollendeten Gottesreich besitzen 
werden, jenes durch den Geist Gottes umgewandelte Herz, von dem schon die Pro- 
pheten sprachen (vgl. Jer 31, 33; 32, 38•41; Ez 36, 25•29; 37, 27f.); aber es ist die 
an jenem Bild orientierte, von daher motivierte und durch die schon verliehenen 
Heilskräfte ermöglichte Gottgehörigkeit und Brüderlichkeit, soweit sie sich nur 
immer auf dieser Erde, in diesem Äon verwirklichen läßt • und Jesus erwartet und 
verlangt, daß ein solches auf die eschatologische Vollendung weisendes Verhalten 
verwirklicht werde, in Gesinnung und Tat. Darum kann man die christliche •Voll- 
kommenheit" als •die Lebensform der endzeitlichen Heilswirklichkeit" bestimmen16. 
Es ist sicher auch berechtigt, die durch die •Evangelischen Räte" angeregten kon- 
kreten Lebensformen, besonders die Jungfräulichkeit, als Zeugnis der künftigen 
Heilsvollendung zu betrachten, als •Darstellung und sinnenfällige Verkörperung 
für die jetzt schon wirksame endzeitlich vollendete Heilswirklichkeit"17. Aber es 
muß betont werden, daß die Mahnung zur •Vollkommenheit" jeden Christen be- 
trifft, daß also jeder in seiner individuellen und sozialen Lebensform etwas vom 
Glanz der eschatologischen Gottesgemeinschaft aufleuchten lassen soll. Die Forde- 
rungen der Bergpredigt beziehen sich ja auf das Leben in dieser Welt; die Ver- 
heirateten sind angesprochen, wenn Jesus eheliche Treue bis in die Herzensgesin- 
nung hinein verlangt (Mt 5, 28) oder die bis dahin erlaubte Scheidung verbietet 
(5, 32). Nach Jesu Absicht soll die erwartete eschatologische Vollendung eine Strah- 
lungskraft in die Verhältnisse dieser Weltzeit hinein ausüben. Bruderzwist, Rache 
und Feindschaft unter den Menschen sollen jetzt schon ausgelöscht, die lähmenden 

15 Vgl. das in Anm. 11 genannte Werk; ferner J.  Bonsirven,   Le Regne de Dieu, 
Paris 1957, 80•151. 

16 W.   Hillmann,   Perfectio Evangelica: Wissenschaft und Weisheit 19 (1956) 161 
bis 172, hier 165. 

17 Ebd. 167. 



426 Rudolf Schnackenburg 

irdischen Sorgen bezwungen, die von Gott trennende Anhänglichkeit an den Reich- 
tum überwunden werden. 

Jesu Botschaft läßt sich aber auch als eine Wiederherstellung der ursprünglidien 
Ordnung betrachten. Das steht mit dem eschatologischen Gesichtspunkt nicht in 
Widerspruch, da das eschatologische Geschehen ja auch eine restitutio in integrum 
(vgl. Apg 3, 21 Apokatastasis) ist. Die Antithesen der Bergpredigt sind zwar sämt- 
lich durch den Einleitungsspruch (Mt 5, 20) eschatologisch motiviert: Um in das 
Reich Gottes einzugehen, bedarf es der •größeren Gerechtigkeit"; aber die einzel- 
nen Sätze werden als neue Auslegung des göttlichen Willens, als autoritative Pro- 
klamation Jesu aufgestellt (•Ich aber sage euch..."), und das setzt seine Kenntnis 
des ursprünglichen, unverkürzten, reinen und heiligen Willens Gottes voraus. Wie 
Jesus seine neue Interpretation des alten Gottesgesetzes versteht und begründet, da- 
für haben wir ein bezeichnendes Beispiel in dem Gespräch über die Ehescheidung, 
das außerhalb der Bergpredigt überliefert ist (Mk 10, 2•9; Mt 19, 3•9). Entgegen 
der durch Moses gewährten Erlaubnis, einen Scheidebrief auszustellen, greift Jesus 
auf das Buch Genesis zurück (1, 27; 2, 24) und fordert, die von Gott im Anfang ge- 
schaffene Einheit von Mann und Frau in der Ehe nicht aufzulösen. Damit relati- 
viert er die von Moses • doch auch im Auftrag Gottes! • gegebene Weisung zu 
einer zeitlich begrenzten Konzession •um eurer Herzenshärte willen", verlangt nun 
aber die volle Beobachtung des ursprünglichen Gotteswillens. Die Motivation für 
die Feindesliebe geht in etwas anderer Richtung, kommt aber auf das gleiche hin- 
aus: Weil Gott so gütig und barmherzig gegen alle Menschen ohne Ausnahme ist, 
auch gegen die Bösen und Ungerechten, darum sollen sich die Jesusjünger Gott 
zum Vorbild nehmen und sein absolutes heiliges Wesen nachahmen, ohne Rücksicht 
auf ihr menschliches Empfinden und Widerstreben. Das eschatologische Motiv ist 
damit verbunden: Auf diese Weise sollen sie Söhne des himmlischen Vaters werden 
(Mt 5, 45a; Lk 6, 35c). Das ist nicht im Sinne einer jetzt schon erfolgenden Verähn- 
lichung gemeint; vielmehr erscheint die Gotteskindschaft nach Mt 5, 9 als eschatolo- 
gisches, im künftigen Gottesreich verliehenes Heilsgut, und in der Lukas-Fassung 
steht noch dabei: •Euer Lohn wird groß sein" (Lk 6, 35b). Aber das erste und nä- 
here Motiv für die Feindesliebe ist doch der Blick auf den himmlischen Vater, der 
genauso handelt und damit dem Jünger die Richtung weist. Wir können auch sagen: 
Jesus führt die Menschen wieder in ein unmittelbares Gottesverhältnis zurück, in 
dem sie Gottes Willen rein und ganz erfahren und, ihn erfüllend, •vollkommen" 
werden sollen. (Das macht freilich seine eigene autoritative Interpretation nicht 
überflüssig.) H. Schürmann hat jüngst für den von Jesus geforderten brüderlichen 
Liebesdienst gezeigt, daß auch dabei die Motivation nicht ausschließlich eschatolo- 
gisch ist, sondern sich genauso auf das Gottesverhältnis des Jüngers Jesu gründet18. 
•Vollkommen sein, wie euer himmlischer Vater vollkommen ist", heißt auch: •weil 
euer himmlischer Vater vollkommen ist" und eine solche Haltung von euch fordert. 

Damit kommen wir zu einem weiteren Punkt. In der gesetzlich oder doch rein 
moralisch klingenden Bergpredigt kann leicht ein Moment übersehen werden, das 
in der gesamten Heilsverkündigung Jesu angelegt ist und letztlich auch den For- 

18 H.   Schürmann,   Eschatologie und Liebesdienst in der Verkündigung Jesu, in: 
Kaufet die Zeit aus!, Festgabe für Th. Kampmann, Paderborn 1959, 39•71. 



Die Vollkommenheit des Christen nach den Evangelien 427 

derungen der Bergpredigt zugrundeliegt: Die neue eschatologische und doch ur- 
sprünglich reine Frömmigkeit und Sittlichkeit des Jesusjüngers, die ungeteilte Hin- 
gabe an Gott und schrankenlose Liebe zum menschlichen Bruder, wird nur möglich 
durch Gottes zuvorkommende Liebe und gegenwärtiges Heilshandeln. Wir könnten 
das den gnadenhaften Charakter der Vollkommenheit nennen. Die zuvorkommende 
Liebe Gottes wird am besten durch das Gleichnis vom unbarmherzigen Knecht ver- 
anschaulicht (Mt 18, 23•35). Der Knecht, von dem sein Herr den Schulderlaß gegen- 
über dem Mitknecht erwartet, hat zuvor die unvergleichlich größere Nachsicht sei- 
nes Herrn erfahren und muß darum mit Recht den Vorwurf hören: •Mußtest nicht 
auch du dich deines Mitknechtes erbarmen, so wie ich mich deiner erbarmt habe?" 
(V. 33). Von Gottes Liebe überwältigt, sollen wir das Höchste an Liebe vollbringen. 
Er fordert nichts, was er uns nicht selbst vorher • unvergleichlich reicher • ge- 
schenkt hätte. Er schenkt, verzeiht und liebt in wahrhaft göttlicher Weise, unbegrenzt 
und unerschöpflich; darum wird auch von uns das Vollmaß dessen verlangt, wozu 
ein Mensch fähig ist, oder besser: wozu wir eben durch die Liebe Gottes fähig wer- 
den. Diese ist nicht nur Motiv, sondern wird auch zur Quelle gnadenhafter Hilfe. 
Das übernatürliche Moment der Befähigung zur Vollkommenheit liegt in der Berg- 
predigt nicht an der Oberfläche, aber ist doch mitgegeben, mitverkündigt • ein- 
fach durch die Weise, wie Jesus den Jüngern vom Vater spricht. Im •Vaterunser" 
(Mt 6, 9•13) lehrt er sie die kindliche Anrede an Gott19, im Spruch vom unnötigen 
Sorgen (6, 25•32) eine kindlich-vertrauensvolle Nähe zu ihm. In der wichtigen 
Mahnung zum Bittgebet aber (7, 7•11) ermutigt er sie, Gott ihre Anliegen (doch 
wohl vor allem die, die mit ihrem Jüngersein, ihren Anstrengungen und Aufgaben 
für das Reich Gottes zusammenhängen!) vorzutragen: Gott ist aus der Liebe und 
Macht seines Wesens noch viel eher und mehr als irdische Väter bereit und fähig, 
den Bittenden •Gutes" (Lukas interpretiert: •heiligen Geist", 11, 13) zu geben. So 
darf er sicher auch als Helfer in der Not sittlichen Strebens, im Sichmühen um Voll- 
kommenheit gelten. 

Heben wir das Wesen der in der Bergpredigt geforderten •Vollkommenheit" 
schließlich noch von jenem Vollkommenheitsgedanken ab, der uns alle, wohl auf 
Grund des griechischen Einflusses, mehr oder weniger beherrscht! Sie ist kein •Ideal", 
dem wir uns schrittweise nähern sollen, ohne es jedoch je gänzlich zu erreichen; viel- 
mehr ist sie gerade eine Ganzhingabe an Gott, die wir einmal als Jünger Christi 
vollziehen müssen und aus der heraus wir unser Leben in dieser Welt, jeder nach 
seiner Berufung, gestalten sollen. Sie ist die Liebe zu Gott aus ganzem Herzen und 
aus allen Kräften, aus der auch die Liebe zu den Nächsten und Fernsten, zu Freun- 
den und Feinden erwächst nach dem Vorbild Gottes. Die christliche Vollkommenheit 
ist ferner kein menschlicher Perfektionismus, der ein in sich gerundetes, alle We- 
sensanlagen bis zur Vollendung entfaltendes Menschenbild erstrebt, vielmehr ein 
Wandeln vor Gott und mit Gott, um in seinen Augen zu bestehen, wie armselig 
auch unser Menschentum bleibe. Sie ist letztlich überhaupt kein ethischer Entwurf, 

19 Zum •Abba" vgl. G. Kittel im Theol. Wörterbuch zum NT I, 4•6; J. Jeremias 
in: Synoptische Studien (Festschr. für A. Wikenhauser), München 1954, 86•89; G. Schrenk 
im ThW V, 984f. Vgl. auch R. Schnackenburg, Art. Gottesbild im NT: Bibeltheol. 
Wörterbuch, hgg. von J. Bauer, Graz 1959, 372f. 



428 Rudolf Schnackenburg 

sondern eine religiöse Forderung: sich Gott, dem allzeit Größeren, zu unterwerfen 
und auszuliefern, im Gehorsam gegen seinen Ruf, im Willen zur Lauterkeit des 
Herzens und zum Radikalismus der Tat, aber auch im Vertrauen auf seine Gnade, 
Hilfe und Rettung. 

Matthäus hat diese Haltung in bewußter Antithese gegen jene von Jesus gegei- 
ßelte pharisäische und schriftgelehrte Frömmigkeit und Gesetzlichkeit gezeichnet, die 
den Willen Gottes verfehlte und das Reich Gottes vor den Menschen eher ver- 
schloß als öffnete (vgl. Mt 23, 13). Er hat sich dabei der jüdischen, schon alttesta- 
mentlichen Terminologie bedient und aufzeigen wollen, welches die wahre, von Je- 
sus und seiner Basileia-Botschaft geforderte •Gerechtigkeit" und •Vollkommenheit" 
ist. In anderer Weise interpretiert Lukas für seine heidenchristlichen Leser die escha- 
tologische Botschaft und Forderung Jesu und lehrt sie doch das gleiche. Er stellt 
nach den Heil- und Weherufen das herausfordernde Gebot der Feindesliebe gleich 
an die Spitze und läßt seine Leser aus diesem Griff Gottes nach dem ganzen Men- 
schen nicht mehr frei. Vielleicht vermeidet er absichtlich den Ausdruck •vollkom- 
men"; aber was die Bibel damit meint, tritt auch bei ihm klar hervor: Gott will den 
ganzen Menschen, und er will ihn ganz in seinem Dienst, weil er ihn mit ganzer 
göttlicher Liebe in dieser eschatologischen Stunde des Heils umfängt. 

3. Vollkommenheit und Nachfolge Jesu (Die Frage der •Evangelischen Räte") 

Die zweite Stelle, an der Matthäus (wieder er allein) den Ausdruck •vollkom- 
men" verwendet, führt uns noch ein Stück tiefer in unseren Fragenkreis hinein. Im 
Unterschied zur Bergpredigt richtet sich die Forderung Jesu diesmal nicht an alle, 
sondern nur an den •reichen Jüngling" (19, 21). Ferner scheint durch die zweifache 
Antwort Jesu auch eine Zweistufigkeit seiner Forderung ausgedrückt zu sein, bei 
der das Gebote-Halten nur wie die Vorstufe und die Aufgabe des Besitzes dann 
wie die wirkliche Vollkommenheit ausschaut (aber nur scheinbar!). Schließlich, und 
das dürfte das Wichtigste sein, wird die Vollkommenheit in enge Beziehung zur 
Nachfolge Jesu gebracht. Die Frage der •Evangelischen Räte", die die Behandlung 
der Perikope wie eine Hypothek seit langem belastet, wollen wir zunächst zurück- 
stellen. 

Versuchen wir wieder zuerst, Verfahren und Absicht des ersten Evangelisten bei 
seiner besonderen Gestaltung und sprachlichen Formulierung im Vergleich mit 
Markus (dem Lukas hier sehr eng folgt), zu erhellen! Nach Mk 10, 17•22 antwortet 
Jesus auf die Frage des Mannes: •Was muß ich tun, um ewiges Leben zu erben?" mit 
dem Hinweis (•du kennst... ") auf die Zehn Gebote, von denen er die der zwei- 
ten Tafel • in eigentümlicher Reihenfolge20 • aufzählt. Auf die Entgegnung des 
Mannes: •Meister, das alles habe ich gehalten von Jugend auf!" sagt ihm Jesus: 
•Eins fehlt dir (noch). Geh hin, verkaufe alles, was du hast... dann komm und folge 
mir!" Matthäus hat den Mk-Bericht vor sich gehabt und bewußt geändert, wie viele 
Beobachtungen beweisen 21. Die für uns beachtlichen Abweichungen sind folgende: 

20 Wahrscheinlich sollen zuerst die Verbote, danach das positive Gebot der Sorge für die 
Eltern aufgeführt werden. Zu •du sollst nicht berauben!" vgl. weiter oben im Text! 

21 Vgl. J. S c h m i d , Das Evangelium nach Matthäus, Regensburg 31956, 281f.; J. L e - 
vie in: La formation des Evangiles, Löwen 1957, 45. 



Die Vollkommenheit des Christen nadi den Evangelien 429 

1.) Jesu erste Antwort ist erweitert: •Wenn du zum Leben eingehen willst, halte 
die Gebote!" Erst auf die Gegenfrage des Mannes: •Welche?" zählt Jesus die Ge- 
bote auf. 2.) An den Dekalog (in Auswahl) ist das Gebot der Nächstenliebe nach 
Lv 19, 18 angefügt. 3.) Der •Jüngling" (erschlossen aus Mk •von Jugend auf") fragt 
von sich aus: •Was fehlt mir noch?" 4.) Jesu weitere Antwort lautet: •Wenn du 
vollkommen sein willst, geh hin, verkaufe alles..." 

Gerade wenn wir von der Bergpredigt herkommen, verstehen wir die Intention 
des ersten Evangelisten bei dieser Perikope leichter. Schon oben wurde darauf hin- 
gewiesen, daß hier wie dort auf Beispiele aus dem Dekalog das Gebot der Nächsten- 
liebe folgt (vgl. die 2. Änderung). Nun wollte Matthäus auch nach der Bergpredigt 
das alttestamentliche Gesetz durchaus nicht aufgehoben wissen, betonte vielmehr 
seine Gültigkeit und Verbindlichkeit (vgl. 5, 17•19!) • darum akzentuiert er 
jetzt auch Jesu erste Antwort an den Jüngling: •Halte die Gebote!" (vgl. die 1. Än- 
derung). Aber er interpretierte Jesus in der Bergpredigt auch dahin, daß das Ge- 
setz in einer neuen Weise erfüllt und überboten werden müsse, und formulierte 
darum, die Antithesen abschließend: •Seid also vollkommen... !" • darum bringt 
er nun in der weiteren Antwort Jesu an den Jüngling die gleiche Mahnung zur 
Vollkommenheit (vgl. die 4. Änderung). 

Um noch tiefer zu schauen, vergegenwärtigen wir uns, welchen praktischen kate- 
chetischen Zweck Matthäus mit der Perikope vom reichen Jüngling verfolgte. Wir 
werden nicht fehlgehen in der Annahme, daß er Judenchristen (oder Katechume- 
nen aus dem Judentum) am Beispiel des Jünglings zeigen wollte, was Christus von 
ihnen über ihre bisherige jüdische Gesetzlichkeit hinaus verlangt. Daß der Jüngling 
als Typ des jüdischen Taufbewerbers gelten soll, verrät uns vielleicht die 3. Ände- 
rung: Er selbst fragt: •Was fehlt mir noch?" Jesus stellt, ohne die erste Auskunft, 
er solle die Gebote halten, aufzuheben, noch eine weitere Forderung: In vollstän- 
diger Selbstentäußerung, in Ganzhingabe an Gott (hier konkret angewendet und 
veranschaulicht in der Hingabe seines Vermögens) soll er in die Nachfolge Jesu 
eintreten. Das erklärt die eigentümliche Parallelität und Dialektik der zwei Ant- 
worten Jesu (1. und 4. Änderung): Um in das Leben einzugehen, ist es erforder- 
lich, die Gebote Gottes zu erfüllen • nämlich in der Weise, wie Jesus das versteht 
(vgl. Bergpredigt!); und doch ist das, anders betrachtet, noch nicht genug, da es 
rein legalistisch geschehen könnte (wie es der Jüngling vielleicht bisher getan hat!). 
Wenn er •vollkommen" sein will, d. h. untadelig vor Gott, ganz nach dem Willen 
Gottes, muß er radikal handeln, in seinem Fall sich vom Reichtum trennen, und in 
die Nachfolge Jesu eintreten. 

Um diese Auslegung zu rechtfertigen, müssen wir einige Punkte verdeutlichen. 
Es kann sich bei der zweifachen Antwort Jesu nicht um zwei Stufen der sittlichen 
Bemühung handeln, die zu erklimmen in das Belieben des Fragenden gestellt wäre, 
schon gar nicht um zwei verschiedene Grade der Seligkeit, die er dadurch erringen 
könnte. Das hat schon J. Herkenrath klar erkannt22. •In das ewige Leben eingehen" 
ist eine gleichbedeutende Ausdrucksweise für •in das Reich Gottes eingehen", und 
das ist die einzige und zugleich höchste Verheißung, die Jesus zu geben hat. •,Schatz 

22 J. Herkenrath, Die Ethik Jesu in ihren Grundzügen, Düsseldorf 1926, 164f. 



430 Rudolf Schnackenburg 

im Himmel' (ist) hier ebensowenig wie bei Markus als besonderer Lohn gedacht, 
sondern als Gegenwert zu der Hingabe der Schätze auf Erden, fällt also mit dem 
Begriff ,ewiges Leben' zusammen wie Mt 6, 20"23. Die Wendung: •Willst du voll- 
kommen sein" stellt es dem Jüngling nicht anheim, sich dafür zu entschließen oder 
auf diesen •höheren" Entschluß zu verzichten; denn auch die erste Antwort Jesu 
ist genauso formuliert: •Willst du ins Leben eingehen" und rückt ihm, wie allge- 
mein anerkannt, eine dringliche Notwendigkeit vor Augen. Bei Markus ist jeder 
Zweifel durch die Antwort Jesu ausgeschlossen: •Eins fehlt dir noch!", die bei Mat- 
thäus als Frage im Munde des Jünglings auftaucht. J. Schmid hat also recht, •daß 
der Gedanke bei Matthäus kein anderer ist als bei Markus. Als bloßer Rat kann 
auch bei ihm die Aufforderung Jesu zur Vollkommenheit' nicht verstanden wer- 
den, weil die Hingabe des Besitzes an die Armen mit zur Nachfolge Jesu gehört 
(vgl. Lk 14, 33), also nicht dem Belieben des Jüngers überlassen ist"24. Daraus kön- 
nen wir schließen: Die Hingabe des Besitzes interpretiert Jesus für diesen Mann 
als die Erfüllung der Gebote Gottes, wie er sie versteht, als Ausdruck der Hingabe 
an Gott, der Radikalität des Gehorsams, ganz im Sinne der Bergpredigt (vgl. Mt 
6, 24!). Das ist vielleicht schon durch die Weise nahegelegt, wie Jesus gleich zu Be- 
ginn dem Mann die Gebote Gottes vorsagt. Bei Markus fügt Jesus nach •du sollst 
kein falsches Zeugnis geben!" noch an: •Du sollst nicht berauben!" Das kann nach 
jüdischen Parallelen auch heißen: •Du sollst nicht (den gerechten Lohn) vorenthal- 
ten!25. Viele Exegeten erblicken darin eine besondere und abgekürzte Formulie- 
rung für das 9. und 10. Gebot (•Du sollst nicht begehren ..."). •Es schützt das Gut 
des Nächsten, vor allem des Armen, vor der ,Begierde' des anderen"26. Jesus könnte 
also diese so gewendete Forderung im Hinblick auf den Reichtum des Fragestellers 
erheben. Matthäus läßt diese Wendung fort, fügt aber nach dem Dekalog das Ge- 
bot der Nächstenliebe an, und auch das könnte hier den Sinn haben, den Mann an 
seine besondere Verpflichtung zu erinnern, die ihm aus seinem Besitz erwächst. Mag 
es immerhin zweifelhaft bleiben, ob die Intention Jesu schon aus der ersten Antwort 
ersichtlich ist, so wird doch aus seinem zweiten Bescheid klar, daß er für diesen 
Mann den unumgänglichen Ruf Gottes darin erblickt, sich vollständig von seinem 
Besitz zu trennen und Jesus in Armut nachzufolgen. Jesu Mahnung und Forderung 
ist eine einheitliche und wird nur stufenweise aufgedeckt. Wer ins Leben eingehen 
will, muß •vollkommen" sein. Er muß die Gebote Gottes halten, aber so, wie Jesus 
das auslegt; im Falle des reichen Jünglings bedeutet das, auf seine irdischen Be- 
sitztümer zu verzichten und in die Nachfolge Jesu einzutreten. 

Fragen wir nun, in welchem Verhältnis Nachfolge Jesu und Vollkommenheit ste- 
hen! Dafür müssen wir beachten, daß •Nachfolge" und •Jüngertum" Jesu einen 
Bedeutungswandel durchgemacht haben. Ursprünglich heißt •Jesus nachfolgen" sei- 
nem Ruf zu persönlichem Jüngertum folgen, und zwar in einer engen Lebensgemein- 
schaft mit ihm, als Gefährte seiner Wege, als Schüler seiner Lehre, als Helfer sei- 
ner Verkündigung (vgl. Mk 1, 16•20; 2, 18. 23 u. ö.). Solche Menschen rief Jesus 

23 Ebd. 164. 
24 a.a.O. 282. 
25 Vgl. Dt 24, 14 (A); Mal 3, 5; Sir 31, 22 nach der LXX; Jak 5, 4 v. 1. Ferner V. Tay- 

lor, The Gospel according to St. Mark, London 1952, 428. 
28 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus, Göttingen 1937, 210. 



Die Vollkommenheit des Christen nach, den Evangelien 431 

aus Heim und Familie, Beruf und Bürgerlichkeit fort (vgl.Mk 2, 14; Lk 9,57•62; 14, 
26f. 33). Es scheint, daß er auf diese Weise von Anfang an einen engeren Kreis von 
Männern um sich sammelte, die sein Leben teilen und an seiner Mission mitwirken 
sollten. Die Grenzen mögen fließend gewesen sein, da sich zunächst wohl viele an 
ihn drängten und seine •Jünger" sein wollten27; aber das Kriterium blieb doch die 
Annahme durch Jesus und die Aufnahme in den engeren Kreis der ihm •Nachfol- 
genden". Nicht alle, die an seine Botschaft glaubten, waren damit schon seine •Jün- 
ger". In der Urkirche aber hat der Begriff •Jünger" eine weitere Bedeutung ange- 
nommen, klar ausgeprägt in der Apostelgeschichte, angebahnt vielleicht schon im 
Johannesevangelium: •Jünger" sind alle, die sich ihm im Glauben anschließen (vgl. 
Joh 8, 31; Apg 6, 7). Diese Entwicklung ist auch nur zu verständlich, da eine per- 
sönliche Lebensgemeinschaft mit Jesus nicht mehr möglich war, die Gläubigen aber 
eine ähnliche Bindung an ihren Herrn, sein Wort und seine Weisung erstrebten. So 
sind in den Rahmenbemerkungen der Evangelisten die Grenzen zwischen Worten 
Jesu an seine •Jünger" im engeren Sinn und an das Volk gerade dort oft verwischt, 
wo es sich um sittliche Forderungen handelt (vgl. zu Beginn der Bergpredigt Mt 5, 
If. par.; Lk 6, 20; vor den Sprüchen Mk 8, 34•38 par.; Lk 14, 25•35). Entspre- 
chend verschiebt sich der Gedanke der •Nachfolge" (vgl. Mk 8, 34 par.; Joh 8, 12)28. 
Es kann kein Zweifel sein, daß Jesus die Ansprüche, die sich aus seiner Reich-Gottes- 
Botschaft ergaben, an alle richtete, ebenso aber auch, daß er in die besondere Jünger- 
nachfolge mit Aufgabe von Heim, Familie und bisherigem Beruf nur eine begrenzte 
Schar rief. 

Bleibt nun der Gedanke der Vollkommenheit etwa auf jene engere Jüngernach- 
folge beschränkt? Das ist entschieden zu verneinen, da Matthäus in der Bergpredigt 
deutlich genug zu erkennen gibt, daß jeder Reich-Gottes-Anwärter •vollkommen" 
sein soll (5, 48). Wir werden die zweite Stelle in der Perikope vom reichen Jüngling 
also auch nicht so verstehen dürfen, daß •Vollkommenheit" ganz allgemein Aufgabe 
des irdischen Besitzes bedeutet. Es handelt sich bei Jesu letzten Worten an den 
Mann gewiß um die Aufforderung, sich ihm als •Jünger" im Vollsinn anzuschlie- 
ßen; aber wir müssen das so interpretieren, daß sich für diesen Mann die von allen 
verlangte •Vollkommenheit", nämlich die vollständige Hingabe an Gott, in der be- 
sonderen Lebensform der Armut erweisen sollte, wie sie in der Gemeinschaft der 
ständigen Jesusnachfolger verwirklicht war. So finden wir unsere obige Auslegung 
auch von daher bestätigt. Aber wir müssen nun weiter fragen: Wie hat die Urkirche, 
die die •Nachfolge Jesu" auch in einem weiteren, für alle gültigen Sinn faßte, die 
Aufforderung Jesu verstanden? Doch wohl so, daß sich für jeden Christusjünger 
die Forderung der Vollkommenheit in der Nachfolge und durch die Nachfolge des 
Herrn konkretisiert! Wenn damals, in der Gegenwart Jesu und durch seine Ent- 
scheidung, der Ruf Gottes für jeden einzelnen eine konkrete Gestalt bekam, sollte 
das in ähnlicher Weise nicht auch für die späteren Gläubigen gelten? Vielleicht muß 
man auch unter diesem Aspekt einmal das Armutsideal in der Jerusalemer Urge- 
meinde betrachten. Immer vorausgesetzt, daß die späteren Christusgläubigen den 

27 Vgl. K. H. R eng st or f im 7hW IV, 447f., überhaupt den ganzen Artikel (417 bis 
465). • Zum •Jüngertum Jesu" für weitere Kreise: 0. Dibelius, Die Jünger, Ham- 
burg 1953; K. H. S c h e 1 k 1 e , Jüngerschaft und Apostelamt, Freiburg i. Br. 1957. 

28 Vgl. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft 22•29. 



432 Rudolf Schnackenburg 

Gedanken der •Nachfolge" auf ihre Situation übertrugen, in ihre Lebensverhält- 
nisse übersetzten • mußten sie sich dann nicht fragen, welche konkreten Forderun- 
gen der Herr an alle, an jeden einzelnen stellte? 

Unter diesem Gesichtspunkt gewinnen die sog. •Evangelischen Räte" ein neues 
Ansehen. Sie haben eine biblische Grundlage, auch wenn sie später vielleicht nicht 
immer in der richtigen Weise •biblisch" begründet wurden. Sie sind der Ruf Gottes 
an einzelne Menschen, stärker in den Dienst Christi zu treten als andere, die diesen 
Ruf nicht vernehmen, sich gleichsam unmittelbar und ausschließlich ihm und seinem 
Werk zur Verfügung zu stellen. Wir wollen hier nicht die drei klassischen Räte aus- 
führlich behandeln, sondern nur kurz zeigen, wie sich Armut, Jungfräulichkeit und 
Gehorsam in diese Sicht einordnen. Den Entschluß einzelner Männer, sich um des 
Gottesreiches willen •zur Ehe untauglich" zu machen29, hat Jesus in Mt 19, llf. an- 
erkannt und offenbar gegenüber gehässigen Kritikern verteidigt. Es handelt sich 
sicherlich um Nachfolger, die, angerührt von der Reich-Gottes-Predigt Jesu, frei- 
willig auf die Ehe verzichteten, entweder von vornherein oder unter Aufgabe ihrer 
bisherigen Ehe, weil sie sich von Gott dazu gerufen fühlten, weil sie als erstes und 
einziges •das Gottesreich suchen" wollten (vgl. Mt 6, 33). Den Charakter des Rates 
erkennt man daraus, daß Jesus das nicht von allen, wohl nicht einmal von allen 
Jüngern im engeren Sinne verlangt hat (vgl. 1 Kor 9, 530); aber er billigte es, so wie 
er selbst ja auch jungfräulich lebte, er sieht es als eine Form der Ganzhingabe an 
Gott an, zu der diese Menschen entflammt wurden, ja er erblickt darin eine beson- 
dere Gnade Gottes (vgl. V. 11). Die Aufgabe des Besitzes scheint er von allen, die 
sein Wanderleben beständig teilen wollten, gefordert zu haben (vgl. Mk 10, 28•30 
par.; Lk 14, 33). Insofern ist der Rat der Armut ein viel dringlicherer. Am wenig- 
sten deutlich ist der Rat des Gehorsams in den Evangelien ausgesprochen, der später 
hinzugenommen wurde und eine Hauptstütze des monastischen Lebens ist. Eine bi- 
blische Grundlage dürfte die wiederholte Mahnung Jesu zum Dienen sein. •Wer un- 
ter euch groß sein will, sei euer Diener, und wer unter euch der erste sein will, sei der 
Knecht aller!" (Mk 10, 43f.). Lukas hat bei der Verlegung des Jüngerrangstreites 
in den Abendmahlssaal und bei der Betonung des Tischdienstes Jesu (22, 26f.) sicher 
auch die späteren Gemeindeverhältnisse im Sinn. Johannes hebt durch die Fuß- 
waschungsszene noch stärker das Vorbild Jesu hervor (13, 1•15). Der Gehorsam 
des Jüngers gegenüber Jesus und Gott liegt an sich auf einer anderen Ebene. Wenn 
man aber bedenkt, daß die Jüngerschar um Jesus mit ihrer ausgeprägten besonde- 
ren Lebensform für die späteren Gläubigen überhaupt paradigmatischen Charakter 
annehmen konnte, dann läßt sich auch der Gedanke des hl. Benedikt, daß der Abt 
in der Mönchsfamilie Christus selbst repräsentiert und der ihm erwiesene Gehor- 
sam so gut wie der Gehorsam gegenüber Christus selbst ist31, als Anwendung bi- 
blischer Grundgedanken begreifen. 

Aus der Erkenntnis, daß jeder Christ zur Vollkommenheit verpflichtet und nach 
ihrer konkreten Verwirklichung in der Nachfolge Jesu gefragt ist, ergibt sich aber 

29 Dazu vgl. J. B 1 i n z 1 e r , Eloiv etivoüxoi: Zeitschr. für die neutest. Wissensdi. 48 
(1957) 254•270, näherhin 257•259. 

30 Vgl. J. B. Bauer, Uxores circumducere (1 Kor 9, 5): Bibl. Zeitsdlr. NF 3 (1959) 
94•102. 

31 Vgl. E. M. Heufelder, Die evangelischen Räte, Wien 1953, 31•42. 



Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 433 

auch eine wichtige Folgerung für die Gläubigen, die in der Welt leben. Sie haben 
zwar nicht den Ruf zu einer besonderen, nach dem Ur-Jünger-Verhältnis geprägten 
Lebensform vernommen, sind aber ebenfalls angerufen, nach konkreten Weisen zu 
suchen, die Vollkommenheit zu verwirklichen. Audi ihnen darf Jesu Mahnung in der 
Bergpredigt nicht als ein fernes, unerreichbares Ideal oder gar • höchst verkehrt 
• als eine nur an Priester und Ordensleute gerichtete Forderung gelten. Sie sind 
genau so angesprochen, in ihrem Stand und irdischen Beruf gangbare Wege zu be- 
treten, um die Totalität der Hingabe an Gott und die Radikalität der Reich-Gottes- 
Stürmer zu vollziehen. Da heben sich aus der Predigt Jesu besonders die Mahnun- 
gen heraus, der von Gott trennenden Knechtschaft des Mammons und der Dämonie 
der Macht zu widerstehen. Letztlich aber sind es nicht diese negativen Mahnungen, 
die dem praktischen Bemühen die Richtung weisen, sondern ist es positiv das Haupt- 
gebot der Liebe, konkret angewendet auf die Bruder-, Nächsten- und Feindesliebe, 
in dem sich Jesu Forderung der Vollkommenheit verdichtet: •Seid also vollkommen, 
wie euer himmlischer Vater vollkommen ist!" 

Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit des Laien 

Von Rene Garpentier SJ, Löwen 

In einer bemerkenswerten Rezension meines Buches •Zeugen des Gottesreiches"1 

stellt W. Kern2 eine wichtige, ja grundlegende Frage, die das Verhältnis des 
Ordenschristen zu den Christen in der Welt betrifft. Das Problem stellt sich folgen- 
dermaßen: Wird nicht der Ordenschrist als •Zeuge des Gottesreiches" zu einseitig in 
eschatologischer Sicht gesehen, nämlich als Repräsentant der •künftigen seligen Voll- 
endung der Kirche" (60)? Ist er dadurch nicht ein unbedingt Bevorrechtigter des 
paradiesischen Gottesreiches, der einfach alle Christen zu tun heißt wie er selbst? 
•Es scheint", meint Kern, •daß so die Lebensstände der Christen in der Welt nur auf 
eine negative Weise vom Ordensstand abgegrenzt sind" (58). Und wie die Tatsache 
erklären, •daß die Mehrzahl der Menschen von Natur aus nicht für den Stand der 
Vollkommenheit bestimmt ist" (58)? 

Es ist hier nicht der Ort, auf die Lösung einzugehen, die Kern für das Problem der 
positiven Zuordnung der beiden kirchlichen Stände vorschlägt; darin sind wir mit 
dem Rezensenten grundsätzlich einverstanden. Wir möchten hier nur noch einmal die 
Grundschwierigkeit aufgreifen, die Kern sehr klar gesehen und folgendermaßen 
formuliert hat: Im Weltstand als Stand •verleiblicht sich nicht in unmittelbarer 
spezifisch christlicher Sichtbarkeit der Geist, aus dem der einzelne Weltchrist han- 

1 Zeugen des Gottesreiches. Einführung in das Ordensleben. Herold-Verlag, Wien-Mün- 
chen (1958). 

2 Zur Theologie des Ordensstandes, in: •Geist und Leben" 32 (1959) 57ff.; die einge- 
klammerten Zahlen beziehen sich auf diese Rezension. 




