
Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 433 

auch eine wichtige Folgerung für die Gläubigen, die in der Welt leben. Sie haben 
zwar nicht den Ruf zu einer besonderen, nach dem Ur-Jünger-Verhältnis geprägten 
Lebensform vernommen, sind aber ebenfalls angerufen, nach konkreten Weisen zu 
suchen, die Vollkommenheit zu verwirklichen. Audi ihnen darf Jesu Mahnung in der 
Bergpredigt nicht als ein fernes, unerreichbares Ideal oder gar • höchst verkehrt 
• als eine nur an Priester und Ordensleute gerichtete Forderung gelten. Sie sind 
genau so angesprochen, in ihrem Stand und irdischen Beruf gangbare Wege zu be- 
treten, um die Totalität der Hingabe an Gott und die Radikalität der Reich-Gottes- 
Stürmer zu vollziehen. Da heben sich aus der Predigt Jesu besonders die Mahnun- 
gen heraus, der von Gott trennenden Knechtschaft des Mammons und der Dämonie 
der Macht zu widerstehen. Letztlich aber sind es nicht diese negativen Mahnungen, 
die dem praktischen Bemühen die Richtung weisen, sondern ist es positiv das Haupt- 
gebot der Liebe, konkret angewendet auf die Bruder-, Nächsten- und Feindesliebe, 
in dem sich Jesu Forderung der Vollkommenheit verdichtet: •Seid also vollkommen, 
wie euer himmlischer Vater vollkommen ist!" 

Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit des Laien 

Von Rene Garpentier SJ, Löwen 

In einer bemerkenswerten Rezension meines Buches •Zeugen des Gottesreiches"1 

stellt W. Kern2 eine wichtige, ja grundlegende Frage, die das Verhältnis des 
Ordenschristen zu den Christen in der Welt betrifft. Das Problem stellt sich folgen- 
dermaßen: Wird nicht der Ordenschrist als •Zeuge des Gottesreiches" zu einseitig in 
eschatologischer Sicht gesehen, nämlich als Repräsentant der •künftigen seligen Voll- 
endung der Kirche" (60)? Ist er dadurch nicht ein unbedingt Bevorrechtigter des 
paradiesischen Gottesreiches, der einfach alle Christen zu tun heißt wie er selbst? 
•Es scheint", meint Kern, •daß so die Lebensstände der Christen in der Welt nur auf 
eine negative Weise vom Ordensstand abgegrenzt sind" (58). Und wie die Tatsache 
erklären, •daß die Mehrzahl der Menschen von Natur aus nicht für den Stand der 
Vollkommenheit bestimmt ist" (58)? 

Es ist hier nicht der Ort, auf die Lösung einzugehen, die Kern für das Problem der 
positiven Zuordnung der beiden kirchlichen Stände vorschlägt; darin sind wir mit 
dem Rezensenten grundsätzlich einverstanden. Wir möchten hier nur noch einmal die 
Grundschwierigkeit aufgreifen, die Kern sehr klar gesehen und folgendermaßen 
formuliert hat: Im Weltstand als Stand •verleiblicht sich nicht in unmittelbarer 
spezifisch christlicher Sichtbarkeit der Geist, aus dem der einzelne Weltchrist han- 

1 Zeugen des Gottesreiches. Einführung in das Ordensleben. Herold-Verlag, Wien-Mün- 
chen (1958). 

2 Zur Theologie des Ordensstandes, in: •Geist und Leben" 32 (1959) 57ff.; die einge- 
klammerten Zahlen beziehen sich auf diese Rezension. 



434 Rene Carpentier 

delt" (60). Ist damit nicht tatsächlich gegeben, daß der Laienstand nur in negativer 
Weise vom Ordensstand abgegrenzt werden kann? Versuchen wir darauf eine Ant- 
wort. 

Das Ziel aller Getauften ist die Aufrichtung des Reiches Gottes, schon hier auf 
Erden und einst, vollkommen, im Himmel3. Nun aber ist dieses Reich Gottes • die 
volle Verherrlichung des Vaters in Christus durch den Heiligen Geist • objektiv 
nichts anderes als die Anpassung des gesamten menschlichen Lebens • als •soziale 
Ordnung" betrachtet • an die Gotteskindschaft. So wird das Gottesreich die voll- 
kommene Brudergemeinschaft, die sich in Christus verbunden weiß und sich in an- 
betender Hingabe dem Vater aufopfert. Das ist die Hauptidee der •Zeugen des 
Gottesreiches". In dieser evangelischen Gemeinschaftsordnung, die mit dem mysti- 
schen Leib, der vollkommen verwirklichten Kirche zusammenfällt, liegt der höchste 
Wert des Vollkommenheitsstandes (Ordensstandes) als solchen. In derselben Sicht 
möchten wir nun aber auch den theologischen Ort des Welt- oder Laienstandes in 
der Kirche aufzeigen. Erläutern wir zunächst den ersten Punkt. 

Oft sieht man in der Kirche nur eine Gebetsgemeinschaft, eine rein •religiöse", 
vor allem innerliche Bruderschaft, die sich nach außen auf die gemeinsame Übung 
des öffentlichen Kultes und •guter Werke" beschränkt. Die Gemeinschaftsinstitu- 
tionen scheinen einzig der politisch-bürgerlichen Gesellschaft vorbehalten. Diese tat- 
sächliche, zweifellos unvermeidliche Situation entspricht jedoch keineswegs den Ab- 
sichten des Evangeliums. Die Kirche selbst lehrt uns das, indem sie uns auf den 
•öffentlichen Stand evangelischer Vollkommenheit" hinweist, wo sie in kleineren 
Gemeinschaften ihre Ideale (objektiv) ganz verwirklichen kann. 

Man versteht den Ordensstand oft als eine Größe rein geistiger Ordnung, am 
Rande der Kirche, wo jedes Glied seine persönliche Vollkommenheit sucht. Deshalb 
spricht man landläufig von •Weltflucht", ohne sich über den Doppelsinn dieses 
Wortes Rechenschaft zu geben. Tatsächlich gründet die Kirche durch ihre Ordens- 
gemeinschaften, die ganz im Irdisch-Menschlichen, mitten in der •Welt" stehen, eine 
neue in sich geschlossene Gemeinschaft, die dem Kindschaftsideal der Getauften 
völlig entspricht. Diese kirchliche Gemeinschaft hat ihre Institutionen, Gliederungen 
und Arbeiten. Alle sozialen Probleme sind darin gelöst: sie bildet eine soziale Ord- 
nung. Es geht ihr also nicht bloß darum, vom künftigen Reich Zeugnis zu geben. 
Das Evangelium und seine Fortsetzung, die Kirche, wollen durchaus der Welt im 
Hier und Jetzt die Lösung des im Grunde einzigen menschlichen Problems verkün- 
den: die Vereinigung aller Menschen zu einer brüderlichen Familie. Dieses Problem 
beschäftigt die Menschen, seitdem sie existieren, aber es bewegt noch mehr das Herz 
Christi. Als Sünder sehnen sich die Kinder Adams nach Frieden. Doch von Anfang 
an bringen sie sich gegenseitig um. Ihre geistige Natur und besonders ihre Berufung 
zur Gotteskindschaft hat aber aus ihnen Brüder gemacht. •Gott schuf den Menschen 
nach seinem Bild". Das heißt konkret: nach dem Bild der innertnnitarischen Ge- 
meinschaft und der innergöttlichen Agape. Ihr Gesetz, ihre Existenz als Kind Got- 

3 Es muß hier betont werden, daß der Ordensstand nicht nur und nicht in erster Linie 
Zeuge des künftigen triumphierenden Lebens ist, sondern des hier und jetzt schon beginnen- 
den Gottesreiches. Das ist übrigens der Gedanke des hl. Augustinus, auf den der Titel unse- 
res Buches hinweist. 



Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 435 

tes bedeutet nicht bloß, daß sie einander lieben sollen, sondern •daß sie eins seien, 
wie Du, Vater, und ich eins sind". 

Angesichts dieses Ideals sind die Spaltungen auf Erden dem himmlischen Vater 
ein Greuel. •Die Kinder Gottes sind versprengt" (Joh 11,52). Christus will sie um 
jeden Preis zur Einheit sammeln. Auf welche Weise? So, wie er mit seinen Aposteln 
lebte. Diese unterwiesen spontan die Christengemeinden in jener Lebensweise, die 
seitdem den Namen •vita apostolica" trägt. Von ihr gehen die drei Evangelischen 
Räte und der Stand der evangelischen Vollkommenheit aus. Das ist das vom Herrn 
geoffenbarte Mittel, •damit sie eins seien" und die Menschen die Herrlichkeit Christi 
sähen. •Ich habe ihnen meine Herrlichkeit gegeben", diese Gemeinsamkeit des Den- 
kens und Liebens mit dem Vater, die dem Sohne eigen ist, •damit die Menschen 
glauben, daß Du mich gesandt hast". Die neue Liebe, die über die Sünde siegreiche 
Agape, ist wirklich das einzige göttliche Zeichen in dieser Welt. 

Oft mißt man dem dreifachen Rat nur eine Bedeutung für die persönliche Voll- 
kommenheit zu. Gewiß darf man darin das •Mit-Christus-Gekreuzigtsein" und das 
•Mit-Ihm-Auferstandensein" erblicken. Die Lebensweise, wie sie der einzige Sohn 
erwählt hat, entspricht wunderbar den Kindern Gottes. Aber nochmals, Christus ist 
kein Einsiedler. Er hat einen mystischen Leib, er eint in sich unzählbare Glieder. 
Keiner wird Kind Gottes außer in Christus, als Glied Christi und als Glied unter 
Gliedern. 

Wenn man diese gemeinschaftsbildende und soziale Bedeutung der drei Räte oft 
allzusehr vergessen zu haben scheint, dann deshalb, weil man über die •Flucht in die 
Wüste" der ersten •Eremiten", der Vorläufer des Ordenslebens, betroffen ist. Man 
hat jedoch allzeit erkannt, daß der Übergang von der Anachorese zum Cönobitentum 
rasch und natürlich vor sich ging und von den großen Charismatikern der Wüste 
gewollt war. Wenigstens in der lateinischen Kirche wurde das Gemeinschaftsleben 
sehr bald ganz entschlossen als die einzige Form des Standes der evangelischen Voll- 
kommenheit gewählt. Aber noch weit mehr. Die neuere Forschung über die Vita des 
Antonius, des Vaters der Eremiten, hat uns deutlicher die Bedeutung des Auf- 
bruches in die Wüste erhellt. In Wirklichkeit war es das Heimweh nach der vita 
apostolica, dem apostolischen Leben der ersten Zeit, des •ein Herz und eine Seele" 
und der daraus sich ergebenden Loslösung vom persönlichen Eigentum, das den Ein- 
siedler dazu zwang, mit einer christlichen Gemeinschaft zu brechen, in der das Sich- 
Einrichten in den irdischen Gütern zur Regel geworden war. Die ganze Christenheit 
bekennt sich einmütig zur Verehrung jener, die sich von ihr loslösen, und bezeichnet 
sie als Fortsetzer der sogenannten apostolischen Lebensweise (vita apostolica). 

Man beachtet zu wenig, daß während der ersten zwei Jahrhunderte • einer Zeit 
unaufhörlicher Verfolgungen • die Gesamtheit des christlichen Volkes dem Geist 
brüderlichen Teilens, wie er am Anfang herrschte, treu blieb4. Das läßt uns die Reak- 
tion des in die Wüste fliehenden Antonius verstehen: es war einfach die Rückkehr 
zur anfänglichen Gemeinschaft, die nie vergessen wurde. Der Einsiedler spürte eben, 
daß man Gott zu verlieren beginnt, wenn man die Brudergemeinschaft verliert. Ein- 
siedlertum bedeutet ein Zweifaches: Bruch und Zwischenstufe. Bruch mit einer 

4 Wir können leider diese in den Texten der ersten zwei Jahrhunderte klar bezeugte ge- 
schichtliche Tatsache hier nicht aufzeigen. 



436 Rene Carpentier 

erschlafften Gemeinschaft; Zwischenstufe, in der man sich auf die Rückkehr zur 
ursprünglichen Gemeinschaft vorbereitet. Wer aber so mit der Gesamtheit bricht, 
entscheidet sich von neuem zu einer ganz und gar brüderlichen Gemeinschaft und 
zum vollen Verzicht auf die irdischen Güter. In dieser Entwicklung verfestigt sich 
in der Christenheit die Stetigkeit der vita apostolica. Sie zeigt uns den sozialen Cha- 
rakter der evangelischen Armut • wir müssen eine Gesellschaft zu verwirklichen 
suchen, in der es keine Armen mehr gibt •, sie zeigt ganz allgemein den sozialen 
Charakter des Lebens nach den Räten, und sie erläutert auch, wie noch zu sagen sein 
wird, den sozialen Appell, den die Räte an alle Gläubigen richten. 

Endlich hat die falsch verstandene •Weltflucht" zu sehr den tiefen Wirklichkeits- 
gehalt der vita apostolica verdeckt. Man beurteilt den Bruch mit der Gemeinschaft 
nur richtig, wenn man dessen Ziel begreift. Schon in der Wüste entdecken wir jene, 
die den hl. Antonius aufsuchten, mit ihm eng verbunden waren und •gemeinsam 
beteten, dem Studium oblagen, fasteten und arbeiteten, um durch Almosen anderen 
helfen zu können". Wir sehen sie •in Eintracht und Gerechtigkeit" miteinander leben, 
unbehelligt von •den Steuereinnehmern" (sie); kurz, sie bilden schon das neue Reich. 
Dann kommen bald der hl. Benedikt und seine Mönche, vorbildlich in der Geistes- 
und Handarbeit, Hüter versunkener und Begründer neuer Zivilisationen. Und seit- 
her dienen die Ordensleute, weit entfernt, die Berührung mit der Welt zu verlieren, 
den Menschen, helfen ihnen wirksam an Leib und Seele und pflegen alle echten 
irdischen Werte. Weltflucht entsagt also nur der schlechten Welt und jenen irdischen 
Ordnungen, die mit der restlos brüderlichen Gemeinschaft in Widerspruch stehen. 
Sonst aber ist der Ordensstand in die Wirklichkeit dieser Welt eingetaucht. Hier 
errichtet er, dem Wechsel der Zeit zum Trotz, seine Abteien und Klöster, Kirchen 
und Missionen, Kollegien und Universitäten, Spitäler und Kliniken zur Ehre des 
Herrn; sein Reich ersteht, und ist es auch oft verfolgt und gefährdet, es ersteht 
immer wieder von neuem. 

Gibt es ein stärkeres Verlangen im Herzen des Herrn als das nach dieser neuen 
Gemeinschaft, einer Gemeinschaft von Brüdern, wachsend und wirkend zur Ehre des 
Vaters? Gibt es eine tiefere Sehnsucht des menschlichen Herzens? Gibt es einen 
glühenderen Wunsch für jene, die von der Gnade des mystischen Leibes Christi 
getragen werden? Das ist das große, allzu sehr vergessene Ziel. Aber mehr denn je 
entspricht es dem Streben der ganzen Menschheit. Der Kommunismus verfälscht 
dieses Streben aus Verzweiflung. Im Kampf gegen Gott und das Evangelium sieht 
er nicht den Widerspruch: die Gemeinschaft wollen und die Liebe leugnen. 

Wird im Lichte dieser Lehre der Weltstand in seinem Verhältnis zum Ordens- 
stand negativ bestimmt? Wird er diesem unaufhebbar als mindere Vollkommenheit 
untergeordnet? Oder wird man sagen, das Ideal des Weltstandes, das wesentlich 
im Geschöpflichen wurzelt, sei radikal zu trennen vom Ideal des Ordensstandes, der 
•das Geschöpfliche flieht"? Die christliche Wirklichkeit erscheint uns ganz anders. 
Die ganze Kirche, Welt- und Ordenschristen, müssen zugleich positiv und negativ 
bestimmt werden. Nicht Unterordnung des Laienstandes unter den Ordensstand, 
sondern Zuordnung aller Getauften, um die erbsündlichen Spaltungen (negativer 
Pol) zu heilen und dann ein Reich zu gestalten, das schon gegenwärtige und kom- 
mende Gottesreich (positiver Pol). Anders ausgedrückt: alle erstreben die eine Bru- 



Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 437 

dergemeinschaft. Schon jetzt gibt der Ordensstand, so gut er es vermag, Zeugnis von 
den vollkommenen Voraussetzungen des gegenwärtigen Gottesreiches: den drei 
gemeinschaftsbildenden Räten. Aber auch er muß durch die tägliche Anstrengung 
seiner Glieder zu seinem begrenzten Ziel emporsteigen und durch dieses hinstreben 
zum letzten Ziel der Gesamterlösung. Und der Weltchrist kann und muß als Teil der 
noch so unvollkommenen menschlichen Gesellschaft den Geist dieser Räte erfassen, 
und zwar nicht nur, um durch seine innere Heiligkeit persönlich zum gleichen Ideal 
zu gelangen, sondern um auch den anderen zu helfen, sich ihm anzunähern. 

Es gibt also in der Kirche nicht einen Stand, der schon am Ziele •angekommen"' 
wäre, und einen anderen, der es nie erreichen wird. Es gibt für alle nur das Streben 
dem letzten Ziele zu. In den Augen der Kirche bezeichnet der öffentliche Stand der 
Vollkommenheit durch seine Existenz als solche Sinn und Aufgabe der gemein- 
samen Anstrengung. Alle stehen in Gefahr zu glauben, schon angekommen zu sein. 
Das gilt sowohl für die persönliche Vollkommenheit wie auch für die Beurteilung 
des Lebensstandes. Im übrigen sind beide Gesichtspunkte in der Praxis eng mitein- 
ander verbunden. Der Ordenschrist kann sich über seinen •Beruf" täuschen, sähe er 
in seinem Stand eine automatische Garantie der Heiligkeit. Der Laie in der Welt 
würde sich täuschen, machte er aus dem Gebrauch der Welt ein Ziel in sich, ein 
unkluges Paktieren mit ihr oder ganz einfach ein Sich-in-ihr-heimisch-Einrichten. 
Wir haben es bereits gesehen: weder verzichtet der Ordenschrist darauf, die Welt 
zu gebrauchen und sie wie der Laie gebührend zu achten, noch kann sich der Laie, 
ebensowenig wie der Ordenschrist, einfach der Welt hingeben. •Ihr seid nicht von 
der Welt." •Alles, was in der Welt ist, ist Begierde." für den Welt- wie für den 
Ordenschristen sind alle Dinge nur •gut" durch den christlichen Akt, der sie ge- 
braucht, indem er sie zugleich auf die Höhe des übernatürlichen Lebens der Kinder 
Gottes erhebt, d. h. sie wirksam hinlenkt auf die Auferbauung der Gemeinschaft 
der Liebe und Anbetung zur Ehre des Dreifaltigen Gottes. 

Alle Christen müssen angespannt voranschreiten, im •Vorübergang" sein: das ist 
das Entscheidende. Alle müssen mit Christus vom irdichen Leben • durch den 
Tod am Kreuz • zur Auferstehung gelangen. Christus ist dafür Vorbild. Christus 
aber ist die Kirche. Die ganze Kirche ist unterwegs. Insofern sie heilig ist, lehrt sie 
alle, den Aufstieg nicht zu scheuen. 

Die Kirche trägt die Stände der Vollkommenheit in sich und organisiert sie 
offiziell zum Nutzen für alle, indem sie ihnen die Lebensweise Christi als Programm 
mit auf den Weg gibt, um diese Lebensweise so als Kirche, als Gemeinschaft zu 
praktizieren. Die Heiligen bekennen sich einzeln, wenigstens geistigerweise, zu 
dieser vita aposlolica; der Ordensstand bekennt sich öffentlich und amtlich zu ihr; 
die Säkularinstitute hingegen üben sie auf eine mehr verborgene Weise. Pius XII. 
hat diese Sendung der Stände der Vollkommenheit hervorgehoben, wenn er sagt: 
•Die Kirche als Braut Christi würde nicht vollständig dem Wunsche Christi Unseres 
Herrn entsprechen, und die Menschen würden nicht voll Hoffnung wie zu ,dem für 
alle Nationen aufgerichteten Zeichen' (Is 11, 12) emporschauen, wenn man darin 
nicht Menschen fände, die mehr durch das Beispiel ihres Lebens als durch ihre Worte 
die Schönheit des Evangeliums mit einem besonderen Glanz widerstrahlen"5. 

6 2. Febr. 1958, an die in Rom residierenden Ordensobern. 



438 Rent Carpentier 

Der Laie nun, der sich in der Zeit seiner Standeswahl vor Gott für das Leben in 
der Weh entschieden hat, •schaut (gemäß den Worten, die wir soeben zitiert haben) 
voll Hoffnung zur Kirche der Heiligkeit empor". Zunächst kann er nach derselben 
evangelischen Heiligkeit in seinem persönlichen Leben streben6. Dann aber • und 
seine Mitarbeit ist unerläßlich • muß er den Geist der Sozialordnung des Evan- 
geliums auch in der Welt zu verwirklichen suchen, soweit diese ihn annimmt. End- 
lich strebt er aus allen seinen Kräften der großen Gemeinschaft der Erwählten zu, 
und er findet dort jetzt schon nicht bloß seine Hoffnung, sondern die geistige Kraft 
und die Richtung seines irdischen Lebens und seiner apostolischen Anstrengung. 
Hier jedenfalls ist er des Gelingens ganz sicher. 

Aber trotzdem, so wird man einwenden, hat er nicht das Vorrecht, wie Ordens- 
leute leben zu können. Er scheint also verpflichtet, das •weniger Gute" zu wählen. 
Bekommt dadurch seine ganze Existenz nicht doch etwas Negatives, wenigstens von 
der Standestheologie her gesehen, wie sie hier dargestellt wird? • Darauf ist zu- 
nächst zu antworten, daß man im Leben eines Christen das Streben nach dem per- 
sönlichen und sozialen Ideal des Evangeliums und die Spannung, die sich daraus 
ergibt, nicht unterdrücken kann. Damit wird nicht ein negatives Element eingeführt, 
sondern darin drückt sich der Dynamismus des göttlichen Anrufs aus7. Man hätte 
also sehr unrecht, das Leben des Weltchristen unter dem Vorwand, es positiv aufzu- 
wertenden der Räte-Vollkommenheit abzuwenden. Es hieße die evangelische Voll- 
kommenheit sehr schlecht verstehen, wenn man sie dem Gebrauch der geschaffenen 
Dinge entgegengesetzt glaubte. Der Stand der Vollkommenheit flieht das Geschöpf- 
liche nicht, er reinigt es. Und es hieße auf eine gefährliche Weise den Getauften auf 
einen der Taufe entgegengesetzten Sinn hin orientieren, wollte man ihn von der dem 
Christentum wesentlichen eschatologischen Sicht wegwenden, indem man ihm hier 
auf Erden ein •dauerndes Reich" vorstellt und ihm so den österlichen Geist raubt. 

Wir werden nun zum Schluß zusammenfassend das vorgeschlagene positive Ideal 
für jeden Stand aufweisen, d. h. die eine und verschiedene Berufung der Getauften. 

Die Berufung zum Priestertum versteht sich leicht. Sie steht im Dienst des sakra- 
mentalen Lebens der Kirche. Für seine persönliche Heiligung bleibt der Priester ein 
Getaufter, ein Kind Gottes, ein Glied des mystischen Leibes. Als Amtsträger heiligt, 
lenkt, lehrt und organisiert der Priester die beiden Gemeinschaften des Volkes 
Gottes. 

Hier interessiert uns die allgemeine Berufung der Getauften zur Heiligkeit und 
zum Reiche Gottes. Man könnte hier auf die Frage Kerns zurückkommen: •Wäre es 
nicht, ideal gesehen, ... zu wünschen, daß jeder Christ die Lebensform Christi zu 

* Ordensmann und Laie sind also hierin wirklich gleich. Beide müssen durch ihre christ- 
lichen Akte unter dem Einfluß der frei geschenkten Gnade heilig werden. Weder der eine 
noch der andere ist schon heilig. 

7 Es muß allerdings nochmals betont werden, daß das Streben des Christen, der sich für 
die Welt entschieden hat (und man muß sich hüten, junge Christen vor dem entscheidungs- 
fähigen Alter definitiv sich festlegen zu lassen), sich nicht, außer durch eine neue Berufung, 
auf die Übernahme des Standes der Vollkommenheit richtet, sondern auf die Nachfolge 
Christi und seiner Räte, von denen der Stand der Vollkommenheit Zeugnis gibt. 



Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 489 

seiner eigenen machte und auf die vollkommenste Weise nach Vollkommenheit 
strebte"8? In sich, d. h. in der Ordnung der Prinzipien a priori und für jene Laien, 
die sich für ihren Stand noch entscheiden müssen: ja. Der hl. Augustinus hat ohne 
Zögern geschrieben: •Utinam omnes forent virgines", •möchten doch alle jungfräu- 
lich sein". Mit anderen Worten: es dürfte wohl niemanden erschrecken, wenn das 
irdische Leben durch die Entscheidung aller Menschen zur gottgeweihten Jungfräu- 
lichkeit eines Tages in der Liebe (caritas) zu Ende ginge. Doch wir stehen nicht in 
einer Ordnung der Prinzipien a priori! Wir stehen in einer wirklichen Ordnung und 
in der Ordnung der konkreten Prinzipien. Reine Prinzipien sind gültig. Sie haben 
uns über die sittlichen Werte aufzuklären. So wie die Frage aber gestellt ist, ent- 
behrt sie der Wirklichkeit. Für alle Nachkommen Adams gilt dasselbe: die •ideale" 
Ordnung hat einer anderen Platz gemacht. Allein die konkrete Ordnung existiert, 
und sie allein ist von Gott gewollt. Der Herr erwartet von uns eine kindliche, ver- 
trauende Unterwerfung unter die Wirklichkeit, und sehen wir recht hin, entdecken 
wir, daß die wirkliche Ordnung für alle noch viel schöner ist: •mirabilius refor- 

masti". 

Was existiert, ist die Ordnung der erhobenen, sündigen und erlösten Natur. Alle 
Getauften sind erlöste Sünder, und vor allem, sie leben nicht allein: ihre Berufung 
läßt sich nur in einem Ganzen verstehen. Der Individualismus würde alle Perspek- 
tiven fälschen. In der sündigen und erlösten Menschheit bricht jeder von einer ihm 
eigenen Situation auf, von der er strebend hinansteigen muß, um so die eine 
menschliche Familie zu verwirklichen. 

1. Die grundlegende Berufung des Christen besagt, daß alle durch persönliche 
Heiligkeit nach jener Brudergemeinschaft streben sollen, welche die erlöste Mensch- 
heit darstellt. Das Gottesreich hat auf dieser Erde nie und nimmer eine •bleibende 
Stätte". Gewiß, es ist eine'Wirklichkeit, aber in der Hoffnung und in der Bemühung. 
Das bedeutet also eine Anstrengung, die das Höchstmögliche zu erreichen sucht und 
die dafür sehr klar das gemeinsame Ziel vor Augen haben muß, •daß sie eins 
seien". Dahin geht die Herzensbewegung der Kirche in der täglichen heiligen Messe. 
Wir werden darin mit dem einen Brot gespeist. So in der Hoffnung und schon in der 
Wirklichkeit eines einzigen Leibes geeint, übergibt uns Jesus dem Vater als Opfer- 
gabe der Anbetung und Liebe, die so der Anfang der ewigen Opfergabe wird. 

2. Es ist also für die Kirche unerläßlich • und die Predigt der Apostel hat damit 
begonnen •, daß die •vita apostolica" wirklich und öffentlich im Herzen der christ- 
lichen Familie existiert. Der Ordensstand hält das Streben der Gesamtheit aufrecht, 
aber unter der Bedingung, daß er selber in seinen Gliedern unablässig zum Ziele 
aufsteigt. Deshalb kann man ihn sowohl negativ • seine Glieder gehören zur sün- 
digen Menschheit • als auch positiv • er ist das Abbild des Gottesreiches • 
bestimmen. Die Ordensleute sind selber Früchte der Kirche, ihres eigenen Geschlech- 
tes (eines christlichen oder nicht) und ihrer Eltern und bilden zuinnerst einen Teil 
des Ganzen. Es wäre ein Irrtum, wollte man die Ordensleute neben die streitende 
Kirche stellen (oder wollten sie selbst ihren Platz so bestimmen), als wären sie schon 
•Angekommene", oder wollte man sie neben die Welt stellen, da sie doch nur der 

8 Vgl. •Geist und Leben" 32 (1959) 58. 



440 Renk Carpentier 

sündhaften Welt entsagt haben. Eine große Gnade, die ihnen im Höchstmaß die aus 
der Gotteskindschaft stammende Brudergemeinschaft in dieser Welt erleichtert! Ihre 
Berufung würde indes das Reich Gottes nicht endgültig auf dieser Erde aufzurichten 
vermögen. Sie bildet es vielmehr in einer wagnisreichen Gemeinschaft nur vor. Diese 
lebt ganz aus der Hoffnung auf das ewige Reich und schenkt allen zugleich die Hoff- 
nung eines sozialen Friedens im Hier und Heute. Wenn nur die Menschen den 
sozialen Appell der evangelischen Räte hören wollten. 

3. Wenn man sagt, daß die •Laien" ganz in der Atmosphäre der sündigen Men- 
schennatur leben, so bedeutet das nicht, daß man sie herabsetzt, indem man sie rein 
negativ definiert, sondern daß man sie genauso wie ihre Brüder im Ordensstand 
dazu aufruft, von der konkreten Welt aus nach dem gegenwärtigen und künftigen 
Gottesreich zu streben. Wer infolge einer echten und rein positiven Berufung wirk- 
lich in der Welt lebt, d. h. in einer Ordnung, die nicht die evangelische ist, hat eine 
dreifache Sendung: 

a) Er muß in der Welt den Geist der evangelischen Brüderlichkeit leben und 
damit in wachsendem Maße die Grundtriebe des Menschen, das Streben nach Reich- 
tum, Liebe und Selbstbestimmung durchdringen. Diese Anstrengung erheischt von 
den Weltchristen eine größtmögliche, kluge und wachsende Anpassung der natio- 
nalen und internationalen Gegebenheiten an die an uns gerichteten Einladungen des 
Evangeliums. Das ist die vollchristliche Formel des Laienapostolates; 

b) Er muß auf der Ebene der christlichen Familie auf sehr konkrete Weise das 
Programm der evangelischen Ordnung verwirklichen, da ja dort, solange die Kinder 
klein sind, die Liebe und das Teilen von allem ganz natürlich vorherrschen. 

Hier taucht nochmals die wirklich zentrale Frage nach dem positiven Wert der 
christlichen Ehe auf. Wir müssen darüber offen sprechen. Christus hat in seiner gott- 
menschlichen Person für alle das Ideal des Gotteskindes offenbar gemacht. Nun zeigt 
er sich selbst als der Ehe völlig fremd. Damit offenbart er eine neue Liebe, die inner- 
trinitarische Agape, und rechtfertigt dadurch unendlich den Verzicht auf die eheliche 
Liebe. Man versteht deshalb, warum die christliche Tradition in der Ehe nie ein 
Ziel evangelischer Vollkommenheit gesehen hat. Anderseits ist die Ehe eine undis- 
kutierbare Tatsache der wirklichen Welt. Christus hat sie ausdrücklich ins Christen- 
tum eingegliedert, und zwar dadurch, daß er sie zum Sakrament erhob; und eben 
das ist die große Wohltat, die er nach dem Zeugnis des Brautsegens dem Menschen 
gewährt. Das heißt: er will die Ehe durch seinen direkten Eingriff als Erlöser hei- 
ligen. Der wesentlich jungfräuliche Christus ist als solcher in der christlichen Ehe 
gegenwärtig. Wir stehen also vor einer ganz neu geoffenbarten Wirklichkeit, welche 
die Gatten zu einem neuen, höheren Streben veranlaßt. Es geht nicht darum, die Ehe 
gering zu schätzen, sondern sie zu erhöhen, um sie so in das erlösende Wirken einzu- 
ordnen. 

c) Damit ist auch das dritte Element der Sendung des Weltchristen (in der Ehe) 
aufgezeigt. Die wahre Bestimmung der christlichen Ehe liegt darin, daß auch die 
Ehegatten der brüderlichen Gemeinschaft der Kinder Gottes zustreben. Wenn die 
beiden Gatten die ihnen geschenkte Erlösungsgnade in die Tat umsetzen, können 
und müssen sie (1) im Ehegebrauch selber nach der Liebe (caritas) trachten, (2) dem 
brüderlichen Reiche hienieden und drüben neue Gotteskinder schenken, (3) aus der 



Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 441 

Familie eine Liebes- und Kultgemeinschaft zur Ehre des Vaters gestalten, (4) die 
Kinder so erziehen, daß auch sie nach dem Gottesreiche streben, und (5) u. U. • 
durch Unterstützung der persönlichen Berufung von Seiten Gottes • Priester, 
Ordensmänner und Ordensfrauen für die Kirche vorbereiten. 

Die Vermehrung des Menschengeschlechtes als solche scheint uns also nicht ein 
übernatürliches Gut zu sein, das man • auf gleicher Ebene • mit der Jungfräulich- 
keit in Parallele setzen könnte. Sie ist etwas Natürliches und muß deshalb in Chri- 
stus umgeformt werden, damit sie Weg, Übergang und Streben zum Reich Gottes 
hin sei. Daraus erklärt sich die kirchliche Freude, die als etwas ganz Neues aus der 
richtig verstandenen christlichen Ehe wächst. Das Sakrament macht das rein natürliche 
Verlangen zu einem Aufstieg zur innertrinitarischen Agape. Jedoch nur unter der 
Bedingung, daß sich die ganze Perspektive ändert. Selbst für die Gatten wäre die 
Praxis der vollkommenen Enthaltsamkeit, vorausgesetzt, daß sie in gegenseitiger 
Übereinkunft frei gewollt wird, in unserer Heilsordnung, d. h. im Hinblick auf 
unser übernatürliches Ziel, an sich besser. •Er handelt besser", sagt der hl. Paulus, 
dabei die Klugheit durchaus nicht außer Acht lassend (1 Cor. 7, 5; 38). Pius XII. hat 
dieses Pauluswort in der Enzyklika •Sacra Virginitas" wiederholt. Nicht die Zahl 
ist für Gott entscheidend, sondern das brüderliche Reich Gottes in der vom Himmel 
niedergestiegenen innertrinitarischen Liebe, das einmal im Himmel volle Wirklich- 
keit werden wird. 

Diese grundlegend neue Sicht hindert schlechterdings die Ehegatten, sich in ihrer 
gegenseitigen Einheit oder in ihrem privaten Heim zu gefallen. Weil man das ver- 
gessen hat, kam man zu jener Überbewertung der Ehe, die Pius XII. verurteilt hat 
(Sacra Virginitas). Tief christliche Eheleute sind in ihrer Erwartung durch die Beru- 
fung ihrer Kinder zur Jungfräulichkeit völlig erfüllt. Das ist wohl das sichtbarste 
Zeichen dieser Änderung der Blickrichtung. 

Wenn das die Stellung des Laienstandes innerhalb des mystischen Leibes ist, wird 
man zugeben, daß unsere augenblickliche Pastoral oft noch lange nicht die ganze 
Kraft der Offenbarung ausgenützt hat, und daß man große Hoffnungen auf den Tag 
setzen kann, an dem wir ungeschmälert den •sozialen Appell" des Evangeliums in 
Rechnung stellen können. 




