Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 433

auch eine wichtige Folgerung fiir die Gliubigen, die in der Welt leben. Sie haben
zwar nicht den Ruf zu einer besonderen, nach dem Ur-Jinger-Verhiltnis gepragten
Lebensform vernommen, sind aber ebenfalls angerufen, nach konkreten Weisen zu
suchen, die Vollkommenheit zu verwirklichen. Auch ihnen darf Jesu Mahnung in der
Bergpredigt nicht als ein fernes, unerreichbares Ideal oder gar — héchst verkehrt
— als eine nur an Priester und Ordensleute gerichtete Forderung gelten. Sie sind
genau so angesprochen, in ihrem Stand und irdischen Beruf gangbare Wege zu be-
treten, um die Totalitdt der Hingabe an Gott und die Radikalitit der Reich-Gottes-
Stiirmer zu vollziehen. Da heben sich aus der Predigt Jesu besonders die Mahnun-
gen heraus, der von Gott trennenden Knechtschaft des Mammons und der Ddmonie
der Macht zu widerstehen. Letztlich aber sind es nicht diese negativen Mahnungen,
die dem praktischen Bemiihen die Richtung weisen, sondern ist es positiv das Haupt-
gebot der Liebe, konkret angewendet auf die Bruder-, Nichsten- und Feindesliebe,
in dem sich Jesu Forderung der Vollkommenheit verdichtet: ,Seid also vollkommen,
wie euer himmlischer Vater vollkommen ist!“

Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit des Laien

VonRené Carpentier SJ, Léwen

In einer bemerkenswerten Rezension meines Buches ,Zeugen des Gottesreiches“!
stellt W, Kern? eine wichtige, ja grundlegende Frage, die das Verhiltnis des
Ordenschristen zu den Christen in der Welt betrifft. Das Problem stellt sich folgen-
dermaflen: Wird nicht der Ordenschrist als ,Zenge des Gottesreiches“ zu einseitig in
eschatologischer Sicht geschen, nadmlich als Reprisentant der ,kiinftigen seligen Voll-
endung der Kirche® (60)? Ist er dadurch nicht ein unbedingt Bevorrechtigter des
paradiesischen Gottesreiches, der einfach alle Christen zu tun heifit wie er selbst?
»Es scheint®, meint Kern, ,,daf} so die Lebensstinde der Christen in der Welt nur auf
eine negative Weise vom Ordensstand abgegrenzt sind“ (58). Und wie die Tatsache
erklaren, ,daf die Mehrzahl der Menschen von Natur aus nicht fiir den Stand der
Vollkommenheit bestimmt ist* (58)?

Es ist hier nicht der Ort, auf die Losung einzugehen, die Kern fiir das Problem der
positiven Zuordnung der beiden kirchlichen Stinde vorschligt; darin sind wir mit
dem Rezensenten grundsétzlich einverstanden. Wir mochten hier nur noch einmal die
Grundschwierigkeit aufgreifen, die Kern sehr klar gesehen und folgendermafien
formuliert hat: Im Welistand als Stand ,verleiblicht sich nicht in unmittelbarer
spezifisch christlicher Sichtbarkeit der Geist, aus dem der einzelne Weltchrist han-

1 Zeugen des Gottesreiches. Einfithrung in das Ordensleben. Herold-Verfag, Wien-Miin-
chen (1958).

2 Zur Theologie des Ordensstandes, in: ,Geist und Leben® 32 (1959) 57f.; die einge-
klammerten Zahlen bezichen sich auf diese Rezension.



434 René Carpentier

delt® (60). Ist damit nicht tatsichlich gegeben, dafl der Laienstand nur in negativer
Weise vom Ordensstand abgegrenzt werden kann? Versuchen wir darauf eine Ant-
wort. ‘

Das Ziel aller Getauften ist die Aufrichtung des Reiches Gottes, schon hier auf
Erden und einst, vollkommen, im Himmel3. Nun aber ist dieses Reich Gottes — die
volle Verherrlichung des Vaters in Christus durch den Heiligen Geist — objektiv
nichts anderes als die Anpassung des gesamten menschlichen Lebens — als ,soziale
Ordnung® betrachtet — an die Gotteskindschaft. So wird das Gottesreich die voll-
kommene Brudergemeinschaft, die sich in Christus verbunden weil und sich in an-
betender Hingabe dem Vater aufopfert. Das ist die Hauptidee der ,Zeugen des
Gottesreiches“. In dieser evangelischen Gemeinschaftsordnung, die mit dem mysti-
schen Leib, der vollkommen verwirklichten Kirche zusammenfillt, liegt der hochste
Wert des Vollkommenheitsstandes (Ordensstandes) als solchen. In derselben Sicht
mochten wir nun aber auch den theologischen Ort des Welt- oder Laienstandes in
der Kirche aufzeigen. Erlautern wir zunichst den ersten Punkt.

Oft sieht man in der Kirche nur eine Gebetsgemeinschaft, eine rein ,religidse®,
vor allem innerliche Bruderschaft, die sich nach auflen auf die gemeinsame Ubung
des offentlichen Kultes und ,guter Werke® beschrinkt. Die Gemeinschaftsinstitu-
tionen scheinen einzig der politisch-biirgerlichen Gesellschaft vorbehalten. Diese tat-
sichliche, zweifellos unvermeidliche Situation entspricht jedoch keineswegs den Ab-
sichten des Evangeliums. Die Kirche selbst lehrt uns das, indem sie uns auf den
»Offentlichen Stand evangelischer Vollkommenheit“ hinweist, wo sie in kleineren
Gemeinschaften ihre Ideale (objektiv) ganz verwirklichen kann.

Man versteht den Ordensstand oft als eine Grofle rein geistiger Ordnung, am
Rande der Kirche, wo jedes Glied seine persinliche Vollkommenheit sucht. Deshalb
spricht man landliufig von ,Weltflucht“, ohne sich {iber den Doppelsinn dieses
Wortes Rechenschaft zu geben. Tatsdchlich griindet die Kirche durch ihre Ordens-
gemeinschaften, die ganz im Irdisch-Menschlichen, mitten in der ,Welt“ stehen, eine
neue in sich geschlossene Gemeinschaft, die dem Kindschaftsideal der Getauften
vollig entspricht. Diese kirchliche Gemeinschaft hat ihre Institutionen, Gliederungen
und Arbeiten. Alle sozialen Probleme sind darin gelost: sie bildet eine soziale Ord-
nung. Es geht ihr also nicht blof darum, vom kinftigen Reich Zeugnis zu geben.
Das Evangelium und seine Fortsetzung, die Kirche, wollen durchaus der Welt im
Hier und Jetzt die Losung des im Grunde einzigen menschlichen Problems verkiin-
den: die Vereinigung aller Menschen zu einer briiderlichen Familie. Dieses Problem
beschiftigt die Menschen, seitdem sie existieren, aber es bewegt noch mehr das Herz
Christi, Als Stinder sehnen sich die Kinder Adams nach Frieden. Doch von Anfang
an bringen sie sich gegenseitig um. Ihre geistige Natur und besonders ihre Berufung
zur Gotteskindschaft hat aber aus ihnen Briider gemacht. ,Gott schuf den Menschen
nach seinem Bild“. Das heifit konkret: nach dem Bild der innertrinitarischen Ge-
meinschaft und der innergéttlichen Agape. Thr Gesetz, ihre Existenz als Kind Got-

3 Es mufl hier betont werden, dafl der Ordensstand nicht nur und nicht in erster Linie
Zeuge des kiinftigen triumphierenden Lebens ist, sondern des hier und jetzt schon beginnen-
den Gottesreiches. Das ist ubrigens der Gedanke des hl. Augustinus, auf den der Titel unse-
res Buches hinweist.



Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 435

tes bedeutet nicht blof, daf sie einander lieben sollen, sondern ,dafl sie eins seien,
wie Du, Vater, und ich eins sind“.

Angesichts dieses Ideals sind die Spaltungen auf Erden dem himmlischen Vater
ein Greuel. ,Die Kinder Gottes sind versprengt® (Joh 11, 52). Christus will sie um
jeden Preis zur Einheit sammeln. Auf welche Weise? So, wie er mit seinen Aposteln
lebte. Diese unterwiesen spontan die Christengemeinden in jener Lebensweise, die
seitdem den Namen ,vita apostolica“ tragt. Von ihr gehen die drei Evangelischen
Rite und der Stand der evangelischen Vollkommenheit aus. Das ist das vom Herrn
geoffenbarte Mittel, ,damit sie eins seien® und die Menschen die Herrlichkeit Christi
sihen. ,Ich habe ihnen meine Herrlichkeit gegeben®, diese Gemeinsamkeit des Den-
kens und Liebens mit dem Vater, die dem Sohne eigen ist, ,damit die Menschen
glauben, dafl Du mich gesandt hast“. Die neue Liebe, die iiber die Stinde siegreiche
Agape, ist wirklich das einzige gottliche Zeichen in dieser Welt.

Oft mifit man dem dreifachen Rat nur eine Bedeutung fir die persénliche Voll-
kommenbheit zu, Gewifl darf man darin das ,Mit-Christus-Gekreuzigtsein“ und das
»Mit-Thm-Auferstandensein® erblicken. Die Lebensweise, wie sie der einzige Sohn
erwiahlt hat, entspricht wunderbar den Kindern Gottes. Aber nochmals, Christus ist
kein Einsiedler. Er hat einen mystischen Leib, er eint in sich unzdhlbare Glieder.
Keiner wird Kind Gottes auler in Christus, als Glied Christi und als Glied unter
Gliedern.

Wenn man diese gemeinschaftsbildende und soziale Bedeutung der drei Rite oft
allzusehr vergessen zu haben scheint, dann deshalb, weil man iber die ,Flucht in die
Wiiste“ der ersten ,Eremiten®, der Vorldufer des Ordenslebens, betroffen ist. Man
hat jedoch allzeit erkannt, dafl der Ubergang von der Anachorese zum Conobitentum
rasch und natiirlich vor sich ging und von den groflen Charismatikern der Wiiste
gewollt war. Wenigstens in der lateinischen Kirche wurde das Gemeinschafisleben
sehr bald ganz entschlossen als die einzige Form des Standes der evangelischen Voll-
kommenheit gewéhlt. Aber noch weit mehr. Die neuere Forschung iiber die Vita des
Antonius, des Vaters der Eremiten, hat uns deutlicher die Bedeutung des Auf-
bruches in die Wiste erhellt. In Wirklichkeit war es das Heimweh nach der vita
apostolica, dem apostolischen Leben der ersten Zeit, des ,ein Herz und eine Scele®
und der daraus sich ergebenden Loslésung vom personlichen Eigentum, das den Ein-
siedler dazu zwang, mit einer christlichen Gemeinschaft zu brechen, in der das Sich-
Einrichten in den irdischen Giitern zur Regel geworden war. Die ganze Christenheit
bekennt sich einmiitig zur Verehrung jener, die sich von ihr loslésen, und bezeichnet
sie als Fortsetzer der sogenannten apostolischen Lebensweise (vita apostolica).

Man beachtet zu wenig, da wihrend der ersten zwei Jahrhunderte — ciner Zeit
unaufhorlicher Verfolgungen — die Gesamtheit des christlichen Volkes dem Geist
briiderlichen Teilens, wie er am Anfang herrschte, treu blieb4. Das 148t uns die Reak-
tion des in die Wiste flichenden Antonius verstehen: es war einfach die Riickkehr
zur anfinglichen Gemeinschaft, die nie vergessen wurde. Der Einsiedler spiirte cben,
dafl man Gott zu verlieren beginnt, wenn man die Brudergemeinschaft verliert. Ein-
siedlertum bedeutet ein Zweifaches: Bruch und Zwischenstufe. Bruch mit einer

4 Wir kdnnen leider diese in den Texten der ersten zwei Jahrhunderte klar bezeugte ge-
schichtliche Tatsache hier nicht aufzeigen.



436 René Carpentier

erschlaffien Gemeinschaft; Zwischenstufe, in der man sich auf die Riickkehr zur
urspriinglichen Gemeinschaft vorbereitet. Wer aber so mit der Gesamtheit bricht,
entscheidet sich von neuem zu einer ganz und gar briiderlichen Gemeinschaft und
zum vollen Verzicht auf die irdischen Giiter. In dieser Entwicklung verfestigt sich
in der Christenheit die Stetigkeit der vita epostolica. Sie zeigt uns den sozialen Cha-
rakter der evangelischen Armut — wir miissen eine Gesellschaft zu verwirklichen
suchen, in der es keine Armen mehr gibt —, sie zeigt ganz allgemein den sozialen
Charakter des Lebens nach den Réten, und sie erlautert auch, wie noch zu sagen sein
wird, den sozialen Appell, den die Rite an alle Glaubigen richten.

Endlich hat die falsch verstandene , Weltflucht“ zu sehr den tiefen Wirklichkeits-
gehalt der vita apostolica verdeckt. Man beurteilt den Bruch mit der Gemeinschaft
nur richtig, wenn man dessen Ziel begreift. Schon in der Wiiste entdecken wir jene,
die den hl. Antonius aufsuchten, mit ihm eng verbunden waren und ,gemeinsam
beteten, dem Studium oblagen, fasteten und arbeiteten, um durch Almosen anderen
helfen zu konnen“. Wir sehen sie ,in Eintracht und Gerechtigkeit® miteinander leben,
unbehelligt von ,den Steuereinnehmern® (sic); kurz, sie bilden schon das neue Reich.
Dann kommen bald der hl. Benedikt und seine Monche, vorbildlich in der Geistes-
und Handarbeit, Hiiter versunkener und Begriinder neuer Zivilisationen. Und seit-
her dienen die Ordensleute, weit entfernt, die Berithrung mit der Welt zu verlieren,
den Menschen, helfen ihnen wirksam an Leib und Seele und pflegen alle echten
irdischen Werte. Weltflucht entsagt also nur der schlechten Welt und jenen irdischen
Ordnungen, die mit der restlos briiderlichen Gemeinschaft in Widerspruch stehen.
Sonst aber ist der Ordensstand in die Wirklichkeit dieser Welt eingetaucht. Hier
errichtet er, dem Wechsel der Zeit zum Trotz, seine Abteien und Kloster, Kirchen
und Missionen, Kollegien und Universititen, Spitdler und Kliniken zur Ehre des
Herrn; sein Reich ersteht, und ist es auch oft verfolgt und gefdhrdet, es ersteht
immer wieder von neuem.

Gibt es ein stdrkeres Verlangen im Herzen des Herrn als das nach dieser neuen
Gemeinschaft, einer Gemeinschaft von Britidern, wachsend und wirkend zur Ehre des
Vaters? Gibt es eine tiefere Sehnsucht des menschlichen Herzens? Gibt es einen
gliihenderen Wunsch fiir jene, die von der Gnade des mystischen Leibes Christi
getragen werden? Das ist das grofle, allzu sehr vergessene Ziel. Aber mehr denn je
entspricht es dem Streben der ganzen Menschheit. Der Kommunismus verfalscht
dieses Streben aus Verzweiflung. Im Kampf gegen Gott und das Evangelium sieht
er nicht den Widerspruch: die Gemeinschaft wollen und die Liebe leugnen.

Wird im Lichte dieser Lehre der Weltstand in seinem Verhiltnis zum Ordens-
stand negativ bestimmt? Wird er diesem unaufhebbar als mindere Vollkommenheit
untergeordnet? Oder wird man sagen, das Ideal des Weltstandes, das wesentlich
im Geschopflichen wurzelt, sei radikal zu trennen vom Ideal des Ordensstandes, der
»das Geschopfliche flieht“? Die christliche Wirklichkeit erscheint uns ganz anders.
Die ganze Kirche, Welt- und Ordenschristen, missen zugleich positiv und negativ
bestimmt werden. Nicht Unterordnung des Laienstandes unter den Ordensstand,
sondern Zuordnung aller Getauften, um die erbsiindlichen Spaltungen (negativer
Pol) zu heilen und dann ein Reich zu gestalten, das schon gegenwirtige und kom-
mende Gottesreich (positiver Pol). Anders ausgedriickt: alle erstreben die eine Bru-



Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 487

dergemeinschaft. Schon jetzt gibt der Ordensstand, so gut er es vermag, Zeugnis von
den vollkommenen Voraussetzungen des gegenwirtigen Gottesreiches: den drei
gemeinschaftsbildenden Riten. Aber auch er mufl durch die tédgliche Anstrengung
seiner Glieder zu seinem begrenzten Ziel emporsteigen und durch dieses hinstreben
zum letzten Ziel der Gesamterlosung. Und der Weltchrist kann und muf als Teil der
noch so unvollkommenen menschlichen Gesellschaft den Geist dieser Rite erfassen,
und zwar nicht nur, um durch seine innere Heiligkeit personlich zum gleichen Ideal
zu gelangen, sondern um auch den anderen zu helfen, sich ihm anzunadhern,

Es gibt also in der Kirche nicht einen Stand, der schon am Ziele ,angekommen®
wire, und einen anderen, der es nie erreichen wird. Es gibt fiir alle nur das Streben
dem letzten Ziele zu. In den Augen der Kirche bezeichnet der 6ffentliche Stand der
Vollkommenheit durch seine Existenz als solche Sinn und Aufgabe der gemein-
samen Anstrengung. Alle stehen in Gefahr zu glauben, schon angekommen zu sein.
Das gilt sowohl fiir die personliche Vollkommenheit wie auch fiir die Beurteilung
des Lebensstandes. Im iibrigen sind beide Gesichtspunkte in der Praxis eng mitein-
ander verbunden. Der Ordenschrist kann sich iber seinen ,Beruf tauschen, sihe er
in seinem Stand eine automatische Garantie der Heiligkeit. Der Laie in der Welt
wiirde sich tiuschen, machte er aus dem Gebrauch der Welt ein Ziel in sich, ein
unkluges Paktieren mit ihr oder ganz einfach ein Sich-in-ihr-heimisch-Einrichten.
Wir haben es bereits gesehen: weder verzichtet der Ordenschrist darauf, die Welt
zu gebrauchen und sie wie der Laie gebiithrend zu achten, noch kann sich der Laie,
ebensowenig wie der Ordenschrist, einfach der Welt hingeben. ,IThr seid nicht von
der Welt.“ ,Alles, was in der Welt ist, ist Begierde. fiir den Welt- wie fiir den
Ordenschristen sind alle Dinge nur ,gut“ durch den dhristlichen Akt, der sie ge-
braucht, indem er sie zugleich auf die Héhe des iibernatiirlichen Lebens der Kinder
Gottes erhebt, d. h. sie wirksam hinlenkt auf die Auferbauung der Gemeinschaft
der Liebe und Anbetung zur Ehre des Dreifaltigen Gottes.

Alle Christen miissen angespannt voranschreiten, im , Voriibergang* sein: das ist
das Entscheidende. Alle miissen mit Christus vom irdichen Leben — durch den
Tod am Kreuz — zur Auferstehung gelangen. Christus ist dafir Vorbild. Christus
aber ist die Kirche. Die ganze Kirche ist unterwegs. Insofern sie heilig ist, lehrt sie
alle, den Aufstieg nicht zu scheuen.

Die Kirche tragt die Stinde der Vollkommenheit in sich und organisiert sie
offiziell zum Nutzen fiir alle, indem sie ihnen die Lebensweise Christi als Programm
mit auf den Weg gibt, um diese Lebensweise so als Kirche, als Gemeinschaft zu
praktizieren. Die Heiligen bekennen sich einzeln, wenigstens geistigerweise, zu
dieser vita apostolica; der Ordensstand bekennt sich 6ffentlich und amtlich zu ihr;
die Sikularinstitute hingegen tiben sie auf eine mehr verborgene Weise. Pius XII.
hat diese Sendung der Stinde der Vollkommenheit hervorgehoben, wenn er sagt:
»Die Kirche als Braut Christi wiirde nicht vollstindig dem Wunsche Christi Unseres
Herrn entsprechen, und die Menschen wiirden nicht voll Hoffnung wie zu ,dem fiir
alle Nationen aufgerichteten Zeichen* (Is 11, 12) emporschauen, wenn man darin
nicht Menschen fande, die mehr durch das Beispiel ihres Lebens als durch ihre Worte
die Schénheit des Evangeliums mit einem besonderen Glanz widerstrahlen“s.

5 9. Febr. 1958, an die in Rom residierenden Ordensobern.



438 René Carpentier

Der Laic nun, der sich in der Zeit seiner Standeswahl vor Gott fiir das Leben in
der Welt entschieden hat, ,schaut (gemif den Worten, die wir soeben zitiert haben)
voll Hoffnung zur Kirche der Heiligkeit empor“. Zunichst kann er nach derselben
evangelischen Heiligkeit in seinem persénlichen Leben strebens. Dann aber — und
seine Mitarbeit ist unerldfilich — mufl er den Geist der Sozialordnung des Evan-
geliums auch in der Welt zu verwirklichen suchen, soweit diese ihn annimmt. End-
lich strebt er aus allen seinen Kréiften der grofien Gemeinschaft der Erwihlten zu,
und er findet dort jetzt schon nicht blof seine Hoffnung, sondern die geistige Kraft
und die Richtung seines irdischen Lebens und seiner apostolischen Anstrengung.
Hier jedenfalls ist er des Gelingens ganz sicher.

Aber trotzdem, so wird man einwenden, hat er nicht das Vorrecht, wie Ordens-
leute leben zu kénnen. Er scheint also verpflichtet, das »weniger Gute“ zu wahlen.
Bekommt dadurch seine ganze Existenz nicht doch etwas Negatives, wenigstens von
der Standestheologie her geschen, wie sie hier dargestellt wird? — Darauf ist zu-
néchst zu antworten, daf man im Leben eines Christen das Streben nach dem per-
sonlichen und sozialen Ideal des Evangeliums und die Spannung, die sich daraus
ergibt, nicht unterdriicken kann. Damit wird nicht ein negatives Element eingefiihrt,
sondern darin driickt sich der Dynamismus des géttlichen Anrufs aus?. Man hitte
also sehr unrecht, das Leben des Weltchristen unter dem Vorwand, es positiv aufzu-
werten,von der Rite-Vollkommenheit abzuwenden. Es hiefie die evangelische Voll-
kommenbheit sehr schlecht verstehen, wenn man sie dem Gebrauch der geschaffenen
Dinge entgegengesctzt glaubte. Der Stand der Vollkommenheit flieht das Geschopf-
liche nicht, er reinigt es. Und es hiefle auf eine gefihrliche Weise den Getauften auf
einen der Taufe entgegengesetzten Sinn hin orientieren, wollte man ihn von der dem
Christentum wesentlichen eschatologischen Sicht wegwenden, indem man ihm hier
auf Erden ein ,dauerndes Reich“ vorstellt und ihm so den ésterlichen Geist raubt.

Wir werden nun zum Schlufl zusammenfassend das vorgeschlagene positive Ideal
firr jeden Stand aufweisen, d. h. die eine und verschiedene Berufung der Getauften.

Die Berufung zum Priestertum versteht sich leicht. Sie steht im Dienst des sakra-
mentalen Lebens der Kirche. Fiir seine personliche Heiligung bleibt der Priester ein
Getaufter, ein Kind Gottes, ein Glied des mystischen Leibes. Als Amtstriger heiligt,
lenkt, lehrt und organisiert der Priester die beiden Gemeinschaften des Volkes
Gottes.

Hier interessiert uns die allgemeine Berufung der Getauften zur Heiligkeit und
zum Reiche Gottes. Man kénnte hier auf die Frage Kerns zuriickkommen: , Wire es
nicht, ideal gesehen, . ..zu wiinschen, dafl jeder Christ die Lebensform Christi zu

® Ordensmann und Laie sind also hierin wirklich gleich. Beide miissen durch ihre christ-
lichen Akte unter dem Einflufl der frei geschenkten Gnade heilig werden. Weder der eine
noch der andere ist schon heilig.

7 Es muf allerdings nochmals betont werden, dafl das Streben des Christen, der sich fiir
die Welt entschieden hat (und man muf sich hiiten, junge Christen vor dem entscheidungs-
féhigen Alter definitiv sich festlegen zu lassen), sich nicht, aufer durch eine neue Berufung,
auf die Ubernahme des Standes der Vollkommenheit richtet, sondern auf die Nachfolge
Christi und seiner Rite, von denen der Stand der Vollkommenheit Zeugnis gibt.



Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 439

seiner eigenen machte und auf die vollkommenste Weise nach Vollkommenheit
strebte“s? In sich, d. h. in der Ordnung der Prinzipien a priori und fir jene Laien,
die sich fiir ihren Stand noch entscheiden miissen: ja. Der hl. Augustinus hat ohne
Zégern geschrieben: ,Utinam omnes forent virgines®, ,mochten doch alle jungfriu-
lich sein®. Mit anderen Worten: es diirfte wohl niemanden erschrecken, wenn das
irdische Leben durch die Entscheidung aller Menschen zur gottgeweihten Jungfrau- -
lichkeit eines Tages in der Liebe (caritas) zu Ende ginge. Doch wir stehen nicht in
einer Ordnung der Prinzipien a priori! Wir stehen in einer wirklichen Ordnung und
in der Ordnung der konkreten Prinzipien. Reine Prinzipien sind giiltig. Sie haben
uns iber die sittlichen Werte aufzukliren. So wie die Frage aber gestellt ist, ent-
behrt sie der Wirklichkeit. Fiir alle Nachkommen Adams gilt dasselbe: die ,ideale®
Ordnung hat einer anderen Platz gemacht. Allein die konkrete Ordnung existiert,
und sie allein ist von Gott gewollt. Der Herr erwartet von uns eine kindliche, ver-
travende Unterwerfung unter die Wirklichkeit, und sehen wir recht hin, entdecken
wir, daf die wirkliche Ordnung fiir alle noch viel schoner ist: ,mirabilius refor-
masti®.

Was existiert, ist die Ordnung der erhobenen, siindigen und erldsten Natur. Alle
Getauften sind erléste Siinder, und vor allem, sie leben nicht allein: ihre Berufung
14Rt sich nur in einem Ganzen verstehen. Der Individualismus wiirde alle Perspek-
~ tiven filschen. In der siindigen und erlosten Menschheit bricht jeder von einer ihm
eigenen Situation auf, von der er strebend hinansteigen mufi, um so die eine
menschliche Familie zu verwirklichen.

1. Die grundlegende Berufung des Christen besagt, daff alle durch persénliche
Heiligkeit nach jener Brudergemeinschaft streben sollen, welche die erldste Mensch-
heit darstellt. Das Gottesreich hat auf dieser Erde nie und nimmer eine ,bleibende
Statte*. Gewil, es ist eine'Wirklichkeit, aber in der Hoffnung und in der Bemithung.
Das bedeutet also eine Anstrengung, die das Hochstmogliche zu erreichen sucht und
die dafiir sehr klar das gemeinsame Ziel vor Augen haben muf}, ,dafl sie eins
seien®. Dahin geht die Herzensbewegung der Kirche in der téglichen heiligen Messe.
Wir werden darin mit dem einen Brot gespeist. So in der Hoffnung und schon in der
Wirklichkeit eines einzigen Leibes geeint, iibergibt uns Jesus dem Vater als Opfer-
gabe der Anbetung und Liebe, die so der Anfang der ewigen Opfergabe wird.

2. Es ist also fiir die Kirche unerldfilich — und die Predigt der Apostel hat damit
begonnen —, daf} die , vita apostolica® wirklich und offentlich im Herzen der christ-
lichen Familie existiert. Der Ordensstand hilt das Streben der Gesamtheit aufrecht,
aber unter der Bedingung, dafl er selber in seinen Gliedern unablissig zum Ziele
aufsteigt. Deshalb kann man ihn sowohl negativ — seine Glieder gehéren zur siin-
digen Menschheit — als auch positiv — er ist das Abbild des Gottesreiches —
bestimmen. Die Ordensleute sind selber Friichte der Kirche, ihres eigenen Geschlech-
tes (eines christlichen oder nicht) und ihrer Eltern und bilden zuinnerst einen Teil
des Ganzen. Es wire ein Irrtum, wollte man die Ordensleute neben die streitende
Kirche stellen (oder wollten sie selbst ihren Platz so bestimmen), als wiren sie schon
»Angekommene®, oder wollte man sie neben die Welt stellen, da sie doch nur der

8 Vgl. ,Geist und Leben® 82 (1959) 58.



440 René Carpentier

sindhaften Welt entsagt haben. Eine grofle Gnade, die ihnen im Héchstmaf die aus
der Gotteskindschaft stammende Brudergemeinschaft in dieser Welt erleichtert! Thre
Berufung wiirde indes das Reich Gottes nicht endgiiltig auf dieser Erde aufzurichten
vermogen. Sie bildet es vielmehr in einer wagnisreichen Gemeinschaft nur vor. Diese
lebt ganz aus der Hoffnung auf das ewige Reich und schenkt allen zugleich die Hoff-
nung cines sozialen Friedens im Hier und Heute. Wenn nur die Menschen den
sozialen Appell der evangelischen Réte horen wollten.

3. Wenn man sagt, dafl die ,Laien ganz in der Atmosphire der siindigen Men-
schennatur leben, so bedeutet das nicht, daf man sie herabsetzt, indem man sie rein
negativ definiert, sondern daf man sie genauso wie ihre Briider im Ordensstand
dazu aufruft, von der konkreten Welt aus nach dem gegenwirtigen und kiinftigen
Gottesreich zu streben. Wer infolge einer echten und rein positiven Berufung wirk-
lich in der Welt lebt, d. h. in einer Ordnung, die nicht die evangelische ist, hat eine
dreifache Sendung: , :

a) Er muf in der Welt den Geist der evangelischen Briiderlichkeit leben und
damit in wachsendem Mafle die Grundtriebe des Menschen, das Streben nach Reich-
tum, Liebe und Selbstbestimmung durchdringen. Diese Anstrengung erheischt von
den Weltchristen eine grofitmogliche, kluge und wachsende Anpassung der natio-
nalen und internationalen Gegebenheiten an die an uns gerichteten Einladungen des
Evangeliums. Das ist die vollchristliche Formel des Laienapostolates;

"b) Er mufl auf der Ebene der christlichen Familie auf sehr konkrete Weise das
Programm der evangelischen Ordnung verwirklichen, da ja dort, solange die Kinder
klein sind, die Liebe und das Teilen von allem ganz natiirlich vorherrschen.

Hier taucht nochmals die wirklich zentrale Frage nach dem positiven Wert der
christlichen Ehe auf. Wir milssen dariiber offen sprechen. Christus hat in seiner gott-
menschlichen Person fiir alle das Ideal des Gotteskindes offenbar gemacht. Nun zeigt
er sich selbst als der Ehe véllig fremd. Damit offenbart er eine neue Liebe, die inner-
trinitarische Agape, und rechtfertigt dadurch unendlich den Verzicht auf die eheliche
Liebe. Man versteht deshalb, warum die christliche Tradition in der Fhe nie ein
Ziel evangelischer Vollkommenheit gesehen hat. Anderseits ist die Ehe eine undis-
kutierbare Tatsache der wirklichen Welt. Christus hat sie ausdriicklich ins Christen-
tum eingegliedert, und zwar dadurch, dafl er sie zum Sakrament erhob; und eben
das ist die grofle Wohltat, dic er nach dem Zeugnis des Brautsegens dem Menschen
gewdhrt. Das heifit: er will die Ehe durch seinen direkten Eingriff als Erlgser hei-
ligen. Der wesentlich jungfriuliche Christus ist als solcher in der christlichen Ehe
gegenwartig. Wir stehen also vor einer ganz neu geoffenbarten Wirklichkeit, welche
die Gatten zu einem neuen, hheren Streben veranlafit. Es geht nicht darum, die Ehe
gering zu schitzen, sondern sie zu erhdhen, um sie so in das erldsende Wirken einzu-
ordnen.

c) Damit ist auch das dritte Element der Sendung des Weltchristen (in der Ehe)
aufgezeigt. Die wahre Bestimmung der christlichen Ehe liegt darin, daf auch die
Ehegatten der briiderlichen Gemeinschaft der Kinder Gottes zustreben. Wenn die
beiden Gatten die ihnen geschenkte Erldsungsgnade in die Tat umsetzen, kénnen
und miissen sie (1) im Ehegebrauch selber nach der Licbe (caritas) trachten, {2) dem
briiderlichen Reiche hienieden und driiben neue Gotteskinder schenken, (3) aus der



Theologie des Ordensstandes und Heiligkeit der Laien 441

Familie eine Liebes- nnd Kultgemeinschaft zur Ehre des Vaters gestalten, (4) die |
Kinder so erzichen, daf auch sie nach dem Gottesreiche streben, und (5) u. U. —
durch Unterstiitzung der personlichen Berufung von seiten Gottes — Priester,
Ordensméanner und Ordensfrauen fiir die Kirche vorbereiten.

Die Vermehrung des Menschengeschlechtes als solche scheint uns also nicht ein
tibernatiirliches Gut zu sein, das man — auf gleicher Ebene — mit der Jungfriulich-
keit in Parallele setzen konnte. Sie ist etwas Natirliches und muf deshalb in Chri-
stus umgeformt werden, damit sie Weg, Ubergang und Streben zum Reich Gottes
hin sei. Daraus erklirt sich die kirchliche Freude, die als etwas ganz Neues aus der
richtig verstandenen christlichen Ehe wéchst. Das Sakrament macht das rein natiirliche
Verlangen zu einem Aufstieg zur innertrinitarischen Agape. Jedoch nur unter der
Bedingung, daf} sich die ganze Perspektive dndert. Selbst fiir die Gatten wire die
Praxis der vollkommenen Enthaltsamkeit, vorausgesetzt, dafl sie in gegenseitiger
Ubereinkunft frei gewollt wird, in unserer Heilsordnung, d. h. im Hinblick auf
unser iibernatiicliches Ziel, an sich besser. ,Er handelt besser®, sagt der hl. Paulus,
dabei die Klugheit durchaus nicht aufler Acht lassend (1 Cor. 7, 5; 38). Pius XII. hat
dieses Pauluswort in der Enzyklika ,Sacra Uirginitas“ wiederholt. Nicht die Zahl
ist fir Gott entscheidend, sondern das briiderliche Reich Gottes in der vom Himmel
niedergestiegenen innertrinitarischen Liebe, das einmal im Himmel volle Wirklich-
keit werden wird.

Diese grundlegend neue Sicht hindert schlechterdings die Ehegatten, sich in ihrer
gegenseitigen Einheit oder in ihrem privaten Heim zu gefallen. Weil man das ver-
gessen hat, kam man zu jener Uberbewertung der Ehe, die Pius XII. verurteilt hat
(Sacra Uirginitas). Tief christliche Eheleute sind in ihrer Erwartung durch die Beru-
fung ihrer Kinder zur Jungfraulichkeit véllig erfiillt. Das ist wohl das sichtbarste
Zeichen dieser Anderung der Blickrichtung.

Wenn das die Stellung des Laienstandes innerhalb des mystischen Leibes ist, wird
man zugeben, dal unsere augenblickliche Pastoral oft noch lange nicht die ganze
Kraft der Offenbarung ausgeniitzt hat, und dafl man grofle Hoffnungen auf den Tag
setzen kann, an dem wir ungeschmilert den ,sozialen Appell“ des Evangeliums in
Rechnung stellen konnen.






