
Noch einmal: Danksagung nach der heiligen Messe 

Ein Nachwort 

Von Karl Rainer SJ, Innsbruck 

Der kleine Aufsatz über die Danksagung nach der heiligen Messe wurde durch- 
wegs sehr freundlich und dankbar aufgenommen. Nicht wenige seiner Leser hatten 
den Eindruck, daß hier eine Antwort auf eine Frage versucht wurde, die oft gestellt 
und nicht überall gut beantwortet wird. Nur hinsichtlich eines Punktes in diesem 
Aufsatz wurde von einigen Widerspruch erhoben. Er bezog sich auf den Satz: •man 
hüte sich, im Stil des alten Erstkommunionunterrichts die Danksagung dadurch zu 
begründen, daß Jesus Christus nach der Kommunion im Empfänger der Eucharistie 
«noch» real gegenwärtig sei... " ... .•alle diese Behauptungen sind falsch oder 
wenigstens nicht genügend sicher theologisch fundiert". Es sei daher gestattet, zur 
Erklärung und Rechtfertigung dieses Satzes noch einige Bemerkungen vorzutragen. 

Zunächst ist wohl verständlich, daß in einem Aufsatz über eine Frage des geist- 
lichen Lebens diese spinöse theologische Frage nicht vermieden werden konnte. Die 
Danksagung wird in der Literatur und im Unterricht oft mit dieser nach dem Ge- 
nuß bleibenden realen Gegenwart Christi begründet. Dem Verfasser selbst ist aus 
seiner eigenen Kinderzeit die Geschichte lebhaft in Erinnerung geblieben, wonach 
ein Heiliger zwei Ministranten mit brennenden Kerzen einem Kommunikanten nach- 
geschickt habe, der sich sofort nach der Kommunion aus der Kirche entfernt hatte. 
Und diejenigen, die dem beanstandeten Satz widersprechen zu müssen glaubten, be- 
rufen sich ja darauf, daß •alle" Theologen diese hier als unbewiesen oder falsch zu- 
rückgewiesene Meinung teilen. Wenn also überhaupt die Begründung der Dank- 
sagung zur Frage steht, dann konnte es nicht vermieden werden, diese Frage der 
Dogmatik anzuschneiden, selbst wenn sie sich in einem aszetischen Aufsatz etwas 
seltsam ausnimmt. Denn die Frage ist ja gerade die: Wie kann die Berechtigung und 
der Sinn der Danksagung so theologisch dargetan werden, daß die Begründung dog- 
matisch auch wirklich standhält und nicht fromm erscheinendes Gerede ist. Es 
zeigt sich schließlich auch an diesem in sich nicht sehr wichtigen Beispiele, wie sehr 
die Fragen des geistlichen Lebens u. U. in schwierige Fragen der Dogmatik hinein- 
führen können und es beim besten Willen in Aszese und Mystik nicht immer mög- 
lich ist, sich nur an die Thesen der Dogmatik zu halten, die durch das kirchliche 
Lehramt definiert oder sonst jedem Zweifel enthoben sind. 

Bei den Zuschriften hat überrascht, daß die Widersprechenden sich nicht die 
Mühe genommen haben, auf die Argumente einzugehen, die doch • so schien dem 
Verfasser • in genügender Ausführlichkeit die beanstandete These zu begründen 
versuchten. Man darf doch aber auch in der Theologie nicht einfach das Ungewohnte 
zugunsten des Gewohnten und Liebgewonnenen unbesehen und unbegründet ab- 
lehnen. 

Es ist nämlich nicht so, daß die Berufung darauf, daß die Theologen so gut wie 
alle (was wir gern unterstellen)1 eine gegenteilige Auffassung vertreten haben, 

1 Ob es wirklich alle sind, mag eine offene Frage bleiben. F. Hürth-P.M. Abellan (De sacra- 
mentis, Rom 1947) scheinen nicht dazu zu gehören. Denn sie unterscheiden ein Aufhören der 



Nodi einmal: Danksagung nach der heiligen Messe 443 

darum schon diese ihre These als theologisch sicher und das Gegenteil als temerär 
erweist. Eine allgemeine Ansicht der Theologen (um mehr kann es sich auch in dem 
für die Widersprechenden günstigen Fall nicht handeln) ist für den einzelnen Theo- 
logen nur dann verbindlich, wenn sie von allen Theologen als verbindlidi vorge- 
tragen wird, oder wenn sie als so mit sicheren Glaubenslehren verbunden darge- 
stellt wird, daß ihre Leugnung auch diese sie begründende Glaubenslehre in Ge- 
fahr bringt. Davon kann aber in unserem Fall keine Rede sein. Die Theologen ge- 
hen nämlich von einem Prinzip aus, das wir gar nicht leugnen oder in Zweifel zie- 
hen, in dem wir vielmehr mit ihnen durchaus einig sind, und das das einzige ist, 
worauf sie sich in dieser Frage wirklich berufen und berufen können, nämlich von 
dem Prinzip, daß die reale Gegenwart des Leibes Christi solange andauert, wie die 
eucharistische Spezies existiert2. Von diesem Prinzip gehen sie aus. Ihre Schlußfolge- 
rungen sind richtig, wenn und insofern sie sich wirklich aus diesem Prinzip ableiten 
lassen. Wenn aber aus einer nicht genügend vorsichtigen und genauen Interpreta- 
tion dieses Prinzipes die Theologen Schlußfolgerungen ableiten, die sich aus einer 
genaueren Interpretation dieses Prinzipes nicht ableiten lassen, und wenn gezeigt 
werden kann, warum aus verständlichen Gründen, aber eben doch nicht mit Recht, 
diese ungenaue Interpretation des Grundprinzipes vorherrschte und zu schiefen 
Schlußfolgerungen verleitete, dann wird klar, daß eine einfache •Konsequenz", auch 
wenn sie von vielen oder allen Theologen lange Zeit geteilt wird, keinen Anspruch 
auf Zustimmung aus dogmatischen Gründen erheben kann. 

Die nicht genau genug seiende Interpretation des gemeinsamen Prinzips nun. die 
zu unbewiesenen oder falschen Schlußfolgerungen bei den Theologen führte, be- 
trifft den Begriff und die Wirklichkeit der eucharistischen Spezies. Und der Grund, 
der diese ungenaue Interpretation verständlich macht, ist die mittelalterliche Auf- 
fassung der Natur. Sehen wir zu. Noch das Trienter Konzil redet unbefangen von 
der Substanz des Brotes und Weines. Heute wird jeder Theologe, gerade wenn er 
gegen modernere Versuche der Deutung der Transsubstantiation diese im traditio- 
nellen Sinn erklärt3, zugeben, daß es sich bei •Brot", bei der einzelnen Spezies nicht 
um eine einzige Substanz wie bei eigentlichen physikalischen Elementarteilchen oder 
bei sonstigen Naturdingen (Mensch, Tier), sondern um ein Konglomerat von vielen 
Substanzen handelt. Wenn man diesen Unterschied in den Auffassungen (der ge- 
wiß das Dogma als solches unangetastet läßt) durchdenkt, dann sieht man sofort: die 
alte Auffassung hatte keine Möglichkeit und keinen Anlaß, deutlich und reflex zwi- 
schen dem Brot als einer anthropologischen Größe und dem Brot als einem physi- 
kalisch-chemischen Körper genauer zu unterscheiden. Für sie war das Brot (obwohl 
vom Menschen hergestellt) ohne reflexe Unterscheidung auch ein Naturkörper, wie 
diese sonst vorkommen und als eine einzige Substanz interpretiert wurden. Heute 

Gegenwart durch consumptio (= per modum cibi vel potus sumi) und durch corruptio; in 
der allgemeinen Auffassung könnte es nur einen einzigen Grund geben, die •corruptio" im 
physikalisch-chemischen Sinn. 

2 Dabei darf nebenbei bemerkt werden, daß selbst dieses Prinzip von den Theologen vor- 
sichtig qualifiziert wird, da das Konzil von Trient nur die Realpräsenz vor dem Genuß 
definiert hat: Denz 886, 876; dieses Prinzip wird z. B. von J. A. de Aldama bloß als •sen- 
tentia theologorum communis et certa" qualifiziert. 

3 Vgl. dazu meinen Aufsatz: Die Gegenwart Christi im Sakrament des Herrenmahles: 
Catholica 12 (1958) 105•128. 



444 Karl Rahner 

sieht man, daß Brot eine typisch anthropologische Größe ist. Brot ist physisch-chemi- 
kalisch gar keine wirkliche substantielle Einheit, sondern ein zufälliges Konglomerat 
vieler atomarer und molekularer Gebilde, die physisch nur eine ganz äußerliche, zu- 
fällige, fast nur lokale Zusammengeballtheit einigt. Menschlich und darum sakra- 
mental ist dennoch dieses Gebilde eine Einheit, eine Sinneinheit, die durch den Men- 
schen gestiftet ist und die eine solche Einheit nur in Bezug auf ihn, innerhalb seines 
Lebens- und Handlungsraumes hat. Es ist darum klar, daß die Realpräsenz Christi 
nur solange vorhanden ist, als diese menschliche Sinneinheit •Brot" gegeben ist. 
Das ist grundsätzlich von keinem Theologen zu bestreiten. Man denke, um sich das 
klar zu machen, z. B. an folgende Fälle oder Möglichkeiten: In jedem Wein befin- 
det sich auch radioaktiver Kohlenstoff. Solange er dem konsekrierten •Wein" ange- 
hört, ist von einem jeden Kohlenstoff mit seiner ganzen Wirklichkeit als von einem 
Teil der transsubstantiierten •Substanz" des Weines die Transsubstantiation aus- 
zusagen. Dieses Atom aber sendet dauernd die Beta-Partikeln aus, die auch in irgend 
einer Weise an der Substanzialität der ganzen Wirklichkeit teilnehmen. Sobald sie 
aber den Bereich des •Weines" verlassen, gehören sie nicht mehr zum Wein; sie ge- 
hören damit dann auch eoipso nicht mehr zu der Wirklichkeit, •unter" der Christus 
real präsent ist. Oder wenn man vor der Konsekration ein Molekül irgendeiner Sub- 
stanz radioaktivierte, so daß es grundsätzlich immer erkennbar bliebe, und 
wenn man dieses Molekül dem Wein zusetzte, der konsekriert werden soll, 
dann würde dieses Molekül, vorausgesetzt, daß es nicht absolut •weinfremd" wäre 
(sondern z. B. irgendein Alkoholmolekül), mitkonsekriert und somit mittranssub- 
stantiiert werden. Würde man nun dieses Molekül, weil es ja noch erkennbar ist, 
aus dem Bereich des Weines entfernen (ob das technisch noch möglich ist oder nicht, 
ist hier gleichgültig), dann wäre unter ihm Christus nicht mehr gegenwärtig, ob- 
wohl sich chemisch und physikalisch nichts ereignet hat als eine akzidentelle Ortsver- 
änderung dieses Moleküls. Das ist so selbstverständlich, daß es sogar heute technisch 
durchaus möglich und leicht ist, eine so winzige •Wein"menge durch rein quantita- 
tive Teilung abzusondern, daß von Wein im Sinne des normal-menschlichen Sprach- 
gebrauchs nicht mehr die Rede sein kann und so auch die Realpräsenz Christi unter 
dieser Menge aufhört, obwohl sie chemisch noch genau von der gleichen Natur ist 
wie die größere Menge, von der sie genommen ist. Diese kleine Menge braucht z. B. 
nur so klein zu sein, daß sie nicht mehr gesehen werden kann. • Dementsprechend 
sieht auch Thomas (III q 77 a 4) durchaus richtig, daß eine rein quantitative 
Verringerung der Weinspezies dahin führen kann, daß man ein solches Teilchen 
eben nicht mehr Wein nennen kann (obwohl es chemisch noch lange •dasselbe" 
bleibt wie bisher) und darum die Gegenwart Christi aufhört. Und darum bestreitet 
Thomas mit Recht (III q 77 a 8c), daß ein konsekrierter Wein von geringer Menge 
noch die Präsenz Christi anzeige, wenn er in eine größere Menge nicht konsekrier- 
ten Weines gemischt wird. •Dieser" konkrete konsekrierte Wein existiert nicht mehr 
als menschlich abgesondertes und unterscheidbares Gebilde, auch wenn er •physi- 
kalisch" und •chemisch" noch genau so existiert wie vorher. Umgekehrt sind ge- 
säuertes und ungesäuertes Brot, rein chemisch gesehen, sehr erheblich verschieden 
und sind dennoch nach menschlicher Alltagsschätzung, auf die es hier allein an- 
kommt, beide Brot und somit materia consecrabilis. Alle diese Fälle und Möglich- 



Noch einmal: Danksagung nach der heiligen Messe 445 

keiten zeigen, daß •Brot" keine rein physikalisch-chemische Größe ist, sondern eine 
Sinnwirklichkeit, die wesentlich im menschlichen Bereich steht, darum Wesens- 
eigenschaften hat, die durch chemische Begriffe gar nicht erfaßt werden können 
und darum auch wegfallen können (wodurch etwas aufhört, Brot zu sein), auch 
wenn sich im physikalischen und chemischen Bereich als solchem nichts •Wesent- 
liches" geändert hat. 

Darum hat Thomas ganz recht (auf das Beispiel wurde schon im ersten Aufsatz 
verwiesen), wenn er sagt, daß durch Zerreiben des Brotes die Gegenwart Christi 
aufhört: Pulver ist eben menschlich kein Brot mehr. Für Thomas war ein solches 
Pulverisieren noch so etwas wie eine auch physikalisch als substantiell zu wertende 
Änderung. Sie ist es aber nicht. Und doch hat Thomas recht gesehen: Pulver, Staub 
ist kein Brot, auch wenn es physisch und chemisch noch ganz das gleiche ist wie Brot. 
Und darum hört die Gegenwart Christi auch auf. (Das sollten sich nebenbei auch 
jene überängstlichen Skrupulanten merken, die die Patene nie genau genug purifi- 
zieren können.) Es bleibt also bei dem Prinzip: nur dort, wo die Spezies des Brotes 
vorhanden und noch vorhanden ist, kann es sich um die reale Gegenwart Christi 
handeln. Dieses allen gemeinsame Prinzip ist aber dahin zu präzisieren: Die Spezies 
des Brotes als eines menschlichen Sinngebildes kann auch aufhören, wo physikalisch- 
chemisch keine wesentliche Änderung eingetreten ist, wo also nur unter mensch- 
lichen, nicht physikalischen Aspekten Brot aufhört, •Brot" zu sein. Man könnte 
heute ohne Zweifel vom Nahrungsmittelchemiker Gebilde herstellen lassen, die che- 
misch und auch physiologisch •dasselbe" sind wie Brot und doch nicht als materia 
consecrabilis angesprochen werden können. Schon ein größerer Wasserzusatz oder 
ein größerer Wasserentzug können, obwohl im chemischen Sinn durchaus, keine 
•Wesensveränderung" vorliegt, bewirken, daß etwas nicht Brot, sondern z. B. ein 
Mehlbrei ist. Daraus folgt, daß etwas als Brot konstituiert wird nicht nur durch 
Eigenschaften, Merkmale und Umstände, die innerhalb der Kategorien der heuti- 
gen Physik und Chemie liegen, sondern auch durch solche, die außerhalb dieses 
Bereiches fallen. Daraus aber folgt wiederum, daß auch durch das Wegfallen sol- 
cher Eigenschaften etwas aufhören kann, Brot zu sein. 

Und so bleibt nur noch die Frage: kann gegessenes Brot nach menschlichem Er- 
messen noch als Spezies, d. h. also als Brot angesehen" werden oder nicht? Es kann, 
wie jetzt schon klar sein muß, diese Frage nicht dadurch beantwortet werden, daß 
verlangt wird, das Brot müsse sich in einem chemischen Sinne, nach den Aussage- 
möglichkeiten und Bestimmungen der organischen Chemie, schon in etwas anderes 
verwandelt haben, als es vorher war. Wenn es dies tut, ist es natürlich ein Zeichen, 
daß kein Brot mehr vorhanden ist. Aber wenn es dies nicht tut, ist das noch kein 
Beweis dafür, daß in einem menschlichen Sinn noch Brot vorhanden ist. Die chemi- 
sche Veränderung ist ein positives Kriterium, aber kein exklusives. Man kann also 
mindestens nicht schließen: Das gegessene Brot ist im Magen noch einige Zeit •das- 
selbe" (nämlich chemisch) wie vorher, also ist es noch Brot, also dauert die Gegen- 
wart Christi noch an. Nur weil man früher nicht deutlich genug unterscheiden 
konnte zwischen Brot als chemisch-physikalischer Wirklichkeit und Brot als Brot, 
konnte man diesen voreiligen Schluß ziehen. Wir behaupten nun umgekehrt: geges- 
senes Brot ist keine menschliche Wirklichkeit, deren Sinn der der Speise, des Geges- 



44§ Karl Rahner 

senwerdens ist. Und daraus schließen wir, daß die Gegenwart Christi nicht mehr 
andauert. Man muß bei dieser Ansicht beachten, daß nicht alles, was in den Magen 
gebracht werden kann und dort eine nährende Wirkung hat, im allgemeinen, 
menschlichen Sinn darum schon in dem Sinn •Speise" ist, wie sie hier verstanden 
werden muß. Denn sonst wäre auch das Brotpulver noch Brot und von einer durch 
ein Röhrchen in den Magen gebrachten Spezies müßte auch gesagt werden, daß sie 
ein Eucharistieempfang ist, was man mindestens nicht beweisen kann und schwer 
zu dem Verbot des Hl. Offiziums vom 27. 1. 1886 gegenüber einer solchen Praxis 
paßt. Brot, Speise ist nur das, was ein normaler Mensch in normalen Umständen in 
einem normalen Essensvorgang zu sich zu nehmen bereit ist. Auch hier kommt es 
nicht auf die Chemie, sondern auf den normalen menschlichen Gebrauch an, genau - 
wie es bei der Frage, was Weizen als materia consecrabilis ist, nicht auf die Geheim- 
nisse der systematischen Botanik und der Deszendenztheorie ankommt, sondern 
auf den durchschnittlichen menschlichen Sprachgebrauch. Und daher kann man un- 
besorgt sagen: ein gegessenes Brot ist nicht mehr Speise, nicht mehr Brot und also 
auch nicht mehr Zeichen der Gegenwart Christi. Bei den defectus circa missam oc- 
curentes des Missale Romanum (X 14) ist eigens vorgesehen, daß eine erbrochene 
Spezies nicht wieder genossen werden müsse, wenn man sich ekle. Kann man aber 
etwas, was so als wenigstens unter Umständen nicht zumutbar für den Genuß er- 
klärt wird, als •Speise", als •Brot" betrachten? Daß in der Praxis unter Umstän- 
den in einem löblichen sakramentalen •Tutiorismus" so gehandelt wird, als ob die 
Gegenwart Christi noch andauere, ist keine Instanz für die Klärung der grundsätz- 
lichen Frage. 

Die gegenteilige Ansicht führt auch zu Konsequenzen, die mißlich sind und zei- 
gen, daß diese Theorie auf schwachen Füßen steht. Zunächst einmal wäre man dann 
dem Urteil der Chemiker und Physiologen ausgeliefert. Diese müßten darüber be- 
finden, wie lange die Gegenwart Christi bleibt. Das ist doch nicht anzunehmen. Sagt 
man aber: Nein, der normale menschliche Augenschein des nicht Gelehrten ist durch- 
aus kompetent, darüber zu urteilen, ob noch Brot vorhanden ist oder nicht, dann 
müßte man antworten: Nach welchen Gesichtspunkten beurteilt denn der Mann des 
Alltags, ob etwas Brot ist oder nicht? Wenn er sagt: •Da ist chemisch noch dasselbe 
wie vorher gegeben", unterstellt er sich, ob er es weiß und will oder nicht, der Kom- 
petenz des Chemikers und Physiologen; sagt er: •Das ist genau das, was ich als 
Brot zu essen pflege; so etwas esse ich; das ist meine normale und natürliche Speise", 
dann sagt er implizit, daß ein gegessenes Brot eben kein Brot mehr ist. Denn so 
etwas ißt man nicht, da es schon gegessen und darum zum Genuß ungeeignet ist. • 
Ferner führt diese Ansicht auch wenigstens in psychologischer Zwangsläufigkeit zu 
der Meinung, die ja auch von großen Theologen geteilt wurde, daß nämlich die 
sakramentale Wirkung des Sakraments ex opere operato noch wachsen könne, so- 
lange die genossene Spezies noch im Magen vorhanden sei. Zwar ist (wie schon im 
vorausgehenden Aufsatz bemerkt wurde) diese Ansicht darum nicht beweisbar und 
nicht richtig, weil der Genuß, nicht das Vorhandensein der Spezies im Menschen das 
sakramentale Zeichen ist. Aber immerhin: wenn man schon einmal daran festhält, 
daß die genossene Speise immer noch Brot sei, daß darum Christus noch geraume 
Zeit im Menschen real gegenwärtig ist, dann muß man für diese Behauptung einen 



Nodi einmal: Danksagung nach der heiligen Messe 447 

Heilssirm aufweisen. Denn sonst hat diese Behauptung der Realpräsenz durch län- 
gere Zeit im Magen des Christen schon gar keinen Sinn mehr, da ohne eine solche 
Wirkung sie nur eine lokale, leibliche Präsenz wäre, wie sie auch der Ungläubige 
und Ungetaufte haben kann (der in der Nähe des Tabernakels ist oder auch leib- 
lich kommuniziert). Wird aber dieser behaupteten Lokalpräsenz eine solche gnaden- 
hafte Wirkung zugeschrieben, dann ist es durchaus logisch, wenn man wünscht, daß 
die Spezies tunlichst so gestaltet wird, daß sie möglichst lange bleibt; dann entsteht 
die Frage, die doch schließlich nur der Physiologe beantworten kann, wie lange denn 
nun eigentlich diese gnadenmehrende Gegenwart anhalte; dann müßte man die 
Länge der Danksagung an dieser je nach der Art der Spezies verschieden langen 
Resistenz der Spezies bemessen. Kurz, man kommt, wenn man schon einmal sich auf 
diese Ebene begibt, die mit dieser theologischen Hypothese gegeben ist, auf die selt- 
samsten Folgerungen, die man nur wieder überwinden kann durch den gesunden 
Menschenverstand, der besser gleich zu Beginn hätte auftreten sollen, mit der 
schlichten Einsicht, daß gegessenes Brot eben durch sein Verbrauchtsein als Brot auf- 
hört, Brot zu sein, daß also dadurch genau so wie durch andere Umstände, die das 
Brot als menschliches Sinngebilde aufheben, die reale Gegenwart Christi aufhört. 
Erst von daher wird auch ganz verständlich, daß eben Genuß des Leibes des Herrn 
und nicht das Genossenhaben, die Geste des Essens und nicht der Vorgang des Ver- 
dauens das sakramentale Zeichen der Gnade ist. Dies ist aber wieder ganz verständ- 
lich: der menschliche Akt als •actus humanus", nicht der physiologische Vorgang als 
•actus hominis", ist als sakramentales Zeichen brauchbar, weil nur ein solcher auch 
Akt der Annahme der unter diesem Akt gebotenen Gnade und Bekenntnis des Glau- 
bens und personaler Verkündigung des Todes des Herrn sein kann. 

Der Widerstand einer nicht deutlich unterscheidenden Frömmigkeit gegen diese 
Sätze, die eigentlich Selbstverständlichkeiten sind, kommt letzten Endes daher, daß 
nicht genügend unterschieden wird zwischen der pneumatischen Gegenwart Christi 
durch seinen Geist in der Wesenstiefe des Menschen (in seinem •Herzen") und der 
leibhaftigen Gegenwart des Leibes Christi im sakramentalen Zeichen und darum 
auch beim Genuß. Diese letztere Gegenwart ist nicht das Höhere und Erhabenere, 
das Ziel und der Lohn des Christen, sondern das Zeichen und das Mittel der blei- 
benden pneumatischen Gegenwart des Christus, die durch dieses sakramentale Zei- 
chen bezeichnet und vermehrt wird. Durch dieses Sakrament kommt Christus wirk- 
lich zu uns und bleibt bei uns. Aber diese bleibende Gegenwart, zu der der Empfang 
des Leibes Christi unter den Gestalten des Brotes führt, ist nicht in der noch weiter 
bleibenden Gegenwart seines Leibes durch ein paar Minuten im Leib des Christen 
gegeben, sondern in der bleibenden und sich immer mehr vertiefenden Gegenwart 
des Herrn im Geist, in der Wahrheit, ohne die auch sein Fleisch nichts nütze wäre, 
wie der Herr selber sagt. In dieser pneumatischen Kommunikation personaler Art 
gipfelt die Kommunion. Und dieses Ereignis wird nicht dadurch herrlicher und grö- 
ßer, daß man ohne wirklichen Beweis behauptet, ihr Zeichen, das doch reine Mittel- 
funktion hat, dauere auch dann noch an, wenn der Genuß der geweihten Speise 
stattgefunden hat und beendigt ist. 

Eine ihrer selbst noch nicht ganz bewußte Frömmigkeit ist hier in einer seltsamen 
Unklarheit. Sie betrachtet den Moment der Kommunion als den Augenblick, in dem 



448 Karl Rahner 

der Herr beginnt, •da zu sein", gewissermaßen •Audienz" zu erteilen, so daß man 
nun mit ihm zu reden beginnen kann in einer Weise, wie es auch der in seiner Gna- 
de als gerechtfertigt Lebende vorher nicht konnte, eben weil der Herr nicht •da 
war". Aber eben diese Frömmigkeit markiert den Abschied des Herrn, der doch 
wieder gehen muß, wenn er nur eine Zeit lang •da ist", gar nicht. Sie reflektiert 
nicht darauf. Der Fromme hebt nach einiger Zeit gewissermaßen von sich aus die 
Audienz auf, ohne darauf zu reflektieren, ob man dadurch den daseienden Herrn 
gewissermaßen stehen lassen oder ob die Audienz darum zu Ende sei, weil der 
Herr sich wiederum entfernt. Die theologische Theorie, daß dieses Dasein erst mit 
dem Aufhören der Gestalten im Magen nach einiger Zeit beendet werde, ist ge- 
lehrte Theorie, die faktisch in der normalen Frömmigkeit nicht vorkommt. Denn 
sonst müßte man ja viel genauer darauf reflektieren, wann dieses Aufhören dieser 
Gegenwart geschieht, worüber sich offenbar der normale Christ keine Gedanken 
macht. Anders ausgedrückt: in der üblichen Vorstellung müßten das Kommen Jesu 
und sein Gehen genau so bemerkenswerte Ereignisse sein, auf die sich der fromme 
Akt des Kommunizierenden richten müßte. Davon ist keine Rede. Das aber zeigt, 
daß hier etwas nicht genügend durchreflektiert ist. An sich ist die Sache einfach und 
klar (wenn man nicht diese übliche Meinung voraussetzt): durch das sakramentale 
Zeichen des Genusses des wahren Leibes des Herrn geschieht ein wachsendes Kom- 
men und Gehen des Herrn in seinem Geiste, in seiner Gnade, und dieses ist die 
bleibende Frucht des Sakramentes, die nicht durch ein Wiederweggehen Christi auf- 
gehoben wird. Aber eben dies zeigt, daß ein Zei&haftiges •Bleiben", das dann nach 
einiger Zeit erst aufgehoben wird, für den Sinn des Sakramentes gar nichts beiträgt. 
Einfach darum, weil es ja wieder schlechthin rückgängig gemacht würde. Freilich, 
wenn man die Kommunion versteht als die Ermöglichung einer •Audienz", die sonst 
nicht möglich ist, und wenn man die Danksagung von dieser Vorstellung her er- 
klärt, dann muß man auf eine solche länger dauernde Gegenwart nach der Kom- 
munion das entscheidende Gewicht legen. Dann aber entfernt man sich aus dem dog- 
matisch verifizierbaren Begriff dieses Sakramentes, dessen Sinn die Einheit mit 
Christus durch seine (wachsende) Gnade des Geistes ist. Wäre die leibliche Gegen- 
wart Christi der Primäreffekt der Kommunion (zum Zwecke einer Audienz) (und 
nicht bloß das sakramentale wirksame Zeichen der eigentlichen Wirkung), dann 
müßte der Fromme unvermeidlich höchsten Wert auf eine möglichst lange dauernde 
leibliche Gegenwart Christi legen. Das aber tut er bezeichnenderweise doch wieder 
nicht. Daß dennoch nicht nur die Anbetung des Herrn im Sakrament berechtigt und 
notwendig ist, sondern auch eine •Danksagung" nach dem Empfang des Sakramen- 
tes, das zu zeigen war gerade die Aufgabe des früheren Aufsatzes. Dies aber ist 
durchaus möglich ohne die Voraussetzung einer noch weiter dauernden Realpräsenz 
des Leibes Christi nach der Kommunion. 




