Noch einmal: Danksagung nach der heiligen Messe

Ein Nachwort
Von Karl Rahner 8], Innsbruck

Der kleine Aufsatz iiber die Danksagung nach der heiligen Messe wurde durch-
wegs sehr freundlich und dankbar aufgenommen. Nicht wenige seiner Leser hatten
den Eindruck, daf} hier eine Antwort auf eine Frage versucht wurde, die oft gestellt
und nicht tberall gut beantwortet wird. Nur hinsichtlich eines Punktes in diesem
Aufsatz wurde von einigen Widerspruch erhoben. Er bezog sich auf den Satz: ,man
hite sich, im Stil des alten Erstkommunionunterrichts die Danksagung dadurch zu
begriinden, dafl Jesus Christus nach der Kommunion im Empfinger der Eucharistie
«noch» real gegenwirtig sei...“ ....,alle diese Behauptungen sind falsch oder
wenigstens nicht geniigend sicher theologisch fundiert®. Es sei daher gestattet, zur
Erklirung und Rechtfertigung dieses Satzes noch einige Bemerkungen vorzutragen.

Zunichst ist wohl verstindlich, dafl in einem Aufsatz Gber eine Frage des geist-
lichen Lebens diese spindse theologische Frage nicht vermieden werden konnte. Die
Danksagung wird in der Literatur und im Unterricht oft mit dieser nach dem Ge-
nuf} bleibenden realen Gegenwart Christi begrindet. Dem Verfasser selbst ist aus
seiner eigenen Kinderzeit die Geschichte lebhaft in Erinnerung geblieben, wonach
ein Heiliger zwei Ministranten mit brennenden Kerzen einem Kommunikanten nach-
geschickt habe, der sich sofort nach der Kommunion aus der Kirche entfernt hatte.
Und diejenigen, die dem beanstandeten Satz widersprechen zu miissen glaubten, be-
rufen sich ja darauf, dafl ,alle“ Theologen diese hier als unbewiesen oder falsch zu-
riickgewiesene Meinung teilen, Wenn also {iberhaupt die Begriindung der Dank-
sagung zur Frage steht, dann konnte es nicht vermieden werden, diese Frage der
Dogmatik anzuschneiden, selbst wenn sie sich in einem aszetischen Aufsatz etwas
seltsam ausnimmt. Denn die Frage ist ja gerade die: Wie kann die Berechtigung und
der Sinn der Danksagung so theologisch dargetan werden, daf die Begriindung dog-

"matisch auch wirklich standhilt und nicht fromm erscheinendes Gerede ist. Es
zeigt sich schliefilich auch an diesem in sich nicht sehr wichtigen Beispiele, wie sehr
die Fragen des geistlichen Lebens u. U. in schwierige Fragen der Dogmatik hinein-
fuhren konnen und es beim besten Willen in Aszese und Mystik nicht immer még-
lich ist, sich nur an die Thesen der Dogmatik zu halten, die durch das kirchliche
Lehramt definiert oder sonst jedem Zweifel enthoben sind.

Bei den Zuschriften hat tberrascht, dafl die Widersprechenden sich nicht die
Mithe genommen haben, auf die Argumente einzugehen, die doch — so schien dem
Verfasser — in geniigender Ausfihrlichkeit die beanstandete These zu begriinden
versuchten. Man darf doch aber auch in der Theologie nicht einfach das Ungewohnte
zugunsten des Gewohnten und Liebgewonnenen unbesehen und unbegrindet ab-
lehnen.

Es ist ndmlich nicht so, dal die Berufung darauf, dafl die Theologen so gut wie
alle (was wir gern unterstellen)! eine gegenteilige Auffassung vertreten haben,

1 Ob es wirklich alle sind, mag eine offene Frage bleiben. F. Hiirth-P. M. Abellan (De sacra-
mentis, Rom 1947) scheinen nicht dazu zu gehéren. Denn sie unterscheiden ein Aufhdren der



Noch ginmal: Danksagung nach der heiligen Messe 443

darum schon diese ihre These als theologisch sicher und das Gegenteil als temerar
erweist. Eine allgemeine Ansicht der Theologen (um mehr kann es sich auch in dem
fiir die Widersprechenden giinstigen Fall nicht handeln) ist fiir den einzelnen Theo-
logen nur dann verbindlich, wenn sie von allen Theologen als verbindlid: vorge-
tragen wird, oder wenn sie als so mit sicheren Glaubenslehren verbunden darge-
stellt wird, dafl ihre Leugnung auch diese sie begriindende Glaubenslehre in Ge-
fahr bringt. Davon kann aber in unserem Fall keine Rede sein. Die Theologen ge-
hen nimlich von einem Prinzip aus, das wir gar nicht leugnen oder in Zweifel zie-
hen, in dem wir vielmehr mit ihnen durchaus einig sind, und das das einzige ist,
worauf sie sich in dieser Frage wirklich berufen und berufen kdénnen, ndmlich von
dem Prinzip, dafl die reale Gegenwart des Leibes Christi solange andauert, wie die
eucharistische Spezies existiert?. Von diesem Prinzip gehen sie aus. Thre Schlufifolge-
rungen sind richtig, wenn und insofern sie sich wirklich aus diesem Prinzip ableiten
lassen. Wenn aber aus einer nicht gentigend vorsichtigen und genauen Interpreta-
tion dieses Prinzipes die Theologen Schlufifolgerungen ableiten, die sich aus einer
genauveren Interpretation dieses Prinzipes nicht ableiten lassen, und wenn gezeigt
werden kann, warum aus verstindlichen Griinden, aber eben doch nicht mit Recht,
diese ungenaue Interpretation des Grundprinzipes vorherrschte und zu schiefen
Schluffolgerungen verleitete, dann wird klar, dafl eine einfache ,Konsequenz®, auch
wenn sie von vielen oder allen Theologen lange Zeit geteilt wird, keinen Anspruch
auf Zustimmung aus dogmatischen Griinden erheben kann.

Die nicht genau genug seiende Interpretation des gemeinsamen Prinzips nun, die
zu unbewiesenen oder falschen Schluifolgerungen bei den Theologen fihrte, be-
trifft den Begriff und die Wirklichkeit der eucharistischen Spezies. Und der Grund,
der diese ungenaue Interpretation verstidndlich macht, ist die mittelalterliche Auf-
fassung der Natur. Sehen wir zu. Noch das Trienter Konzil redet unbefangen von
der Substanz des Brotes und Weines. Heute wird jeder Theologe, gerade wenn er
gegen modernere Versuche der Deutung der Transsubstantiation diese im traditio-
nellen Sinn erkldrts, zugeben, dafl es sich bei ,Brot®, bei der einzelnen Spezies nicht
um eine einzige Substanz wie bei eigentlichen physikalischen Elementarteilchen oder
bei sonstigen Naturdingen (Mensch, Tier), sondern um ein Konglomerat von vielen
Substanzen handelt. Wenn man diesen Unterschied in den Auffassungen (der ge-
wifl das Dogma als solches unangetastet 1488t) durchdenkt, dann sicht man sofort: die
alte Auffassung hatte keine Moglichkeit und keinen Anlafl, deutlich und reflex zwi-
schen dem Brot als einer anthropologischen Grofle und dem Brot als einem physi-
kalisch-chemischen Korper genauer zu unterscheiden. Fiir sie war das Brot (obwohl
vom Menschen hergestellt) ohne reflexe Unterscheidung auch ein Naturkérper, wie
diese sonst vorkommen und als eine einzige Substanz interpretiert wurden. Heute

Gegenwart durch consumptio (= per modum cibi vel potus sumi) und durch corruptio; in
der allgemeinen Auffassung konnte es nur einen einzigen Grund geben, die ,corruptio® im
physikalisch-chemischen Sinn.

? Dabei darf nebenbei bemerkt werden, dafl selbst dieses Prinzip von den Theologen vor-
sichtig qualifiziert wird, da das Konzil von Trient nur die Realprisenz vor dem Genuf}
definiert hat: Denz 886, 876; dieses Prinzip wird z.B. von J. A. de Aldama blof§ als ,sen-
tentia theologorum communis et certa® qualifiziert.

3 Vgl. dazu meinen Aufsatz: Die Gegenwart Christi im Sakrament des Herrenmahles:
Catholica 12 (1958) 105—128.



444 Karl Rahner

sieht man, dafl Brot eine typisch anthropologische Grofle ist. Brot ist physisch-chemi-
kalisch gar keine wirkliche substantielle Einheit, sondern ein zufalliges Konglomerat
vieler atomarer und molekularer Gebilde, die physisch nur eine ganz dufierliche, zu-
fillige, fast nur lokale Zusammengeballtheit einigt. Menschlich und darum sakra-
mental ist dennoch dieses Gebilde eine Einheit, eine Sinneinheit, die durch den Men-

schen gestiftet ist und die eine solche Einheit nur in Bezug auf ihn, innerhalb seines

Lebens- und Handlungsraumes hat. Es ist darum klar, dafl die Realprisenz Christi
nur solange vorhanden ist, als diese menschliche Sinneinheit ,Brot“ gegeben ist.
Das ist grundsitzlich von keinem Theologen zu bestreiten. Man denke, um sich das
klar zu machen, z. B. an folgende Fille oder Moglichkeiten: In jedem Wein befin-
det sich auch radioaktiver Kohlenstoff. Solange er dem konsekrierten , Wein* ange-
hort, ist von einem jeden Kohlenstoff mit seiner ganzen Wirklichkeit als von einem
Teil der transsubstantiierten ,Substanz® des Weines die Transsubstantiation aus-
zusagen. Dieses Atom aber sendet dauernd die Beta-Partikeln aus, die auch in irgend
einer Weise an der Substanzialitit der ganzen Wirklichkeit teilnehmen. Sobald sie
aber den Bereich des , Weines®“ verlassen, gehdren sie nicht mehr zum Wein; sie ge-
héren damit dann auch eoipso nicht mehr zu der Wirklichkeit, ,unter der Christus
real prasent ist. Oder wenn man vor der Konsekration ein Molekiil irgendeiner Sub-
stanz radioaktivierte, so dafl es grundsitzlich immer erkennbar bliebe, und
wenn man dieses Molekiill dem Wein zusetzte, der konsekriert werden soll,
dann wiirde dieses Molekiil, vorausgesetzt, dafl es nicht absolut ,weinfremd“ wire
(sondern z. B. irgendein Alkoholmolekiil), mitkonsekriert und somit mittranssub-
stantiiert werden. Wiirde man nun dieses Molekil, weil es ja noch erkennbar ist,
aus dem Bereich des Weines entfernen (ob das technisch noch moéglich ist oder nicht,
ist hier gleichgiiltig), dann wéire unter ihm Christus nicht mehr gegenwirtig, ob-
wohl sich chemisch und physikalisch nichts ereignet hat als eine akzidentelle Ortsver-
anderung dieses Molekiils. Das ist so selbstverstandlich, dafl es sogar heute technisch
durchaus moglich und leicht ist, eine so winzige ,Wein“menge durch rein quantita-
tive Teilung abzusondern, dafl von Wein im Sinne des normal-menschlichen Sprach-
gebrauchs nicht mehr die Rede sein kann und so auch die Realprasenz Christi unter
dieser Menge aufhért, obwohl sie chemisch noch genau von der gleichen Natur ist
wie die groBere Menge, von der sie genommen ist. Diese kleine Menge braucht z. B.
nur so klein zu sein, daf} sie nicht mehr gesehen werden kann, — Dementsprechend
sicht auch Thomas (III q 77 a4) durchaus richtig, dafl eine rein quantitative
Verringerung der Weinspezies dahin fithren kann, daff man ein solches Teilchen
eben nicht mehr Wein nennen kann (obwohl es dhemisch noch lange ,dasselbe“
bleibt wie bisher) und darum die Gegenwart Christi aufhért. Und darum bestreitet
Thomas mit Recht (11T q 77 a 8c), daBl ein konsekrierter Wein von geringer Menge
noch die Prisenz Christi anzeige, wenn er in eine grofiere Menge nicht konsekrier-
ten Weines gemischt wird. ,Dieser” konkrete konsekrierte Wein existiert nicht mehr
als menschlich abgesondertes und unterscheidbares Gebilde, auch wenn er ,physi-
kalisch“ und ,chemisch® noch genau so existiert wie vorher. Umgekehrt sind ge-
sduertes und ungesduertes Brot, rein chemisch gesehen, sehr erheblich verschieden
und sind dennoch nach menschlicher Alltagsschiatzung, auf die es hier allein an-
kommt, beide Brot und somit materia consecrabilis. Alle diese Fille und Méglich-



Nodh einmal: Danksagung nach der heiligen Messe 445

keiten zeigen, da ,Brot“ keine rein physikalisch-chemische Grofie ist, sondern eine
Sinnwirklichkeit, die wesentlich im menschlichen Bereich steht, darum Wesens-
eigenschaften hat, die durch chemische Begriffe gar nicht erfafit werden kénnen
und darum auch wegfallen kénnen (wodurch etwas aunfhdrt, Brot zu sein), auch
wenn sich im physikalischen und chemischen Bereich als solchem nichts ,, Wesent-
liches“ gedndert hat.

Darum hat Thomas ganz recht (auf das Beispiel wurde schon im ersten Aufsatz
verwiesen), wenn er sagt, daB durch Zerreiben des Brotes die Gegenwart Christi
aufhort: Pulver ist eben menschlich kein Brot mehr. Fiir Thomas war ein solches
Pulverisieren noch so etwas wie eine auch physikalisch als substantiell zu wertende
Anderung. Sie ist es aber nicht. Und doch hat Thomas recht gesehen: Pulver, Staub
ist kein Brot, auch wenn es physisch und chemisch noch ganz das gleiche ist wie Brot.
Und darum hort die Gegenwart Christi auch auf. (Das sollten sich nebenbei auch
jene iiberingstlichen Skrupulanten merken, die die Patene nie genau genug purifi-
zieren kénnen.) Es bleibt also bei dem Prinzip: nur dort, wo die Spezies des Brotes
vorhanden und noch vorhanden ist, kann es sich um die reale Gegenwart Christi
handeln. Dieses allen gemeinsame Prinzip ist aber dahin zu prézisieren: Die Spezies
des Brotes als eines menschlichen Sinngebildes kann auch aufhéren, wo physikalisch-
chemisch keine wesentliche Anderung eingetreten ist, wo also nur unter mensdh-
lichen, nicht physikalischen Aspekten Brot aufhért, ,Brot“ zu sein. Man konnte
heute ohne Zweifel vom Nahrungsmittelchemiker Gebilde herstellen lassen, die che-
misch und auch physiologisch ,dasselbe sind wie Brot und doch nicht als materia
consecrabilis angesprochen werden kdnnen. Schon ein groferer Wasserzusatz oder
ein groferer Wasserentzug konnen, obwohl im chemischen Sinn durchaus keine
»Wesensverinderung® vorliegt, bewirken, dafl etwas nicht Brot, sondern z. B. ein
Mehlbrei ist. Daraus folgt, daf etwas als Brot konstituiert wird nicht nur durch
Eigenschaften, Merkmale und Umsténde, die innerhalb der Kategorien der heuti-
gen Physik und Chemie liegen, sondern auch durch solche, die auflerhalb dieses
Bereiches fallen. Daraus aber folgt wiederum, dafl auch durch das Wegfallen sol-
cher Eigenschaiten etwas aufhoren kann, Brot zu sein.

Und so bleibt nor noch die Frage: kann gegessenes Brot nach menschlichem Er-
messen noch als Spezies, d. h. also als Brot angesehen werden oder nicht? Es kann,
wie jetzt schon klar sein muf}, diese Frage nicht dadurch beantwortet werden, dafl
verlangt wird, das Brot misse sich in einem chemischen Sinne, nach den Aussage- -
.moglichkeiten und Bestimmungen der organischen Chemie, schon in etwas anderes
verwandelt haben, als es vorher war. Wenn es dies tut, ist es natirlich ein Zeichen,
daf} kein Brot mehr vorhanden ist. Aber wenn es dies nicht tut, ist das noch kein
Beweis dafiir, dafl in einem menschlichen Sinn noch Brot vorhanden ist. Die chemi-
sche Verinderung ist ein positives Kriterium, aber kein exklusives. Man kann also
mindestens nicht schlieBen: Das gegessene Brot ist im Magen noch einige Zeit ,das-
selbe“ (ndmlich chemisch) wie vorher, also ist es noch Brot, also dauert die Gegen-
wart Christi noch an. Nur weil man frither nicht deutlich genug unterscheiden
konnte zwischen Brot als chemisch-physikalischer Wirklichkeit und Brot als Brot,
konnte man diesen voreiligen Schluf} zichen. Wir behaupten nun umgekehrt: geges-
senes Brot ist keine menschliche Wirklichkeit, deren Sinn der der Speise, des Geges-



446 . ‘ Karl Rahner

senwerdens ist. Und daraus schlieBen wir, dal die Gegenwart Christi nicht mehr
* andauert. Man muf bei dieser Ansicht beachten, dafl nicht alles, was in den Magen
gebracht werden kann und dort eine nihrende Wirkung hat, im allgemeinen,
menschlichen Sinn darum schon in dem Sinn ,Speise® ist, wie sie hier verstanden
werden muf3. Denn sonst wére auch das Brotpulver noch Brot und von einer durch
ein Roéhrchen in den Magen gebrachten Spezies mufite auch gesagt werden, dafl sie
ein Eucharistieempfang ist, was man mindestens nicht beweisen kann und schwer
zu dem Verbot des Hl. Offiziums vom 27. 1. 1886 gegeniiber einer solchen Praxis
pafit. Brot, Speise ist nur das, was ein normaler Mensch in normalen Umstéinden in
einem normalen Essensvorgang zu sich zu nehmen bereit ist. Auch hier kommt es
nicht auf die Chemie, sondern auf den normalen menschlichen Gebrauch an, genau-
wie es bei der Frage, was Weizen als materia consecrabilis ist, nicht auf die Geheim-
nisse der systematischen Botanik und der Deszendenztheorie ankommt, sondern
auf den durchschnittlichen menschlichen Sprachgebrauch. Und daher kann man un-
besorgt sagen: ein gegessenes Brot ist nicht mehr Speise, nicht mehr Brot und also
auch nicht mehr Zeichen der Gegenwart Christi. Bei den defectus circa missam oc-
curentes des Missale Romanum (X 14) ist eigens vorgesehen, daf} eine erbrochene
Spezies nicht wieder genossen werden misse, wenn man sich ekle. Kann man aber
etwas, was so als wenigstens unter Umstinden nicht zumutbar fir den Genuf} er-
klart wird, als ,Speise”, als ,Brot“ betrachten? Daf in der Praxis unter Umstin-
den in einem 16blichen sakramentalen ,Tutiorismus“ so gehandelt wird, als ob die
Gegenwart Christi noch andauere, ist keine Instanz fir die Kldrung der grundsitz-
lichen Frage.

Die gegenteilige Ansicht fihrt auch zu Konsequenzen, die mifilich sind und zei-
gen, dafl diese Theorie auf schwachen Fuflen steht. Zunichst einmal ware man dann
dem Urteil der Chemiker und Physiologen ausgeliefert. Diese miifiten dariiber be-
finden, wie lange die Gegenwart Christi bleibt. Das ist doch nicht anzunehmen. Sagt
man aber: Nein, der normale menschliche Augenschein des nicht Gelehrten ist durch-
aus kompetent, dariiber zu urteilen, ob noch Brot vorhanden ist oder nicht, dann
mifte man antworten: Nach welchen Gesichtspunkten beurteilt denn der Mann des
Alltags, ob etwas Brot ist oder nicht? Wenn er sagt: ,Da ist chemisch noch dasselbe
wie vorher gegeben®, unterstellt er sich, ob er es weifl und will oder nicht, der Kom-
petenz des Chemikers und Physiologen; sagt er: ,Das ist genau das, was ich als
Brot zu essen pflege; so etwas esse ich; das ist meine normale und natiirliche Speise®,
dann sagt er implizit, dafl ein gegessenes Brot eben kein Brot mehr ist. Denn so
etwas it man nicht, da es schon gegessen und darum zum Genufl ungeeignet ist. —
Ferner fihrt diese Ansicht auch wenigstens in psydhologischer Zwangsldufigkeit zu
der Meinung, die ja auch von groflen Theologen geteilt wurde, dafl namlich die
sakramentale Wirkung des Sakraments ex opere operato noch wachsen kéonne, so-
lange die genossene Spezies noch im Magen vorhanden sei. Zwar ist (wie schon im
vorausgehenden Aufsatz bemerkt wurde) diese Ansicht darum nicht beweisbar und
nicht richtig, weil der Genuf, nicht das Vorhandensein der Spezies im Menschen das
sakramentale Zeichen ist. Aber immerhin: wenn man schon einmal daran festhilt,
dafl die genossene Speise immer noch Brot sei, dafl darum Christus noch geraume
Zeit im Menschen real gegenwirtig ist, dann mufl man fir diese Behauptung einen



Nodh ginmal: Danksagung nach der heiligen Messe ' 447

Heilssinn aufweisen. Denn sonst hat diese Behauptung der Realprisenz durch lin-
gere Zeit im Magen des Christen schon gar keinen Sinn mehr, da ohne eine solche
Wirkung sie nur eine lokale, leibliche Présenz wire, wie sie auch der Unglaubige
und Ungetaufte haben kann (der in der Nédhe des Tabernakels ist oder auch leib-
lich kommuniziert). Wird aber dieser behaupteten Lokalprisenz eine solche gnaden-
hafte Wirkung zugeschrieben, dann ist es durchaus logisch, wenn man wiinscht, daf§
die Spezies tunlichst so gestaltet wird, dafl sie moglichst lange bleibt; dann entsteht
die Frage, die doch schlieflich nur der Physiologe beantworten kann, wie lange denn
nun eigentlich diese gnadenmehrende Gegenwart anhalte; danp mifite man die
Linge der Danksagung an dieser je nach der Art der Spezies verschieden langen
Resistenz der Spezies bemessen. Kurz, man kommt, wenn man schon einmal sich auf
diese Ebene begibt, die mit dieser theologischen Hypothese gegeben ist, auf die selt-
samsten Folgerungen, die man nur wieder dberwinden kann durch den gesunden
Menschenverstand, der besser gleich zu Beginn hatte auftreten sollen, mit der
schlichten Einsicht, dafl gegessenes Brot eben durch sein Verbrauchtsein als Brot auf-
hort, Brot zu sein, dafl also dadurch genau so wie durch andere Umstinde, die das
Brot als menschliches Sinngebilde aufheben, die reale Gegenwart Christi auflidrt.
Erst von daher wird auch ganz verstindlich, dafl eben Genufl des Leibes des Herrn
und nicht das Genossenhaben, die Geste des Essens und nicht der Vorgang des Ver-
dauens das sakramentale Zeichen der Gnade ist. Dies ist aber wieder ganz verstind-
lich: der menschliche Akt als ,actus humanus®, nicht der physiologische Vorgang als
»actus hominis®, ist als sakramentales Zeichen brauchbar, weil nur ein solcher auch
Akt der Annahme der unter diesem Akt gebotenen Gnade und Bekenntnis des Glau-
bens und personaler Verkiindigung des Todes des Herrn sein kann.

Der Widerstand einer nicht deutlich unterscheidenden Frommigkeit gegen diese
Satze, die eigentlich Selbstverstindlichkeiten sind, kommt letzten Endes daher, dafl
nicht geniigend unterschieden wird zwischen der pneumatischen Gegenwart Christi
durch seinen Geist in der Wesenstiefe des Menschen (in seinem ,Herzen“) und der
leibhaftigen Gegenwart des Leibes Christi im sakramentalen Zeichen und darum
auch beim Genuf. Diese letztere Gegenwart ist nicht das Hohere und Erhabenere,
das Ziel und der Lohn des Christen, sondern das Zeichen und das Mittel der blei-
benden pneumatischen Gegenwart des Christus, die durch dieses sakramentale Zei-
chen bezeichnet und vermehrt wird. Durch dieses Sakrament kommt Christus wirk-
lich zu uns und bleibt bei uns. Aber diese bleibende Gegenwart, zu der der Empfang
des Leibes Christi unter den Gestalten des Brotes fiihrt, ist nicht in der noch weiter
bleibenden Gegenwart seines Leibes durch ein paar Minuten im Leib des Christen
gegeben, sondern in der bleibenden und sich immer mehr vertiefenden Gegenwart
des Herrn im Geist, in der Wahrheit, ohne die auch sein Fleisch nichts niitze wire,
wie der Herr selber sagt. In dieser pneumatischen Kommunikation personaler Art
gipfelt die Kommunion. Und dieses Ereignis wird nicht dadurch herrlicher und gré-
fer, da man ohne wirklichen Beweis behauptet, ihr Zeichen, das doch reine Mittel-
funktion hat, dauere auch dann noch an, wenn der Genufl der geweihten Speise
stattgefunden hat und beendigt ist.

Eine ihrer selbst noch nicht ganz bewufite Frommigkeit ist hier in einer seltsamen
Unklarheit. Sie betrachtet den Moment der Kommunion als den Augenblidk, in dem



448 Karl Rahner

der Herr beginnt, ,da zu sein“, gewissermaflen ,Audienz® zu erteilen, so dafl man
nun mit ihm zu reden beginnen kann in einer Weise, wie es auch der in seiner Gna-
de als gerechtfertigt Lebende vorher nicht konnte, eben weil der Herr nicht ,da
war®. Aber eben diese Frommigkeit markiert den Abschied des Herrn, der doch
wieder gehen mufl, wenn er nur eine Zeit lang ,da ist“, gar nicht. Sie reflektiert
nicht darauf. Der Fromme hebt nach einiger Zeit gewissermafien von sich aus die
Audienz auf, ohne darauf zu reflektieren, ob man dadurch den daseienden Herrn
gewissermafien stehen lassen oder ob die Audienz darum zu Ende sei, weil der
Herr sich wiederum entfernt. Die theologische Theorie, dafl dieses Dasein erst mit
dem Aufhéren der Gestalten im Magen nach einiger Zeit beendet werde, ist ge-
lehrte Theorie, die faktisch in der normalen Frommigkeit nicht vorkommt. Denn
sonst miifite man ja viel genauer darauf reflektieren, wann dieses Aufhéren dieser
Gegenwart geschieht, woriiber sich offenbar der normale Christ keine Gedanken
macht. Anders ausgedriickt: in der iiblichen Vorstelluong miifiten das Kommen Jesu
und sein Gehen genau so bemerkenswerte Ereignisse sein, auf die sich der fromme
Akt des Kommunizierenden richten miiite. Davon ist keine Rede. Das aber zeigt,
daf hier etwas nicht geniigend durchreflektiert ist. An sich ist die Sache einfach und
klar (wenn man nicht diese iibliche Meinung voraussetzt): durch das sakramentale
Zeichen des Genusses des wahren Leibes des Herrn geschieht ein wachsendes Kom-
men und Gehen des Herrn in seinem Geiste, in seiner Gnade, und dieses ist die
bleibende Frucht des Sakramentes, die nicht durch ein Wiederweggehen Christi auf-
gehoben wird. Aber eben dies zeigt, dafl ein leibhaftiges ,Bleiben®, das dann nach
einiger Zeit erst aufgehoben wird, fir den Sinn des Sakramentes gar nichts beitrdgt.
Einfach darum, weil es ja wieder schlechthin riickgingig gemacht wiirde. Freilich,
wenn man die Kommunion versteht als die Erméglichung einer ,Audienz®, die sonst
nicht mdglich ist, und wenn man die Danksagung von dieser Vorstellung her er-
klirt, dann mufl man auf eine solche linger dauernde Gegenwart nach der Kom-
munion das entscheidende Gewicht legen. Dann aber entfernt man sich aus dem dog-
matisch verifizierbaren Begriff dieses Sakramentes, dessen Sinn die Einheit mit
Christus durch seine (wachsende) Gnade des Geistes ist. Wire die leibliche Gegen-
wart Christi der Primireffekt der Kommunion (zum Zwecke einer Audienz) (und
nicht blof das sakramentale wirksame Zeichen der eigentlichen Wirkung), dann
miite der Fromme unvermeidlich hochsten Wert auf eine maglichst lange dauernde
leibliche Gegenwart Christi legen. Das aber tut er bezeichnenderweise doch wieder
nicht. Dafl dennoch nicht nur die Anbetung des Herrn im Sakrament berechtigt und
notwendig ist, sondern auch eine ,Danksagung“ nach dem Empfang des Sakramen-
tes, das zu zeigen war gerade die Aufgabe des fritheren Aufsatzes. Dies aber ist
durchaus moglich ohne die Voraussetzung einer noch weiter dauernden Realprisenz
des Leibes Christi nach der Kommunion.






