IM SPIEGEL DER ZETIT

Das Volk in Tuchfiihlung mit Gott

Ein Nachwort zur Wallfahrt nack Trier

Zu den wichtigsten Jahresereignissen des religidsen Lebens in Deutschland 1959 gehért
unzweifelhaft die Wallfahrt zam Heiligen Rodk.

DaR sie ein Wagnis war, warde nicht erst im Hin und Her der noch nicht ganz abgeschlos-
senen Diskussion unter Katholiken und Nichtkatholiken deutlich, war vielmehr von vorn-
berein klar, sowohl im Hinblick auf die Fragen der Echtheit, wie im Zusammenhang mit
den allgemeinen Fragen der Religiositit, die eine Wallfahrt solcher Art und solchen Aus-
mafes stellt. Uber die Erfillung der Erwartungen des Bischofs, der zu ihr aufrief, dber den
religiésen Ertrag der Wallfahrt iiberbanpt mufiten die Pilger entscheiden. Sie haben es ge-
tan.

Sie kamen nicht unvorbereitet. Die Wallfahrtsleitung hatte fiir die Vorbereitung und
Durchfithrung theologische, homilctische, pastorale Hinweise gegeben, die im weiteren
katholischen Schrifttum Decutschlands, vor allem in den Bistumsblittern, aufgegriffen und
weitergefithrt wurden. Die durch die Kritik ausgeldsten Widerstinde haben, wie bei frithe-
ren Gelegenheiten, der Wallfahrt keinen nennenswerten Abbruch getan. Aus den vergan-
genen Wallfahrten hatte die Organisation gelernt; die technischen Hilfen der Gegenwart
wurden ausgenutzt, um stérende Stauungen zu vermeiden. Der klar abgegrenzte Bezirk des
Doms, die sinnreiche Anordnung der Prozession von der Statio aus, der treue Einsatz von
2000 Helfern, die mutige Abwehr aufdringlichen Kitsches und geschiftlichen Mifibrauchs der
Frommigkeit hielten denn auch die Wallfahrt von dem vielfach noch reichlich problemati-
schen Beiwerk solcher Veranstaltungen im In- und Ausland fern.

Nidcut ganz zwei Millionen kamen. Daf es nicht mehr waren, bat mancher bedauert; nicht
alle taten es; hat es doch anch Befiirchtungen gegeben, es mdchten zu viel Falsche kommen.
Der religids verbramte Sozialtourismus fehlte, Gott sei Dank. Beim Vergleich zu der héhe-
ren Teilnehmerzahl im Jahre 1933 wird man daran denken miissen, dafl damals die politi-
sche Lage, wie so oft bei Wallfahrten in totalitiren Staaten, den demonstrativen und be-,
kenntnishaften Charakter der Pilgerziige verstirkte; dafl die Teilnehmer aus Mitteldeutsch-
land ausfielen; aber auch, dafl der blofie Traditionskatholizismus zahlenmiRig zuriickgeht.Es
fiel auf, daf verhiltnismafig viele Manner und Jugendliche an der Wallfahrt teilnahmen
und die manchmal peinlichen Eindriicke von femininen Ziigen bei ihr eindeutig fehlten. Das
Volk, das kam, war kein ,Vulgirkatholizismus“, wie gelegentlich Pressestimmen andeute-
ten. Das hebt den Eindruck nicht auf, dafl eine ziemliche Anzahl von Intellektuellen es
schwer fanden, zur Wallfahrt ein positives Verhiltnis zu finden. Der Grund liegt weniger
in der Natur einer Wallfahrt und einer solchen Wallfahrt als vielmehr in der allgemeinen
religiésen Lage unserer katholischen Gebildeten. Die Pastoration dieser Gruppe ist unzu-
linglich und den Schwierigkeiten, vor denen die Aufgabe einer der allgemeinen Bildung
unserer Zeit und ihres Publikationswesens angemessenen Vertiefung ihres Glaubenswissens
und einer entsprechenden Haltung steht, noch nicht gewachsen. Man hat den Eindrudk,
dafl das einfache Volk bier nicht nur unbeschwerter, sondern auch weiter ist und ein siche-
reres Gefiihl fir das Echte hat.

An inneren Ergebnissen wird man zunichst die deutliche Weiterbildung der Form der
~beregrinatio spiritualis“, der Wallfahrt als eines eigenstindigen Ausdrucks der Frommig-
keit betrachten miissen. Es geht dabei nicht nur um die Ehrung der heiligen Stitten und
Gegenstiande, denen sie sich zuwendet, sondern auch um die symbolhafte Bekundung des
Pilgercharakters unseres Lebens in der Welt. Die Dynamik seines dufleren Ablaufs heute,
seine Bewegtheit geben dem ,homo viator“, den auch die christliche Philosophie der Gegen-
wart wieder entdeckt hat, einen neuen Zugang zu dieser alten Form der christlichen Frém-



450 ' Im Spiegel der Zeit

migkeit. Ein Gesprich mit vielen Pilgern zeigte das. Darum auch die Betonung des wenig-
stens ,letzten Stiickchens zu Fuf zuriickzulegenden Weges®. Die Gestaltung von Statio und
Prozession, die Betonung der Einheit von Gebet, Lied und Bufle half den Eindruck ver-
tiefen. Man wird sich fragen miissen, ob unsere Seelsorge genug tut, die im zunehmenden
Wallfahrtswesen unserer Zeit liegenden Méglichkeiten einer dieses Zeitgefiihl beriicksichti-
genden und seine Werte ausniitzenden Frémmigkeitsform zu pllegen, seelsorglich auszu-
werten — viele Geistliche berichten von der stark nachhaltenden Wirkung bei den Wall-
fahrern im Gemeindeleben.

Als zweiter Ertrag wird ein merklicher Fortschritt in der Uerbindung von Liturgie und
Uolksfrommigkeit im katholischen Deutschland zu betrachten sein. Die jahrelange, opfer-
volle Kleinarbeit Triers in der liturgischen Erneuerung seiner Gemeinden konnte hier ern-
ten. Die Gestaltung der Gebetstexte der Wallfahrt, die Auswahl der Lieder, Schmuck
und Symbolsicherheit in der Gestaltung der religiosen Réume und Plitze hielt das Beten
und Singen des Volkes, seine religiésen Erfahrungen und Betitigungen ganz im Rahmen
der grofien Gesetze der heiligen Liturgie, ohne dadurch kalt, asthetizistisch, akademisch
oder volksfern zu wirken; anderseits wurden die Méglichkeiten der lebendigen Anteil-
nahme des Volkes am Gottesdienst der Kirche gut genutzt. Dadurch blieben die grofien
Glaubensgeheimnisse wirklich im Zentrum der Frommigkeit, und die Verehrung des Heili-
gen Rockes selbst wurde ohne viel Reflexe oder aufdringliche Belehrung lebendig einge-
bettet in den wesentlichen Gottesdienst der Kirche. Was uns erst allmihlich bei Einzelkund-
gebungen der Deutschen Katholikentage und dhnlichen Grofiveranstaltungen gelingt, wurde
hier wochenlang in einer Reinheit vollzogen, die ein grofartiger Erweis fiir die Madht und
Maglichkeit einer mutig vom Zentrum her alle Bereiche christlicher Frémmigkeit erfassen-
den Kultgestaltung ist.

Wo das geschieht, verwirklicht sich von selbst christliche Bruderschaft. Sie hatte bei der
Wallfahrt in Trier einen charakteristischen Zug: Sie iiberwand, allen Sehenden offenkun-
dig, ein gut Stiidk jener Trennung und Spannung, die der letzte Krieg und das national-
sozialistische Unrecht zwischen Deutsche und Luxemburger, Belgier und Lothringer, ja dar-
iiber hinaus {iberhaupt Franzosen gebracht hat. In der gemeinsamen Wallfahrt, die zugleich
ein schones Stiick gemeinsamer uralter Tradition ist, wurde viel offenes und heimliches
Miftrauen, wurden Abneigung und Entfremdung iiberwunden. Die vélkervershnende und
einende Kraft des gemeinsamen Glaubens, die sich so oft in der Nachkriegszeit schon in
Lourdes gezeigt hatte, zeigte sich auch in Trier. Und es ist nicht gleichgiiltig, dafl solches
nicht nur im Raum unserer Opfer von damals, sondern auch in unserem eigenen Land
machtvoll méglich wurde. Hier vollzog sich etwas politisch héchst Bedeutsames. Man hatte
den Eindruck, daf es fithrenden Politikern selbst, auch katholischen, in seiner Tragweite
nicht recht zum BewuBtsein kam. Auch die Presse hat diesen bedeutsamen Zug nicht genti-
gend gewiirdigt. Die Seelsorge wird hier zu fragen sein, ob sie solche Moglichkeiten einer
Einwirkung auf das politische Geschehen aus genuin dhristlichen Kraften heraus geniigend
wahrnimmt. )

Zwei Ergebnisse sind festzuhalten, die fiir die Trierer Wallfahrt einzigartig sind. Zu-
nichst das Aufbrechen des Bewuftseins der Traditionsverbundenheit zum kirchlichen Al-
tertum in der Kirche Deutschlands. Die Stadt, die in ihren Mauern Minner wie Athanasius,
Hieronymus und Ambrosius gesehen, die ein nach Gallien und selbst Italien ausstrahlen-
des Zentrum der alten Kirche war, erhielt bei der Wallfahrt den Besuch von Bischéfen und
Christengemeinden Frankreichs und Italiens, in Erinnerung daran, daf sie im romischen
Reich Bischéfe nach Trier stellten oder den Glauben von Trier empfingen. Durch die
hl. Helena, eine zentrale Gestalt der Wallfahrt, steht die Stadt in einer einmaligen histori-
schen Beziehung zum Heiligen Land und zu Konstantinopel. Die archiologischen Funde in
Trier, die anliflich der Wallfahrt gezeigt werden konnten und diese Verbundenheit wie-
der deutlich machten, werden héchst bedeutsam zu einer Zeit, wo die Einheit der Kirche des
Westens und des Ostens zu einem Amliegen von neuer Lebendigkeit und Dringlichkeit
wird. So kommt die Bitte des Papstes, anlaBlich der Wallfahrt besonders des kommenden
Konzils zu gedenken, an einen Raum, der in einzigartiger Weise geschichtlich dazu dispo-
niert ist, auf sie einzugehen, auch iiber die Zeit der ‘Wallfahrt hinaus.



Im Spiegel der Zeit 451

Nicht minder bedeutsam ist, dafl die Verbindung des Heiligen Rockes mit dem Symbol-
motiv der Einheit der Kirche, dem wir bei Tertullian, Cyprian, Augustinus, Pacian, Theo-
doret, Ephrem, Cyrill von Alexandrien begegnen, es erméglichte, die Wallfahrt zu einem
immerwihrenden Gebet um die Einkeit der Kirche zu machen. Dafl zu diesem Gebet, ange-
sichts dieses wirksamen Symbols, soviele Christen nachhaltig angehalten wurden, auch sol-
che, die von ihrer sonstigen religiésen Situation her keinen leichten Zugang dazu haben, be-
deutet dem etwas Entscheidendes, der weifl, wie sehr die Erféllung dieses Anliegens eine
Frucht des Gebetes sein wird. Mag hie und da evangelischerseits der Eindruck entstanden
sein, die Wallfahrt bedeute eine weitere Belastung der Beziehungen zwischen katholischen
und evangelischen Christen, und mag mancher Katholik das sogar mitgemeint haben, so ist
nicht nur auch vom evangelischen Selbstverstindnis her durchaus ein positives Verhaltnis
zu solcher Wallfahrt moglich; der evangelische Christ wird auch nicht leugnen, dafl das Ge-
bet um die Einheit mehr erreicht als die Diskussion iiber das, was sie férdert.

Bleibt ein letztes Ergebnis: der Eindruck der Notwendigkeit weiteren theologischen Be-
rithens um Sinn und Voraussetzungen nicht nur der Wallfahrt iiberhaupt, sondern auch
dieser Wallfahrt. Hat sie einen Sinn, auch wenn wir im Gegenstand der Verchrung dieser
Wallfahrt nicht den echten Rock unseres Herrn vor uns haben, sondern es sich nur um
eine Tuchreliquie handelt, die im biblischen und historischen Kontakt mit den Statten der
Passion unseres Herrn steht oder durch die Uberlieferung lebendiger Frémmigkeit gebracht
wird? Wir glauben, durchaus. Die Antwort auf die Frage sollte in einem ruhig und tapfer
klirenden Wort allen Gruppen des glidubigen Volkes einheitlich und eindeutig gegeben
werden. Nur so vermeidet man Ressentiments von Personen und Gruppen, die entstehen
miifiten, wenn der Eindruck aufkiime, die theoretische Diskussion werde aus praktischen
Griinden ungebiihrlich verkiirzt. Das hat die Wallfahrt zum Heiligen Rock nicht nétig. Um
was es sich auch bei ihm handle, er vermittelt dem Gliubigen durchaus die echte Tuchfih-
lung mit Gott. Hans Hirschmann S]

Familienspiritualitit und Familienaszese
I

Vor einiger Zeit kam jemand zu mir und fragte mich, was eigentlich ,Familienspirituali-
tat“ sei. In einem katholischen Arbeitskreis iiber Ehe und Familie sei davon in einem fort
wie von etwas Altbekanntem gesprochen worden. Das beleuchtet zunichst eine Tatsache:
Das Wort ,Spiritualitdt® hat sich, aus dem franzdsischen katholischen Sprachgebraudh iiber-
nommen, auch in Deutschland bei bestimmten katholischen Gruppen der jiingeren Genera-
tion eingebiirgert. Was es genau meint, kdnnen wohl die meisten, die es gebrauchen, nicht
sagenl. Sprach man zuerst nur von ,Ehespiritualitit®, so ist jetzt das Wort ,Familienspiri-
tualitit“ hinzugekommen. Auch dieser Vorgang verdient vermerkt zu werden. Bis zum Aus-
bruch des zweiten Weltkrieges stand die Familie im deutschen Katholizismus nicht sonder-
lich in der Diskussion. Diese galt vielmehr fast ausschlieflich der Ehe als dem Liebesbund
zweier Menschen, als dem ,Ein-Fleisch-sein“ (Gen 2, 24) von Mann und Frau; man braucht
nur einen Blick auf die uniibersehbare Fille der katholischen Eheliteratur zwischen den bei-
den Weltkriegen zu werfen. Das ist seitdem anders geworden. Zwar sind die vielfach ein-
gerichteten ,Eheseminare® nach wie vor sehr gefragt und von jungen Leuten geradezu
iberlaufen. Aber sowohl in Kreisen der Jungverheirateten wie auch in der mittleren Ge-
neration beginnt das Thema ,Familie® eine immer gréflere Rolle zu spielen. Man kann im
deutschen Katholizismus geradezu von einem Trend zur Familie sprechen, auch wenn sich
die Gruppenbildung langsamer und anders vollzieht als im benachbarten Frankreich, von
dem die Familienbewegung ausgegangen ist und reichste Impulse empfangen hat2 Man sucht
die Familie wieder als natiirliche und religidse Urzelle des menschlichen Lebens zu erfassen.
Auch als religidse. Ein Wort Guardinis aus den zwanziger Jahren variierend, sagt man,

! Fiir eine erste Begriffsbestimmung vgl. den Aufsatz ,Spiritualitit und Frommigkeit des
Weltpriesters”, in: Geist und Leben 32 (1959) 38.

2 Vgl. J. Grotz 8], Katholische Familienbewegung in Frankreich, in: Geist und Leben
81 (1958) 212f.





