
IM       SPIEGEL      DER      ZEIT 

Das Volk in Tuchfühlung mit Gott 

Ein Nachwort zur Wallfahrt nach Trier 

Zu den wichtigsten Jahresereignissen des religiösen Lebens in Deutschland 1959 gehört 
unzweifelhaft die Wallfahrt zum Heiligen Rock. 

Daß sie ein Wagnis war, wurde nicht erst im Hin und Her der noch nicht ganz abgeschlos- 
senen Diskussion unter Katholiken und Nichtkatholiken deutlich, war vielmehr von vorn- 
herein klar, sowohl im Hinblick auf die Fragen der Echtheit, wie im Zusammenhang mit 
den allgemeinen Fragen der Religiosität, die eine Wallfahrt solcher Art und solchen Aus- 
maßes stellt. Über die Erfüllung der Erwartungen des Bischofs, der zu ihr aufrief, über den 
religiösen Ertrag der Wallfahrt überhaupt mußten die Pilger entscheiden. Sie haben es ge- 
tan. 

Sie kamen nicht unvorbereitet. Die Wallfahrtsleitung hatte für die Vorbereitung und 
Durchführung theologische, homiletische, pastorale Hinweise gegeben, die im weiteren 
katholischen Schrifttum Deutschlands, vor allem in den Bistumsblättern, aufgegriffen und 
weitergeführt wurden. Die durch die Kritik ausgelösten Widerstände haben, wie bei frühe- 
ren Gelegenheiten, der Wallfahrt keinen nennenswerten Abbruch getan. Aus den vergan- 
genen Wallfahrten hatte die Organisation gelernt; die technischen Hilfen der Gegenwart 
wurden ausgenutzt, um störende Stauungen zu vermeiden. Der klar abgegrenzte Bezirk des 
Doms, die sinnreiche Anordnung der Prozession von der Statio aus, der treue Einsatz von 
2000 Helfern, die mutige Abwehr aufdringlichen Kitsches und geschäftlichen Mißbrauchs der 
Frömmigkeit hielten denn auch die Wallfahrt von dem vielfach noch reichlich problemati- 
schen Beiwerk solcher Veranstaltungen im In- und Ausland fern. 

Nicht ganz zwei Millionen kamen. Daß es nicht mehr waren, hat mancher bedauert; nicht 
alle taten es; hat es doch auch Befürchtungen gegeben, es möchten zu viel Falsche kommen. 
Der religiös verbrämte Sozialtourismus fehlte, Gott sei Dank. Beim Vergleich zu der höhe- 
ren Teilnehmerzahl im Jahre 1933 wird man daran denken müssen, daß damals die politi- 
sche Lage, wie so oft bei Wallfahrten in totalitären Staaten, den demonstrativen und be- 
kenntnishaften Charakter der Pilgerzüge verstärkte; daß die Teilnehmer aus Mitteldeutsch- 
land ausfielen; aber auch, daß der bloßeTraditionskatholizismus zahlenmäßig zurückgeht.Es 
fiel auf, daß verhältnismäßig viele Männer und Jugendliche an der Wallfahrt teilnahmen 
und die manchmal peinlichen Eindrücke von femininen Zügen bei ihr eindeutig fehlten. Das 
Volk, das kam, war kein •Vulgärkatholizismus", wie gelegentlich Pressestimmen andeute- 
ten. Das hebt den Eindruck nicht auf, daß eine ziemliche Anzahl von Intellektuellen es 
schwer fanden, zur Wallfahrt ein positives Verhältnis zu finden. Der Grund liegt weniger 
in der Natur einer Wallfahrt und einer solchen Wallfahrt als vielmehr in der allgemeinen 
religiösen Lage unserer katholischen Gebildeten. Die Pastoration dieser Gruppe ist unzu- 
länglich und den Schwierigkeiten, vor denen die Aufgabe einer der allgemeinen Bildung 
unserer Zeit und ihres Publikationswesens angemessenen Vertiefung ihres Glaubenswissens 
und einer entsprechenden Haltung steht, noch nicht gewachsen. Man hat den Eindruck, 
daß das einfache Volk hier nicht nur unbeschwerter, sondern auch weiter ist und ein siche- 
reres Gefühl für das Echte hat. 

An inneren Ergebnissen wird man zunächst die deutliche Weiterbildung der Form der 
•peregrinatio spiritualis", der Wallfahrt als eines eigenständigen Ausdrucks der Frömmig- 
keit betrachten müssen. Es geht dabei nicht nur um die Ehrung der heiligen Stätten und 
Gegenstände, denen sie sich zuwendet, sondern auch um die symbolhafte Bekundung des 
Pilgercharakters unseres Lebens in der Welt. Die Dynamik seines äußeren Ablaufs heute, 
seine Bewegtheit geben dem •homo viator", den auch die christliche Philosophie der Gegen- 
wart wieder entdeckt hat, einen neuen Zugang zu dieser alten Form der christlichen Fröm- 



450 Im Spiegel der Zeit 

migkeit. Ein Gespräch mit vielen Pilgern zeigte das. Darum auch die Betonung des wenig- 
stens •letzten Stückchens zu Fuß zurückzulegenden Weges". Die Gestaltung von Statio und 
Prozession, die Betonung der Einheit von Gebet, Lied und Buße half den Eindruck ver- 
tiefen. Man wird sich fragen müssen, ob unsere Seelsorge genug tut, die im zunehmenden 
Wallfahrtswesen, unserer Zeit liegenden Möglichkeiten einer dieses Zeitgefühl berücksichti- 
genden und seine Werte ausnützenden Frömmigkeitsform zu pflegen, seelsorglich auszu- 
werten • viele Geistliche berichten von der stark nachhaltenden Wirkung bei den Wall- 
fahrern im Gemeindeleben. 

Als zweiter Ertrag wird ein merklicher Fortschritt in der Verbindung von Liturgie und 
Volksfrömmigkeit im katholischen Deutschland zu betrachten sein. Die jahrelange, opfer- 
volle Kleinarbeit Triers in der liturgischen Erneuerung seiner Gemeinden konnte hier ern- 
ten. Die Gestaltung der Gebetstexte der Wallfahrt, die Auswahl der Lieder, Schmuck 
und Symbolsicherheit in der Gestaltung der religiösen Räume und Plätze hielt das Beten 
und Singen des Volkes, seine religiösen Erfahrungen und Betätigungen ganz im Rahmen 
der großen Gesetze der heiligen Liturgie, ohne dadurch kalt, ästhetizistisch, akademisch 
oder volksfern zu wirken; anderseits wurden die Möglichkeiten der lebendigen Anteil- 
nahme des Volkes am Gottesdienst der Kirche gut genutzt. Dadurch blieben die großen 
Glaubensgeheimnisse wirklich im Zentrum der Frömmigkeit, und die Verehrung des Heili- 
gen Rockes selbst wurde ohne viel Reflexe oder aufdringliche Belehrung lebendig einge- 
bettet in den wesentlichen Gottesdienst der Kirche. Was uns erst allmählich bei Einzelkund- 
gebungen der Deutschen Katholikentage und ähnlichen Großveranstaltungen gelingt, wurde 
hier wochenlang in einer Reinheit vollzogen, die ein großartiger Erweis für die Macht und 
Möglichkeit einer mutig vom Zentrum her alle Bereiche christlicher Frömmigkeit erfassen- 
den Kultgestaltung ist. 

Wo das geschieht, verwirklicht sich von selbst christliche Bruderschaft. Sie hatte bei der 
Wallfahrt in Trier einen charakteristischen Zug: Sie überwand, allen Sehenden offenkun- 
dig, ein gut Stück jener Trennung und Spannung, die der letzte Krieg und das national- 
sozialistische Unrecht zwischen Deutsche und Luxemburger, Belgier und Lothringer, ja dar- 
über hinaus überhaupt Franzosen gebracht hat. In der gemeinsamen Wallfahrt, die zugleich 
ein schönes Stück gemeinsamer uralter Tradition ist, wurde viel offenes und heimliches 
Mißtrauen, wurden Abneigung und Entfremdung überwunden. Die völkerversöhnende und 
einende Kraft des gemeinsamen Glaubens, die sich so oft in der Nachkriegszeit schon in 
Lourdes gezeigt hatte, zeigte sich auch in Trier. Und es ist nicht gleichgültig, daß solches 
nicht nur im Raum unserer Opfer von damals, sondern auch in unserem eigenen Land 
machtvoll möglich wurde. Hier vollzog sich etwas politisch höchst Bedeutsames. Man hatte 
den Eindruck, daß es führenden Politikern selbst, auch katholischen, in seiner Tragweite 
nicht recht zum Bewußtsein kam. Auch die Presse hat diesen bedeutsamen Zug nicht genü- 
gend gewürdigt. Die Seelsorge wird hier zu fragen sein, ob sie solche Möglichkeiten einer 
Einwirkung auf das politische Geschehen aus genuin christlichen Kräften heraus genügend 

wahrnimmt. 
Zwei Ergebnisse sind festzuhalten, die für die Trierer Wallfahrt einzigartig sind. Zu- 

nächst das Aufbrechen des Bewußtseins der Traditionsverbundenheit zum kirchlichen Al- 
tertum in der Kirche Deutschlands. Die Stadt, die in ihren Mauern Männer wie Athanasius, 
Hieronymus und Ambrosius gesehen, die ein nach Gallien und selbst Italien ausstrahlen- 
des Zentrum der alten Kirche war, erhielt bei der Wallfahrt den Besuch von Bischöfen und 
Christengemeinden Frankreichs und Italiens, in Erinnerung daran, daß sie im römischen 
Reich Bischöfe nach Trier stellten oder den Glauben von Trier empfingen. Durch die 
hl. Helena, eine zentrale Gestalt der Wallfahrt, steht die Stadt in einer einmaligen histori- 
schen Beziehung zum Heiligen Land und zu Konstantinopel. Die archäologischen Funde in 
Trier, die anläßlich der Wallfahrt gezeigt werden konnten und diese Verbundenheit wie- 
der deutlich machten, werden höchst bedeutsam zu einer Zeit, wo die Einheit der Kirche des 
Westens und des Ostens zu einem Anliegen von neuer Lebendigkeit und Dringlichkeit 
wird. So kommt die Bitte des Papstes, anläßlich der Wallfahrt besonders des kommenden 
Konzils zu gedenken, an einen Raum, der in einzigartiger Weise geschichtlich dazu dispo- 
niert ist, auf sie einzugehen, auch über die Zeit der Wallfahrt hinaus. 



Im Spiegel der Zeit 451 

Nicht minder bedeutsam ist, daß die Verbindung des Heiligen Rockes mit dem Symbol- 
motiv der Einheit der Kirche, dem wir bei Tertullian, Cyprian, Augustinus, Pacian, Theo- 
doret, Ephrem, Cyrill von Alexandrien begegnen, es ermöglichte, die Wallfahrt zu einem 
immerwährenden Gebet um die Einheit der Kirche zu machen. Daß zu diesem Gebet, ange- 
sichts dieses wirksamen Symbols, soviele Christen nachhaltig angehalten wurden, auch sol- 
che, die von ihrer sonstigen religiösen Situation her keinen leichten Zugang dazu haben, be- 
deutet dem etwas Entscheidendes, der weiß, wie sehr die Erfüllung dieses Anliegens eine 
Frucht des Gebetes sein wird. Mag hie und da evangelischerseits der Eindruck entstanden 
sein, die Wallfahrt bedeute eine weitere Belastung der Beziehungen zwischen katholischen 
und evangelischen Christen, und mag mancher Katholik das sogar mitgemeint haben, so ist 
nicht nur auch vom evangelischen Selbstverständnis her durchaus ein positives Verhältnis 
zu solcher Wallfahrt möglich; der evangelische Christ wird auch nicht leugnen, daß das Ge- 
bet um die Einheit mehr erreicht als die Diskussion über das, was sie fördert. 

Bleibt ein letztes Ergebnis: der Eindruck der Notwendigkeit weiteren theologischen Be- 
mühens um Sinn und Voraussetzungen nicht nur der Wallfahrt überhaupt, sondern auch 
dieser Wallfahrt. Hat sie einen Sinn, auch wenn wir im Gegenstand der Verehrung dieser 
Wallfahrt nicht den echten Rock unseres Herrn vor uns haben, sondern es sich nur um 
eine Tuchreliquie handelt, die im biblischen und historischen Kontakt mit den Stätten der 
Passion unseres Herrn steht oder durch die Überlieferung lebendiger Frömmigkeit gebracht 
wird? Wir glauben, durchaus. Die Antwort auf die Frage sollte in einem ruhig und tapfer 
klärenden Wort allen Gruppen des gläubigen Volkes einheitlich und eindeutig gegeben 
werden. Nur so vermeidet man Ressentiments von Personen und Gruppen, die entstehen 
müßten, wenn der Eindruck aufkäme, die theoretische Diskussion werde aus praktischen 
Gründen ungebührlich verkürzt. Das hat die Wallfahrt zum Heiligen Rock nicht nötig. Um 
was es sich auch bei ihm handle, er vermittelt dem Gläubigen durchaus die echte Tuchfüh- 
lung mit Gott. Hans Hirschmann SJ 

Familienspiritualität und Familienaszese 

I. 
Vor einiger Zeit kam jemand zu mir und fragte mich, was eigentlich •Familienspirituali- 

tät" sei. In einem katholischen Arbeitskreis über Ehe und Familie sei davon in einem fort 
wie von etwas Altbekanntem gesprochen worden. Das beleuchtet zunächst eine Tatsache: 
Das Wort •Spiritualität" hat sich, aus dem französischen katholischen Sprachgebrauch über- 
nommen, auch in Deutschland bei bestimmten katholischen Gruppen der jüngeren Genera- 
tion eingebürgert. Was es genau meint, können wohl die meisten, die es gebrauchen, nicht 
sagen*. Sprach man zuerst nur von •Ehespiritualität", so ist jetzt das Wort •Familienspiri- 
tualität" hinzugekommen. Auch dieser Vorgang verdient vermerkt zu werden. Bis zum Aus- 
bruch des zweiten Weltkrieges stand die Familie im deutschen Katholizismus nicht sonder- 
lich in der Diskussion. Diese galt vielmehr fast ausschließlich der Ehe als dem Liebesbund 
zweier Menschen, als dem •Ein-Fleisch-sein" (Gen 2, 24) von Mann und Frau; man braucht 
nur einen Blick auf die unübersehbare Fülle der katholischen Eheliteratur zwischen den bei- 
den Weltkriegen zu werfen. Das ist seitdem anders geworden. Zwar sind die vielfach ein- 
gerichteten •Eheseminare" nach wie vor sehr gefragt und von jungen Leuten geradezu 
überlaufen. Aber sowohl in Kreisen der Jungverheirateten wie auch in der mittleren Ge- 
neration beginnt das Thema •Familie" eine immer größere Rolle zu spielen. Man kann im 
deutschen Katholizismus geradezu von einem Trend zur Familie sprechen, auch wenn sich 
die Gruppenbildung langsamer und anders vollzieht als im benachbarten Frankreich, von 
dem die Familienbewegung ausgegangen ist und reichste Impulse empfangen hat2. Man sucht 
die Familie wieder als natürliche und religiöse Urzelle des menschlichen Lebens zu erfassen. 
Auch als religiöse. Ein Wort Guardinis aus den zwanziger Jahren variierend, sagt man, 

1 Für eine erste Begriffsbestimmung vgl. den Aufsatz •Spiritualität und Frömmigkeit des 
Weltpriesters", in: Geist und Leben 32 (1959) 38. 

2 Vgl. J. G r o t z SJ, Katholische Familienbewegung in Frankreich, in: Geist und Leben 
31 (1958) 212ff. 




