EINUBUNG UND WEISUNG

Meditation iiber ,,Puer natus est nobis* (Is 9,1-6)

Das Uolk, das in Finsternis wandelt,

schaut ein grofles Licht;

tiber denen, die im Lande des Todeschattens wohnen,
erstrahlt ein Licht.

Du machst reich den Jubel,
grof} die Freude;

man freut sich vor dir,

wie man sich freut in der Ernte,
wie man jubelt

beim Beuteverteilen.

Denn sein lastendes Joch

und den Stecken auf seinen Schultern,

den Stock des Treibers hast du zerbrochen
wie am Tage von Midian.

Ja, jeder Soldatenstiefel,
der polternd einherstampfft,
und jeder Mantel,

der mit Blut befleckt ist,
wird verbrannt,

eine Speise des Feuers.

Denn ein Kind ist uns geboren,

ein Sohn uns geschenkt.

Auf seinen Schultern ruht die Herrschafl,

und man nennt seinen Namen

~Wunderrat, Gottheld, Ewiguvater, Friedensfirst®.

Grof} ist seine Herrschaft

und des Friedens ist kein Ende.

Auf dem Throne Davids und tiber sein Reich wird er herrschen,
indem er es festigt und stiitzt

durch Recht und Gerechtigkeit

von nun an bis in Ewigkeit.

Der Eifer Jahwes der Heerscharen wird dies vollbringen.

Die Schau des Propheten Isaias, die in groflartigen Bildern das verheiflene Gotteskind
(Is 7,14) und sein wunderbares Heilswirken als schon gegenwirtig schildert, wird jedes
Jahr in der Christmette, vor Beginn des hl. Opfers, im Gebet der Kirche feierlich verkiin- .
det. Sie gibt dem Geheimnis der Heiligen Nacht seine Tiefe und Weite.



458 Einiibung und Weisung

Der geschichtliche Hintergrund der Vision ist die niederdriickende Lage des Volkes Israel.
Assur hatte ihm weite Gebiete seines Reiches entrissen; es hatte die angesehensten Familien
fortgefiihrt und Heiden darin angesiedelt. Nun ist Israel zerstreut und ohne Hoffnung auf
Zukunft, ein ,Volk, das in Finsternis wandelt“. Isaias sieht in ihm den Zustand des ganzen
Gottesvolkes. Einen Zeitpunkt fiir das Eintreffen seiner Weissagung gibt er nicht an. Fir
den Evangelisten Matthius, der den letzten Vers des 8. Kapitels bei Isaias (8, 23) noch der
gleichen Vision zurechnet, hat sie sich mit dem Beginn des dffentlichen Lebens Jesu erfillt.
Den Propheten ungenau zitierend, sagt er: ,Das Land Zabulon und das Land Nephthalim,
dem See entlang, das Land jenseits des Jordans, das Galilda der Heiden, das Volk, das in
Finsternis wandelt, sah ein grofles Licht...“ (Mt 4, 15—16). Hier steht Galilda zeichenhaft
fiir ganz Israel, ja fir die ganze Erde; es ist der Schauplatz der Erldsung, ibres Anfangs in
den ersten Wundern Jesu und ihrer Vollendung in den Erscheinungen des auferstandenen
Herrn (Mt 28, 7).

Isaias schaut die grofle Heilswende des Gottesvolkes, die Wirkung der Geburt des Got-
teskindes in den gegensitzlichen Bildern von Licht und Finsternis, von Trauner und Jubel,
von, Knechtschaft und Freiheit, von Krieg und Frieden. Das entspricht noch ganz den Er-
wartungen, die sich Menschen von der Erlosung machen konnen. Aber dann kommt das
Uberraschende, das nicht Vorauszusehende, das nicht einmal za Ahnende: Ein Kind wird die
alle Vorstellung iibertreffende Wende herbeifithren, ein Kind wird der Welt die Erlosung
bringen, ein Kind wird sie ,durch Recht und Gerechtigkeit* regieren. Und weil es das Kind
der gottlichen Liebe ist, das am Herzen des Vaters ruht (Joh 1, 18), darum werden ,Recht
und Gerechtigkeit® ein einziger Erweis der Liebe sein.

Finsternis — Licht: Audch fiir uns ist die Geburt des Herrn mit dem Gegensatz von Licht
und Finsternis verbunden. In der Nacht erschien der Engel den Hirten auf dem Felde, um-
strahlte sie das Licht der himmlischen Herrlichkeit. Von ihnen gilt darum: ,Das Volk, das
in Finsternis wandelt, schaut ein grofies Licht“. Und auch wir sprechen von der Heiligen
Nacht, in der der Herr geboren ward. Aber diese Nacht hat fiir unser Bewufltsein schon
zu viel vom Licht des Gotteskindes angenommen, als dafl wir sie noch als Nacht, als Dunkel
unserer Unerléstheit, als Finsternis unserer Siinde empfinden. Man wird aber um die Wirk-
lichkeit und Tiefe des Erlosungsgeheimnisses nur dann wissen, wenn man zuvor in irgend-
einer Weise erfahren hat, dafl diecse Welt ohne den ,Gott-mit-uns* Finsternis bedeutet.
Diese Finsternis zeigt sich im unverstandenen und nicht angenommenen Leid; in einer trost-
losen Lage, die wirklich keinen Trost mehr weif}; in der Ausweglosigkeit so vieler Menschen,
ja Menschengruppen und ganzer Vélker; in der Blindheit des alles beherrschenden Welt-
geistes und der modernen Weltverfallenheit, der ,aufgeklirten Wissenschaft und der be-
wuflten Gottlosigkeit. Sie zeigt sich aber auch in einer letzten Unaufhellbarkeit der Tiefen-
schichten und der Schicksale jedes Menschenlebens. Niemand kann darum der Erfahrung der
Finsternis der unerlésten Welt entrinnen, und je mehr es dem Ende zugeht, um so dunkler
wird der Himmel, der sich iber jedem Leben wélbt. Der Tod ist auf dieser Linie die letzte
und endgiltige Finsternis. Er bedeutet fir den Menschen als personalen Geist die Sinn-
widrigkeit schlechthin. Erst das Kommen Gottes in diese Welt erhellt ihren Sinn, 16st ihre
Ritsel, nimmt ihr den Charakter des Chaotischen, Zufilligen, Bruchstiickhaften, Unvollende-
ten, des Seins zum Tode, des schicksalhaften Zwanges. Nicht unmittelbar und fir die
natiirliche Erfahrung, wohl aber von ihrer Verwandlung in Christus her gesehen, die schon
jetzt im Glauben erfahrbar ist. Man mufl daher um das Licht, das vom Kind in der Krippe
ausstrahlt, das in der Heiligen Nacht aufleuchtet, beten. Denn es ist nicht von der Art intel-
lektueller, kithler Einsicht, sondern beglickender, Geist und Herz erfilllender, gnadenhafter
Erlenchtung. Wir bediirfen immer wieder dieses Lichtes. Nur der Blick auf das Gotteskind,
das bei uns ist, erhellt alle unsere Nichte und auch die letzte Nacht des Todes. , Wer mir
nachfolgt, wandelt nicht in der Finsternis“ (Joh 8, 12). ,Das Volk, das in Finsternis wan-
delt, schaut ein grofies Licht; iiber denen, die im Lande des Todesschattens wohnen, erstrahlt
ein Licht“, das unzugingliche Licht des unsichtbaren Gottes, das in Christus sichtbar ge-
worden ist. Es ist nicht in unserer Verfigung. Wir konnen es nur erwarten und bereiten
Herzens aufnehmen, wenn es in unsere Welt einfdllt. Immer ist die Gefabr, daf anch unsere
Finsternis es nicht ergreift (Joh 1, 5.9).



Einiibung und Weisung 459

Trauer — Jubel: Wenn der Prophet den Tag der Erldsung als einen Tag des Jubels
schildert und sich dabei der Bilder iibervoller Ernte und des Beuteverteilens nach dem Krieg
bedient, so stehen im Hintergrund die Erfahrungen des Hungers und der Entbehrung und
des Beraubtwordenseins der Habe durch ein feindliches Heer. Auch die Freude des Weih-
nachtsgeheimnisses, seine Fiille und sein Uberflul werden nur in dem Mafe erfahren, als
man zuvor den Hunger und die Entbehrung kennen gelernt hat, jenen Hunger und jene
Entbehrung, die eine gott-lose Welt im gliubigen oder auch suchenden Menschen hinter-
lassen. Man mnfl die Welt-ohne-Gott erleiden, ihre Leere und Unheimlichkeit (die eigene
Leere und Unheimlichkeit!), ihre Diirre und Unfruchtbarkeit, die eine unvergingliche Ernte
verhindern (was es an selbstloser Geduld, Liebe und Giite auf Erden gibt, ist immer die
offenkundige oder anch heimliche Frucht der Erlésung, der Anwesenheit und Wirksamkeit
des Erlosergottes in dieser Welt). Man muf aus der Erfahrung wissen, was der Feind dem
Menschen geraubt hat: die Unversehrtheit des Zusammenklangs der leib-seelischen Krifte,
die Herrschaft des personalen Geistes und seine Hingegebenheit an Gott, die Freiheit des
Nicht-siindigen-branchens, die Unsterblichkeit. Man muf} unter diesem Raub gelitten haben
in der Erfahrung der eigenen Briichigkeit, Vergeblichkeit, Versuchbarkeit und Schuld. Erst
dann wird man in der Heiligen Nacht jenen Jubel empfinden konnen, ,wie man beim
Beuteverteilen jubelt. Denn schon das Kind in der Krippe hat die uns geraubten Giiter
dem Teufel wieder entrissen. Mit seinem Kommen ist uns die Freiheit der Gotteskinder
wiedergeschenkt worden, kénnen wir die Unversehrtheit zuriickerobern, empfangen wir das
Unterpfand der Unsterblichkeit. Da dies alles aus der Hand Gottes stammt, kann auch er
allein die Menschen Freude dariiber empfinden lassen: ,Du machst reich den Jubel, grof§
die Frende“. Das gilt um so mehr, als der Erntetag immer zugleich géttlicher Gerichtstag ist,
an dem schmerzlich verbrannt wird, was Gottes Gegenwart nicht vertrigt. Er gibt dem
Menschen das Verlangen nach der wehetuenden Freude, indem er sich ihm als Kind liebend
zuneigt. Trotz der Armut des Stalles und des Fehlens jeglicher irdischer Giiter hat der
gldubige Christ an der Krippe das Bewufitsein des Reichtums und des Beschenktwerdens,
jener groBartigen Erfahrung: ,Wer Gott besitzt, dem kann nichts fehlen. Gott allein ist
genug®.

Knechtschaft — Freiheit: Das lastende Joch der assyrischen Fremdherrschaft, unter dem
Israel seufzt, steht fiir ein anderes, schwereres Joch; der Stecken anf seinen Schultern fiir
einen Stecken, der schmerzlicher trifft; der Treiber fiir einen Herrn, der den Versklavten in
den Tod treibt. In der frommen Literatur ist immer wieder vom Joch und von der Knecht-
schaft der Siinde die Rede, von denen Christus uns befreit habe. Aber wer empfindet wirk-
lich die Herrschaft der Siinde (und Satans), von der Paulus im Rémerbrief spricht (5, 21),
als das eigentliche Joch, das auf ihm lastet, als den Stock des Treibers, der {iber ihm ge-
schwungen wird? Worunter wir wie unter einem Joch leiden, ist vielmehr der Zwang, den
unsere Natur uns anferlegt, sind ihre Grenzen und Schwiden, ist ihr Unvermdégen, das zu
vollbringen, wonach die Natur so verlangt: sich selbst zu entfalten und zu vollenden. Schon
das Joch der Siinde als solches zu empfinden und darunter zu leiden, ist Gnade. Dieses Joch
beugt den Menschen zur Erde, so dafl er nicht mehr zum Himmel emporschauen kann und
Gottes Antlitz nicht mehr sieht. Die curvatio animae, die Kriimmung der Seele, ist nach alter
geistlicher Uberlieferung die Wirkung des eigentlichen Joches, das auf dem Menschen lastet.
Uber diesem zur Erde gebeugten und auf sich selbst zuriickgebogenen Menschen schwingt
die Versuchung in ihrer dreifachen Form als Habenwollen, als Geniefenwollen und als Gel-
tenwollen ihren Stock; sie treibt ihn ohne Unterlaf, bis er in der Siinde zu Boden sinkt.
Dieser Knechtschaft inne zu werden, ist der Beginn der Erlésung. Die Erkenntnis aber birgt
die Gnade in sich, nach Gott zu verlangen. Die gekriimmte Frau des Evangeliums
(Lk 18, 11ff.), die ,der Satan schon achtzehn Jahre gebunden hielt“ und die in die Synagoge
gekommen war, um Jesus zu schen, warde von ihrer Krankheit erlost. Sie konnte den Herrn
wegen ihrer gebeugten Haltung nur unvollkommen sehen, aber schon das geniigte, um véllig
von ihrer Kriimmung geheilt zu werden. Die Hirten und Magier eilten auf einen Gnadenruf

- Gottes hin nach Bethlehem, voll Verlangen, den Messias, das Kénigskind zu sehen, und
indem sie es gliubig anschauten, wurden sie von ihrer inneren Kriimmung befreit; nun war
ibr Blick geweitet fiir das Geheimnis des menschgewordenen Gottes, fiir den anwesenden



460 ) Eindibung und Weisung

Gott in allen Dingen und Ereignissen dieser Erde. Sie ,kehrten (darum) zuriick und priesen
und lobten Gott wegen alles dessen, was sie gesehen und gehért batten® (Lk 2, 20). Sie
waren vom Joch der Verkrimmung Erléste, sie jubelten in der kéniglichen Freiheit der
Kinder Gottes. ’

Krieg — Frieden: Der Feind, den der Prophet geschlagen sieht, sind die Assyrer. Ihre
Niederlage ist so vernichtend, dafl selbst die letzten Uberreste ihres tyrannischen Regiments
und ihres grausamen Wiitens dem Feuer iibergeben werden: die Stiefel und Mintel der
Soldaten, die noch die Spuren des Kampfes an sich tragen. Isaias schaut diese Niederlage im
Zusammenhang mit der grofien Heilswende, die der verheifiene Messias herbeifithren wird.
So wie Israel fir ihn zeichenhaft das ganze Volk Gottes reprisentiert, so Assur jede welt-
liche Macht, die das Gottesvolk bedringt und unterdriickt. Wenn der Messias kommt, um
seine Herrschaft und sein Reich aufzurichten, dann wird er alle Feinde Gottes endgiiltig
schlagen und ihre Reiche fir immer zerstoren, die gottfeindlichen Gewalten dieser Erde
und die Ddmonen, an ihrer Spitze Satan. Krieg wird es nicht mehr geben, nicht einmal
etwas, das an die vergangenen Kriege und ibre Greuel erinnert. Alles Krieggerit ist ver-
brannt, die letzten Spuren des Krieges sind verwischt. Das wird am Ende dieser Weltzeit
sein, wenn das Neue anbricht, wenn die Herrlichkeit Gottes alles durchleuchtet und iiber-
strahlt. Aber was ist jetzt? Ist der Erl6ser nicht schon gekommen? Und hat nicht auch Isaias
die endgiiltige Uberwindung der Feinde des Gottesvolkes mit der Geburt des Gotteskindes
verbunden? Wie soll man also die Worte des Propheten vom ewigen Frieden, den Christus
auf diese Welt gebracht haben soll, innerlich nachvollziehen?

" Zunichst einmal leben auch wir noch immer in der Hoffnung auf die zukiinftige Welt,
die den Sieg Christi, unseres Erlosers, offenkundig macht. Aber auch jetzt schon leben wir
von diesem Sieg und erhalten aus ihm die Kraft, alle Kriege, die wir um des Gottesreiches
willen zu erleiden haben, siegreich zu bestehen. ,Man wird Hand an euch legen und euch
verfolgen ... Aber der Ausgang dessen wird fir euch znm Zeugnis dienen. .. Denn ich will
euch Rede und Weisheit verleihen, der alle eure Widersacher nicht werden widerstehen und
widersprechen kénnen... Ihr werdet von allen gehafit werden um meines Namens willen;
aber kein Haar von eurem Haupte soll verlorengehen“ (Lk 21,12—18). Der Tenor des
Ganzen ist: Seid unbesorgt, denn ich habe die Welt iiberwunden und bin nun bei euch alle
Tage bis an das Ende der Zeit (Joh 16, 33 und Mt 28, 20). Das sind nicht nur schéne Worte,
die man in einer Art von blindem Vertrauen einfach glauben mufi. Man kann vielmehr
ihre Wahrheit auch erfahren. Andernfalls wire der Glaube nicht lebendig, wire er nicht
die alles beherrschende und durchdringende Madcht im Leben, wire er tot, ein blofles Wis-
sen und Firwahrhalten, aber nicht vom Herzen umgriffen und beseelt. Wer wirklich glanbt,
dafl Gott Mensch geworden ist, um unter uns zu wohnen und bis an das Ende der Zeit bei
uns zu bleiben, und wer ans diesem Glauben und auf diesen Glauben hin lebt, der hat die

" Urangst des Menschen vor dem Chaos, vor dem Tod, vor der unberechenbaren Zukunft, vor
den Bedringnissen dieser Zeit iiberwunden, der lebt in der Tiefe seiner Seele in einem
dauernden Frieden. Denn er ist nicht allein. Gott ist bei ihm, Gott, der Mensch geworden
ist, der unser Leben auf sich genommen hat und es mit uns teilt. Diesen Glauben an den
nahen Gott, der uns den ,Frieden auf Erden“ (Lk 2, 14) gebracht hat, gilt es am Fest der
Geburt des Herrn zu erneuern. Wir tun es, indem wir ,die Giite und Menschenfreundlich-
keit Gottes, unseres Retters“ (Tit 3,4) im Krippengeheimnis betrachten und das Licht der
Heiligen Nacht mitten in unseren Alltag hineinstellen. Wenn wir das Kind Gottes in un-
ser Denken und Planen und auch in unsere Not mitnehmen, dann wird es uns den Frieden
erfahren lassen, der aus dem Herzen des himmlischen Vaters stammt: den Frieden mit Gott,
mit den Menschen und mit uns selbst.

Ein Kind ist uns geboren: Die als schon gegenwirtig verkiindete Geburt des Gotteskindes
bildet nicht nur den Héhepunkt der ganzen Weissagung, das, worauf alles Bisherige hin-
zielte, sie ist auch die Begrindung fiir die so iiberschwenglich geschilderten Giiter der Heils-
zeit und fir den Jubel des Gottesvolkes dariber: ,Denn®, so heifit es, ,ein Kind ist uns ge-
boren, ein Sohn ist uns geschenkt“. Das ist auffallend und iiber alles verwunderlich. Was
in den ersten Sitzen von der Heilswende gesagt wurde, ist wahrlich — um es mit mensch-
lichem Empfinden auszudriiken — die Tat eines ganzen Mannes, eines einzigartigen Hel-



Einiibung und Weisung ' 461

den, aber nicht eines Kindes. Aber gerade so wird dem Propheten gezeigt, dal die Erlé-
sungstat Gottes nicht von menschlicher Art ist und sich darum auch nicht menschlicher Macht-
mittel bedient. Gott wirkt in die Ohnmacht und Hilflosigkeit der Menschen hinein, indem
er selbst ohnmichtig und hilflos wird. Aber diesem ohnmichtigen und hilflosen Gott werden
dennoch géttliche Eigennamen gegeben: , Wunderrat, Gottheld, Ewigvater, Friedensfiirst®.
Er wird, anders als die israelitischen Konige — z. B. Achaz —, die doch ihre Herrschaft nur
in Gottes Namen und an Stelle Gottes ausiiben sollen, anf Gott héren, den ,wunderbaren
Plan Gottes* (Is 28,29) zur Ausfithrung bringen und mit gttlicher Einsicht und Weisheit
regieren. Er wird schon als Kind ,der starke Gott“ (Is 10, 21) sein, dem niemand wider-
steht. Er wird aber zugleich in seinem Volk wie ein Vater unter seinen Kindern weilen
und wie ein Vater fiir sie sorgen; nie mehr und durch nichts wird dieses innige Verhéltnis zu
den Seinen getriibt oder zerstort werden kénnen. So wie er auf ewig Vater seines Volkes.
ist, so ist dieses Volk nun auf ewig sein Volk. Er wird endlich in der Heilszeit sein Reich
aufrichten, dessen Kennzeichen immerwihrender Friede ist, ein Friede von gottlicher Art,
der aufs engste mit seiner Person verbunden ist und einzig von ihm ausgeht. Er hilt das
Volk zusammen, er verbindet seine Glieder untereinander, er bewirkt, dafl sie einander lie-
ben und Frieden miteinander halten. ,Er selbst isz unser Friede“ (Eph 2, 14), wird Paulus
spiter sagen. Kein anderer kann darnm wie er ,Friedensfiirst“ genannt werden und ist im
Alten Bund so genannt worden. Seine Herrschaft ist in jeder Dimension unbegrenzt: ,, Grof
ist seine Herrschaft und des Friedens ist kein Ende ... von nun an bis in Ewigkeit“. Wenn
JRecht und Gerechtigkeit* das Fundament und die Stiitzen seines Reiches heifien, dann ist
damit gemeint, daf er nicht nur das Recht (die Rechte) Gottes wiederherstellt und in der
ganzen Breite des Lebens durchsetzt, sondern, dafl die Menschen durch sein Heilswirken
auch wicder mit grofer Selbstverstindlichkeit und Leichtigkeit dieses Recht beobadhten, also
gerecht sind. So sind denn Herrschaft und Reich des Gotteskindes menschlich und géttlich,
irdisch und himmlisch in einem. Die Herrschaft roht schwer auf seinen Schultern und ist
wieder leicht, sein Thron steht auf dieser Erde wie Davids Thron und ragt bis in den Him-
mel. DaB ein schwaches Kind beides in sich eint und trotz seiner Ohnmacht Wundertaten
vollbringt, ist Gottes alleiniges Werk. ,Der Eifer Jahwes der Heerscharen wird solches tun®.

Nun aber noch einmal die entscheidende Frage: Kann man das alles wirklich innerlich
vollziehen? Nicht nur auf die Autoritit der H1. Schrift hin annehmen, sondern nachpriifen,
so daf es in einer tieferen Weise glanbhaft wird und das Herz erfiillt? Das kann man, aber
wieder nur im Glauben. Im Glauben mufl man sich mit dem Argernis der Menschwerdung
und Ohnmacht einlassen. Im Glauben mufl man mit dem menschgewordenen Gott, dem
,Gott-mit-uns“, umgehen, muf man auf ihn zihlen, mit seiner Macht rechnen, nicht nor in
der Kirche und in den Stunden des Gebetes, sondern im Alltag des Lebens, in der Freude
und im Leid, ja vor allem im Leid und in der Priifung, wenn es dunkel und leer in uns wird
nnd die natiirlichen Einsichten und Krifte versagen. In solcher Nacht der Gewdhnlidikeit,
der Alltiglichkeit, der Ohnmacht und der Not kann sich jeden Tag wiederholen und wieder-
holt sich oftmals, was Isaias geschaut hat: ,Das Volk, das in Finsternis wandelt, schauat ein
grofles Licht; dber denen, die im Lande des Todesschattens wohnen, erstrahlt ein Licht.“
Das ist dann die Heilige Nacht, in der Gottes Sohn im Herzen eines armen und schwachen
Menschen von neuem gnadenhaft geboren wird. Man mufl das Weihnachtsgeheimnis einmal
aus seiner romantischen Verzauberung herausholen, man muf mit ihm ernst machen, hier
und jetzt. Jeder von uns mufl mit seinem Herzblut und seinen Taten ein Buch schreiben,
wie jenes beriihmte, das den Titel trug: ,Das Leben Jesu in Paldstina, Schlesien und anders-
wo“. Denn was sich zu Bethlehem im Stalle zugetragen hat, kann sich jeden Tag unter uns
in unserem Herzen wicderholen. Darum ist Freude der eigentliche Anteil der Erlésten, Freu-
de iiber die Fiille der mit Christus geschenkten Giiter, iiber die innere Freiheit und den in-
wendigen Frieden. ,Denn ein Kind ist uns geboren, ein Sohn ist uns geschenkt. Auf seinen
Schultern ruht die Herrschaft, und man nennt seinen Namen: Wunderrat, Gottheld, Ewig-
vater, Friedensfiirst“. Puer natus est nobis.





