
BUCHBESPRECHUNGEN 

Hl. Schrift 

Bonsirven, Joseph SJ: V o c a bul air e 
Biblique (Theologie, Pastorale et 
Spiritualite. Recherches et syntheses, Hl.) 
Paris, P. Lethielleux (1958). 185 S.', 
brosch. ffrs. 720.•. 

Das vorliegende •Biblische Wörterbuch" 
ist die letzte Arbeit des französischen Je- 
suiten und Exegeten; er hat ihr Erscheinen 
nicht mehr erlebt. Bonsirven ist vor allem 
durch seine Veröffentlichungen über das 
neutestamentliche Judentum und durch eine 
Reihe von Kommentaren zum NT bekannt 
geworden. In diesem Wörterbuch sucht er 
denjenigen, die nur geringe Kenntnisse der 
biblischen Welt und ihrer Begrifflichkeit 
bzw. Denkweise mitbringen, eine erste 
Handreichung zu geben, damit sie mit Ver- 
ständnis und Frucht die Hl. Schrift zu lesen 
vermögen. Entsprechend diesem Ziel erklärt 
er die Hauptbegriffe des AT und NT in der 
kürzesten Form. Die verschiedenen Bedeu- 
tungen und Nuancierungen eines Wortes 
werden dargelegt und durch Schriftstellen 
belegt. Für Theologen und solche, die sich 
schon tiefer mit der Schrift befaßt haben, ist 
das Wörterbuch weniger geeignet. 

F. Wulf SJ 

Lewis, C. S.: Das Gespräch 
mit Gott. Bemerkungen zu den Psal- 
men. Einsiedeln/Zürich/Köln, Benziger- 
Verlag (1959). 187 S., Ln. sfr. 9.80. 

Der Vf., der in allen seinen theologischen 
Veröffentlichungen betont, daß er als Laie 
für Laien schreibe, um ihnen ohne wissen- 
schaftlichen Ballast und in der Sprache des 
täglichen Lebens einen ihnen gemäßen Zu- 
gang zum christlichen Glauben oder ein tie- 
feres Verständnis desselben zu vermitteln, 
sagt auch hier: •Ich schreibe in diesem Buch 
als Amateur für Amateure und spreche über 
Dunkelheiten, auf die ich beim Lesen der 
Psalmen gestoßen bin, oder über Lichter, die 
mir dabei aufgegangen sind, in der Hoff- 
nung, das könne auch andere unfachmänni- 
sche Leser auf alle Fälle interessieren und 
ihnen manchmal sogar helfen" (8). Er hat 
zweifellos eine außerordentliche Gabe, Men- 
schen, die wenigstens •bereit sind, für die 
Dauer der Lektüre ,ihren Unglauben in der 
Schwebe zu lassen'" (15) • mit den Halb- 
gläubigen und den Besserwissern will er 
nichts zu tun haben •, auf eine völlig un- 
konventionelle  und  jedenfalls  untheologi- 

sche Art Schritt für Schritt in eine religiöse 
Wahrheit einzuführen. Die ,Dunkelheiten\ 
auf die er beim Psalmenlesen stößt, werden 
ihm zum Anlaß neuer und oft überraschen- 
der Einsichten, die, weil sie aus lebensnahen 
Überlegungen stammen und mit dem tat- 
sächlichen Leben der Menschen von heute 
konfrontiert werden, manchem Anlaß zu 
einer Gewissenserforschung werden können 
Selbst die Fluchpsalmen macht er psycholo- 
gisch klar. Wo wirklich offenes Unrecht ge- 
schieht, da sei es, so meint er, viel weniger 
schlimm, seinen Haßgefühlen Luft zu ma- 
chen, als sie, wie die meisten Zeitgenossen, 
in Ressentiments abzureagieren. Im übrigen 
zeige sich in den Fluchpsalmen, daß es hier 
noch ein wirkliches Gespür für die Sünde 
gebe, während unsere Generation sich auch 
dem schändlichsten Unrecht gegenüber, das 
von Völkern verübt werde, gleichgültig ver- 
halte. • Einmal ist es das Problem des Ge- 
richtes oder des Todes und des Lebens nach 
dem Tode in den Psalmen, das dem Vf. zum 
Ausgangspunkt seiner Überlegungen wird, 
dann wieder •Jahwes Lieblichkeit", die Na- 
tur, die vielen Lobpsalmen oder der Dop- 
pelsinn der Psalmen; immer sind seine Dar- 
legungen sprühend von Geist und voll von 
Lebensklugheit. Der Exeget wird manche 
Frage anders beantworten. Eine geistliche 
Lesung gewöhnlicher (d. h. erbaulicher) Art 
ist es auch nicht. Aber eine Anleitung, um 
mit Gott ins Gespräch zu kommen, und zwar 
über jene Dinge des alltäglichen Lebens, 
über die in Predigten und frommen Büchern 
sonst nicht gesprochen wird.    F. Wulf SJ 

Bruin, Paul u. Giegel, Philipp: ZU eit- 
eroberer Paulus. Zürich u. Stutt- 
gart, Artemis-Verlag (1959), 208 S. mit 
118 schwarzweißen und 12 farbigen Bil- 
dern sowie einer Karte. Ln. 39,• DM. 

Ein Bibelwissenschaftler und ein Fotograf 
haben in jahrelanger Zusammenarbeit, auf 
langen Reisen der Spur des Apostels Pau- 
lus folgend, einen Bild- und Leseband ge- 
schaffen. Der strategische Blick des Apostels 
hat ihn in die Kulturzentren der damaligen 
Welt geführt. So wurden die Weltstädte im 
Mittelmeerraum sein Wirkungsfeld. Ab- 
schnitte daraus sind in dem vorliegenden 
Band in meist ganzseitigen und prachtvollen 
Bildern gezeigt. Der Begleittext, ebenso 
schlicht wie eindrucksvoll, stützt sich auf die 



Buckbesprechungen 467 

Apostelgeschichte und auf viele historische 
und archäologische Details. Die Bilder, die 
die reale Welt zeigen, und der Text, der 
sie durch das historische Wissen erläutert, 
fügen sich zu einem stimmungsvollen Erleb- 
nis zusammen, zu dem Erlebnis des Mannes, 
dem das Christentum die Öffnung und Er- 
oberung der Welt verdankt. 

Noch etwas läßt dieser Bildband weh- 
mütig bewußt werden: das Vergehen irdi- 
scher Herrlichkeit, von der ein großartiges 
Trümmerfeld übrigbleibt. Unsterblich blei- 
ben nur die Worte, die Paulus an seine Ge- 
meinden geschrieben hat, die den Stürmen 
der Geschichte zum Opfer gefallen sind, 
Unsterblich bleibt der Geist dieses unersättli- 

chen Eroberers, der von Land zu Land, von 
Stadt zu Stadt eilend, alle, die er traf, für 
Christus zu gewinnen suchte. 

Wir sind in der glücklichen Lage, durch 
die Apostelgeschichte über die Anfänge und 
die erste Ausbreitung des Christentums eini- 
germaßen orientiert zu sein. Diese Geschich- 
te wird vor unseren Augen lebendig. Da das 
Christentum wesentlich Mitteilung göttli- 
chen Lebens ist und nicht zuerst Lehre oder 
Moral, also Begegnung mit dem fortleben- 
den und geschichtlichen Christus, ist auch die 
Geschichte von großer Bedeutung. Das vor- 
liegende Buch führt uns mit Paulus in ihre 
erste und heroische Periode zurück. Das ist 
sein religiöser Sinn.       W. Strittmatter S] 

Frömmigkeitsgeschichte 

Griechische Apologeten 
des zweiten Jahrhunderts. In 
Auswahl übertragen von Berthe Wid- 
mer. Einleitungen von Hans Urs von 
Balthasar. Einsiedeln, Johannes-Verlag 
(1958), 106 S. 

Johannes vom Kreuz: Die 
Gotteslohe. Auswahl aus seinen 
Werken. Übertragen und eingel. von 
Irene Behn. Einsiedeln, Johannes-Ver- 
lag (1958), 144 S. 

Die Wolke des Nichtwis- 
sens. (Ein anonymes englisches Werk 
des 14. Jahrhunderts). Erstmals ins Deut- 
sche übersetzt von Elisabeth Strakosch. 
Eingel. von Endre von Ivänka. Einsie- 
deln, Johannes-Verlag (1958), 96 S. 

Das begrüßenswerte Unternehmen des 
Johannes-Verlages, in seiner •Sammlung 
Sigillum" hervorragende Quellenwerke des 
geistigen, und besonders des religiösen Le- 
bens in Auszügen jedem interessierten Le- 
ser nahezubringen, wird mit drei neuen 
Bändchen fortgesetzt. Sie sind Werken des 
2., 14. und 16. Jahrhunderts entnommen. 

1. In die Zeit von 130 bis 180 nach Chr., 
die zwischen dem Jahrhundert der Apostel 
und Apostelschüler und dem Auftreten der 
ersten großen Kirchenlehrer liegt, fällt das 
Werk der •Christlichen Apologeten des 
2. Jahrhunderts", jener Gruppe von Schrift- 
stellern, •denen es um eine erste summari- 
sche Vorstellung der christlichen Religion 
ihren heidnischen (und jüdischen) Zeitge- 
nossen ging". Die getroffene Auswahl, zwei 
Schriften des Bischofs Theophilus von An- 
tiochien, die Schrift des athenischen Philo- 
sophen Athenagoras über die Auferstehung 

und der Diognetbrief, die •Perle der apo- 
logetischen Literatur", zeigt, wie sich die 
reine Polemik zur ersten Auseinanderset- 
zung und Synthese von christlichem Glauben 
und heidnischer Philosophie und darüber 
hinaus zur glutvollen Entfaltung des Glau- 
bens an Christus und den dreifaltigen Gott, 
zu dem die Heidenwelt finden muß, auswei- 
tet. 

2. Das nächste Bändchen bringt eine Aus- 
wahl aus drei Hauptwerken des großen spa- 
nischen Mystikers und mystischen Lehrers 
Johannes v. Kreuz. Es schildert die Wege, 
die Gott jene Seele führt, die sich ihm hin- 
gibt: In der •dunklen Nacht", der Nacht der 
Sinne und des Geistes, entblößt er sie von 
allem Geschaffenem, sucht die so geläuterte 
heim als der Geliebte des • nun ganz ver- 
geistigten • Hohen Liedes, des •Geistlichen 
Gesanges" und vereint sich mit ihr in der 
lodernden •Lebendigen Liebesflamme". In 
der tiefgreifenden und anspruchsvollen Ein- 
leitung, die Irene Behn, die kundige Inter- 
pretin spanischer Mystik geschrieben hat, 
wird gezeigt, wie diese Gewalt, die der gött- 
liche Liebende der Seele antut, für Johan- 
nes aus drei Erfordernissen, drei •Motiven" 
entspringt: Sie ist wie Verbrennung, die die 
unmittelbare Begegnung mit dem erhabenen 
Gott dem Geschöpf zufügt; sie ist Läuterung 
der getrübten Seele für den ganz Reinen 
und schließlich Hinführung aus aller Sinn- 
lichkeit zum reinen Gottesgeist. Die mysti- 
sche Theologie des Johannes v. Kreuz ist 
demgemäß in ihrer begrifflichen Prägung 
der ganzen philosophischen (insbesondere 
scholastischen) und mystischen Tradition 
verpflichtet. Die eigentliche Quelle seines 
Werkes ist jedoch, so betont die Herausge- 
berin mit Recht, die eigene mystische Erfah- 
rung. Letztlich ist es der Weg Christi des 
Herrn   durch  Kreuz   und   Verklärung,   den 



468 Buchbesprechungen 

dieser große Mystiker auf seine einmalige 
Weise mitgeht. So konnte es geschehen, daß 
die Dokumente seiner mystischen Begeg- 
nung mit dem geliebten Gott, die großarti- 
gen Dichtungen mit ihrer Ausdeutung, die 
ganze geistliche Tradition durchaus erneu- 
erten. 

3. In dem dritten Bändchen, der Schrift 
eines unbekannten englischen Mönches aus 
dem 14. Jahrhundert, sind, wie die Einlei- 
tung gut zeigt, die mystische Lehre des Hoch- 
mittelalters, die den Ort der Kontemplation 
weniger im • immer unvollkommen erken- 
nenden • Intellekt sieht, als vielmehr in 
der •affektiven Grundkraft der Seele", die 
unmittelbar mit Gott eint, und die stille 
und schlichte Innerlichkeit der Devotio mo- 
derna zusammengeflossen. Das •Buch von 
der Kontemplation" will den demütigen und 
unscheinbaren Weg der Vereinigung mit 
Gott in einem beschaulichen Leben zeigen 
und spricht damit auch die Weltchristen an, 
die sich in aller Geschäftigkeit der Martha 
nach einem Stück der beschaulichen Stille 
der Maria und des Hinhorchens auf Gott 
sehnen. Durch dieses Anliegen gewinnt das 
Buch gerade in unserer unruhigen Zeit Ak- 
tualität. G. Soballa SJ 

Bonaventura, S olil o quium 
de qua tu or mentabilus exer- 
citiis • Alleingespräch über die vier 
geistlichen Übungen. Hrsg. und übers, 
von Josef Hosse. München. Kösel-Verlag 
(1958). 263 S., Ln. DM 10.80. 

Dieses Bändchen des Seraphischen Leh- 
rers, des ursprünglichsten Künders franziska- 
nischer Geistigkeit, das der Kösel-Verlag 
in der Reihe seiner zweisprachigen Ausga- 
ben hiermit wieder allen zugänglich macht, 
verdient einen Ehrenplatz ganz in der Nähe 
der •Nachfolge Christi" und der •Philo- 
thea" des hl. Franz von Sales. Wer es wirk- 
lich kennt, kennt auch die Spiritualität Bona- 
venturas in ihren wesentlichen Zügen. 

•Auf inneres Drängen hin habe ich diese 
Ausführung mit Rücksicht auf einfache See- 
len in schlichten Worten der Heiligen in 
Form eines Zwiegespräches zusammenge- 
stellt, bei dem die gottesfürchtige Seele als 
Schülerin der ewigen Wahrheit sinnend Fra- 
gen stellt, und der innere Mensch in gei- 
stiger Rede Antwort gibt", so umschreibt Bo- 
naventura sein Anliegen (17). Dieses innere 
Drängen durchzieht das ganze Büchlein; es 
kommt literarisch zum Ausdruck in der Dia- 
logform und hält den Leser in Atem durch 
das ungestüme Fragen der •Seele", das erst 
am Ende zur Ruhe kommt. Die •schlichten 
Worte der Heiligen", von denen B. spricht, 

sind eine nichtabreißende Perlenschnur 
schönster Zitate der größten Lehrer der la- 
teinischen Kirche • von den östlichen Kir- 
chenlehrern kommt der hl. Johannes Chry- 
sostomus mehrmals zu Wort. Augustinus und 
Bernhard v. Clairvaux sind Bonaventuras 
bevorzugte Autoren. Schade nur, daß die 
Wortspiele Augustins in der Übersetzung 
so wenig zur Geltung kommen! Wie über- 
haupt der lateinische Text eher einen Dich- 
ter denn einen homo grammaticus als Über- 
setzer erfordert hätte. Den vollen Geschmack 
an den Texten vermittelt nur die lateini- 
sche Fassung, zu deren Verständnis die wört- 
liche Übersetzung, die ihr • jeweils auf der 
rechten Seite • fast auf die Zeile genau 
folgt, eine Hilfe sein kann. Daß aber gram- 
matikalische Korrektheit allein nicht immer 
den Sinn trifft, zeigt folgendes Beispiel: Man 
kann zwar das Wort Hugos v. St. Viktor 
•Quidquid diligis, ipsa dilectionis vi in eius 
similitudinem transformaris" übersetzen: 
•Was du auch immer liebst, durch die Kraft 
dieser Liebe wirst du in ihr Ebenbild umge- 
staltet" (136f.); inhaltlich richtig ist aber 
nur die andere von der Grammatik her mög- 
liche Wiedergabe: •...wirst du in sein 
Ebenbild umgestaltet". Ähnliches gilt für 
das Wort des hl. Bernhard: •Herr, mein 
Gott, mein Herz gelangte bislang nicht zur 
Fülle Deiner Süßigkeit, die Du denen ver- 
borgen hast, die Dich fürchten". Gemeint ist 
sicher •jene Süßigkeit, die Du für jene ver- 
borgen (reserviert) hältst, die Dich fürchten." 

Das Büchlein scheint uns schon deshalb 
ein ,echter Bonaventura' zu sein, weil es nicht 
nur ein Betrachtungs&wcfe, sondern selbst 
von Anfang bis Ende Betrachtung, Medita- 
tion ist, wie sie B. auffaßt; der mittelalterli- 
chen Lectio verwandt, kommt sie dem am 
nächsten, was wir heute als consideratio be- 
zeichnen, bei der jedoch alle Seelenkräfte ins 
Spiel kommen. 

Den Stoff für die Erwägungen bieten zu- 
nächst Texte der Heiligen Schrift, dann aber 
auch die •Worte der Heiligen". B. selbst 
schreibt gleichsam nur den verbindenden 
Text. Die •Seele" ist die eigentliche Me- 
ditierende; bei der Erwägung kommen ihr 
immer neue Fragen, die sie selbst nicht so- 
fort zu lösen vermag. Die Antwort, die aus 
Überlegung, Gebet und Gnade kommen 
muß, wird hier von dem anderen Gesprächs- 
partner, dem •inneren Menschen" formu- 
liert. 

Auch der Themenkreis ist für B. charakte- 
ristisch. Im Prolog heißt es: •Gegenstand 
... der Übung eines gottesfürchtigen Gei- 
stes müssen die inneren und äußeren, die 
letzten niederen und die letzten hohen Din- 
ge des Menschen sein" (13). Unter den •in- 



Buchbesprechungen 469 

neren Dingen" versteht er den Menschen 
selbst, wie er •von Natur gestaltet, durch 
die Schuld entstellt und durch die Gnade 
erneuert" ist; die äußeren Dinge" sind • 
in der Sprache des Exerzitienbüchleins • 
die •die übrigen Dinge auf Erden", bei de- 
nen es zu erkennen gilt, •wie unbeständig 
der menschliche Reichtum, wie wandelbar die 
irdische Erhabenheit und wie erbärmlich die 
irdische Herrlichkeit" ist (13). Dann soll die 
Seele •das Licht der Beschauung auf die 
,letzten niederen Dinge' richten, damit sie 
die unausweichliche Notwendigkeit des 
menschlichen Todes, die furchtbare Strenge 
des Endgerichtes und die unerträgliche Qual 
der Höllenstrafe einsehe". Die •letzten ho- 
hen Dinge" enthüllen sich als •die unschätz- 
bare Köstlichkeit der himmlischen Freude, 
ihre unaussprechliche Wonne und ihre un- 
begrenzte Ewigkeit", die es dann nicht nur 
zu erkennen, sondern auch zu verkosten gilt 
(15). 

Es geht gerade B., wie kaum einem sonst, 
um die Gesamtschau aller Wirklichkeit, in 
der allein der Mensch sich richtig zu sehen 
vermag. B. selbst vergleicht das Geviert sei- 
ner Hauptthemen mit der Windrose, in de- 
ren Dimensionen die Seele auf ihrer tägli- 
chen Wanderschaft hinschreiten soll, um nach 
ihrem Geliebten Ausblick zu halten, ihn zu 
suchen und aufzuspüren (15). Der ganze Kos- 
mos • mit all seinen Licht- und Schatten- 
seiten (wobei eigentlich doch die ersteren 
überwiegen) • ist eine große Einheit, an 
deren Spitze der dreieinige Gott, in dessen 
Mitte der Erlöser, Versöhner und Leben- 
spender Jesus Christus steht. 

Nur aus dieser Gesamtschau kann man 
ganz verstehen, daß die Seele auf ihre Fra- 
ge: •Was heißt es denn eigentlich: nach der 
Natur leben?" die Antwort bekommt: •Nach 
der Natur leben, heißt zueigenst: Auf der 
Erde ein himmlisches Leben führen, ,von 
den äußeren zu den himmlischen Dingen 
heimkehren, von den niederen zu den höhe- 
ren Dingen emporsteigen'. . .". • Daß 
durch diese Neuherausgabe auch unserer Zeit 
etwas von dieser Gesamtschau vermittelt 
wird, ist zu wünschen. ]. Grotz SJ 

Fischer, Gerard: Johann Michael 
Sailer und Immanuel Kant. 
Eine moralpädagogische Untersuchung 
zu den geistigen Grundlagen der Er- 
ziehungslehre Sailers. 

Tiers.: Johann Michael Sai- 
ler und Friedrich Heinrich 
] ac obi. Der Einfluß evangelischer 
Christen auf Sailers Erkenntnistheorie 
und Religionsphilosophie in Auseinan- 

dersetzung mit Immanuel Kant. Mit 
einem Forschungsnachtrag der Beziehun- 
gen der Sailerschen Moraltheologie zur 
materialen Ethik Kants. 

Ders.: Johann Michael Sai- 
ler und Johann Heinrich 
Pestalozzi. Der Einfluß der Pesta- 
lozzischen Bildungslehre auf Sailers Päd- 
agogik und Katedietik unter Mitberück- 
sichtigung des Verhältnisses Sailers zu 
Rousseau, Basedow, Kant. 

Freiburg, Verlag Herder, Unter- 
suchungen zur Theologie 
derSeelsor ge.Bd.V (1953), 259 S., 
kart. DM 17.•; Bd VIII (1955), 226 S., 
kart. DM 14.•; Bd VII (1954), 355 S., 
kart. DM 20.•. 

Der Vf. will untersuchen, welches die we- 
sentlichen zeitgenössischen Ideen waren, die 
Sailer aufgenommen und in seinen Schriften 
verarbeitet hat. S. hatte ein sicheres Gespür 
für das Gute, das mit der geistesgeschicht- 
lichen Wende in der zweiten Hälfte des 18. 
Jhds. (mit Rousseau, Kant, Herder, Goethe 
usw.) aufgebrochen war. Er suchte nach einer 
Synthese zwischen der katholischen Überlie- 
ferung (deren Vertreter im deutschen Kul- 
turraum nicht ganz so hinter der Zeit zu- 
rückgeblieben waren, wie der Vf. anzuneh- 
men scheint) und den Ideen der neuen Zeit. 
Mit vielen Persönlichkeiten der damaligen 
geistigen Welt, vom Norden Deutschlands 
bis in die Schweiz, stand er in Beziehungen; 
er studierte die zeitmächtigen Systeme. Ent- 
scheidende Bedeutung für seine eigene Lehre 
erlangten aber nur Kant, Jacobi und Pesta- 
lozzi. 

1. Kant: Da S. um die Breitenwirkung 
wußte, die von Kant, vor allem von dessen 
Ethik, ausging, versuchte er, die kirchliche 
Moral in Anlehnung an ihn philosophisch 
neu zu begründen. Wenn manche ihn unter 
die absoluten Antikantianer einreihen woll- 
ten, so ist das nur aus seiner Frühperiode 
heraus zu verstehen, als er K. nur über den 
• wissenschaftlich nicht gerade unanfecht- 
baren • •Antikant" seines Lehrers Stattler 
(erschienen 1787) kannte. Er hat in seinem 
Verhältnis zu K. später eine klar nachweis- 
bare Wandlung durchgemacht. Zwar lehnte 
er dessen Erkenntnistheorie und Religions- 
philosophie (aus religiösen Gründen) ab, 
aber aus den ethischen Werken hat er vieles 
• wenn auch längst nicht alles • übernom- 
men. Das weist der Vf. vor allem für Sai- 
lers reifstes und spätestes großes Werk, das 
•Handbuch der christlichen Moral" (1817) 
nach, indem er es einem ideengeschichtlichen 



470 Budibesprediungen 

und literarischen Vergleich mit den Kanti- 
schen Schriften unterzieht. Der systematische 
Aufbau des Moralwerkes ist stark an K. 
orientiert. Bei der Behandlung einzelner Ka- 
pitel läßt sich zeigen, welche Schrift S. bei 
seiner Arbeit neben sich gehabt hat: für die 
allgemeinen Moralprinzipien die •Kritik der 
pr. Vernunft" und die •Grundlegung der 
Metaphysik der Sitten", für das Böse und 
die Regeneration die •Religion innerhalb 
der Grenzen der bloßen Vernunft", für die 
Tugendlehre die •Metaphysik der Sitten". 
Viele Abschnitte werden inhaltlich übernom- 
men, einzelne Stellen sogar wörtlich. Dieser 
tiefgreifende Einfluß K.'s auf S. ist bisher 
nicht entdeckt worden, weil S. sein Verhält- 
nis zu K. absichtlich verschleiert hat. Selbst 
bei wörtlichen Übernahmen wird K. nicht 
korrekt zitiert. Oft finden sich nur vage Hin- 
deutungen wie: •wie ein phil. Sprachkünst- 
ler sagt..." oder •wie der Philosoph 
sagt...". Andererseits fällt es auf, daß S. 
es möglichst vermeidet, bekannte Kantische 
Termini zu gebrauchen (er umschreibt sie • 
oft sehr treffend • mit eigenen Worten), 
während er unbekanntere Stellen ungescheut 
wörtlich bringt, ohne sie als solche zu kenn- 
zeichnen, ein Verfahren, das er in abge- 
schwächter Weise auch bei der Benutzung der 
Werke Jacobis und Pestalozzis anwendet. 
Dagegen werden Autoren, die für kirchliche 
Behörden weniger suspekt waren, wissen- 
schaftlich korrekt zitiert. S. war (besonders 
nach seinen. Dillinger Erfahrungen) zu klug, 
um sich bei seiner Fruchtbarmachung der 
zeitmächtigen Ideen für die kirchliche Ver- 
kündigung unnötige Schwierigkeiten zu ma- 
chen. Auch wollte er keine positiven Hin- 
weise auf Philosophen geben, die für klei- 
nere Geister leicht zur Gefahr werden konn- 
ten. 

S. übernimmt von Kant nur das, was ihm 
für den Neubau der katholischen Moral 
dienlich erscheint. Für den kategorischen Im- 
perativ setzt er das Hauptgebot der Lie- 
be ein, und es ist interessant zu sehen, wie 
er um den Nachweis bemüht ist, daß dieses 
Gebot all den Anforderungen genüge, die 
K. an den höchsten Grundsatz einer Moral 
stellt. S. wendet sich vor allem gegen die 
Kantische Trennung von Moral und Reli- 
gion, besonders auf dem Gebiet der Erzie- 
hung. Immer ist er bemüht, den Zeitgeist 
mit dessen eigenen Waffen zu schlagen, wo- 
bei sich • eben in der Hochschätzung die- 
ser Waffen • zeigt, daß auch er selbst nicht 
ganz von ihm frei ist. 

2. Jacobi: Die ersten 67 Seiten dieses 
Bandes beschäftigen sich noch mit dem Ein- 
fluß der materialen Ethik Kants auf das 
•Handbuch". S. folgt darin fast genau dem 

Gedankengang der •Metaphysik der Sitten". 
Inhaltlich übernimmt er zum großen Teil 
das Prinzip der Menschenwürde als höchstes 
Prinzip der Tugendlehre, wobei diese Würde 
für ihn in der Gottebenbildlichkeit gründet. 
Kantische Termini werden vielfach umge- 
deutet oder korrigiert und auch dann nur 
für die unterste Stufe des Sailerschen Mo- 
ralgebäudes, die •Vernunftlehre" (über die 
sich die Lehre der Religion, d. h. des Theis- 
mus, und die des Christentums erheben), be- 
nutzt. Bezeichnenderweise fällt die Ant- 
wort der •Vernunftlehre" auf eine Frage 
immer dann völlig aus, wenn Kant sich nicht 
dazu geäußert hat. 

Der Hauptteil des Bandes befaßt sich 
mit Jacobi, seinem Leben, seiner • vor 
allem gegen Kant gerichteten • Philosophie 
und seinem Einfluß auf S. Der Kritizismus 
hatte auch für S. die traditionellen Gottes- 
beweise der •alldemonstrierenden" Schule 
Leibnitz' und Wolffs, der noch sein Lehrer 
Stattler angehangen hatte, •zermalmt". Da 
S. aus eigener spekulativer Kraft nicht zu 
einer Neubegründung der philosophischen 
Gotteslehre imstande war, suchte er sie bei 
einem anderen. Er fand sie bei J., der un- 
ter •Vernunft" ein Vermögen versteht, das 
unmittelbar des Übersinnlichen inne wird. 
In Ermangelung besserer Ausdrücke nannte 
J. diese • durchaus geistige • Erkenntnis 
•Gefühl" und •Glaube", was zu manchen 
Mißverständnissen Anlaß gegeben hat. Ein 
Einfluß J.'s zeigt sich schon in S.'s •Ver- 
nunftlehre" (1791), wenn dieser sich gegen 
den •Abstraktionstaumel" für unmittelbar 
gewisse Wahrheiten einsetzt; er wird beson- 
ders stark in den •Grundlehren der Reli- 
gion" (1805), der einzigen Schrift, in der 
sich S. systematisch mit der natürlichen Got- 
teserkenntnis befaßt. Viele Zitate und Ge- 
danken aus J.'s Schriften sind in die Ab- 
handlung verwoben. S. gibt sich mit einer 
(nach J.'s Art) bloß •erahnten" und •er- 
fühlten" Existenz Gottes zufrieden. Auch 
im •Handbuch" kämpft er gegen Kant mit 
Gedanken Jacobischer Prägung. Daß sich in 
der •Glückseligkeitslehre" (1787) kein der- 
artiger Einfluß bemerkbar macht, ist nur zu 
verständlich; denn J.'s Hauptschriften waren 
zu dieser Zeit noch nicht erschienen. 

3. Pestalozzi: Kant wurde S.'s Leitstern 
für die Ethik, Jacobi für die Erkenntnistheo- 
rie und Gotteslehre • Pestalozzi sollte es 
für die Pädagogik werden. S.'s Stellung zu 
ihm ist bedeutend positiver als zu K. und 
selbst zu J., dessen ausgesprochene Akatho- 
lizität bekannt ist. Auf keinem Gebiet hatte 
S. soviel Begabung • und auch Strahlkraft 
• wie auf dem der Pädagogik; daher sein 
Verständnis   und   Interesse  für   die   neuen 



Buchbesprechungen 471 

Wege des Schweizers. Daß eine sachliche 
Auseinandersetzung stattgefunden hat, ist 
sicher; für einen Besuch S.'s in Iferten ergibt 
sich eine gewisse Wahrscheinlichkeit. Jeden- 
falls steht fest, daß S. Pestalozzis Grundge- 
danken für den Aufbau seiner Pädagogik 
benutzt hat. Wie dieser gründet er die Er- 
ziehung auf die Idee der Humanität; der 
Mensch ist das Ziel seiner Bildung, die je- 
den Zwang • auch den, geistlichen • ver- 
wirft, weil er gegen die Rechte der Persön- 
lichkeit sei, die S. zu voller Mündigkeit füh- 
ren will. Den Weg dazu sieht er in der har- 
monischen Ausbildung aller Anlagen, in der 
Anleitung zum •Selbstdenken", einem klu- 
gen, stufenweisen Vorgehen, das aus dem 
Leben und für das Leben belehrt und auch 
die Rechte des Körpers voll anerkennt. Die 
Grundhaltung des Erziehers muß Ehrfurcht 
vor der Persönlichkeit des Kindes sein. 

Daß es sich hier nicht um zufällige Ent- 
sprechungen handelt, ergibt ein ideenge- 
schichtlicher und literarischer Vergleich zwi- 
schen •Erziehung für Erzieher" und P.'s 
•Gertrud". Ebenso läßt sich zeigen, daß S. 
auch die übrigen Hauptwerke P.'s gekannt 
hat. 

Die Gefahren P.'s waren S. nicht verbor- 
gen geblieben: die Neigung zum Naturalis- 
mus und den Optimismus bezüglich der Gü- 
te der menschlichen Natur konnte er nicht 
teilen; seine Erziehung ist viel stärker christ- 
lich zentriert. Dennoch muß man anmerken, 
daß auch bei S. das eigentlich übernatürli- 
che Moment in der Erziehung keine entschei- 
dende Rolle spielt • wieder eine Erschei- 
nung des humanistischen Geistes, der die 
Zeit beherrschte. 

Diese Ergebnisse der langjährigen, minu- 
tiösen (vielleicht etwas zu breit dargelegten) 
Forschungsarbeit des Vf.'s dürften im we- 
sentlichen unanfechtbar sein und das Quel- 
lenproblem für die Schriften S.'s zum größ- 
ten Teil lösen. Wenn Fischer jedoch meint, 
S. sei durch seine •Synthese" der Kantischen 
Ethik und der Jacobischen Erkenntnistheo- 
rie philosophisch über beide hinausgewach- 
sen, so kann man das nicht als Ergebnis 
einer sachgerechten Kritik werten. Die In- 
stinktsicherheit S.'s • die ihn im Entschei- 
denden nie im Stich ließ • ist gewiß zu be- 
wundern. Aber sein Auswahlprinzip war die 
Überzeugung des Glaubens, die nicht ohne 
weiteres als Wertmaßstab auf die philoso- 
phische Ebene übertragen werden darf. Das 
schmälert seine Verdienste um die Erneue- 
rung der katholischen Sittenlehre seiner Zeit, 
vor allem um die Wiederherstellung der 
Einheit von Moral und Religion, nicht. Das 
Geheimnis   seiner   einzigartigen   Wirkung 

lag in seiner persönlichen Genialität als Er- 
zieher, die er ganz in den Dienst echt prie- 
sterlicher Verantwortung stellte. 

//. Herbert Troles 

Schmeing, Clemens OSB: Studien 
zur •Ethica Christiana" 
Maurus von Schenkls OSB 
und zu ihren Quellen. Regens- 
burg, Verlag Friedrich Pustet, 1959. 172 
Seiten, kart. DM 12,•. 

Die Zeit etwa zwischen 1770 und 1830 ist 
für den deutschen Kulturbereich geistesge- 
schichtlich eine Zeit des Übergangs, von der 
Aufklärung zur Romantik und zum Idealis- 
mus. Auch theologiegeschichtlich ist diese Pe- 
riode darum von erhöhter Bedeutung. In der 
katholischen Theologie findet man wieder 
stärker zu den Quellen des Offenbarungs- 
glaubens, zur Schrift und zur Vätertradition, 
zurück. Das unmittelbare Verhältnis des 
gläubigen Menschen zu Gott erhält in der 
Religion wieder seinen Vorrang vor dem 
rein ethischen Verhalten; die Moral wird 
wieder auf ihren religiösen Grund zurückge- 
führt. Der Persönlichkeitsgedanke der Zeit 
wird auch von der christlichen Pädagogik 
übernommen. Eine heilsgeschichtliche Schau 
der Glaubenswahrheiten macht einem Nütz- 
lichkeitsdenken Platz. Das sind einige von 
den Kennzeichen der sog. katholischen Ro- 
mantik. Als ihr Hauptvertreter unter den 
Theologen gilt mit Recht Joh. M. Sailer. Ihm 
schreibt man ein entscheidendes Verdienst 
an der Überwindung der Aufklärung und 
an der Wiedergewinnung einer christlich be- 
gründeten Moral zu. Vielleicht hat sich aber 
das Interesse der theologischen Forschung zu 
einseitig ihm zugewandt. Die vorliegende 
Studie von Schmeing macht deutlich, daß 
auch noch andere Theologen die Probleme 
der Zeit gesehen, mit ihnen gerungen und 
den kommenden Lösungen vorgearbeitet ha- 
ben. Zu ihnen gehört der Benediktiner und 
Moraltheologe Maurus Schenkl. Das wird an 
seiner dreibändigen •Ethica Christiana" 
nachgewiesen. 

Maurus Schenkl hat von 1749•1816 ge- 
lebt. Von 1790 bis zu seinem Tode dozier- 
te er an der ehemals von Jesuiten geleiteten 
Studienanstalt in Amberg, abwechselnd Mo- 
raltheologie, Pastoraltheologie, Kirchenrecht 
und Kirchengeschichte. Im Zuge der Säkula- 
risierung wurde auch er vom Ordensleben 
dispensiert; er hatte der Abtei Prüfening an- 
gehört. 

Schmeing gibt zunächst einen Überblick 
über das Gesamtwerk Schenkls, um dann den 
Aufbau und das Grundanliegen der •Ethica 
Christiana*     darzulegen.    Der    Hauptteil 



472 Buchbesprechungen 

seiner Arbeit ist aber der Frage der Selb- 
ständigkeit und Eigenart der moraltheolo- 
gischen Leistung Schenkls gewidmet. Das Er- 
gebnis ist folgendes: Schenkl erkannte klar 
die Schwächen der Aufklärungsmoral, die 
alles sittliche Handeln dem Moment der 
Glückseligkeit untergeordnet hatte. Bei Kant 
sah er nun in einer überlegenen und beein- 
druckenden Weise den Eudämonismus über- 
wunden und der Sittlichkeit ihren Wert in 
sich wiedergegeben. So konnte auch er sich 
dem großen Einfluß, den die Gesinnungs- 
ethik des Königsbergers auf die damalige 
geistige Welt machte, nicht entziehen. Was 
ihm allerdings der katholischen Überliefe- 
rung zu widersprechen schien, schied er aus, 
so die Autonomie der sittlichen Vernunft. 
Im übrigen aber übernahm er nicht nur in 
vielem die Kantische Terminologie, sondern 
z. T. auch Kants Prinzipien des sittlichen 
Handelns. Nur in einem ging er entschei- 
dend über Kant hinaus: er läßt Furcht- und 
Hoffnungsmotive als sekundäre Beweggrün- 
de sittlichen Handelns gelten, vor allem aber 
postuliert er die Liebe als praktisches Mo- 
ralprinzip. Und hier zeigt sich, wie sehr er 
noch • beeinflußt von traditionsgebunde- 
nen Moraltheologen • von der überliefer- 
ten katholischen Moraltheologie und wohl 
auch    von    der    Ordensüberlieferung    her 

denkt. Das macht sich vor allem in der spe- 
ziellen Moral geltend. Darin begegnet man 
in vielfacher Weise der vorbildhaften Ge- 
stalt Christi, ja die •Ethica Christiana" wird 
zu einer christlichen Aszetik, in der es um 
die Vollkommenheit und den Geist der 
evangelischen Räte geht. 

Schmeing meint darum, Schenkl sei zwar 
kein ganz eigenständiger und schöpferischer 
Denker gewesen, aber er habe ein hellhöri- 
ges Ohr für die Anliegen der Zeit gehabt 
und an Anregungen das aufgenommen, was 
die Morallehre in ihren Prinzipien zu erhel- 
len verhalf. Wir haben allerdings den Ein- 
druck, daß Schenkl die kalte Pflichtmoral 
Kants spekulativ nicht überwunden hat. 
Wenn er auf Schwierigkeiten stößt, z. B. 
in der Frage der autonomen Ethik, dann 
greift er einfach auf Offenbarungsgut zurück. 
Auf diese Weise werden aber Moralphilo- 
sophie und Moraltheologie nur äußerlich zu- 
sammengefügt, was uns der Autor nicht ge- 
nügend klar zu machen scheint. Im übrigen 
aber muß man nach der Lektüre des sehr 
instruktiven Buches sagen, daß kurz vor der 
Säkularisation in den Orden doch wohl noch 
ein reges geistiges Leben herrschte und daß 
die Aufklärung die katholische Überliefe- 
rung viel mehr intakt gelassen hatte, als 
man oft annimmt. F. Wulf SJ 

Liturgie 

Brevierstudien. Referate aus 
der Studientagung von Assisi 14. bis 17. 
September 1956. Im Auftrag des litur- 
gischen Instituts von Trier hrsg. von Jos. 
A. Jungmann SJ, Trier, Paidinus Ver- 
lag (1958). 127 S., brosch. DM 6.80. 

Im ersten der sieben Referate berichtet 
Jos. Pascher über das ursprüngliche 
Ordnungsprinzip des Wochenpsalters des 
Römischen Breviers sowie die mutmaßliche 
Sinneinheit der Festtagsoffizien. • Jos. A. 
Jungmann erbringt den Beweis für die 
vormonastische Morgenhore, die es in der 
lateinischen Kirche des ausgehenden Alter- 
tums gegeben hat und die für Klerus und 
Volk mehr oder minder gemeinsam war. Die 
Ordnung dieser Morgenhore zeigt nach Jung- 
mann, daß man Jahrhunderte hindurch weit 
davon entfernt war, das regelmäßige Durch- 
beten des ganzen Psalteriums auch vom 
Weltklerus zu verlangen. Für die künftige 
Brevierreform macht er den Vorschlag, bei 
der Schaffung eines Weltpriesteroffiziums 
die Ordnung der vormonastischen Morgen- 
hore zugrunde zu legen. • H. Rahner 
referiert über die Väterlesungen des Bre- 
viers. Nach einer Skizze der Geschichte der 

patristischen Brevierlesungen übt er Kritik 
an derem heutigen Zustand und unterbreitet 
einige Wünsche zur Verbesserung. Auf die 
Frage, welche Rolle die Anliegen des Volkes 
im kirclilichen Stundengebet spielen, antwor- 
tet B. F i s c h e r. Er beschreibt zunächst die 
Fürbitten für die einzelnen Stände, wie sie 
mindestens seit dem vierten Jahrhundert zum 
täglichen Morgen- und Abendgebet gehören. 
Diese sind nach ihm nur in einem verküm- 
merten Zustand auf uns gekommen. Daher 
der Wunsch, daß das reformierte Brevier 
eine tägliche und vom Volk mitvollzieh- 
bare Fürbitten-Litanei enthalte. • T h. 
Schnitzler handelt über Stundengebet 
und Volksandacht. Er zeigt an Beispielen, 
daß manche Andachten nicht nur auf die 
kirchlichen Hören zurückgehen, sondern auch 
zahlreiche Formenelemente (Antiphonen, 
Hymnen, Versikel, Gebete) dem Brevier 
entnommen haben. Andere Andachten, be- 
sonders deutsche, entstammen den gottes- 
dienstlichen Veranstaltungen der Bruder- 
schaften oder sind mit dem Stundengebet 
inhaltlich verwandt. Sie haben darum nach 
Schnitzler ihr Eigenrecht und ihre Eigen- 
form, die ihnen nicht genommen werden 
dürfen. • Die Verpflichtung zum kirchlichen 
Stundengebet für Religiösen und  Kleriker 



Buchbesprechungen 473 

behandelt Abt P.Salmon. Er zeigt, in 
welcher Form die Verpflichtung am Anfange 
bestand, wie sie sich entwickelte, und wie 
nach jahrhundertelangem feierlichem Chor- 
gebet schließlich eine einfache Privatrezi- 
tation daraus wurde. • Sehr interessant 
und lehrreich für die künftige Gestaltung 
des Stundengebetes sind die Streiflichter auf 
das Brevier in den orientalischen Riten von 
A. R a e s. Die aufgezeigten Besonderhei- 
ten beweisen, daß die lateinische Ordnung 
nicht in der ganzen katholischen Kirche maß- 
gebend ist, daß die Pfarrer des orientali- 
schen Ritus das Recht haben, das monasti- 
sche Offizium abzukürzen, wenn es zu lang 
dauert und für den einfachen Gläubigen 
nicht tragbar erscheint. 

Methodisch gehen alle sieben Referenten 
so vor, daß sie die Geschichte befragen, um 
in ihrem Licht den Blick für die Probleme zu 
schärfen, die bei der Neugestaltung des rö- 
mischen Breviers zu lösen sind. Was sie von 
den zuständigen Kirchenstellen erbitten, ist 
eine Anpassung des Weltpriester-Breviers 
an die heutigen seelsorgerlichen Verhält- 
nisse. H. Bleienstein SJ 

Hofinger, Johannes SJ und Kellner, 
Joseph SJ: LiturgischeErneue- 
runginderWeltmission. Inns- 
bruck • Wien • München, Tyrolia- 
Verlag (1957). 455 S., geb. DM 17.•. 

Das Werk ist das Ergebnis einer Ge- 
meinschaftsarbeit des Institutes für missio- 
narische Glaubensverkündigung in Manila 
(Philippinen), in dem sich ehemalige China- 
missionare aus der Gesellschaft Jesu um die 
Lösung pastoraler, liturgischer und kateche- 
tischer Missionsprobleme bemühen. Es will 
die Bedeutung der liturgischen Erneuerung 
für die Glaubensverbreitung in den Missions- 
ländern und Wege dazu aufzeigen. Nachdem 
grundlegenden Beitrag von Hofinger ist die 
gegenwärtige liturgische Lage in der Mis- 
sion so rückständig, daß sie nicht imstande 
ist, unserer Zeit des Übergangs jenen Got- 
tesdienst und jene Vitalität zu geben, die 
zu einer Christianisierung großen Stils not- 
wendig wären. Darum müsse der Missions- 
gottesdienst in katechetischer, pastoraler und 
kultischer Hinsicht erneuert und den beson- 
deren Erfordernissen der Missionsländer an- 
gepaßt werden. Kellner geht dann im ein- 
zelnen darauf ein, daß sowohl die Missions- 
katechese wie auch die sonntägliche Predigt in 
den Dienst der rechten Gestaltung und des 
tieferen Verständnisses der Meßfeier ge- 
stellt werden müßten. Welche seelsorgliche 
Bedeutung die Heilige Schrift und besonders 
die   Psalmen   im   Wortgottesdienst   haben, 

zeigt sehr einleuchtend • Brunner. Weitere 
liturgische Missionsanliegen betreffen den 
Gemeindegottesdienst und die Hochfeste des 
Kirchenjahres. Interessant ist für uns die 
Feststellung, welche Bedeutung der Musik 
im Missionsgottesdienst zukommt und wie 
sie der seelischen Grundhaltung der Hörer 
angepaßt werden muß. Ist doch für viele 
Missionsvölker die Musik noch echtes Aus- 
drucksmittel, ähnlich wie die Gebärde und 
das Bild. Die erstrebten liturgischen Erneue- 
rungen beziehen sich endlich noch auf die 
Taufe, die Eheschließung, die Krankenölung 
und die Totenliturgie. Die Wünsche und 
Bitten, die zum Schluß des Buches an die 
Kirche gestellt werden, sind: Große Freiheit 
in der Verwendung der Volkssprache, eine 
größere Vereinfachung der Riten, mehr An- 
passung anstelle buchstabentreuer Uniformi- 
tät. 

Was dem Buch über den hier kurz ange- 
deuteten Inhalt noch einen besonderen Wert 
verleiht, ist folgendes: Die Beiträge strahlen 
einen so gläubigen Optimismus aus, daß wir 
Europäer diese Missionare darum beneiden 
könnten. Sie zeugen von einem ungebroche- 
nen Vertrauen auf die Kraft dessen, der sie 
zur Arbeit in seinen Weinberg berief. Eine 
besondere Freude ist es für uns, zu sagen, 
daß das Werk aus der Schule Josef A. Jung- 
manns stammt, der auch ein glänzendes Vor- 
wort dazu geschrieben hat. H. Bleienstein SJ 

Pf ab, Josef: Kurze Rubrizi- 
stik. Paderborn, Ferdinand Schöningh 
1958, 182 S., Ln. DM 8.40. 

Der Lektor des Kirchenrechts an der Re- 
demptoristen-Hochschule in Gars (Inn) hat 
mit dieser Schrift den Seelsorgern und Theo- 
logiestudenten ein Handbüchlein geschenkt, 
in dem das ganze heute geltende Rubriken- 
recht in systematischer und übersichtlicher 
Bearbeitung enthalten ist. Die derzeit gülti- 
gen rubrizistischen Bestimmungen für Bre- 
viergebet und Meßopferfeier werden in zwei 
Abschnitten dargeboten, so daß sich der Le- 
ser schnell und leicht über die kirchlichen 
Verordnungen orientieren kann. Damit ent- 
spricht das Buch, das in dieser Form völlig 
neu ist, einem wirklichen Bedürfnis. Denn 
das, was bisher, trotz mancher Kommentare 
und Abhandlungen über das Generaldekret 
zur Vereinfachung der Rubriken vom 23. 
März 1955, fehlte, war eine sachgemäße Ein- 
ordnung der neuen Vereinfachungen in die 
unverändert gebliebenen alten Rubriken. Im 
Anhang stehen die neuen Bestimmungen 
über die Liturgie der Karwoche und das Ge- 
bot der eucharistischen Nüchternheit. 

H. Bleienstein SJ 



474 Buchbesprechungen 

Maria 

Galot, Jean: Le co eur de Ma- 
rie, Paris-Louvain, Desclee de Brouwer 
H957. S. 313. 

Zu den beiden, hier bereits besprochenen 
Büchern über das Herz des himmlischen Va- 
ters und das Herz des göttlichen Sohnes ge- 
sellt sich als drittes vom gleichen Vf. eines 
über das Herz Mariens. Es benutzt als ein- 
zige Quelle die Heilige Schrift und vermei- 
det jeden Hinweis auf die in der Liturgie 
berücksichtigte apokryphe Überlieferung 
(vgl. etwa das Fest Maria Opferung). Auch 
wird auf jede Parallele mit den Heiligen 
verzichtet (ausgenommen ein Zitat aus Franz 
von Sales S. 170), selbst wo sie sich gerade- 
zu aufdrängt, wie bei der Schilderung des 
kindlichen Verhältnisses Mariens zum himm- 
lischen Vater, für das ein Blick auf die Klei- 
ne hl. Theresia ganz lehrreich gewesen wä- 
re. Als einzige Quelle außer der Heiligen 
Schrift dienen die sogenannten •communiter 
contingentia". Daraus wird z. B. gefolgert, 
daß Maria wegen ihrer frommen Art auch 
Gegner gehabt haben müsse, was für sie ein 
großes Leid war, wogegen etwa der frühe 
Tod der Eltern oder der Tod des hl. Jo- 
sef unerwähnt bleiben. 

Trotz dieser sehr schmalen Ausgangsba- 
sis ist das Buch sehr reich an Gedanken. Die 
Darlegungen gehen von dem unbefleckt jung- 
fräulichen Herzen der Gottesmutter aus; ihr 
Schwerpunkt liegt bei der Betrachtung der 
drei göttlichen Tugenden, insbesondere der 
Liebe, die als kindliche Liebe gegenüber 
dem himmlischen Vater, als bräutliche Liebe 
gegenüber dem Heiligen Geist, als mütterli- 
che gegenüber dem Logos und uns Menschen 
geschildert wird. Das Buch schließt mit einem 
Blick auf das Herz Mariens im Leiden und 
in der Glorie. 

Befremdlich wirkt die Behauptung, daß 
sich bei der Verkündigung des Engels der 
Teufel eingeschaltet habe, um Mariens Glau- 
ben zu erschüttern (S. 83). Nach Ignatius v. 

Antiochien, Hieronymus und anderen war 
dem Teufel das Geheimnis der Menschwer- 
dung verhüllt. Auch sonst behauptet der 
Vf. bisweilen etwas viel oder verallgemei- 
nert. Ad. Rodewyk SJ 

Winowska, Maria: D ie J un gf r au 
der Offenbarung. Maria gestern 
und heute (Bibliothek Ekklesia Nr. 8). 
Aschaffenburg, Pattloch 1958. S. 173, 
DM 5.80. 

Dieser geschichtliche Überblick über die 
Entwicklung der Marienverehrung ist mit 
viel Sachkenntnis, aber auch mit viel Tempe- 
rament geschrieben. Nachdem das Marien- 
bild der Heiligen Schrift und der Apokry- 
phen aufgezeigt ist, wird getrennt die Ma- 
rienverehrung des Morgen- und Abendlan- 
des behandelt, danach die Stellung der Re- 
formation zu Maria und die Marienver- 
ehrung nach dem Konzil von Trient. Das 
Schlußkapitel berichtet über die Mariener- 
scheinungen des letzten Jahrhunderts. • Mit 
besonderer Liebe verweilt die Vf. bei der 
byzantinisch-slawischen Liturgie und akzen- 
tuiert fühlbar die Bedeutung Frankreichs und 
Polens für die Marienverehrung. In diesem 
Zusammenhang weist sie auf manches hin, 
was den deutschen Lesern unbekannt sein 
dürfte. Ferner hebt sie mit Nachdruck den 
Anteil der Laien hervor, deren Instinktsi- 
cherheit gegenüber den Theologen und Dok- 
toren nachdrücklich unterstrichen wird. 
Schwach ist das Kapitel über die Reforma- 
toren, sehr instruktiv das letzte über die 
Muttergotteserscheinungen, deren providen- 
tielle Bedeutung herausgearbeitet wird. • 
Die am Schluß beigefügte Bibliographie hat 
zwar in der Hauptsache deutsche Leser im 
Auge, vergißt aber die im Text des öfteren 
ausführlich zitierten französischen Werke 
mitanzugeben, was an verschiedenen Stellen 
doch notwendig gewesen wäre. 

Ad. Rodewyk SJ 

Priestertum 

Bouesse, Humbert OP: Le s a c er - 
do c e chretien. Bruges-Paris, Des- 
clee de Brouwer 1957, p. 208. 

Niemand wird dieses fromme und für 
weite Kreise bestimmte Werk eines gelehr- 
ten Dominikanertheologen zu Ende lesen, 
ohne in seinem Wissen über das christliche 
Priestertum bereichert zu werden und von 
der Wärme und Schönheit der Darstellung 
berührt zu sein. Was dem Vf. in der Schule 

des hl. Thomas in mehr als dreißigjähriger 
Reflexion und Kontemplation an Einsichten 
in das Hohepriestertum Christi geschenkt 
wurde, das hat er sich hier in vier Monaten 
in einem Zug, ohne den üblichen Gelehr- 
tenapparat, vom Herzen geschrieben. Daß 
darunter die Präzision der Lehre nicht ge- 
litten hat, ersieht man aus den Quellen- und 
Literaturangaben, die gewisse Bedenken 
zerstreuen und noch tiefer in die Theologie 
des Priestertums einführen wollen. 



Buchbesprechungen 475 

Zunächst wird die Situation umrissen, in 
der das Priestertum Christi steht und in der 
es gesehen und beurteilt werden muß (1. Ka- 
pitel). Es setzt den Sündenfall und die Er- 
lösung voraus und kann darum nur im 
christlichen Glauben in seiner Einzigartig- 
keit begriffen werden. Vorgebildet ist es 
durch jene Opfer, durch die die unerlöste 
Menschheit ihre Schuld zu sühnen und Gott 
zu versöhnen suchte; es sind die Opfer 
Abels, Abrahams und besonders das Brot- 
und Weinopfer des Priester-Königs Melchi- 
sedech (2. Kapitel). Zum natürlichen Prie- 
stertum kommt in der Offenbarungsreligion 
des Alten Bundes das gesetzliche, in der 
mosaischen Zeit von Gott in Aaron einge- 
setzte, das für das ewige, geistige Priester- 
tum des Neuen Bundes und das Versöh- 
nungsopfer am Kreuz typisch ist (3. Kapitel). 

Der Hauptteil des Buches handelt über das 
Priestertum Christi, seine Wirklichkeit, Na- 
tur und Wesenheit, seine Dauer, Fülle und 
Ausübung (4. Kapitel). Christus ist Priester, 
weil auf ihn der Priesterbegriff des Hebräer- 
briefes zutrifft. Er ist Priester wesentlich als 
Mittler, und wie es nur einen Mittler gibt, 
so gibt es auch nur einen Priester. Die Hl. 
Schrift erwähnt aber neben dem Priester- 
tum Christi ein königliches Priestertum al- 
ler Christgläubigen (1 Petr 2,5). Es muß 
demnach Unterschiede im Priestertum Chri- 
sti geben. Das ist nur möglich durch das 
Prinzip der Teilnahme an seiner Fülle, das 
sich am reichsten und fruchtbarsten im Papst 
und in den Bischöfen als den Nachfolgern 
der Apostel verwirklicht hat. Hier bekennt 
sich der Vf. zur These, daß die Bischofs- 
weihe ein Ordo sei, der dem Empfänger 
sakramentale Weihe- und Hirtengewalt ver- 
leihe. Dabei wendet er sich ausdrücklich ge- 
gen P. Beyer SJ, nach dem die Weihegewalt 
schon in der Priesterweihe mitgeteilt wird, 
aber in ihrem Gebrauch von der Zustim- 
mung des Papstes abhängig ist und u. U. 
ganz versagt werden kann (zum neuesten 
Stand dieser Kontroverse vgl. M. Schmaus 
und Kl. Mördorf in LThK2, Sp. 492•505). 
Im Unterschied zum einfachen Priestertum 
(5. Kapitel) gibt die Bischofsweihe nach dem 
Vf. seinem Empfänger die Gewalt, die Kir- 
che Gottes zu regieren, zu verwalten und als 
guter Hirte die Untergebenen zu führen und 
im Glauben zu schützen. Wie die bischöf- 
liche Gewalt nach ihm die priesterliche vor- 
aussetzt und einschließt, kann hier nur an- 
gedeutet werden. 

Im letzten Kapitel geht es um das geisti- 
ge Priestertum (sacerdotium spirituale) aller 
Glieder des Corpus Christi Mysticum. Sei- 
ne dogmatische Grundlage ist die Taufe, 
deren sakramentaler Charakter Anteil am 

königlichen Priestertum Christi gibt und al- 
le Gläubigen zu gottesdienstlichen Akten be- 
fähigt. Durch die Liebe mit Christus ver- 
eint, können sie sich im eucharistischen Op- 
fer dem Vater hingeben und sein Reich in 
sich und anderen auferbauen. Letzteres ge- 
schieht in der Katholischen Aktion, deren 
höchste Leistung das Martyrium ist, weil in 
ihm die größte Verähnlichung mit dem sich 
opfernden Erlöser erreicht wird. Als eine 
andere reife Frucht des geistigen Priester- 
tums wird das Mönchtum bezeichnet, weil es 
in ihm seine vollkommene Verwirklichung 
findet. 

Wie man sieht, stützt sich der Vf. in glei- 
cher Weise auf die Schrift, auf die Lehren 
der Kirchenväter und auf die großen Theo- 
logen, vor allem den hl. Thomas. Auch die 
letzten Päpste kommen in vielen Zitaten zu 
Wort. Auf diese Weise erhält das Buch den 
Charakter eines theologischen Lesebuches, 
in dem man sich wegen seines klaren Auf- 
baus leicht zurechtfindet.     H. Bleienstein SJ 

Bruno-Soren, 0.: Eminence du 
Sacerdoce. Opinions de laics sur le 
pretre dans le monde moderne. Paris, 
P. Lethielleux (1959), p. 125, brosch. 
ffrs. 450.•. 

Ein Seelsorger hatte an einen Laien die 
Frage gerichtet: •Was erwarten Sie und die 
anderen Gläubigen von uns Priestern?" Dar- 
aufhin hat der Befragte, Professor an einer 
französischen Staatsschule, zehn Jahre lang 
auf die spontanen Äußerungen in fast allen 
Volkskreisen geachtet und seine und ihre 
Ansichten über den Priester in den sechs 
Kapiteln der vorliegenden Schrift zusam- 
mengestellt. 

Was die Leute wollen, sind Priester, die 
1. so tief im Glauben und Gehorsam der 
Kirche leben, daß sie die Mysterien des Chri- 
stentums glaubhaft bezeugen, die ihnen an- 
vertrauten Seelen in allen Fragen der christ- 
lichen Lebensführung gründlich unterrichten 
und gegen alle Gefahren und Irrtümer wi- 
derstandsfähig machen; die 2. im äußeren 
Auftreten und im Verkehr mit der Welt 
ihre Würde niemals vergessen und dabei 
demütig, dankbar und höflich sind; die 3. 
ihren Zölibat hochschätzen und alles meiden, 
was ihn schädigen oder in den Augen der 
Welt verdächtig machen könnte; die sich 4. 
von allen Anhänglichkeiten an die Güter 
dieser Welt losgeschält haben, um restlos für 
den Dienst an allen Menschen frei zu sein; 
die 5. das religiöse Stillschweigen halten und 
ein Leben des Gebets und des Glaubens 
führen; die 6. von der Notwendigkeit des in- 
neren Lebens  überzeugt  sind  und  in  der 



476 Buchbesprechungen 

Seelsorge der Kontemplation vor der Aktion 
den Vorrang zugestehen. 

Diese abstrakten Zusammenfassungen 
vermitteln in keiner Weise eine Vorstellung 
von der konkreten, lebendigen Art, in der 
der Vf. durch Fragen und Antworten, durch 
Geschichten und Beispiele, durch Bibelstellen 
und Zitate dem französischen Pfarrklerus 
seinen Priesterspiegel vor Augen hält. Wo 
er seine eigenen Ansichten und Kritiken vor- 
bringt, ist sein Standpunkt nicht selten so 
rückwärtsgewendet-konservativ, daß er in 
deutschen Landen keine Zustimmung dafür 
finden wird. Auch was •die Leute" sagen, 
trifft vielfach nur auf die religiös-kirchli- 
chen Verhältnisse in Frankreich zu. Aufs 
Ganze gesehen sind aber ihre Aussagen über 
den Priesterstand und seine ethisch-aszeti- 
schen Forderungen so allgemein gültig, daß 
sie durch Aussprüche der Heiligen Schrift be- 
zeugt und durch die Priesterrundschreiben 
der letzten Päpste bestätigt werden. Eine 
Verdeutschung der Schrift ist überflüssig, 
weil ihre Hauptpostulate längst klassisch 
formuliert und für deutsche Verhältnisse 
begründet sind in den •Charismen prie- 
sterlicher Gesinnung und Arbeit" von 
Kardinal Bertram. Beweise dafür sind 
die vielen Auszüge, die der Vf. daraus ge- 
macht und ins Französische übersetzt hat. 
Man spürt es dem ganzen Büchlein an, 
daß Bruno-Soren, der schon früher durch ein 
Buch über •die Größe der Beschauung" her- 
vorgetreten ist, persönlich der Spiritualität 
der Karthäuser nahesteht. Daher seine vielen 
Bezugnahmen auf •Umbratilem", die aposto- 
lische Konstitution Papst Pius XL (diese 
Zeitschrift 3 [1928] 160ff),und besonders das 
letzte Kapitel • das Priestertum des Kon- 
templativen •, das er einen der weißen 
Mönche schreiben ließ. Der nicht ganz zu- 
treffende Obertitel der Schrift (Eminence 
etc.) soll zum Ausdruck bringen, daß nach 
der übereinstimmenden Meinung der Gläu- 
bigen der Priester als Mann Gottes •kein 
Mensch wie die übrigen ist", was natürlich 
richtig verstanden werden muß. 

H. Bleienstein SJ 

La T r a dition Sacerdotal e. 
Etudes sur le Sacerdoce. Par Mgr. R. 
Fourrey, Mgr. M. Lallier, A. Beraudy, 
R. Etaix, A. Gelin, A. George, G. Hoc- 
quard, G. Jouassard, M. Jourjon, L. Le- 
cuyer, M. Mellet, M. Mondesert, I. Noye 
(Bibliotheque de la Faculte Catholique 
de Theologie de Lyon, Vol. 7). Le Puy, 
Editions Xavier Mappus (1959), p. 316, 
brosch. ffrs. 1350. 

Dieses Sammelwerk ist eine gute Ergän- 
zung und teilweise Berichtigung des Buches 
von H. Bouesse. Es enthält zwölf Studien 
über das Priestertum, die, von Professoren 
der Lyoner Theologischen Fakultät und eini- 
gen gelehrten Priestern der Diözese Belley 
verfaßt, dem Andenken des hl. Pfarrers von 
Ars gewidmet sind. Den Anlaß zu seiner 
originellen Themastellung • der hl. Johan- 
nes Maria Vianney im Widerschein der 
priesterlichen traditio viva und literaria • 
gaben seine Erhebung zum •Patron aller 
Pfarrer des Erdkreises" und die zur Begrün- 
dung beigefügte Erklärung Papst Pius' XL, 
daß Vianney •der vollendete Typus des 
Seelsorgspriesters sei". Solche päpstlichen 
Urteile wollen natürlich nicht nur zur Nach- 
ahmung aufrufen; sie beanspruchen auch die 
Aufmerksamkeit der Theologie, für die ja 
nicht nur die geschriebene, sondern auch die 
exemplarisch gelebte Überlieferung der prie- 
sterlichen Ideale von grundlegender Bedeu- 
tung ist. 

Daß der Pfarrer von Ars kein wissen- 
schaftlicher Theologe und Schriftsteller war, 
ist unbestritten und wird im vorliegenden 
Buch aufs neue bestätigt durch den jetzigen 
Bischof von Belley, der als erster den archi- 
valischen Beweis erbringt, daß einer seiner 
Vorgänger die Publikation eines Teils der 
bereits gedruckten Predigten Vianneys ver- 
boten hat. Trotzdem hat die Kirche kein Be- 
denken getragen, ihn in die geschichtliche 
Linie jener großen heiligen Seelenhirten 
einzureihen, die, mehr als durch Worte, 
durch ihr Leben und Wirken eine authenti- 
sche Darstellung des katholischen Priester- 
tums gegeben haben. 

Es war darum ein schöpferischer Gedanke 
der Vf. vorliegenden Buches, über das Prie- 
stertum ihres heiligen Landsmannes zu re- 
flektieren und es zum offenen oder gehei- 
men Leitbild ihrer Studien zu machen. In 
zweien wird gezeigt, daß Vianneys Spiri- 
tualität keiner geistlichen Schule verpflich- 
tet war, sondern sich ganz und gar aus den 
Gnaden und Aufgaben seines Pfarramtes 
ergab, für dessen charismatische Verwaltung 
er in seinem heiligmäßigen Prinzipal Balley 
von Anfang an ein leuchtendes Vorbild hat- 
te. Andere Beispiele boten ihm die bekann- 
ten Priester aus dem christlichen Altertum, 
die er aus der Heiligenlegende kannte. 
Darum stehen im vorliegenden Buch die 
Monographien über den hl. Augustinus, die 
Pastoralregel Gregors des Großen und eine 
sehr lehrreiche Abhandlung über das Stu- 
dium des Priestertums zur Zeit der Väter. 

Wie stark das christliche Priestertum über- 
haupt in der Tradition verwurzelt ist, be- 
weisen die Ausführungen über das  sacer- 



Buchbesprechungen 477 

dotium des Alten und Neuen Bundes und 
eine Untersuchung über die Wirkungen des 
Weihesakramentes im Sacramentarium 
Leoninum. Geschichtliche Dokumente über 
Wege und Erziehungsweisen zur standes- 
gemäßen Priesterheiligkeit in der •ficole 
Francaise" sind die Auszüge aus einem fast 
unbekannten Priesterbuch des Oratorianers 
Metezeau (1631) und der Urtext des Ent- 
wurfs zur Errichtung eines Priesterseminars 
von Olier (1651). Wie wenig die Theologie 
des Priestertums in der wissenschaftlichen 
Tradition und Diskussion bis heute geklärt 
ist, beweist die kurze Bilanz über den Stand 
der drei Hauptkontroversen: Verhältnis von 
Weihepriestertum und Laienpriestertum, 
kultische Feier und Dienst am Wort, Priester 
ersten und zweiten Ranges. Den Abschluß des 
Bandes bildet eine Bibliographie über die 
Theologie und Spiritualität des Priester- 
tums, die in ihrer systematischen Anlage 
gut und neu ist und über die Hauptfragen 
die wichtigste weiterführende Literatur ver- 
zeichnet. Nach allem kann kein Zweifel 
sein, daß das vorliegende Werk zu den ori- 

ginellsten gehört, die aus Anlaß des hun- 
dertsten Todestages des hl. Vianney ge- 
schrieben wurden. H. Bleienstein Sj 

Albert, Anton SJ: Das Heilige 
den Heiligen. Erwägungen über 
das Priestertum. Berlin, Morus-V'erlag, 
1958. S. 127, geb. DM 5.90, kart. 
DM 4.40. 

Diese Erwägungen sind wohl aus Vorträ- 
gen bei Priesterrekollektionen hervorgegan- 
gen und an erster Stelle für Priester be- 
stimmt. Die zum Teil recht poetischen Über- 
schriften lassen nicht immer sogleich erra- 
ten, was der Inhalt der einzelnen Kapitel 
sein soll. Diese enthalten dann aber eine ge- 
diegene und ziemlich umfangreiche Lehre 
über das Priestertum, seine Aufgaben, Pflich- 
ten und Schwierigkeiten. Wertvoll sind da- 
bei oft die gutausgewählten Zitate. Die 
Schrift eignet sich in gleicher Weise als geist- 
liche Lesung wie auch als Betrachtungsbuch. 

Ad. Rodewyk SJ 

Mönchtum und Ordensstand 

Sendung der Stille. Kartäu- 
serschriften für Christen von heule. Mit 
einem Vorwort von Charles Journet. 
Einsiedeln, Verlag Benziger (1957). 
173 S., Ln. DM 8.60. 

Im ersten Teil des Buches werden unter 
recht allgemeinen Überschriften, die wenig 
über den Inhalt der 15 Kapitel aussagen 
(z.B. An der Quelle, Fruchtbarkeit, Adel 
des Geistes, Vereinigung mit Gott), Gedan- 
ken zum inneren Leben geboten. Sie krei- 
sen um die Grundthemen Ganzhingabe, Mut 
und Vertrauen auf Gottes Gnade, Notwen- 
digkeit und Segen der Vereinigung mit 
Gott. Der zweite Abschnitt handelt von der 
besonderen Berufung zum Kartäuserorden, 
deren Eigenart mit den Stichworten Einfach- 
heit, Jungfräulichkeit, Beschauung, Verbor- 
genheit, Kreuzesnachfolge, Liebe und Frei- 
heit gekennzeichnet wird. Den Abschluß 
bilden zehn kurze Kapitelansprachen zu ver- 
schiedenen Festen des Kirchenjahres. 

Was im ersten Teil über das geistliche 
Leben gesagt wird, bleibt recht allgemein 
und bietet wenig Ansatzpunkte für den 
Nachvollzug. Die sehr schlichten und an- 
spruchslosen Kapitelansprachen lassen von 
der Eigenart des Kartäuserlebens mehr 
durchblicken als der Abschnitt über den Kar- 
täuserberuf. Sie können auch manche prak- 
tische Anregung vermitteln, sind aber ver- 

ständlicherweise sehr auf die besonderen 
Verhältnisse der Ordensglieder zugeschnit- 
ten. H. B. Meyer SJ 

Merton, Thomas. Lebendige 
Stille. Einsiedeln, Verlag Benziger 
(1959). 190 S., Ln. sfr. 8.90.•. 

Merton gibt in diesem Büchlein eine Ein- 
führung in das Verständnis der beschau- 
lichen Mönchsorden. Im ersten Teil führt er 
den Leser durch ein paar kurze Kapitel über 
die Herzensreinheit, das Leben in der 
Wahrheit (Demut), die Arbeit, das Leben 
in Gottes Gegenwart und in der Gemein- 
schaft mit den Brüdern in das Wesen des 
Mönchtums ein. Im zweiten Teil ist zuerst 
vom hl. Benedikt und seiner Regel die Rede. 
Dann werden einzelne Mönchsorden vorge- 
führt. Der Leser erfährt, wie die Mönchs- 
gemeinschaften von Solesmes, von La Pier- 
re-qui-Vire, wie die Zisterzienser, Kartäu- 
ser und Kamaldulenser entstanden sind und 
wie sie je auf ihre Weise das Ordensideal 
des hl. Benedikt in die Tat umsetzen. 

Das Buch ist in einer zugleich schlichten 
und tiefen Sprache geschrieben und führt 
ebenso schlicht und doch tief zum inneren 
Kern des Mönchslebens. Es wird keine Apo- 
logetik des Ordensstandes getrieben. Merton 
redet einfach mit der Überzeugung und mit 
der  überzeugenden  Kraft  eines  Menschen, 



478 Buchbesprechungen 

der nicht gelernt, sondern erlebt hat, was 
er sagt: von der nüchtern-harten Arbeit des 
Gottsuchens, von den Hilfen und Gefahren 
des Mönchslebens und von der tiefen Freu- 
de, die es schenkt. Wenn man das Buch ge- 
lesen hat, weiß man wieder besser, was Stil- 
le, Friede, Schweigen, Einsamkeit, Samm- 
lung für große und erfüllte Dinge sind. 

H. B. Meyer SJ 

Graf, Richard CSSp: Prie ster- 
ile he Menschen. Donauwörth, 
Ludwig Auer (1958). 174 S., Ln. 
DM 6,30. 

Das Buch ist zuerst für Ordensleute ge- 
schrieben und vermutlich aus Vorträgen vor 
Schwestern entstanden. Es will aber auch 
zeigen, daß in den Gelübden Aufgaben lie- 
gen, die jedem Christen aufgetragen sind, in 
Opfer und Verzicht die Bereitschaft für die 
Verwirklichung des Reiches Gottes zu er- 
halten. So ergibt sich die Einteilung von 
selbst. Es ist in jedem Kapitel die Rede von 
der Bedeutung der evangelischen Räte für 
den einzelnen und dann für die Gemein- 
schaft. Das Buch ist einfach geschrieben und 
behandelt die Fragen des Ordenslebens • 

von denen der Vf. einiges weiß • im Hin- 
blick auf den Leserkreis auch allgemeinver- 
ständlich. 

Nur hätte man bei der Neuherausgabe eine 
sprachliche und inhaltliche Überarbeitung 
gewünscht. Wortbildungen wie •Kloster- 
leute" und •Ordenspersonen" sind nicht 
mehr gebräuchlich. Der Satz: •Nachdem man 
durch die beiden anderen Gelübde von al- 
len äußeren Sorgen frei geworden ist, wird 
man durch das letzte Gelübde des Gehor- 
sams auch von der inneren Sorge um das 
eigene Seelenheil frei" (155), wird kaum 
ohne Widerspruch hingenommen werden. 
Wenn auf S. 36 festgestellt wird, daß die 
Ordensleute, frei von irdischen Sorgen, viel 
Zeit und Kraft eingespart hätten, fragt man 
sich nach unseren heutigen Erfahrungen, ob 
viele von ihnen nicht bei einem gerüt- 
telten Maß irdischer Sorgen seelisch gesün- 
der sein würden. 

So stößt der kritische Leser hin und wieder 
auf Sätze, die an sich richtig, aber wegen 
ihrer großen Vereinfachung fragwürdig er- 
scheinen. Dennoch wird das Buch, weil es 
echte Frömmigkeit ausstrahlt, seinen Leser- 
kreis finden und auch in seinen Grund- 
anliegen und seinen Anregungen verstanden 
werden. W. Strittmatter SJ 

Geistliche Lesung und Betrachtung 

Metz, Johannes Baptist, A dv ent 
Gottes (Sammlung Sigma). München, 
Verlag Ars Sacra (1959). 32 S., japa- 
nisch geb., mit zweifarbigem Text 
DM 2.50. 

Die kurzen Kapitel dieses bibliophil aus- 
gestatteten Bändchens lauten: Adventliches 
Dasein, Adventvergessener Glaube, Mythos 
vom modernen Menschen, Zeugnis der 
Angst, Physiognomie der Angst, Hoffnung 
der Armen. Schon daraus wird ersichtlich, 
daß es sich hier nicht um ein Adventbüch- 
lein handelt, das die frohe Erwartung des 
nahen Weihnachtsgeheimnisses in den Vor- 
dergrund stellt, sondern die Begegnung des 
modernen, Gott-ausweichen-wollenden Men- 
schen mit dem lebendigen Gott. Darum wird 
eine (sehr scharfsinnige) theologische Ana- 
lyse dessen gegeben, was eigentlich Advent, 
Ankunft Gottes, Einbruch Gottes in diese 
Welt und in das Leben des Menschen ist 
und wie diese Ankunft in der Seele konkret 
vor sich geht bzw. auf welche Schwierigkei- 
ten sie im heutigen Menschen stößt. Es sind 
sehr ernste und existentielle Wahrheiten, 
die hier vorgetragen werden; sie sollen den 
Menschen treffen und heilsam beunruhigen. 

Die Seligkeit des Advents leuchtet dabei nur 
dem auf, der mit dem Vf. zuvor einen Weg 
in der Dunkelheit und Mühsal zurückgelegt 
hat. Die Sprache des Vf.'s ist von einer kaum 
noch überbietbaren Prägnanz und Bildhaf- 
tigkeit, die aber bisweilen durch ihre Schön- 
heit das Literarisch-Ästhetische ein wenig 
zu stark in den Vordergrund treten lassen. 

F. Wulf SJ 

Grillmeier, Aloys SJ: Das Credo 
der Heiligen Nacht. Worte der 
Väter zum Weihnachtsfest (Sammlung 
Sigma). München, Verlag Ars Sacra 
(1959). 32 S., japanisch gebunden, mit 
zweifarbigem Text DM 2.50. 

Ist Weihnachten völlig zum Idyll gewor- 
den oder noch ein Fest des Glaubens? So 
fragt die Einleitung des vorliegenden Büch- 
leins. Es will dazu beitragen, daß es kein 
bloßes Idyll bleibt und wieder stärker aus 
der Tiefe des Glaubens gespeist wird. Dazu 
reicht uns hier eine erfahrene Hand wesent- 
liche und inhaltreiche Texte aus den Vätern 
und der Liturgie der Kirche. Wer an die 
Neigung zur Verniedlichung einer gewissen 
Weihnachtsliteratur gewöhnt ist, wird die- 



Buchbesprechungen 479 

se Kost herb finden; aber bald wird er spü- 
ren, daß sie voller Mark und Kraft ist und 
zum Geheimnis der Menschwerdung einen 
tiefen Zugang erschließt. Das geschmackvoll 
aufgemachte Büchlein eignet sich in gleicher 
Weise für die persönliche stille Lesung und 
Meditation wie für die Verkündigung und 
die Gestaltung von Weihnachtsfeiern,. Es ist 
geradezu eine ideale kleine Gabe zum Fest 
der Geburt des Herrn. F. Hillig SJ 

Merton, Thomas: Der mit dir 
lebt. Betrachtungen über die Euchari- 
stie. Einsiedeln/Zürich/ Köln, Benziger 
Verlag (1958). 185 S., Ln. DM 8.90. 

Der amerikanische Trappist ist ein unge- 
mein fruchtbarer Schriftsteller, und fast al- 
le seine Bücher werden in die Weltsprachen 
übersetzt. Das vorliegende Büchlein han- 
delt • was der amerikanische Titel •The 
Living Bread" deutlicher zum Ausdruck 
bringt • über die Eucharistie. Es will po- 
sitiv, nicht apologetisch, einen Abriß der 
Lehre von der Eucharistie vorlegen und für 
die Betrachtung fruchtbar machen. Als Le- 
ser denkt sich der Vf. (vgl. S. 26) Katholi- 
ken und Nichtkatholiken; solche, die sich in 
die Geheimnisse der Eucharistie näher ver- 
tiefen wollen, und solche, denen diese Ge- 
heimnisse bisher unbekannt oder sogar rät- 
selhaft waren. Im ersten Abschnitt spricht 
Merton von der Liebe Christi zu uns und 
von unserer Antwort, im zweiten von der 
hl. Messe unter ihren verschiedenen Rück- 
sichten, im dritten von der wahren Gegen- 
wart Christi im Sakrament der Eucharistie, 
im vierten vom Brot Gottes und von der 
Wirkung der hl. Kommunion, im letzten 
vom Zusammenhang zwischen Eucharistie 
und Kirche bzw. den Letzten Dingen. • Uns 
will scheinen, daß die Behandlung des Ge- 
genstandes nicht ganz jenes theologische und 
geistliche Klima trifft, dem wir heute in 
Europa begegnen, wenn von der hlst. Eucha- 
ristie die Rede ist. Aber als Einführung für 
solche, die die katholische Eucharistielehre 
kennenlernen wollen, kann das Büchlein 
dienlich sein. • Als unmittelbare Vorberei- 
tung für die Betrachtung ist seine Sprache 
wohl zu lehrhaft. F. Wulf SJ 

Backt, Heinrich SJ (Hrsg.): D i e 
Tage des Herrn I. Winter. 
Frankfurt/M., Verlag Josef Knecht, 1959. 
288 S., DM 6.80. 

Das Buch will dem heutigen Menschen, 
der wenig Zeit und Ruhe hat, eine Hilfe zur 
täglichen Betrachtung sein. Es schließt sich 

eng an das Kirchenjahr an. Der vorliegende 
Band behandelt die Zeit vom Advent bis 
Quinquagesima (mit den wichtigeren Heili- 
genfesten); zwei weitere Bändchen sollen 
den Oster- und Pfingstfestkreis erschließen. 

Die einzelnen Abschnitte sind sehr kurz 
gehalten, so daß man sie rasch überblicken 
und leicht aufnehmen kann. Ein Vers aus 
der Liturgie wird jeweils durch einige Tex- 
te erläutert; in der Mehrzahl handelt es 
sich dabei um religiöse Denker unserer Zeit, 
gut die Hälfte davon gehört zur geistigen 
Welt des heutigen Frankreich. Aber auch 
Kirchenväter und große Christen der Ver- 
gangenheit kommen zu Wort. Besonders 
hier, in dem Nebeneinanderstellen von Auto- 
ren der verschiedensten Prägung (z. B. Jo- 
hannes Chrysostomus, Charles de Foucauld, 
Pascal: S. 91ff.) verrät sich, wie sehr der 
Hrsg. seiner französischen Vorlage (•Les 
Jours du Seigneur") verpflichtet ist. 

Die Auswahl der Texte zeigt große Sorg- 
falt, die Aufmachung ist geschmackvoll und 
zeitgemäß (Dünndruckpapier, Taschenfor- 
mat, flexibler, haltbarer Einband). Man 
kann das Büchlein bequem in die Straßen- 
bahn oder den Omnibus mitnehmen, und es 
ist nur zu wünschen, daß es vielen hilft, die 
Geheimnisse des Kirchenjahres persönlich 
mitzuleben. G. Hinzmann SJ 

Barth, M. A.: Menschen su- 
chen Gott. Laientexte. Benziger- 
Verlag, Einsiedeln (1958). 185 S., Ln. 
DM 8.60. 

Warum müssen geistliche Bücher (wenn 
sie gut und tief sind) eigentlich so dick, so 
umständlich, so systematisch sein? • Mit 
der vorliegenden Sammlung von •Laien- 
texten" beweist der Vf., Dominikaner in 
Straßburg, daß es nicht so zu sein braucht. 
Kaum ein Abschnitt ist länger als vier Sei- 
ten, immer ist es ein anderer Autor, ein an- 
deres Schicksal, sind es andere Gedanken. 

Alle sind Laien, stehen mitten in der 
Welt des modernen (französischen) Alltags 
• und suchen eben darin Gott, sein Heil, 
seine Liebe: Peguy, Bernanos, Claudel, Si- 
mone Weil, um nur die bekanntesten von 
ihnen zu nennen. Aus ihren Worten spre- 
chen das Glück und die Hoffnung ebenso 
wie der Schmerz der Prüfung, der Verlas- 
senheit, der großen Unsicherheit. 

Es geht hier nicht um Systematik, es geht 
um lebendige Zeugnisse, um •Stimmen des 
Aufbruches". In dieser Eigenart liegt der 
Wert des Buches; denn •Worte überzeugen, 
Beispiele aber reißen hin". 

G. Hinzmann SJ 



480 Buchbesprechungen 

Kirchgäßner, Alfons: Geistliches 
Wörterbuch. Frankfurt am Main, 
Verlag Josef Knecht. Carolusdruckerei 
(1958). 134 S., hart. DM 6.80. 

Ähnlich wie in den bisherigen •Geist- 
lichen Glossen" kommentiert der Vf. auch 
in seinem •Geistlichen Wörterbuch' skiz- 
zenhaft Begriffe, Probleme und Übungen des 
geistlichen Lebens. Diesmal sind es vor al- 
lem Grundwörter, die in unserer religiösen 
Sprache oft vorkommen und vor die wir oft 
gestellt sind: Verkündigen, Bekennen, Dank- 
sagen, Anbeten, Opfer; oder: Kirche, 
Braut Christi, Mutter Kirche, Mystischer 
Leib • Sion, Reich Gottes, Himmel • Of- 
fenbarung, Wunder, Vorsehung, Vater. Wie 
man sieht, sind es immer Wortgruppen, die 
einen Sinnzusammenhang aufweisen. Die 
Wörter einer Gruppe werden jeweils hin- 
tereinander glossiert. Da es sich immer nur 
um ein Apercu handelt, darf man keine 
Vollständigkeit erwarten. Es kommt nur 
darauf an, immer einen entscheidenden 
Punkt herauszuheben. Vielfach, aber nicht 
immer ist dem Vf. das gelungen. Seine 
Sprache ist wohltuend einfach und ohne ge- 
lehrtes Beiwerk, so daß man das Büchlein 
jedem in die Hand geben kann. 

F. Wulf SJ 

Gabriel a. S. Maria Magdalena OCD: 
Geheimnis der Gottesfreund- 
schaft. Betrachtungen über das innere 
Leben für alle Tage des Jahres. Bd. 1: 
Vom ersten Sonntag im Advent bis zum 
Karsamtag. Bd. II: Vom Ostersonntag 
bis zum 9. Sonnlag nach Pfingsten. Bd. 
III: Vom 10. bis zum letzten Sonntag 
nach Pfingsten. Freiburg, Verlag Herder 
(1957/58), XIX u. 498 S., Ln. DM 17.80; 
IX u. 431 S., DM 16.80; IX u. 441 S., 
DM 17.80. 

P. Gabriel v. d. heiligen Maria Magda- 
lena, von Geburt ein Belgier, war einer der 
führenden Theologen des Ordens der Un- 
beschuhten Karmeliten, der sich vor allem 

in der mystischen Theologie vorzüglich aus- 
kannte und als einer der besten Interpreten 
der karmelitischen Spiritualität galt. Er ist 
vor einigen Jahren gestorben. Zu dem nun 
auch in deutscher Sprache vorliegenden Be- 
trachtungsbuch hat er das Material geliefert 
sowie die Gestaltung des Aufbaus angege- 
ben. Die Ausarbeitung im einzelnen lag in 
den Händen der Karmelitinnen des Klosters 
vom heiligen Joseph in Rom. P. Gabriel hat 
nur noch das Erscheinen des ersten Bandes 
der italienischen sechsbändigen Ausgabe er- 
lebt. 

Entsprechend dem karmelitischen Ideal 
des beschaulichen Lebens wollen die Be- 
trachtungen zu einem innigen Vertrautsein, 
zu einem liebenden Verbundensein mit Gott 
anleiten. Sie behandeln darum vor allem 
jene Geheimnisse und Fragen, die sich auf 
den inneren Weg zu Vereinigung mit Gott 
und auf die Erlangung kontemplativer Gna- 
den beziehen. Insofern sind sie zunächst ein- 
mal für solche gedacht, die zu einem kontem- 
plativen Leben • sei es im Orden oder in 
der Welt • berufen sind. Da aber jeder 
Christ das innere Leben pflegen muß, zur 
Vertrautheit mit Gott, zur Gottesfreund- 
schaft streben soll, werden die Betrachtun- 
gen allen, die das betrachtende Gebet pfle- 
gen, willkommen sein. Nur müssen diejeni- 
gen, die in einem tätigen Leben stehen, wis- 
sen, daß viele religiöse Fragen, die speziell 
mit den Idealen, Aufgaben und Schwierig- 
keiten ihres Lebens zusammenhängen, in 
dem Betrachtungswerk karmelitischer Her- 
kunft keine Berücksichtigung finden. 

Was den Aufbau des Werkes betrifft, so 
lehnt es sich einerseits locker an das Kirchen- 
jahr an und behandelt anderseits im Laufe 
eines Jahres den ganzen Themenkreis des 
inneren Aufstiegs. Die Ausführungen sind 
denkbar einfach und bieten für das Ver- 
ständnis keine Schwierigkeit. Inhaltlich be- 
ziehen sie sich sowohl auf theologischen Wahr- 
heiten (Offenbarungsgeheimnisse) wie auf 
das sittliche Streben (Tugenden). Themen 
der eigentlichen Mystik werden kaum behan- 
delt. • Im ganzen sicher ein erfreuliches 
Werk. F. Wulf SJ 

Nachträge: 

Von dem Buch •La Confession", par 
l'equipe sacerdotale de Saint-Severin 
(besprochen in Heft 5, 1959, 393) ist in- 
zwischen eine deutscke Übersetzung er- 
schienen: •Die Beichte", Paderborn, Ver- 
lag Bonifacius-Druckerei (1959). 176 S., 
Ln. DM 7.80. 

Die in der Besprechung des zweibän- 

digen Werkes von Egon von Petersdorff 
•Dämonologie" (Heft 5, 1959, 399) er- 
wähnte Autobiographie des Verfassers 
ist unter dem Pseudonym C o mte de 
V elan erschienen und hat den 'Titel: 
•Von Berlin nach Rom. Gesdiidite einer 
Bekehrung" (Carinthia Verlag, Klagen- 
furt 1956, 253 S., hart. DM 6.•). 




