B UCHUBESTPRETG CHUTUNGEN

Hl. Schrift

Bonsirven, Joseph S]: Vocabulaire
Biblique (Théologie, Pastorale et
Spiritualité. Recherches et synthéses,111.).
Paris, P. Lethielleux (1958). 185 S.,
brosch. ffrs. 720.—.

Das vorliegende ,Biblische Wérterbuch®
ist die letzte Arbeit des franzosischen Je-
suiten und Exegeten; er hat ihr Erscheinen
nicht mehr erlebt. Bonsirven ist vor allem
durch seine Verdffentlichungen iber das
neutestamentliche Judentum und durch eine
Reihe von Kommentaren zum NT bekannt
geworden. In diesem Worterbuch sucht er
denjenigen, die nur geringe Kenntnisse der
biblischen Welt und ihrer Begrifflichkeit
bzw. Denkweise mitbringen, eine erste
Handreichung zu geben, damit sie mit Ver-
stindnis und Frucht die Hl. Schrift zu lesen
vermégen. Entsprechend diesem Ziel erklirt
er die Hauptbegriffe des AT und NT in der
kiirzesten Form. Die verschiedenen Bedeu-
tungen und Nuancierungen eines Wortes
werden dargelegt und durch Schriftstellen
belegt. Fiir Theologen und solche, die sich
schon tiefer mit der Schrift befafit haben, ist
das Worterbuch weniger geeignet.

F.Wulf S]

Lewis, C. S.. Das Gesprdch
mit Gott. Bemerkungen zu den Psal-
men. Einsiedeln/Ziirich/Koln, Benziger-
Uerlag (1959). 187 S., Lan. sfr. 9.80.

Der Vf., der in allen seinen theologischen
Veroffentlichungen betont, dafl er als Laie
fir Laien schreibe, um ihnen ohne wissen-
schaftlichen Ballast und in der Sprache des
tiglichen Lebens einen ihnen gemiflen Zu-
gang zum christlichen Glauben oder ein tie-
feres Verstindnis desselben zu vermitteln,
sagt auch hier: ,Ich schreibe in diesem Buch
als Amateur fiir Amateure und spreche Giber
Dunkelheiten, auf die ich beim Lesen der
Psalmen gestofen bin, oder iiber Lichter, die
mir dabei aufgegangen sind, in der Hoff-
nung, das kénne auch andere unfachmanni-
sche Leser auf alle Fille interessieren und
ihnen manchmal sogar helfen“ (8). Er hat
zweifellos eine auflerordentliche Gabe, Men-
schen, die wenigstens ,bereit sind, fur die
Dauer der Lektiire ,ihren Unglauben in der
Schwebe zu lassen‘“ (15) — mit den Halb-
glaubigen und den Besserwissern will er
nichts zu tun haben —, auf eine véllig un-
konventionelle und jedenfalls untheologi-

sche Art Schritt fiir Schritt in eine religiose
Wabhrheit einzufithren. Die ,Dunkelheiten’,
auf die er beim Psalmenlesen stofit, werden
ihm zum Anlaf8 neuer und oft iiberraschen-
der Einsichten, die, weil sie aus lebensnahen
Uberlegungen stammen und mit dem tat-
sachlichen Leben der Menschen von heute
konfrontiert werden, manchem Anlaf zu
einer Gewissenserforschung werden kénnen

Selbst die Fluchpsalmen macht er psycholo-
gisch klar. Wo wirklich offenes Unrecht ge-
schieht, da sei es, so meint er, viel weniger
schlimm, seinen Hafigefithlen Luft zu ma-
chen, als sie, wie die meisten Zeitgenossen,.
in Ressentiments abzureagieren. Im iibrigen
zeige sich in den Fluchpsalmen, daf es hier
noch ein wirkliches Gespiir fiir die Siinde
gebe, wihrend uunsere Generation sich auch
dem schandlichsten Unrecht gegeniiber, das
von Vilkern veriubt werde, gleichgiiltig ver-
halte. — Einmal ist es das Problem des Ge-
richtes oder des Todes und des Lebens nach
dem Tode in den Psalmen, das dem Vf. zum
Ausgangspunkt seiner Uberlegungen wird,
dann wieder ,, Jahwes Lieblichkeit®, die Na-
tur, die vielen Lobpsalmen oder der Dop-
pelsinn der Psalmen; immer sind seine Dar-
legungen sprithend von Geist und voll von
Lebensklugheit. Der Exeget wird manche
Frage anders beantworten. Eine geistliche
Lesung gewdhnlicher (d. h. erbaulicher) Art
ist es auch nicht. Aber eine Anleitung, um
mit Gott ins Gesprich zu kommen, und zwar
iber jene Dinge des alltiglichen Lebens,
dber die in Predigten und frommen Biichern
sonst nicht gesprochen wird. F. Wulf §]

Bruin, Paul u. Giegel, Philipp: Welt -
eroberer Paulus. Ziirich u. Stutt-
gart, Artemis-Uerlag (1959), 208 S. mit
118 schwarzweifien und 12 farbigen Bil-
dern sowte einer Karte. Ln. 39,— DM.

Ein Bibelwissenschaftler und ein Fotograf
haben in jahrelanger Zusammenarbeit, auf
langen Reisen der Spur des Apostels Pau-
lus folgend, einen Bild- und Leseband ge-
schaffen. Der strategische Blick des Apostels
hat ihn in die Kulturzentren der damaligen
Welt gefiihrt. So wurden die Weltstadte im
Mittelmeerraum sein Wirkungsfeld. Ab-
schnitte daraus sind in dem vorliegenden
Band in meist ganzseitigen nnd prachtvollen
Bildern gezeigt. Der Begleittext, ebenso
schlicht wie eindrudksvoll, stiitzt sich auf die



Buchbesprechungen ’ 467

Apostelgeschichte und auf viele historische
und archdologische Details. Die Bilder, die
die reale Welt zeigen, und der Text, der
sie durch das historische Wissen erldutert,
fiigen sich zu einem stimmungsvollen Erleb-
nis zusammen, zu dem Erlebnis des Mannes,
dem das Christentum die Offnung und Er-
oberung der Welt verdankt.

Noch etwas lifit dieser Bildband weh-
miitig bewuflt werden: das Vergehen irdi-
scher Herrlichkeit, von der ein groflartiges
Triimmerfeld iibrigbleibt. Unsterblich blei-
ben nur die Worte, die Paulus an seine Ge-
meinden geschrieben hat, die den Stiirmen
der Geschichte zum Opfer gefallen sind,
unsterblich bleibt der Geist dieses unersattli-

chen Eroberers, der von Land zu Land, von
Stadt zu Stadt eilend, alle, die er traf, fir
Christus zu gewinnen suchte.

Wir sind in der glicklichen Lage, durch
die Apostelgeschichte iiber die Anfange und
die erste Ausbreitung des Christentums eini-
germaflen orientiert zu sein. Diese Geschich-
te wird vor unseren Augen lebendig. Da das
Christentum wesentlich Mitteilung gdttli-
chen Lebens ist und nicht zuerst Lehre oder
Moral, also Begegnung mit dem fortleben-
den und geschichtlichen Christus, ist auch die
Geschichte von grofler Bedeutung. Das vor-
liegende Buch fithrt uns mit Paulus in ihre
erste und heroische Periode zuriick. Das ist
sein religioser Sinn.  T. Strittmatter S]

Frommigkeitsgeschichte

Griechische Apologeten
deszweiten Jahrhunderts. In
Auswahl iibertragen von Berthe Wid-
mer. Einleitungen von Hans Urs von
Balthasar. Einsiedeln, Johannes-Uerlag
(1958), 106 S.

Johannes vom Kreuz: Die
Gotteslohe, Auswahl aus seinen
Woerken. Ubertragen und eingel. von
Irene Behn. Einsiedeln, Johannes-Uer-
lag (1958), 144 S.

Die Wolke des Nichtwis-
sens. (Ein anonymes englisches Werk
des 14. Jahrhunderts). Erstmals ins Deut-
sche itibersetzt von Elisabeth Strakosch.

Eingel. von Endre von Ivdnka. Einsie-
deln, Johannes-Uerlag (1958), 96 S.

Das begrilenswerte Unternehmen des
Johannes-Verlages, in seiner ,Sammlung
Sigillum® hervorragende Quellenwerke des
geistigen, und besonders des religiésen Le-
bens in Ausziigen jedem interessierten Le-
ser nahezubringen, wird mit drei neuen
Bindchen fortgesetzt. Sie sind Werken des
2., 14, und 16. Jahrhunderts entnommen.

1. In die Zeit von 130 bis 180 nach Chr.,
die zwischen dem Jahrhundert der Apostel
und Apostelschiller und dem Auftreten der
ersten groflen Kirchenlehrer liegt, fallt das
Werk der ,Christlichen Apologeten des
2. Jahrhunderts“, jener Gruppe von Schrift-
stellern, ,denen es um eine erste summari-
sche Vorstellung der christlichen Religion
ihren heidnischen (und jidischen) Zeitge-
nossen ging“. Die getroffene Auswahl, zwei
Schriften des Bischofs Theophilus von An-
tiochien, die Schrift des athenischen Philo-
sophen Athenagoras iiber die Auferstehung

und der Diognetbrief, die ,Perle der apo-
logetischen Literatur®, zeigt, wie sich die
reine Polemik zur ersten Anseinanderset-
zung und Synthese von christlichem Glauben
und heidnischer Philosophie und dariber
hinaus zur glutvollen Entfaltung des Glau-
bens an Christus und den dreifaltigen Gott,
zu dem die Heidenwelt finden muf, auswei-
tet. k

2. Das niachste Biandchen bringt eine Aus-
wahl aus drei Hauptwerken des groflen spa-
nischen Mystikers und mystischen Lehrers
Johannes v. Kreuz. Es schildert die Wege,
die Gott jene Seele fithrt, die sich ihm hin-
gibt: In der ,,dunklen Nacht“, der Nacht der
Sinne und des Geistes, entbloft er sie von
allem Geschaffenem, sucht die so gelduterte
heim als der Geliebte des — nun ganz ver-
geistigten — Hohen Liedes, des ,Geistlichen
Gesanges® und vereint sich mit ihr in der
lodernden ,Lebendigen Liebesflamme“. In
der tiefgreifenden und anspruchsvollen Ein-
leitung, die Irene Behn, die kundige Inter-
pretin, spanischer Mystik geschrieben hat,
wird gezeigt, wie diese Gewalt, die der gétt-
liche Liebende der Seele antut, fir Johan-
nes aus drei Erfordernissen, drei ,Motiven®
entspringt: Sie ist wie Verbrennung, die die
unmittelbare Begegnung mit dem erhabenen
Gott dem Geschopf zufiigt; sie ist Liuterung
der getritbten Seele fir den ganz Reinen
und sdilieflich Hinfihrung aus aller Sinn-
lidikeit zum reinen Gottesgeist. Die mysti-
sche Theologie des Johannes v. Kreuz ist
demgemafl in ihrer begrifflichen Prigung
der ganzen philosophischen (insbesondere
scholastischen) und mystischen Tradition
verpflichtet. Die eigentliche Quelle seines
Werkes ist jedoch, so betont die Herausge-
berin mit Recht, die eigene mystische Erfah-
rung. Letztlich ist es der Weg Christi des
Herrn durch Kreuz und Verkldrung, den



468

dieser grofle Mystiker auf seine einmalige
Weise mitgeht. So konnte es geschehen, daff
die Dokumente seiner mystischen Begeg-
nung mit dem geliebten Gott, die groflarti-
gen Dichtungen mit ihrer Ausdeutung, die
ganze geistliche Tradition durchaus erneu-
erten.

8. In dem dritten Bindchen, der Schrift
eines unbekannten englischen Monches aus
dem 14. Jahrhundert, sind, wie die Einlei-
tung gut zeigt, die mystische Lehre des Hoch-
mittelalters, die den Ort der Kontemplation
weniger im — immer unvollkommen erken-
nenden — Intellekt sieht, als vielmehr in
der ,affektiven Grundkraft der Seele®, die
unmittelbar mit Gott eint, und die stille
und schlichte Innerlichkeit der Devotio mo-
derna zusammengeflossen. Das ,Buch von
der Kontemplation“ will den demiitigen und
unscheinbaren Weg der Vereinigung mit
Gott in einem beschaulichen Leben zeigen
und spricht damit auch die Welichristen an,
die sich in aller Geschiftigkeit der Martha
nach einem Stiik der beschaulichen Stille
der Maria und des Hinhorchens auf Gott
sehnen. Durch dieses Anliegen gewinnt das
Buch gerade in unserer unruhigen Zeit Ak-

tualitat. G. Soballa S]

Bonaventura,Solilogquium
de quatuor mentabilus exer-
citiis — Alleingesprich iiber die vier
geistlichen Ubungen. Hrsg. und iibers.
von Josef Hosse. Miinchen. Kdsel-Uerlag
(1958). 268 8., Ln. DM 10.80.

Dieses Bandchen des Seraphischen Leh-
rers, des urspriinglichsten Kiinders franziska-
nischer Geistigkeit, das der Késel-Verlag
in der Reihe seiner zweisprachigen Ausga-
ben hiermit wieder allen zugdnglich macht,
verdient einen Ehrenplatz ganz in der Nihe
der ,Nachfolge Christi“ und der ,Philo-
thea® des hl. Franz von Sales. Wer es wirk-

lich kennt, kennt auch die Spiritualitit Bona- -

venturas in ihren wesentlichen Ziigen.

»Auf inneres Drangen hin habe ich diese
Ausfithrung mit Rucksicht auf einfache See-
len in schlichten Worten der Heiligen in
Form eines Zwicgespriaches zusammenge-
stellt, bei dem die gottesfiirchtige Seele als
Schiilerin der ewigen Wahrheit sinnend Fra-
gen stellt, und der innere Mensch in gei-
stiger Rede Antwort gibt“, so umschreibt Bo-
naventura sein Anliegen (17). Dieses innere
Dringen durchzieht das ganze Biichlein; es
kommt literarisch zum Ausdruck in der Dia-
logform und hilt den Leser in Atem durch
das ungestiime Fragen der ,Seele“, das erst
am Ende zur Ruhe kommt. Die ,schlichten
Worte der Heiligen®, von denen B. spricht,

Buchbesprechungen

sind eine nichtabreiflende Perlenschnur
schonster Zitate der grofiten Lehrer der la-
teinischen Kirche — von den éstlichen Kir-
chenlehrern kommt der hl. Johannes Chry-
sostomus mehrmals zu Wort. Augustinus und
Bernhard v. Clairvaux sind Bonaventuras
bevorzugte Autoren. Schade nur, dafl die
Wortspiele Augustins in der Ubersetzung
so wenig zur Geltung kommen! Wie iiber-
haupt der lateinische Text eher einen Dich-
ter denn einen homo grammaticus als Uber-
setzer erfordert hétte. Den vollen Geschmack
an den Texten vermittelt nur die lateini-
sche Fassung, zu deren Verstindnis die wort-
liche Ubersetzung, die ihr — jeweils auf der
rechten Seite — fast auf die Zeile genau
folgt, eine Hilfe sein kann. Dafl aber gram-
matikalische Korrektheit allein nicht immer
den Sinn trifft, zeigt folgendes Beispiel: Man
kann zwar das Wort Hugos v. St. Viktor
»Quidquid diligis, ipsa dilectionis vi in eius
similitudinem transformaris“ Ubersetzen:
,Was du auch immer liebst, durch die Kraft
dieser Liebe wirst du in ihr Ebenbild umge-
staltet (186f.); inhaltlich richtig ist aber
nur die andere von der Grammatik her még-
liche Wiedergabe: ,...wirst du in sein
Ebenbild umgestaltet“. Ahnliches gilt fiir
das Wort des hl. Bernhard: ,Herr, mein
Gott, mein Herz gelangte bislang nicht zur
Fiille Deiner Siigkeit, die Du denen ver-
borgen hast, die Dich firchten®. Gemeint ist
sicher ,jene SiiBigkeit, die Du fiir jene ver-
borgen (reserviert) hiltst, die Dich fiirchten.”

Das Biichlein scheint uns schon deshalb
ein ,echter Bonaventura® zu sein, weil es nicht
nur ein Betrachtungsbuch, sondern selbst
von Anfang bis Ende Betrachtung, Medita-
tion ist, wie sie B. auffafit; der mittelalterli-
chen Lectio verwandt, kommt sie dem am
nichsten, was wir heute als consideratio be-
zeichnen, bei der jedoch alle Seelenkrifte ins
Spiel kommen.

Den Stoff fiir die Erwigungen bieten zu-
nichst Texte der Heiligen Schrift, dann aber
auch die ,Worte der Heiligen“. B. selbst
schreibt gleichsam nur den verbindenden
Text. Die ,Seele“ ist die eigentliche Me-
ditierende; bei der Erwigung kommen ihr
immer neue Fragen, die sie selbst nicht so-
fort zu 16sen vermag. Die Antwort, die aus
Uberlegung, Gebet und Gnade kommen
muf, wird hier von dem anderen Gespréchs-
partner, dem ,inneren Menschen® formu-
liert.

Auch der Themenkreis ist fiir B. charakte-
ristisch. Im Prolog heifit es: ,Gegenstand
... der Ubung eines gottesfiirchtigen Gei-
stes mussen die inneren und &ufleren, die
letzten niederen und die letzten hohen Din-
ge des Menschen sein“ (18). Unter den ,in-



Budhbesprechungen

neren Dingen“ versteht er den Menschen
selbst, wie er ,von Natur gestaltet, durch
die Schuld entstellt und durch die Gnade
erneuert® ist; die duferen Dinge“ sind —
in der Sprache des Exerzitienbiichleins —
die ,die iibrigen Dinge auf Erden®, bei de-
nen es zu erkennen gilt, ,wie unbestindig
der menschliche Reichtum, wie wandelbar die
irdische Erhabenheit und wie erbarmlich die
irdische Herrlichkeit“ ist (13). Dann soll die
Seele ,das Licht der Beschauung auf die
Jetzten niederen Dinge’ richten, damit sie
die unausweichliche Notwendigkeit des
menschlichen Todes, die furchtbare Strenge
des Endgerichtes und die unertrigliche Qual
der Hollenstrafe einsehe“. Die ,letzten ho-
hen Dinge“ enthiillen sich als ,die unschitz-
bare Kostlichkeit der himmlischen Freude,
ihre unaussprechliche Wonne und ihre un-
begrenzte Ewigkeit“, die es dann nicht nur
zZu frkennen, sondern auch zu verkosten gilt
(15).

Es geht gerade B., wie kaum einem sonst,
um die Gesamtschau aller Wirklichkeit, in
der allein der Mensch sich richtig zu sehen
vermag. B. selbst vergleicht das Geviert sei-
ner Hauptthemen mit der Windrose, in de-
ren Dimensionen die Seele auf ihrer tigli-
chen Wanderschaft hinschreiten soll, um nach
ihrem Geliebten Ausblick zu halten, ihn zu
suchen und aufzuspiiren (15). Der ganze Kos-
mos — mit all seinen Licht- und Schatten-
seiten (wobei eigentlich doch die ersteren
iiberwiegen) — ist eine grofle Einheit, an
deren Spitze der dreieinige Gott, in dessen
Mitte der Erldser, Versohner und Leben-
spender Jesus Christus steht.

Nur aus dieser Gesamtschau kann man
ganz verstehen, dafl die Seele auf ihre Fra-
ge: ,Was heifit es denn eigentlich: nach der
Natur leben?“ die Antwort bekommt: ,Nach
der Natur leben, heifit zueigenst: Auf der
Erde ein himmlisches Leben fithren, ,von
den dufleren zu den himmlischen Dingen
heimkehren, von den niederen zu den hdhe-
ren Dingen emporsteigen‘...“. — Daf}
durch diese Neuherausgabe auch unserer Zeit
etwas von dieser Gesamtschau vermittelt
wird, ist zu wiinschen. J. Grotz S]

Fischer, Gerard: Johann Michael
Sailer und Immanuel Kant.
Eine moralpidagogische Untersuchung
zu den geistigen Grundlagen der Er-
ziehungslehre Sailers.

Ders.: Johann Michael Sai-
ler und Friedrich Heinrich
Jacobi. Der Einfluf evangelischer
Christen auf Sailers Erkenntnistheorie
und Religionsphilosophie in Auseinan-

469

dersetzung mit Immanuel Kant. Mit
einem Forschungsnachirag der Beziehun-
gen der Sailerschen Moraltheologie zur
materialen Ethik Kants.

Ders.: Johann Michael Sai-
ler und Johann Heinrich
Pestalozzi Der Einflufl der Pesta-
lozzischen Bildungslehre auf Sailers Pid-
agogik und Katechetik unter Mitberiick-
sichtigung des Uerhdltnisses Satlers zu
Rousseau, Basedow, Kant.

Freiburg, Uerlag Herder, Unter-
suchungen z2ur Theologie
derSeelsorge Bd U(1958),2598.,
kart. DM 17.—; Bd UIII (1955), 226 S.,
kart. DM 14.—; Bd UII (1954), 855 S.,
kart, DM 20.—.

Der V{. will untersuchen, welches die we-
sentlichen zeitgendssischen Ideen waren, die
Sailer aufgenommen und in seinen Schriften
verarbeitet hat. S. hatte ein sicheres Gespiir
fur das Gute, das mit der geistesgeschicht-
lichen Wende in der zweiten Hilfte des 18.
Jhds. (mit Rousseau, Kant, Herder, Goethe
usw.) aufgebrochen war. Er suchte nach einer
Synthese zwischen der katholischen Uberlie-
ferung (deren Vertreter im deutschen Kul-
turraum nicht ganz so hinter der Zeit zu-
riickgeblieben waren, wie der Vf. anzuneh-
men scheint) und den Ideen der neuen Zeit.
Mit vielen Persénlichkeiten der damaligen
geistigen Welt, vom Norden Deutschlands
bis in die Schweiz, stand er in Beziehungen;
er studierte die zeitméichtigen Systeme. Ent-
scheidende Bedeutung fiir seine eigene Lehre
;zrla_ngten aber nur Kant, Jacobi und Pesta-
0zzi.

1. Kant: Da S. um die Breitenwirkung
wuflte, die von Kant, vor allem von dessen
Ethik, ausging, versuchte er, die kirchliche
Moral in Anlehnung an ihn philosophisch
neu zu begriinden. Wenn manche ihn unter
die absoluten Antikantianer einreihen woll-
ten, so ist das nur aus seiner Friihperiode
heraus zu verstehen, als er K. nur iiber den
— wissenschaftlich nicht gerade unanfecht-
baren — ,Antikant“ seines Lehrers Stattler
(erschienen 1787) kannte. Er hat in seinem
Verhiltnis zu K. spiter eine klar nachweis-
bare Wandlung durchgemacht. Zwar lehnte
er dessen Erkenntnistheorie und Religions-
philosophie (aus religiésen Griinden) ab,
aber aus den ethischen Werken hat er vieles
— wenn auch lingst nicht alles — iibernom-
men. Das weist der Vf. vor allem fiir Sai-
lers reifstes und spétestes grofies Werk, das
»Handbuch der christlichen Moral® (1817)
nach, indem er es einem ideengeschichtlichen



470

und literarischen Vergleich mit den Kanti-
schen Schriften unterzieht. Der systematische
Aufbau des Moralwerkes ist stark an K.
orientiert. Bei der Behandlung einzelner Ka-
pitel 148t sich zeigen, welche Schrift S. bei
seiner Arbeit neben sich gehabt hat: fir die
allgemeinen Moralprinzipien die ,Kritik der
pr. Vernunft und die ,Grundlegung der
Metaphysik der Sitten®, fiir das Bése und
die Regeneration die ,Religion innerhalb
der Grenzen der bloflen Vernunft®, fir die
Tugendlehre die ,Metaphysik der Sitten®.
Viele Abschnitte werden inhaltlich ibernom-
men, einzelne Stellen sogar wortlich. Dieser
tiefgreifende Einfluff K.s auf S. ist bisher
nicht entdeckt worden, weil S. sein Verhilt-
nis zu K. absichtlich verschleiert hat. Selbst
bei wortlichen Ubernahmen wird K. nicht
korrekt zitiert. Oft finden sich nur vage Hin-
deutungen wie: ,wie ein phil. Sprachkiinst-
ler sagt...“ oder ,wie der Philosoph
sagt...“. Andererseits fillt es auf, dafl S.
es moglichst vermeidet, bekannte Kantische
Termini zu gebrauchen (er umschreibt sie —
oft sehr treffend — mit eigenen Worten),
wihrend er unbekanntere Stellen ungescheut
wértlich bringt, ohne sie als soldie zu kenn-
zeichnen, ein Verfahren, das er in abge-
schwichter Weise auch bei der Benutzung der
Werke Jacobis und Pestalozzis anwendet.
Dagegen werden Autoren, die fiir kirchliche
Behérden weniger suspekt waren, wissen-
schaftlich korrekt zitiert. S. war (besonders
nach seinen. Dillinger Erfahrungen) zu klug,
um sich bei seiner Fruchtbarmachung der
zeitméchtigen Ideen fir die kirchliche Ver-
kiindigung unnotige Schwierigkeiten zu ma-
chen. Auch wollte er keine positiven Hin-
weise auf Philosophen geben, die fir klei-
nere Geister leicht zur Gefahr werden konn-
ten.

S. tibernimmt von Kant nur das, was ihm
fir den Neubau der katholischen Moral
dienlich erscheint. Fiir den kategorischen Im-
perativ setzt er das Hauptgebot der Lie-
be ein, und es ist interessant zu sehen, wie
er um den Nachweis bemiiht ist, daf} dieses
Gebot all den Anforderungen geniige, die
K. an den héchsten Grundsatz einer Moral
stellt. S. wendet sich vor allem gegen die
Kantische Trennung von Moral und Reli-
gion, besonders auf dem Gebiet der Erzie-
hung. Immer ist er bemiiht, den Zeitgeist
mit dessen eigenen Waffen zu schlagen, wo-
bei sich — eben in der Hochschitzung die-
ser Waffen — zeigt, dafl auch er selbst nicht
ganz von ihm frei ist.

2. Jacobi: Die ersten 67 Seiten dieses
Bandes beschiftigen sich noch mit dem Ein-
fluf der materialen Ethik Kants auf das
»~Handbuch®. S. folgt darin fast genau dem

Buchbesprechungen .

Gedankengang der ,Metaphysik der Sitten®.
Inhaltlich ibernimmt er zum groflen Teil
das Prinzip der Menschenwiirde als hochstes
Prinzip der Tugendlehre, wobei diese Wiirde
fiir ihn in der Gottebenbildlichkeit griindet.
Kantische Termini werden vielfach umge-
deutet oder korrigiert und auch dann nur
fiir die unterste Stufe des Sailerschen Mo-
ralgebdudes, die ,Vernunftlehre“ (iiber die
sich die Lehre der Religion, d. h. des Theis-
mus, und die des Christentums erheben), be-
nutzt. Bezeichnenderweise fillt die Ant-
wort der ,Vernunftlehre“ auf eine Frage
immer dann véllig aus, wenn Kant sich nicht
dazu geduflert hat.

Der Hauptteil des Bandes befafit sich
mit Jacobi, seinem Leben, seiner — vor
allem gegen Kant gerichteten — Philosophie
und seinem Einflufl auf S. Der Kritizismus
hatte auch fir S. die traditionellen Gottes-
beweise der ,alldemonstrierenden® Schule
Leibnitz’ und Wolffs, der noch sein Lehrer
Stattler angehangen hatte, ,zermalmt“. Da
S. aus eigener spekulativer Kraft nicht zu
einer Neubegriindung der philosophischen
Gotteslehre imstande war, suchte er sie bei
einem anderen. Er fand sie bei J., der un-
ter ,Vernunft® ein Vermdgen versteht, das
unmittelbar des Ubersinnlichen inne wird.
In Ermangelung besserer Ausdriicke nannte
J. diese — durchaus geistige — Erkenntnis
,Gefiihl* und ,Glaube“, was zu manchen
Mifiverstindnissen Anlafl gegeben hat. Ein
Einflufl J.s zeigt sich schon in S.’s ,Ver-
nunftlehre“ (1791), wenn dieser sich gegen
den ,Abstraktionstaumel® fiir unmittelbar
gewisse Wahrheiten einsetzt; er wird beson-
ders stark in den ,Grundlehren der Reli-
gion“ (1805), der einzigen Schrift, in der
sich S. systematisch mit der natiirlichen Got-
teserkenntnis befafit. Viele Zitate und Ge-
danken aus J.s Sciriften sind in die Ab-
handlung verwoben. S. gibt sich mit einer
(nach J.s Art) blof ,erahnten und ,er-
fithlten* Existenz Gottes zufrieden. Auch
im ,Handbuch® kimpft er gegen Kant mit
Gedanken Jacobischer Pragung. Daf} sich in
der ,Gliickseligkeitslehre® (1787) kein der-
artiger Einfluf bemerkbar macht, ist nur zu
verstindlich; denn J.’s Hauptschriften waren
zu dieser Zeit noch nicht erschienen.

3. Pestalozzi: Kant wurde S.s Leitstern
fiir die Ethik, Jacobi fiir die Erkenntnistheo-
rie und Gotteslehre — Pestalozzi sollte es
fur die Padagogik werden. S.’s Stellung zu
ihm ist bedeutend positiver als zu K. und
selbst zu J., dessen ausgesprochene Akatho-
lizitdt bekannt ist. Auf keinem Gebiet hatte
S. soviel Begabung — und auch Strahlkraft
— wie auf dem der Padagogik; daher sein
Verstindnis und Interesse [iir die neuen



Bucdhbesprechungen 471

Wege des Schweizers. Dafl eine sachliche
Auseinandersetzung stattgefunden hat, ist
sicher; fiir einen Besuch S.’s in Iferten ergibt
sich eine gewisse Wahrscheinlichkeit. Jeden-
falls steht fest, dafl S. Pestalozzis Grundge-
danken fir den Aufban seiner Padagogik
benutzt hat, Wie dieser grindet er die Er-
zichung auf die Idee der Humanitit; der
Mensch ist das Ziel seiner Bildung, die je-
den Zwang — auch den geistlichen — ver-
wirft, weil er gegen die Rechte der Persén-
lichkeit sei, die S. zu voller Miindigkeit fiih-
ren will. Den Weg dazu sieht er in der har-
monischen Ausbildung aller Anlagen, in der
Anleitung zum ,Selbstdenken®, einem klu-
gen, stufenweisen Vorgehen, das aus dem
Leben und fir das Leben belehrt und auch
die Rechte des Kérpers voll anerkennt. Die
Grundhaltung des Erziehers mufl Ehrfurcht
vor der Personlichkeit des Kindes sein.

Dafl es sich hier nicht um zufillige Ent-
sprechungen handelt, ergibt ein ideenge-
schichtlicher und literarischer Vergleich zwi-
schen ,Erziehung fir Erzieher® und P.s
»,Gertrud“. Ebenso 148t sich zeigen, dafl S.
auch die itbrigen Hauptwerke P.’s gekannt
hat.

Die Gefahren P.’s waren S. nicht verbor-
gen geblieben: die Neigung zum Naturalis-
mus und den Optimismus beziiglich der Gii-
te der menschlichen Natur konnte er nicht
teilen; seine Erziehung ist viel starker christ-
lich zentriert. Dennoch mufl man anmerken,
dafl auch bei S. das eigentlich {ibernatiirli-
che Moment in der Erziehung keine entschei-
dende Rolle spielt — wieder eine Erschei-
nung des humanistischen Geistes, der die
Zeit beherrschte.

Diese Ergebnisse der langjdhrigen, minu-
tidsen (vielleicht etwas zu breit dargelegten)
Forschungsarbeit des V{.’s diirften im we-
sentlichen unanfechtbar sein und das Quel-
lenproblem fiir die Schriften S.’s zum grofi-
ten Teil 16sen. Wenn Fischer jedoch meint,
S. sei durch seine ,Synthese“ der Kantischen
Ethik und der Jacobischen Erkenntnistheo-
rie philosophisch itber beide hinausgewach-
sen, so kann man das nicht als Ergebnis
einer sachgerechten Kritik werten. Die In-
stinktsicherheit S.’s — die ihn im Entschei-
denden nie im Stich lief — ist gewif} zu be-
wundern. Aber sein Auswahlprinzip war die
Uberzeugung des Glaubens, die nicht ohne
weiteres als Wertmafistab auf die philoso-
phische Ebene iibertragen werden darf. Das
schmdlert seine Verdienste um die Erneue-
rung der katholischen Sittenlehre seiner Zeit,
vor allem um die Wiederherstellung der
Einheit von Moral und Religion, nicht. Das
Geheimnis seiner einzigartigen Wirkung

lag in seiner personlichen Genialitdt als Er-
zicher, die er ganz in den Dienst echt prie-
sterlicher Verantwortung stellte.

H. Herbert Troles

Schmeing, Clemens OSB: Studien
xur L,Ethica Christiana“
Maurus von Schenkls OSB
und zu thren Quellen. Regens-
burg, Uerlag Friedrich Pustet, 1959, 172
Seiten, kart. DM 12,—.

Die Zeit etwa zwischen 1770 und 1830 ist
fir den deutschen Kulturbereich geistesge-
schichtlich eine Zeit des Ubergangs, von der
Aufklarung zur Romantik und zum Idealis-
mus. Auch theologiegeschichtlich ist diese Pe-
riode darum von erhéhter Bedeutung. In der
katholischen Theologie findet man wieder
starker zu den Quellen des Offenbarungs-
glaubens, zur Schrift und zur Vatertradition,
zuriick. Das unmittelbare Verhdltnis des
gldubigen Menschen zu Gott erhélt in der
Religion wieder seinen Vorrang vor dem
rein ethischen Verhalten; die Moral wird
wieder auf ihren religiésen Grund zurickge-
fithrt. Der Persénlichkeitsgedanke der Zeit
wird auch von der dhristlichen Piddagogik
itbernommen. Eine heilsgeschichtliche Schau
der Glaubenswahrheiten macht einem Niitz-
lichkeitsdenken Platz. Das sind einige von
den Kennzeichen der sog. katholischen Ro-
mantik. Als ihr Hauptvertreter unter den
Theologen gilt mit Recht Joh. M. Sailer. Ihm
schreibt man ein entscheidendes Verdienst
an der Uberwindung der Aufklirung und
an der Wiedergewinnung einer christlich be-
grindeten Moral zu. Vielleicht hat sich aber
das Interesse der theologischen Forschung zu
einseitig ihm zugewandt. Die vorliegende
Studie von Schmeing macht deutlich, dafl
auch noch andere Theologen die Probleme
der Zeit gesehen, mit ihnen gerungen und
den kommenden Lésungen vorgearbeitet ha-
ben. Zu ihnen gehért der Benediktiner und
Moraltheologe Maurus Schenkl, Das wird an
seiner dreibindigen ,Ethica Christiana®
nachgewiesen.

Maurus Schenkl hat von 1749—1816 ge-
lebt. Von 1790 bis zu seinem Tode dozier-
te er an der ehemals von Jesuiten geleiteten
Studienanstalt in Amberg, abwechselnd Mo-
raltheologie, Pastoraltheologie, Kirchenrecht
und Kirchengeschichte. Im Zuge der Sikula-
risierung wurde aunch er vom Ordensleben
dispensiert; er hatte der Abtei Priffening an-
gehort. ~

Schmeing gibt zunichst einen Uberblick
tber das Gesamtwerk Schenkls, um dann den
Aufbau und das Grundanliegen der , Ethica
Christiana® darzulegen. Der Hauptteil



472

seiner Arbeit ist aber der Frage -der Selb-
standigkeit und Eigenart der moraltheolo-
gischen Leistung Schenkls gewidmet. Das Er-
gebnis ist folgendes: Schenk! erkannte klar
die Schwichen der Aufklarungsmoral, die
alles sittliche Handeln dem Moment der
Gliickseligkeit untergeordnet hatte. Bei Kant
sah er nun in einer tiberlegenen und beein-
druckenden Weise den Euddmonismus iiber-
wunden und der Sittlichkeit ithren Wert in
sich wiedergegeben. So konnte auch er sich
dem groflen Einfluff, den die Gesinnungs-
ethik des Kénigsbergers auf die damalige
geistige Welt machte, nicht entziehen. Was
ihm allerdings der katholischen Uberliefe-
rung zu widersprechen schien, schied er aus,
so die Autonomie der sittlichen Vernunft.
Im i{ibrigen aber iibernahm er nicht nur in
vielem die Kantische Terminologie, sondern
z. T. auch Kants Prinzipien des sittlichen
Handelns. Nur in einem ging er entschei-
dend iiber Kant hinaus: er 148t Furcht- und
Hoffnungsmotive als sekundare Beweggriin-
de sittlichen Handelns gelten, vor allem aber
postuliert er die Liebe als praktisches Mo-
ralprinzip. Und hier zeigt sich, wie sehr er
noch — beeinflufit von traditionsgebunde-
nen Moraltheologen — von der iberliefer-
ten katholischen Moraltheologie und wohl
auch von der Ordensiiberlieferung her

Budhbesprechungen

denkt. Das macht sich vor allem in der spe-
ziellen Moral geltend. Darin begegnet man
in vielfacher Weise der vorbildhaften Ge-
stalt Christi, ja die ,Ethica Christiana“ wird
zu einer christlichen Aszetik, in der es um
die Vollkommenheit und den Geist der
evangelischen Rite geht:

Schmeing meint darum, Schenkl sei zwar
kein ganz eigenstandiger und schépferischer
Denker gewesen, aber er habe ein hellhori-
ges Ohr fiir die Anliegen der Zeit gehabt
und an Anregungen das aufgenommen, was
die Morallehre in ihren Prinzipien zu erhel-
len verhalf. Wir haben allerdings den Ein-
druck, dafl Schenkl die kalte Pflichtmoral
Kants spekulativ nicht {berwunden hat.
Wenn er auf Schwierigkeiten stéfit, z. B.
in der Frage der autonomen Ethik, dann
greift er einfach auf Offenbarungsgut zuriick.
Auf diese Weise werden aber Moralphilo-
sophie und Moraltheologie nur duflerlich zu-
sammengefiigt, was uns der Autor nicht ge-
niigend klar zu machen scheint. Im {ibrigen
aber mufl man nach der Lektire des sehr
mstruktiven Buches sagen, dafl kurz vor der
Séakularisation in den Orden doch wohl noch
ein reges geistiges Leben herrschte und dafl
die Aufklirung die katholische Uberliefe-
rung viel mehr intakt gelassen hatte, als
man oft annimmt. F. Wulf S]

Liturgie

Brevierstudien. Referate aus
der Studientagung von Assisi 14, bis 17.
September 1956. Im Auftrag des litur-
gischen Instituts von Trier hrsg. von Jos.
A. Jungmann S], Trier, Paulinus Uer-
lag (1958). 127 S., brosch. DM 6.80.

Im ersten der sieben Referate berichtet
Jos. Pascher iiber das urspriingliche
Ordnungsprinzip des Wochenpsalters des
Riomischen Breviers sowie die mutmafiliche
Sinneinheit der Festtagsoffizien. — J os. A.
Jungmann erbringt den Beweis fiir die
vormonastische Morgenhore, die es in der
lateinischen Kirche des ausgehenden Alter-
tums gegeben hat und die fiir Klerus und
Volk mehr oder minder gemeinsam war, Die
Ordnung dieser Morgenhore zeigt nach Jung-
mann, dafl man Jahrhunderte hindurch weit
davon entfernt war, das regelmifige Durch-
beten des ganzen Psalteriums auch vom
Weltklerus zu verlangen. Fiir die kiinftige
Brevierreform macht er den Vorschlag, bei
der Schaffung eines Weltpriesteroffiziums
die Ordnung der vormonastischen Morgen-
hore zugrunde zu legen. — H. Rahner
referiert tiber die Udterlesungen des Bre-
viers. Nach einer Skizze der Geschichte der

patristischen Brevierlesungen iibt er Kritik
an derem heutigen Zustand und unterbreitet
einige Wiinsche zur Verbesserung. Auf die
Frage, welche Rolle die Anliegen des Uolkes
im kirchlichen Stundengebet spielen, antwor-
tet B. Fischer. Er beschreibt zunichst die
Fiirbitten fiir die einzelnen Stinde, wie sie
mindestens seit dem vierten Jahrhundert zum
taglichen Morgen- und Abendgebet gehéren.
Diese sind nach ihm nur in einem verkiim-
merten Zustand auf uns gekommen. Daher
der Wunsch, dafl das reformierte Brevier
eine tagliche und vom Volk mitvollzieh-
bare Fiirbitten-Litanei enthalte. — Th.
Schnitzler handelt iber Stundengebet
und Uolksandacht. Er zeigt an Beispielen,
dafl manche Andachten nicht nur auf die
kirchlichen Horen zuriickgehen, sondern auch
zahlreiche Formenelemente (Antiphonen,
Hymnen, Versikel, Gebete) dem Brevier
entnommen haben. Andere Andachten, be-
sonders deutsche, entstammen den gottes-
dienstlichen Veranstaltungen der Bruder-
schaften oder sind mit dem Stundengebet
inhaltlich verwandt. Sie haben darum nach
Schnitzler ihr Eigenrecht und ihre Eigen-
form, die thnen nicht genommen werden
diirfen. — Die Uerpflichtung zum kirchlichen
Stundengebet fir Religiosen und Kleriker



Buchbesprechungen

behandelt Abt P. Salmon. Er zeigt, in
welcher Form die Verpflichtung am Anfange
bestand, wie sie sich entwickelte, und wie
nach jahrhundertelangem feierlichem Chor-
gebet schlieflich eine einfache Privatrezi-
tation daraus wurde. — Sehr interessant
und lehrreich fiir die kiinftige Gestaltung
des Stundengebetes sind die Streiflichter auf
das Brevier in den orientalischen Riten von
A. Raes. Die aufgezeigten Besonderhei-
ten beweisen, dafl die lateinische Ordnung
nicht in der ganzen katholischen Kirche mafi-
gebend ist, daBl die Pfarrer des oriemtali-
schen Ritus das Recht haben, das monasti-
sche Offizium abzukiirzen, wenn es zu lang
dauert und fiir den einfachen Gldubigen
nicht tragbar erscheint. .
Methodisch gehen alle sieben Referenten
so vor, daf sie die Geschichte befragen, um
in ihrem Licht den Blick fiir die Probleme zu
schirfen, die bei der Neugestaltung des ré-
mischen Breviers zu 16sen sind. Was sie von
den zustindigen Kirchenstellen erbitten, ist
eine Anpassung des Weltpriester-Breviers
an die heutigen seelsorgerlichen Verhilt-
nisse. H. Bleienstein S]

Hofinger, Johannes S] und Kellner,
Joseph S]: LiturgischeErneue-
runginderWeltmission. Inns-
bruck — Wien — Miinchen, Tyrolia-
Uerlag (1957). 455 S., geb. DM 17.—.

Das Werk ist das Ergebnis einer Ge-
meinschaftsarbeit des Institutes fiir missio-
narische Glaubensverkiindigung in Manila
(Philippinen), in dem sich ehemalige China-
missionare aus der Gesellschaft Jesu um die
Losung pastoraler, liturgischer und kateche-
tischer Missionsprobleme bemiihen. Es will
die Bedeutung der liturgischen Erneuerung
fiir die Glaubensverbreitung in den Missions-
lindern und Wege dazu aufzeigen.Nachdem
grundlegenden Beitrag von Hofinger ist die
gegenwartige liturgische Lage in der Mis-
sion so riickstindig, dafl sie nicht imstande
ist, unserer Zeit des Ubergangs jenen Got-
tesdienst und jene Vitalitdt zu geben, die
zu einer Christianisierung grofien Stils not-
wendig wiren. Darum misse der Missions-
gottesdienst in katechetischer, pastoraler und
kultischer Hinsicht erneuert und den beson-
deren Erfordernissen der Missionsldnder an-
gepafit werden. Kellner geht dann im ein-
zelnen darauf ein, daBl sowohl die Missions-
katechese wie auch die sonntigliche Predigt in
den Dienst der rechten Gestaltung und des
tieferen Verstindnisses der Mefifeier ge-
stellt werden miifiten. Welche seelsorgliche
Bedeutung die Heilige Schrift und besonders
die Psalmen im Wortgottesdienst haben,

478

zeigt sehr einleuchtend ' Brunner. Weitere
liturgische Missionsanliegen betreffen den
Gemeindegottesdienst und die Hochfeste des
Kirchenjahres. Interessant ist fiir uns die
Feststellung, welche Bedeutung der Musik
im Missionsgottesdienst zukommt und wie
sie der seelischen Grundhaltung der Horer
angepaflt werden muf. Ist doch fir viele
Missionsvolker die Musik noch echtes Aus-
drucksmittel, dhnlich wie die Gebirde und
das Bild. Die erstrebten liturgischen Erneue-
rungen bezichen sich endlich noch auf die
Taufe, die EheschlieBung, die Krankendlung
und die Totenliturgie. Die Wiinsche und
Bitten, die zum Schlufl des Buches an die
Kirche gestellt werden, sind: Grofle Freijheit
in der Verwendung der Volkssprache, eine
groBere Vereinfachung der Riten, mehr An-
passung anstelle buchstabentreuer Uniformi-
tat.

Was dem Buch iiber den hier kurz ange-
deuteten Inhalt noch einen besonderen Wert
verleiht, ist folgendes: Die Beitrége strahlen
einen so gliubigen Optimismus aus, dafl wir
Europier diese Missionare darum beneiden
kénnten. Sie zeugen von einem ungebroche-
nen Vertrauen auf die Kraft dessen, der sie
zur Arbeit in seinen Weinberg berief. Eine
besondere Freude ist es fiir uns, zu sagen,
dafl das Werk aus der Schule Josef A. Jung-
manns stammt, der auch ein glinzendes Vor-
wort dazu geschrieben hat. H. Bleienstein ]

Pfab, Josef: Kurze Rubrizi-
stik. Paderborn, Ferdinand Schoningh
1958, 182 S., Ln. DM 8.40.

Der Lektor des Kirchenrechts an der Re-
demptoristen-Hochschule in Gars (Inn) hat
mit dieser Schrift den Seelsorgern und Theo-
logiestudenten ein Handbiichlein geschenkt,
in dem das ganze heute geltende Rubriken-
recht in systematischer und {bersichtlicher
Bearbeitung enthalten ist. Die derzeit gilti-
gen rubrizistischen Bestimmungen fiir Bre-
viergebet und Meflopferfeier werden in zwei
Abschnitten dargeboten, so daf sich der Le-
ser schnell und leicht iiber die kirchlichen
Verordnungen orientieren kann. Damit ent-
spricht das Budh, das in dieser Form véllig
neu ist, einem wirklichen Bediirfnis. Denn
das, was bisher, trotz mancher Kommentare
und Abhandlungen iiber das Generaldekret
zur Vereinfachung der Rubriken vom 23.
Mairz 1955, fehlte, war eine sachgemifle Ein-
ordnung der neuen Vereinfachungen in die
unverédndert gebliebenen alten Rubriken. Im
Anhang stehen die neuen Bestimmungen
iiber die Liturgie der Karwoche und das Ge-
bot der eucharistischen Niichternheit.

H. Bleienstein S]



474

Budhbesprechungen

Maria

Galot, Jean: Le coeur de Ma-
rie, Paris-Louvain, Desclée de Brouwer
21957. 8. 313.

Zu den beiden, hier bereits besprochenen
Biichern tiber das Herz des himmlischen Va-
ters und das Herz des gottlichen Sohnes ge-
sellt sich als drittes vom gleichen Vf. eines
iiber das Herz Mariens. Es benutzt als ein-
zige Quelle die Heilige Schrift und vermei-
det jeden Hinweis auf die in der Liturgie
beriicksichtigte  apokryphe Uberlieferung
(vgl. etwa das Fest Marid Opferung). Auch
wird auf jede Parallele mit den Heiligen
verzichtet (ausgenommen ein Zitat aus Franz
von Sales S. 170), selbst wo sie sich gerade-
zu aufdringt, wie bei der Schilderung des
kindlichen Verhiltnisses Mariens zum himm-
lischen Vater, fiir das ein Blick auf die Klei-
ne hl. Theresia ganz lehrreich gewesen wi-
re. Als einzige Quelle aufler der Heiligen
Schrift dienen die sogenannten ,,communiter
contingentia“. Daraus wird z. B. gefolgert,
dafl Maria wegen ihrer frommen Art auch
Gegner gehabt haben miisse, was fiir sie ein
grofles Leid war, wogegen etwa der frithe
Tod der Eltern oder der Tod des hl. Jo-
sef unerwihnt bleiben.

Trotz dieser sehr schmalen Ausgangsba-
sis ist das Buch sehr reich an Gedanken. Die
Darlegungen gehenvon dem unbefleckt jung-
fraulichen Herzen der Gottesmutter aus; ihr
Schwerpunkt liegt bei der Betrachtung der
drei gottlichen Tugenden, insbesondere der
Liebe, die als kindliche Liebe gegeniiber
dem himmlischen Vater, als brautliche Liebe
gegeniiber dem Heiligen Geist, als miitterli-
che gegeniiber dem Logos und uns Menschen
geschildert wird. Das Buch schliefit mit einem
Blick auf das Herz Mariens im Leiden und
in der Glorie.

Befremdlich wirkt die Behauptung, dafi
sich bei der Verkindigung des Engels der
Teufel eingeschaltet habe, um Mariens Glau-
ben zu erschiittern (S. 83). Nach Ignatius v.

Antiochien, Hieronymus und anderen war
dem Teufel das Geheimnis der Menschwer-
dung verhiillt. Auch sonst behauptet der
Vf. bisweilen etwas viel oder verallgemei-
nert. Ad. Rodewyk S]

Winowska, Maria: Die Jungfrau
der Offenbarung Maria gestern
und heute (Bibliothek Ekklesia Nr. 8).
Aschaffenburg, Pattloch 1958. S. 173,
DM 5.80.

Dieser geschichtliche Uberblick iiber die
Entwicklung der Marienverehrung ist mit
viel Sachkenntnis, aber auch mit viel Tempe-
rament geschriecben. Nachdem das Marien-
bild der Heiligen Schrift und der Apokry-
phen aufgezeigt ist, wird getrennt die Ma-
rienverehrung des Morgen- und Abendlan-
des behandelt, danach die Stellung der Re-
formation zu Maria und die Marienver-
ehrung nach dem Konzil von Trient. Das
Schlufikapitel berichtet iiber die Mariener-
scheinungen des letzten Jahrhunderts. — Mit
besonderer Liebe verweilt die Vf. bei der
byzantinisch-slawischen Liturgie und akzen-
tuiert fithlbar dieBedeutung Frankreichs und
Polens fir die Marienverehrung. In diesem
Zusammenhang weist sie auf manches hin,
was den deutschen Lesern unbekannt sein
diirfte. Ferner hebt sie mit Nachdruck den
Anteil der Laien hervor, deren Instinktsi-
cherheit gegeniiber den Theologen und Dok-
toren nachdriicklich unterstrichen wird.
Schwach ist das Kapitel iiber die Reforma-
toren, sehr instruktiv das letzte {iber die
Muttergotteserscheinungen, deren providen-
tielle Bedeutung herausgearbeitet wird. —
Die am Schluff beigefiigte Bibliographie hat
zwar in der Hauptsache deutsche Leser im
Auge, vergifit aber die im Text des 6fteren
ausfithrlich zitierten franzésischen Werke
mitanzugeben, was an verschiedenen Stellen
doch notwendig gewesen wiire.

Ad. Rodewyk S]

Priestertum

Bouéssé, Humbert OP: Le sacer-
doce chrétien. Bruges-Paris, Des-
clée de Brouwer 1957, p. 208.

Niemand wird dieses fromme und fiir
weite Kreise bestimmte Werk eines gelehr-
ten Dominikanertheologen zu Ende lesen,
ohne in seinem Wissen tber das christliche
Priestertum bereichert zu werden und von
der Wirme und Schénheit der Darstellung
berithrt zn sein. Was dem V{. in der Schule

des hl. Thomas in mehr als dreifligjahriger
Reflexion und Kontemplation an Einsichten
in das Hohepriestertum Christi geschenkt
wurde, das hat er sich hier in vier Monaten
in einem Zug, ohne den iiblichen Gelehr-
tenapparat, vom Herzen geschrieben. Dafl
darunter die Prizision der Lehre nicht ge-
litten hat, ersieht man aus den Quellen- und
Literaturangaben, die gewisse Bedenken
zerstreuen und noch tiefer in die Theologie
des Priestertums einfiihren wollen.



Buchbesprechungen

Zunichst wird die Situation umrissen, in
der das Priestertum Christi steht und in der
es gesehen und beurteilt werden mufl (1. Ka-
pitel). Es setzt den Siindenfall und die Er-
lésung voraus und kann darum nur im
christlichen Glauben in seiner Einzigartig-
keit begriffen werden. Uorgebildet ist es
durch jene Opfer, durch die die unerldste
Menschheit ihre Schuld zu sithnen und Gott
zu versGhnen suchte; es sind die Opfer
Abels, Abrahams und besonders das Brot-
und Weinopfer des Priester-Konigs Melchi-
sedech (2. Kapitel). Zum natiirlichen Prie-
stertum kommt in der Offenbarungsreligion
des Alten Bundes das gesetzliche, in der
mosaischen Zeit von Gott in Aaron einge-
setzte, das fiir das ewige, geistige Priester-
tum des Neuen Bundes und das Versoh-
nungsopfer am Kreuz typisch ist (3. Kapitel).

Der Hauptteil des Buches handelt iiber das
Priestertum Christi, seine Wirklichkeit, Na-
tur und Wesenheit, seine Dauer, Fille und
Ausitbung (4. Kapitel). Christus ist Priester,
weil auf ihn der Priesterbegriff des Hebréer-
briefes zutrifft. Er ist Priester wesentlich als
Mittler, und wie es nur einen Mittler gibt,
so gibt es auch nur einen Priester. Die HL
Schrift erwihnt aber neben dem Priester-
tum Christi ein konigliches Priestertum al-
ler Christgliubigen (1Petr2,5). Es mufl
demnach Unterschiede im Priestertum Chri-
sti geben. Das ist nur mdglich durch das
Prinzip der Teilnahme an seiner Fille, das
sich am reichsten und fruchtbarsten im Papst
und in den Bischéfen als den Nachfolgern
der Apostel verwirklicht hat. Hier bekennt
sich der Vf. zur These, dafl die Bischofs-
weike ein Ordo sei, der dem Empfénger
sakramentale Weihe- und Hirtengewalt ver-
leihe. Dabei wendet er sich ausdriicklich ge-
gen P. Beyer ST, nach dem die Weihegewalt
schon in der Priesterweihe mitgeteilt wird,
aber in ihrem Gebrauch von der Zustim-
mung des Papstes abhingig ist und u.U.
ganz versagt werden kann (zum neuesten
Stand dieser Kontroverse vgl. M. Schmaus
und KI. Mérdorf in LThK?, Sp. 492—505).
Im Unterschied zum einfachen Priestertum
(5. Kapitel) gibt die Bischofsweihe nach dem
Vf. seinem Empfinger die Gewalt, die Kir-
che Gottes zu regieren, zu verwalten und als
guter Hirte die Untergebenen zu fithren und
im Glauben zu schiitzen. Wie die bischof-
liche Gewalt nach ihm die priesterliche vor-
aussetzt und einschlieft, kann hier nur an-
gedeutet werden.

Im letzten Kapitel geht es um das geisti-
ge Priestertum (sacerdotium spirituale) aller
Glieder des Corpus Christi Mysticum. Sei-
ne dogmatische Grundlage ist die Taufe,
deren sakramentaler Charakter Anteil am

475

koniglichen Priestertum Christi gibt und al-
le Gliubigen zu gottesdienstlichen Akten be-
fihigt. Durch die Liebe mit Christus ver-
eint, kénnen sie sich im eucharistischen Op-
fer dem Vater hingeben und sein Reich in
sich und anderen auferbauen. Letzteres ge-
schieht in der Katholischen Aktion, deren
hochste Leistung das Martyrium ist, weil in
ihm die grofte Verihnlichung mit dem sich
opfernden Erloser erreicht wird. Als eine
andere reife Frucht des geistigen Priester-
tums wird das Monchtum bezeichnet, weil es
in ihm seine vollkommene Verwirklichung
findet.

Wie man sieht, stiitzt sich der V{. in glei-
cher Weise auf die Schrift, auf die Lehren
der Kirchenviter und auf die grofien Theo-
logen, vor allem den hl. Thomas. Auch die
letzten Pipste kommen in vielen Zitaten zu
Wort. Auf diese Weise erhiilt das Buch den
Charakter eines theologischen Lesebuches,
in, dem man sich wegen seines klaren Auf-
baus leicht zurechtfindet.  H. Bleienstein S]

Bruno-Soren, O.: Eminence du
Sacerdoce Opinions de laics sur le
prétre dans le monde moderne. Paris,
P. Lethielleux (1959), p. 125, brosch.
ffrs. 450.—.

Ein Seelsorger hatte an einen Laien die
Frage gerichtet: ,Was erwarten Sie und die
anderen Gliubigen von uns Priestern?“ Dar-
aufhin hat der Befragte, Professor an einer
franzésischen Staatsschule, zehn Jahre lang
auf die spontanen Auflerungen in fast allen
Volkskreisen geachtet und seine und jhre
Ansichten iiber den Priester in den sechs
Kapiteln der vorliegenden Schrift zusam-
mengestellt.

Was die Leute wollen, sind Priester, die
1. so tief im Glauben und Gehorsam der
Kirche leben, dafl sie die Mysterien des Chri-
stentums glaubhaft bezeugen, die ihnen an-
vertrauten Seelen in allen Fragen der christ-
lichen Lebensfithrung griindlich unterrichten
und gegen alle Gefahren und Irrtiimer wi-
derstandsfihig machen; die 2. im dufleren
Auftreten und im Verkehr mit der Welt
thre Wiirde niemals vergessen und dabei
demiitig, dankbar und hoflich sind; die 3.
ihren Zolibat hochschitzen und alles meiden,
was ihn schidigen oder in den Augen der
Welt verdichtig machen kdnnte; die sich 4.
von allen Anhinglichkeiten an die Giiter
dieser Welt losgeschilt haben, um restlos fir
den Dienst an allen Menschen frei zu scin;
die 5. das religidse Stillschweigen halten und
ein Leben des Gebets und des Glaubens
fihren; die 6. von der Notwendigkeit des in-
neren Lebens iberzeugt sind und in der



476

Seelsorge der Kontemplation vor der Aktion
den Vorrang zugestehen.

Diese abstrakten Zusammenfassungen
vermitteln in keiner Weise eine Vorstellung
von der konkreten, lebendigen Art, in der
der Vf. durch Fragen und Antworten, durch
Geschichten und Beispiele, durch Bibelstellen
und Zitate dem franzosischen Pfarrklerus
seinen Priesterspiegel vor Augen hilt. Wo
er seine eigenen Ansichten und Kritiken vor-
bringt, ist sein Standpunkt nicht selten so
riickwirtsgewendet-konservativ, dafl er in
dentschen Landen keine Zustimmung dafiir
finden wird. Auch was ,die Leute“ sagen,
trifft vielfach nur aof die religios-kirchli-
chen Verhaltnisse in Frankreich zu. Auwfs
Ganze gesehen sind aber ihre Aussagen iiber
den Priesterstand und seine ethisch-aszeti-
schen Forderungen so allgemein giiltig, dafl
sie durch Ausspriiche der Heiligen Schrift be-
zeugt und durch die Priesterrundschreiben
der letzten Pipste bestitigt werden. Eine
Verdeutschung der Schrift ist {iberfliissig,
weil ihre Hauptpostulate langst klassisch
formuliert und fiir deutsche Verhiltnisse
begriindet sind in den ,Charismen prie-
sterlicher Gesinnung und  Arbeit*  von
Kardinal Bertram. Beweise dafiir sind
die vielen Ausziige, die der Vf. daraus ge-
macht und ins Franzésische iibersetzt hat.
Man spiirt es dem ganzen Biichlein an,
daf Bruno-Soren, der schon frither durch ein
Buch iber ,die Grofie der Beschauung“ her-
vorgetreten ist, persénlich der Spiritualitit
der Karthduser nahesteht. Daher seine vielen
Bezugnahmen anf ,Umbratilem®, die aposto-
lische Konstitution Papst Pins XI. (diese
Zeitschrift 3 [1928] 160ff),und besonders das
letzte Kapitel — das Priestertum des Kon-
templativen —, das er einen der weiflen
Monche schreiben lief. Der nicht ganz zu-
treffende Obertitel der Schrift (Eminence
etc.) soll zum Ausdruck bringen, dafl nach
der ibereinstimmenden Meinung der Gliu-
bigen der Priester als Mann Gottes ,kein
Mensch wie die iibrigen ist, was natiirlich
richtig verstanden werden mufi.

H. Bleienstein S]

LaTradition Sacerdotale.
Etudes sur le Sacerdoce. Par Mgr. R.
Fourrey, Mgr. M. Lallier, A. Beraudy,
R. Etaix, A. Gelin, A. George, G. Hoc-
quard, G. Jouassard, M. Jourjon, L. Le-
cuyer, M. Mellet, M. Mondesert, 1. Noye
(Bibliothéque de la Faculté Catholique
de Théologie de Lyon, Uol. 7). Le Puy,
Editions Xavier Mappus (1959), p. 816,
brosch. ffrs. 1850.

Buchbesprechungen

Dieses Sammelwerk ist eine gute Ergin-
zung und teilweise Berichtignng des Buches
von H. Bouéssé. Es enthilt zwéslf Studien
iiber das Priestertum, die, von Professoren
der Lyoner Theologischen Fakultit und eini-
gen gelehrten Priestern der Didzese Belley
verfaflt, dem Andenken des hl. Pfarrers von
Ars gewidmet sind. Den Anlafl zu seiner
originellen Themastellung — der hl. Johan-
nes Maria Vianney im Widerschein der
priesterlichen traditio viva und literaria —
gaben seine Erhebung zum ,Patron aller
Pfarrer des Erdkreises“ und die zur Begriin-
dung beigefiigte Erklirung Papst Pins’ XI.,
dafl Vianney ,der vollendete Typus des
Seelsorgspriesters sei“. Solche papstlichen
Urteile wollen natiirlich nicht nur zur Nach-
ahmung aufrufen; sie beanspruchen auch die
Aufmerksamkeit der Theologie, fiir die ja
nicht nur die geschriebene, sondern auch die
exemplarisch gelebte Uberlieferung der prie-
sterlichen Ideale von grundlegender Bedeu-
tung ist.

Dafl der Pfarrer von Ars kein wissen-
schaftlicher Theologe und Schriftsteller war,
ist unbestritten und wird im vorliegenden
Budch aufs neue bestitigt durch den jetzigen
Bischof von Belley, der als erster den archi-
valischen Beweis erbringt, dafl einer seiner
Vorgidnger die Publikation eines Teils der
bereits gedruckten Predigten Vianneys ver-
boten hat. Trotzdem hat die Kirche kein Be-
denken getragen, ihn in die geschichtliche
Linie jener groflen heiligen Seelenhirten
einzureihen, die, mehr als durch Worte,
durch ihr Leben und Wirken eine authenti-
sche Darstellung des katholischen Priester-
tums gegeben haben. ‘

Es war darum ein schopferischer Gedanke
der VI. vorliegenden Buches, iiber das Prie-
stertum ihres heiligen Landsmannes zu re-
flektieren und es zum offenen oder gehei-
men Leitbild ihrer Studien zu machen. In
zweien wird gezeigt, dafl Vianneys Spiri-
tualitdt keiner geistlichen Schule verpflich-
tet war, sondern sich ganz und gar aus den
Gnaden und Aufgaben seines Pfarramtes
ergab, fir dessen charismatische Verwaltung
er in seinem heiligméBigen Prinzipal Balley
von Anfang an ein leuchtendes Vorbild hat-
te. Andere Beispiele boten ihm die bekann-
ten Priester aus dem christlichen Altertum,
die er aus der Heiligenlegende kannte.
Darum stehen im vorliegenden Buch die
Monographien iiber den hl. Augustinus, die
Pastoralregel Gregors des Groflen und eine
sehr lehrreiche Abhandlung iiber das Stu-
dium des Priestertums zur Zeit der Viter.

Wie stark das christliche Priestertum diber-
haupt in der Tradition verwurzelt ist, be-
weisen die Auosfihrungen iiber das sacer-



Buchbesprechungen

dotium des Alten und Neuen Bundes und
eine Untersuchung iiber die Wirkungen des
Weihesakramentes im  Sacramentarium
Leoninum. Geschichtliche Dokumente tber
Wege und Erziehungsweisen zur standes-
gemiafen Priesterheiligkeit in der ,Ecole
Frangaise“ sind die Ausziige aus einem fast
unbekannten Priesterbuch des Oratorianers
Métezean (1631) und der Urtext des Ent-
wurfs zur Errichtung eines Priesterseminars
von Olier (1651). Wie wenig die Theologie
des Priestertoms in der wissenschaftlichen
Tradition und Diskussion bis heute geklart
ist, beweist die kurze Bilanz iiber den Stand
der drei Hauptkontroversen: Verhiltnis von
Weihepriestertum und Laienpriestertum,
kultische Feier und Dienst am Wort, Priester
ersten und zweiten Ranges.Den Abschlufi des
Bandes bildet eine Bibliographie iiber die
Theologie und Spiritualitdt des Priester-
tums, die in ihrer systematischen Anlage
gut und peu ist und iber die Hauptfragen
die wichtigste weiterfithrende Literatur ver-
zeichnet. Nach allem kann kein Zweifel
sein, dafl das vorliegende Werk zu den ori-

477

ginellsten gehért, die aus Anlafl des hun-
dertsten Todestages des hl. Vianmey ge-
schrieben wurden. H. Bleienstein S]

Albert, Anton S]: Das Heilige
den Heiligen. Erwdgungen iiber
das Priestertum. Berlin, Morus-Uerlag,
1958. S. 127, geb. DM 590, kart.
DM 4.40.

Diese Erwagungen sind wohl aus Vortra-
gen bei Priesterrekollektionen hervorgegan-
gen und an erster Stelle fiir Priester be-
stimmt. Die zum Teil recht poetischen Uber-
schriften lassen nicht immer sogleich erra-
ten, was der Inhalt der einzelnen Kapitel
sein soll. Diese enthalten dann aber ¢ine ge-
diegene und ziemlich umfangreiche Lehre
iiber das Priestertum, seine Aufgaben, Pflich-
ten und Schwierigkeiten. Wertvoll sind da-
bei oft die gutausgewdhlten Zitate. Die
Schrift eignet sich in gleicher Weise als geist-
liche Lesung wie auch als Betrachtungsbuch.

Ad. Rodewyk S]

Ménchtum und Ordensstand

Sendung der Stille Kartiu-
serschriften fiir Christen von heute. Mit
einem Uorwort von Charles Journet.
Einsiedeln, Uerlag Benziger (1957).
178 §., Ln. DM 8.60.

Im ersten Teil des Buches werden unter
recht allgemeinen Uberschriften, die wenig
iber den Inhalt der 15 Kapitel aussagen
(z.B. An der Quelle, Fruchtbarkeit, Adel
des Geistes, Vereinigung mit Gott), Gedan-
ken zum inneren Leben geboten. Sie krei-
sen um die Grundthemen Ganzhingabe, Mut
und Vertranen auf Gottes Gnade, Notwen-
digkeit und Segen der Vereinigung mit
Gott. Der zweite Abschnitt handelt von der
besonderen Berufung zum Kartiuserorden,
deren Eigenart mit den Stichworten Einfach-
heit, Jungfraulichkeit, Beschauung, Verbor-
genheit, Kreuzesnachfolge, Liebe und Frei-
heit gekennzeichnet wird. Den Abschlufl
bilden zehn kurze Kapitelansprachen zu ver-
schiedenen Festen des Kirchenjahres.

Was im ersten Teil iiber das geistliche
Leben gesagt wird, bleibt recht allgemein
und bietet wenig Ansatzpunkte fir den
Nachvollzug. Die sehr schlichten und an-
spruchslosen Kapitelansprachen lassen von
der FEigenart des Kartauserlebens mehr
durchblicken als der Abschnitt {iber den Kar-
tauserberuf. Sie konnen auch manche prak-
tische Anregung vermitteln, sind aber ver-

stindlicherweise sehr auf die besonderen
Verhiltnisse der Ordensglieder zugeschnit-
ten. H. B. Meyer §]

Merton, Thomas. Lebendige
Stille. Einsiedeln, Uerlag Benziger
(1959). 190 S., Ln. sfr. 8.90.—.

Merton gibt in diesem Biichlein eine Ein-
fithrung in das Verstindnis der beschau-
lichen Ménchsorden. Im ersten Teil fithrt er
den Leser durch ein paar kurze Kapitel dber
die Herzensreinheit, das Leben in der
Wabhrheit (Demut), die Arbeit, das Leben
in Gottes Gegenwart und in der Gemein-
schaft mit den Briidern in das Wesen des
Monchtums ein. Im zweiten Teil ist zuerst
vom hl. Benedikt und seiner Regel die Rede.
Dann werden einzelne Ménchsorden vorge-
fihrt. Der Leser erfahrt, wie die Monchs-
gemeinschaften von Solesmes, von La Pier-
re-qui-Vire, wie die Zisterzienser, Kartiu-
ser und Kamaldulenser entstanden sind und
wie sie je auf ihre Weise das Ordensideal
des hl. Benedikt in die Tat umsetzen.

Das Buch ist in einer zugleich schlichten
und tiefen Sprache geschrieben und fihrt
cbenso schlicht und doch tief zum inneren
Kern des Méndhslebens. Es wird keine Apo-
logetik des Ordensstandes getrieben. Merton
redet einfach mit der Uberzeugung und mit
der iiberzengenden Kraft eines Menschen,



478

der nicht gelernt, sondern erlebt hat, was
er sagt: von der niichtern-harten Arbeit des
Gottsuchens, von den Hilfen und Gefahren
des Ménchslebens und von der tiefen Freu-
de, die es schenki. Wenn man das Buch ge-
lesen hat, weifl man wieder besser, was Stil-
le, Friede, Schweigen, Einsamkeit, Samm-
lung fiir grofle und erfiillte Dinge sind.
H.B. Meyer S}

Grif, Richard CSSp: Priester-
liche Menschen. Donauwirth,
Ludwig Auer (1958). 174 S., Ln.
DM 6,30.

Das Buch ist zuerst fiir Ordensleute ge-
schrieben und vermutlich aus Vortridgen vor
Schwestern entstanden. Es will aber auch
zeigen, dafl in den Gelibden Anfgaben lie-
gen, die jedem Christen anfgetragen sind, in
Opfer und Verzicht die Bereitschaft fir die
Verwirklichung des Reiches Gottes zu er-
halten. So ergibt sich die Einteilung von
selbst. Es ist in jedem Kapitel die Rede von
der Bedeutnng der evangelischen Rite fiir
den cinzelnen nnd dann fiir die Gemein-
schaft. Das Buch ist einfach geschrieben und
behandelt die Fragen des Ordenslebens —

Buchbesprechungen

von denen der Vf. einiges weil — im Hin-
blick auf den Leserkreis auch allgemeinver-
stindlich.

Nur hitte manbeider Neuherausgabe eine
sprachliche und inhaltliche Uberarbeitung
gewiinscht. Wortbildungen wie ,Kloster-
lente* und ,Ordenspersonen® sind nicht
mehr gebrauchlich. Der Satz: ,Nachdem man
durch die beiden anderen Geliibde von al-
len dufleren Sorgen frei geworden ist, wird
man durch das letzte Gelubde des Gehor-
sams auch von der inneren Sorge um das
cigene Seelenheil frei“ (155), wird kaum
ohne Widerspruch hingenommen werden.
Wenn auf S. 36 festgestellt wird, dafl die
Ordenslente, frei von irdischen Sorgen, viel
Zeit und Kraft eingespart hitten, fragt man
sich nach unseren heutigen Erfahrungen, ob
viele von ihnen nicht bei einem geriit-
telten Mafl irdischer Sorgen secelisch gesiin-
der sein wiirden.

So st6Bt der kritische Leser hin und wieder
anf Sidtze, die an sich richtig, aber wegen
ihrer groflen Vereinfachung fragwiirdig er-
scheinen. Dennoch wird das Buch, weil es
echte Frommigkeit ansstrahlt, seinen Leser-
kreis finden und auch in seinen Grund-
anliegen und seinen Anregungen verstanden
werden. W. Strittmatier S]

Geistliche Lesung und Betrachtung

Metz, Johannes Baptist, Advent
Gottes (Sammlung Sigma). Miinchen,
Uerlag Ars Sacra (1959). 82 S., japa-
nisch geb., mit zweifarbigem Text
DM 2.50.

Die kurzen Kapitel dieses bibliophil aus-
gestatteten Bindchens lauten: Adventliches
Dasein, Adventvergessener Glaube, Mythos
vom modernen Menschen, Zeugnis der
Angst, Physiognomie der Angst, Hoffnnng
der Armen. Schon daraus wird ersichtlich,
dafl es sich hier nicht um ein Adventbiich-
lein handelt, das die frohe Erwartung des
nahen Weihnachtsgeheimnisses in den Vor-
dergrund stellt, sondern die Begegnung des
modernen, Gott-ausweichen-wollenden Men-
schen mit dem lebendigen Gott. Darum wird
eine (sehr scharfsinnige) theologische Ana-
lyse dessen gegeben, was eigentlich Advent,
Ankunft Gottes, Einbrnch Gottes in diese
Welt und in das Leben des Menschen ist
nnd wie diese Ankunft in der Seele konkret
vor sich geht bzw. auf welche Schwierigkei-
ten sie im heuntigen Menschen st688t. Es sind
schr ernste und existentielle Wahrheiten,
die hier vorgetragen werden; sie sollen den
Menschen treffen und heilsam beunruhigen.

Die Seligkeit des Advents leuchtet dabei nur
dem auf, der mit dem Vf{. zuvor einen Weg
in der Dunkelheit und Miihsal zoriidkgelegt
hat. Die Sprache des V{.’s ist von einer kanm
noch iiberbietbaren Prignanz und Bildhaf-
tigkeit, die aber bisweilen durch ihre Schén-
heit das Literarisch-Asthetische ein wenig
zu stark in den Vordergrund treten lassen.

F.Wulf §]

Grillmeier, Aloys S]: Das Credo
der Heiligen Nacht Worte der
Uiter zum Weihnachtsfest (Sammnlung
Sigma). Miinchen, Uerlag Ars Sacra
(1959). 32 S., japanisch gebunden, mit
zweifarbigem Text DM 2.50.

Ist Weihnachten voéllig zum Idyll gewor-
den oder noch ein Fest des Glanbens? So
fragt die Einleitung des vorliegenden Biich-
leins. Es will dazu beitragen, dafl es kein
blofles 1dyll bleibt und wieder stirker aus
der Tiefe des Glanbens gespeist wird. Dazu
reicht uns hier eine erfahrene Hand wesent-
liche und inhaltreiche Texte aus den Vitern
und der Liturgie der Kirche. Wer an die
Neigung zur Verniedlichung einer gewissen
Weihnachtsliteratur gewohnt ist, wird die-



Buchbesprechungen

se Kost herb finden; aber bald wird er spii-
ren, daf} sie voller Mark und Kraft ist und
zum Geheimnis der Menschwerdung einen
tiefen Zugang erschlieflt. Das geschmackvoll
aufgemachte Biichlein eignet sich in gleicher
Weise fiir die personliche stille Lesung und
Meditation wie fiir die Verkiindigung und
die Gestaltung von Weihnachtsfeiern. Es ist
geradezu eine ideale kleine Gabe zum Fest
der Geburt des Herrn. F. Hillig §]

Merton, Thomas: Der mit dir
le bt. Betrachtungen iber die Euchari-
stie. Einsiedeln/Zirich/ Kiln, Benziger
Uerlag (1958). 185 S., Ln. DM 8.90.

Der amerikanische Trappist ist ein unge-
mein fruchtbarer Schriftsteller, und fast al-
le seine Biicher werden in die Weltsprachen
ibersetzt. Das vorliegende Biichlein han-
delt — was der amerikanische Titel ,The
Living Bread“ deutlicher zum Ausdruck
bringt — iber die Eucharistie. Es will po-
sitiv, nicht apologetisch, einen Abrif der
Lehre von der Encharistie vorlegen und fiir
die Betrachtung fruchtbar machen. Als Le-
ser denkt sich der V{. (vgl. S. 26) Katholi-
ken und Nichtkatholiken; solche, die sich in
die Geheimnisse der Eucharistie naher ver-
tiefen wollen, und solche, denen diese Ge-
heimnisse bisher unbekannt oder sogar rat-
selhaft waren. Im ersten Abschnitt spricht
Merton von der Liebe Christi zu uns und
von unserer Antwort, im zweiten von der
hl. Messe unter ihren verschiedenen Riick-
sichten, im dritten von der wahren Gegen-
wart Christi im Sakrament der Eucharistie,
im vierten vom Brot Gottes und von der
Wirkung der hl. Kommunion, im letzten
vom Zusammenhang zwischen Eucharistie
und Kirche bzw. den Letzten Dingen. — Uns
will scheinen, dafl die Behandlung des Ge-
genstandes nicht ganz jenes theologische und
geistliche Klima trifft, dem wir heute in
Europa begegnen, wenn von der hlst. Eucha-
ristie die Rede ist. Aber als Einfiihrung fur
solche, die die katholische Eudharistielehre
kennenlernen wollen, kann das Biichlein
dienlich sein. — Als unmittelbare Vorberei-
tung fiir die Betrachtung ist seine Sprache
wohl zu lehrhaft. F. Wulf S]

Bacht, Heinrich S] (Hrsg.): Die
Tage des Herrn I. Winter.
Frankfurt/M., Uerlag Josef Knecht, 1959.
288 S., DM 6.80.

Das Buch will dem heutigen Menschen,
der wenig Zeit und Ruhe hat, eine Hilfe zur
taglichen Betrachtung sein. Es schliefit sich

479

eng an das Kirchenjahr an. Der vorliegende
Band behandelt die Zeit vom Advent bis
Quinquagesima (mit den wichtigeren Heili-
genfesten); zwei weitere Béandchen sollen
den Oster- und Pfingstfestkreis erschliefen.

Die einzelnen Abschnitte sind sehr kurz
gehalten, so dafl man sic rasch iiberblicken
und leicht aufnehmen kann. Ein Vers aus
der Liturgie wird jeweils durch einige Tex-
te erldutert; in der Mehrzahl handelt es
sich dabei um religiése Denker unserer Zeit,
gut die Hilfte davon gehdrt zur geistigen
Welt des heutigen Frankreich. Aber auch
Kirchenviter und grofle Christen der Ver-
gangenheit kommen zu Wort. Besonders
hier, in dem Nebeneinanderstellen von Auto-
ren der verschiedensten Pragung (z.B. Jo-
hannes Chrysostomus, Charles de Foucauld,
Pascal: S. 91ff.) verradt sich, wie sehr der
Hrsg. seiner franzésischen Vorlage (,Les
Jours du Seignenr®) verpflichtet ist.

Die Auswahl der Texte zeigt grofle Sorg-
falt, die Aufmachung ist geschmackvoll und
zeitgemall (Dinndruckpapier, Taschenfor-
mat, flexibler, haltbarer Einband). Man
kann das Biichlein bequem in die Strafien-
bahn oder den Omnibus mitnehmen, und es
ist nur zn wiinschen, dafl es vielen hilft, die
Geheimnisse des Kirchenjahres personlich
mitzuleben. G. Hinzmann S]

Barth, M. A.: Menschen su-
chen Gott. Laientexte. Benziger-
Uerlag, Einsiedeln (1958). 185 S., Ln.
DM 8.60.

Warum miissen geistliche Biicher (wenn
sie gut und tief sind) eigentlich so dick, so
umstdndlich, so systematisch sein? — Mit
der vorliegenden Sammlung von ,Laien-
texten“ beweist der V{., Dominikaner in
Straflburg, dafl es nicht so zu sein braucht.
Kaum ein Abschnitt ist linger als vier Sei-
ten, immer ist es ein anderer Autor, ein an-
deres Schicksal, sind es andere Gedanken,

Alle sind Laien, stehen mitten in der
Welt des modernen (franzosischen) Alltags
— und suchen eben darin Gott, sein Heil,
seine Liebe: Peguy, Bernanos, Claudel, Si-
mone Weil, um nur die bekanntesten von
ihnen zu nennen. Aus ithren Worten spre-
chen das Glick und die Hoffnung ebenso
wie der Schmerz der Prifung, der Verlas-
senheit, der groflen Unsicherheit.

Es geht hier nicht um Systematik, es geht
um lebendige Zeugnisse, um ,Stimmen des
Aufbruches®. In dieser Eigenart liegt der
Wert des Buches; denn ,Worte iiberzeugen,
Beispiele aber reiflen hin“.

G. Hinzmann S]



430

Kirchgifiner, Alfons: Geistliches
Worterbuch. Frankfurt am Main,
Uerlag Josef Knecht. Carolusdruckerei
(1958). 184 S., kart. DM 6.80.

Ahnlich wie in den bisherigen ,Geist-
lichen Glossen“ kommentiert der Vf. auch
in seinem ,Geistlichen Wérterbuch® skiz-
zenhaft Begriffe, Probleme und Ubungen des
geistlichen Lebens. Diesmal sind es vor al-
lem Grundwérter, die in unserer religiésen
Sprache oft vorkommen und vor die wir oft
gestellt sind: Verkiindigen, Bekennen, Dank-
sagen, Anbeten, Opfer; oder: Kirche,
Braut Christi, Mutter Kirche, Mystischer
Leib — Sion, Reich Gottes, Himmel — Of-
fenbarung, Wunder, Vorsehung, Vater. Wie
man sicht, sind es immer Wortgruppen, die
einen Sinnzusammenhang aufweisen. Die
Woérter einer Gruppe werden jeweils hin-
tereinander glossiert. Da es sich immer nur
um ein Aper¢u handelt, darf man keine
Vollstindigkeit erwarten. Es kommt nur
darauf an, immer einen entscheidenden
Punkt herauszuheben. Vielfach, aber nicht
immer ist dem V{. das gelungen. Seine
Sprache ist wohltunend einfach und ohne ge-
lehrtes Beiwerk, so daf man das Biichlein
jedem in die Hand geben kann.

F. Wulf ]

Gabriel a. S. Maria Magdalena OCD:
Geheimnis der Gottesfreund-
schaft. Betrachtungen iiber das innere
Leben fiir alle Tage des Jahres. Bd. 1:
Vo ersten Sonntag im Advent bis zum
Karsamtag. Bd. 11: Uom Ostersonniag
bis zum 9. Sonntag nach Pfingsten. Bd.
H1: Uom 10. bis zum letzten Sonntag
nach Pfingsten. Freiburg, Uerlag Herder
(1957/58), XI1X u. 498 §., Ln. DM 17 .80;
IX u. 431 S., DM 16.80; 1X u. 441 §.,
DM 17.80.

P. Gabriel v. d. heiligen Maria Magda-
lena, von Geburt ein Belgier, war einer der

Buchbesprechungen

in der mystischen Theologie vorziiglich auns-
kannte und als einer der besten Interpreten
der karmelitischen Spiritualitit galt. Er-ist
vor einigen Jahren gestorben. Zu dem nun
auch in deutscher Sprache vorliegenden Be-
trachtungsbuch hat er das Material geliefert
sowie die Gestaltung des Aufbaus angege-
ben. Die Ausarbeitung im einzelnen lag in
den Hénden der Karmelitinnen des Klosters
vom heiligen Joseph in Rom. P. Gabriel hat
nur noch das Erscheinen des ersten Bandes
iiebr italienischen sechsbindigen Ausgabe er-
ebt.

Entsprechend dem karmelitischen Ideal
des beschanlichen Lebens wollen die Be-
trachtungen zu einem innigen Vertrautsein,
zu einem liebenden Verbundensein mit Gott
anleiten. Sie bebandeln darum vor allem
jene Geheimnisse und Fragen, die sich auf
den inneren Weg zu Vereinigung mit Gott
und auf die Erlangung kontemplativer Gna-
den beziehen. Insofern sind sie zundchst ein-
mal fiir solche gedacht, die zu einem kontem-
plativen Leben — sei es im Orden oder in
der Welt — berufen sind. Da aber jeder
Christ das innere Leben pflegen muff, zur
Vertrantheit mit Gott, zur Gottesfreund-
schaft streben soll, werden die Betrachtun-
gen allen, die das betrachtende Gebet pfle-
gen, willkommen sein. Nur miissen diejeni-
gen, die in einem tatigen Leben stehen, wis-
sen, dafl viele religiose Fragen, die speziell
mit den Idealen, Aufgaben und Schwierig-
keiten ihres Lebens zusammenhidngen, in
dem Betrachtungswerk karmelitischer Her-
kunft keine Bericksichtigung finden.

Was den Aufbau des Werkes betrifft, so
lehnt es sich einerseits locker an das Kirchen-
jahr an und behandelt anderseits im Laufe
eines Jahres den ganzen Themenkreis des
inneren Aufstiegs. Die Ausfihrungen sind
denkbar einfach und bieten fiir das Ver-
stindnis keine Schwierigkeit. Inhaltlich be-
zichen sie sich sowohl auf theologischen Wahr- -
heiten (Offenbarungsgeheimnisse) wie auf
das sittliche Streben (Tugenden). Themen
der eigentlichen Mystik werden kaum behan-

fiihrenden Theologen des Ordens der Un- delt. — Im ganzen sicher ein erfreuliches
beschuhten Karmeliten, der sich vor allem Werk. F. Wulf §]
Nachtrige:

Uon dem Buch ,La Confession®, par
l'équipe sacerdotale de Saint-Séverin
(besprochen in Hefl 5, 1959, 398) ist in-
zwischen eine deutsche Ubersetzung er-
schienen: ,Die Beichte“, Paderborn, Uer-
lag Bonifacius-Druckerei (1959). 176 §.,
Ln. DM 7.80.

Die in der Besprechung des zweibin-

digen Werkes von Egon von Petersdorff
»Ddmonologie* (Hefl 5, 1959, 399) er-
wiithnte Autobiographie des Uerfassers
ist unter dem Pseudonym Comte de
Uélan erschienen und hat den Titel:
»Uon Berlin nach Rom. Geschichte einer
Bekehrung® (Carinthia Uerlag, Klagen-
fure 1956, 253 S., kart. DM 6.—).





