
Die affektiven Werte des christlichen Lebens und die 
Eucharistie 

nach dem Zeugnis der Kirchenväter* 

Von Jesus S o 1 a n o SJ, Ona (Burgos) 

Das christliche Leben durchdringt nicht nur den Verstand und den geistigen Wil- 
len des Gläubigen, sondern auch sein affektives Leben. So muß es sein; denn wir 
müssen Gott lieben aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, aus ganzem Gemüt und 
aus allen unseren Kräften (Mk 12, 30). Unsere heutige Welt empfindet vielleicht 
mehr als zu anderen Zeiten die Gefühlsleere und hungert stärker nach den affek- 
tiven religiösen Werten, die so ganz mit dem Streben der menschlichen Natur über- 
einstimmen. 

Wir möchten darum im folgenden einmal das Geheimnis der Eucharistie unter 
diesem Gesichtspunkt sehen, zumal bei der dogmatischen Behandlung dieses Ge- 
heimnisses davon meist wenig die Rede ist. Zu diesem Zweck greifen wir einige 
Texte aus der patristischen Literatur heraus. Nicht als ob die Kirchenväter sich die- 
ses Problem reflex gestellt hätten; dann wäre es für uns leicht. Aber da sie niemals 
mit dem bloßen Verstand die Geheimnisse der Offenbarung zu begreifen und zu ent- 
falten suchen, sondern auch in ihren lehrhaften Traktaten eine •kniende Theologie" 
betreiben, wie einer in unseren Tagen gesagt hat, darum ist zu hoffen, daß die 
Ausbeute für unser Thema in ihren Schriften reich sein wird. 

Zunächst aber ein Beispiel, um unsere Absicht ein wenig genauer zu erläutern: Im 
Hymnus •Adoro te devote", der im jetzigen römischen Meßbuch für die Danksagung 
nach der Messe vorgeschlagen wird, lesen wir folgende Strophe: •Ich schau die 
Wunden nicht, wie Thomas einst sie sah, und doch bekenne ich dich als meinen Gott: 
laß mich jeden Tag mehr an dich glauben, auf dich hoffen, dich lieben." Der Hym- 
nus für die Matutin zum Fest des hlst. Namens Jesu hat folgende Strophe: •Jesum 
omnes agnoscite, amorem. eius poscite, Jesum ardenter quaerite, quarendo inardes- 
cite!" • •Erkennet alle Jesus, erbittet seine Liebe, sucht ihn mit glühendem Her- 
zen, erglühet im Suchen!" • Beide Stellen sprechen von Jesus und seiner Liebe. Die 
zuerst zitierte Strophe kann, in sich selbst genommen, von einer rein geistigen Je- 
susliebe verstanden werden; die letztere dagegen drückt, nach der Eindringlichkeit 

* Es handelt sich in den folgenden Texten der Kirchenväter nicht in erster Linie um eine 
Erlebnis-Frömmigkeit, sondern um das innere Erfahren und Verkosten des Geheimnisses 
der heiligsten Eucharistie. Es geht also nicht um die Weckung frommer Gefühle, als seien 
diese ein notwendiges Zeichen für die Echtheit und Tiefe der Frömmigkeit, sondern um 
geistliche Erfahrung. Selbstverständlich fließen der geistliche Trost und die innere Glut 
normalerweise auch auf das Affektleben über. In der Ablehnung einer individualistischen 
Kommunionfrömmigkeit hat man das in den letzten Jahren wohl zu wenig beachtet. Es 
scheint darum an der Zeit, daran zu erinnern, daß der ganze Mensch dem Herrn, im Sakra- 
ment begegnet. Er darf nicht nur um die hohen Geheimnisse wissen; er muß sich auch mit 
seinem Herzen engagieren. Das hindert nicht, daß die ekklesiologischen Aspekte, die Ge- 
meinschaftsbezüge der heiligsten Eucharistie stärker als früher betont werden. 

Die Sckriftleitung 



6 Jesus Solano 

der Worte zu urteilen, eine fühlbare und affektive Liebe aus. Es geht also darum, 
in den Worten jene Tönung aufzufangen, die anzeigt, daß die Grenze des rein Gei- 
stigen zum Affektiven hin überschritten wird. 

In der •Traditio apostolica" (Apostolische Überlieferung), die in der ersten 
Hälfte des dritten Jhd.s. zu Rom von Hippolyt verfaßt wurde, wird das eucharisti- 
sdie Fleisch Jesu mit dem Land der Verheißung verglichen, das von Milch und Ho- 
nig überfließt (vgl. Ex 3, 8)1. Und im älteren Teil der Grabschriß des Pcctorius 
wird die Eucharistie •honigsüße Nahrung" genannt, die mit •Begierde" genossen 
werden muß2. Ambrosius (4. Jhd.) wendet auf dieses Sakrament die Worte des Ho- 
henliedes 5, 1 •Ich habe mein Brot mit Honig gegessen"3 an, und Gaudentius von 
Brescia (sein Zeitgenosse) nennt die Eucharistie •süße Medizin"4, während Julius 
Firmicus Maternus etwas früher sagt: •Dies ist die himmlische Speise, die süße 
Nahrung Gottes"5. 

Die Kommunion ist ein •Verkosten", wie schon Clemens von Alexandrien 
schrieb, der früheste christliche Gelehrte (vor dem Jahr 215 gestorben). Er läßt den 
Herrn sagen: •Ich, dein Ernährer, habe mich selber als Brot hingegeben; wer es 
genossen hat, wird den Tod in Ewigkeit nicht kosten"6. Johannes Chrysostomus ge- 
braucht den Ausdruck: •Die Zunge, mit der wir gewürdigt wurden, das Fleisch des 
Herrn zu verkosten"7. 

Ein syrischer Dichter aus dem vierten Jahrhundert, Kyrillonas, stellt den Herrn 
dar, wie er beim letzten Abendmahl die elf Apostel anredet und ihnen sagt: 
•Kommt, empfangt mich und verkostet mich, mein Feuer tut denen nicht weh, die 
mich kauen, sondern jenen, die mich nicht verkosten"8. Manche uns überkommenen 
Fragmente aus der sakralen byzantinischen Volksdichtung bitten Jesus: •Gebiete dei- 
nen heiligen Jüngern: .Nehmet, esset meinen Leib; verkostet, trinket mein Blut, 
frohlocket'"». 

Augustinus wendet auf dieses Sakrament an, was vom Manna gesagt wird, daß 
es nämlich •jeglichen Genuß gewährte und jeglichem Geschmack entsprach" (Sap 
16, 20)10, und öfter spricht er vom •Wohlgeschmack des eucharistischen Fleisches"11. 
Cyrill von Alexandrien (5. Jhd.) wiederholt den Ausdruck: •Das Fleisch oder den 
Leib Christi verkosten"12, und Petrus Chrysologus (um die gleiche Zeit) äußert an- 
läßlich der vierten Vaterunserbitte den tiefen Gedanken der Beziehung zwischen 
dem Wohlgeschmack der Eucharistie und der vollkommenen Freude im Himmel: 
•Wer wird nach der Bitte um das himmlische Reich noch um zeitliches Brot bitten? 
ER will aber, daß wir im Sakrament seines Leibes um die ausreichende Wegzeh- 
rung für jeden Tag bitten, so daß wir dadurch zum ewigen Tag und zu Christi Tisch 
selbst kommen, damit wir die Fülle und den Wohlgeschmack dessen erlangen, wo- 
von wir hier den Vorgeschmack haben"13. 

I S 1,173. Wir zitieren nach der Numerierung der von uns herausgegebenen •Textos 
Eucaristicos Primitivos" (2 Bde., Madrid 1952/1954) unter der Sigle S. Dort finden sich die 
Stellen in der Originalsprache, griechisch oder lateinisch, und in einer spanischen Über- 
setzung. 2 S 1,125       3S1,567       4S2,34 5 S 1,446       6 S 1,160 

7 S 1,785, vgl. 801. 8 S 1,1038, vgl. 1044.     " S 1,1070 
10 Vgl. S 2,197. Man könnte etwa fünfzig Stellen aus den Kirchenvätern zitieren, wo die 

Eucharistie mit dem Manna verglichen wird. Vgl. S, Systematischer Index I/c: 2,830 f. 
II Vgl. S 2,222.224.       12 Vgl. S 2,639.656.       13 S 2, 736 



Die affektiven Werte des christlichen Lebens und die Eucharistie 7 

Ps 33, 9: •Kostet und seht, wie lieblich der Herr ist", wird oft auf das Sakrament 
des Altars angewandt14, und es war allgemein Brauch, diesen Vers als Communio 
zu singen, während man die hl. Eucharistie austeilte15. 

Ambrosius geht so weit zu sagen, dieses Brot enthalte •alle Süßigkeit"16, und 
Prudentius (Ende des 4. Jhd.s) scheint auf das eucharistische Gastmahl anzuspielen, 
wenn er sagt, daß der Gott, der in unsere Herzen ausgegossen ist, •die Nahrung der 
Seele und der wahre Geschmack" sei17. Im 5. Jhd. spricht der Bischof Theophilus von 
Alexandrien von den Wonnen, die diese überreiche Nahrung verursache18. 

Diesen Ideen sehr verwandt ist der Gedanke, daß die Eucharistie •sättigt". •Daß 
ich mich mit dem Fisch sättige", war der brennende Wunsch des Pectorius im zweiten 
Teil seiner Grabschrift19. Für Cyprian (gestorben gegen Ende des 3. Jhd.s) war die 
Eucharistie einfach •die Sättigung durch den Herrn"20, und Eusebius von Cäsarea 
schreibt: •Wir sättigen uns mit dem Leib des Erlösers"21. •Seht in meinen 
Armen die Ähre des Lebens, das Brot den Hungrigen gibt und die Notleidenden 
sättigt", läßt Ephrem der Syrer Maria sprechen22. Ambrosius behauptet, daß •der- 
jenige, der es ißt, bis zur Sättigung ißt", nachdem er gesagt hat, daß •die Kleinen 
(in diesem Gastmahl) an der Brust der Freude gestillt werden, damit sie, den irdi- 
schen Vergnügungen entwöhnt, zur Fülle eines reifen Alters gelangen"23. Das soll 
wohl bedeuten, daß der Christ, mit der geistigen Wonne des Sakramentes gesättigt, 
nicht mehr durch die irdischen Vergnügungen aufgehalten wird. Der armenische 
Schriftsteller Elisäus (gest. um 480) sagt in ähnlicher Weise: •Der ganze Mensch, 
Geist, Seele und Leib, wird vergeistigt und Christi teilhaft, wenn er dieses Brot 
ißt... Das Silber wird in seinen Augen verächtlich und das Gold veranlaßt seinen 
Blick zu Haß; was in dieser Welt groß ist, wird als ein Leid betrachtet, denn seine 
Gedanken werden zur himmlischen Freude hin geheiligt, weil er mit dem unsterb- 
lichen Brot gesättigt wurde"24. Die gleiche Gegenüberstellung führt der hl. Johannes 
Chrysostomus an, wenn er diejenigen tadelt, die Christus untreu sind, nachdem sie 
ihn empfangen haben: •Wenn du beim Essen etwas Gutes bekommst, sorgst du da- 
für, daß dieser Wohlgeschmack durch nichts Schlechtes verdorben wird; du aber gibst 
dich den Vergnügungen des Teufels hin, nachdem du dich im Geiste gesättigt 
hast"25. 

Dieser große •Lehrer der Eucharistie" erklärt mit zwei schönen Bildern, wie Leib 
und Blut Christi sättigen. •Seht, wie eng sich Christus mit seiner Braut verbunden 
hat, seht, mit welcher Speise er uns sättigt; er selber ist unsere Nahrung und Speise; 
und wie eine Frau mit dem eigenen Blut und der eigenen Milch ihren Sohn nährt, 
so nährt auch Christus jene, die er gezeugt hat, ständig mit seinem Blut"26. •Dazu 
wird dieser heilige Tisch in die Mitte gestellt wie ein Brunnen, aus dem die Tiere 
von allen Seiten trinken können, damit dieser heilbringende Strom reichlich fließe, 
so daß niemand an brennendem Durst sterbe"27. 

Die Sättigung, die das Gastmahl des Mastkalbes, von dem Christus im Gleichnis 
vom verlorenen Sohn spricht (Lk 15, 23), bewirkt, wird von Hieronymus also ge- 

14 Vgl. S, Biblischer Index: 2,988.       15 Vgl. S 1,1070 und Anmerkungen. 
16Sl,567      " S2,2 18Vgl.S2,47. 
10 S 1,125      20S 1,206      21S 1,280      22S 1,386      23S 1,510      24S2,875 
25 S 1,886      26 S 1,955      27 S 1,956 



8 Jesus Solano 

schildert: •Das Mastkalb, das für die Gläubigen geschlachtet wird, ist der Erlöser 
selbst, dessen Fleisch wir jeden Tag essen und dessen Blut wir trinken. Mit diesem 
Fett gesättigt, rufen wir lobsingend aus: ,Aus meinem Herzen strömt ein hohes 
Lied'" (Ps 44, 2)28. Schon Tertullian hatte diese Beziehung zwischen dem Mastkalb 
des Gleichnisses und der hl. Eucharistie gesehen29. 

Noch ausdrucksvoller ist der Gedanke, daß die Eucharistie •berauscht". Die äl- 
teste Stelle dafür finden wir bei Hippolyt von Rom, in dessen Kommentar zum Ho- 
hen Lied; es ist aber nicht sicher, ob hier das Altarsakrament gemeint ist30. Ganz 
eindeutig ist das Zeugnis des hl. Cyprian in seinem berühmten Brief 63, der •Brief 
über das ,Sakrament' des Kelches des Herrn" heißt. Man weiß, wie Cyprian in die- 
sem Brief den Brauch ablehnt, der übrigens nicht sehr verbreitet gewesen zu sein 
scheint, die hl. Eucharistie nicht mit Wein und Wasser zu konsekrieren, sondern nur 
mit Wasser. Er führt Ps 22, 5 •Dein berauschender Kelch ist wunderbar" an und 
fügt hinzu: •Ein Kelch aber, der berauscht, ist doch sicherlich mit Wein gefüllt, denn 
das Wasser kann niemand berauschen. So berauscht auch der Kelch des Herrn 
ebenso, wie Noe sich mit Wein berauschte (vgl. Gen 9, 21). Weil aber die Berau- 
schung des Kelches und des Blutes des Herrn nicht wie die Berauschung vom Wein 
dieser Welt ist, hat der Hl. Geist nach dem Psalmwort: •Dein berauschender Kelch" 
hinzugefügt: •ist wunderbar", was besagt, daß der Kelch des Herrn so berauscht, 
daß er nüchtern macht, daß er das Herz zur geistlichen Weisheit leitet, daß jeder 
vom Geschmack der weltlichen Dinge sich wieder zur Erkenntnis Gottes wendet; und 
wie durch den gewöhnlichen Wein das Gemüt sich löst, die Seele sich entspannt und 
jede Traurigkeit verbannt wird, so muß auch durch das Trinken vom Blute des 
Herrn und vom Kelche des Heiles die Erinnerung an den alten Menschen und den 
früheren weltlichen Lebenswandel getilgt werden, und das betrübte und traurige 
Herz, das vorher von den Sünden, die es beängstigten, bedrückt wurde, möge sich 
durch die Freude über die göttliche Erbarmung lösen; denn nur dann kann (der 
Kelch) den in der Kirche Gottes Trinkenden froh machen, wenn der Trank die 
Wahrheit des Herrn enthält"31. 

Hier finden sich Gedanken ausgesprochen, die uns auf Schritt und Tritt bei vie- 
len anderen Autoren begegnen. Keiner vielleicht ist so charakteristisch wie der des 
•nüchtern machenden Rausches". Ambrosius hat ihn auf verschiedene Weise zum 
Ausdruck gebracht, z. B. an folgender Stelle: •Der (mystische) Tisch wird nur um 
den Preis des Hungers erworben, und um den Trunk, der mit Nüchternheit be- 
rauscht, bemüht man sich nur im Durst nach den himmlischen Geheimnissen"82, oder 
ein anderes Mal: •Wunderbarer Rausch, der die Nüchternheit der Seele bewirkt"33. 
Der Gedanke kommt oft vor34, wenngleich der präzise Ausdruck •nüchterner 
Rausch" (sobria ebrietas) selbst, der bei Ambrosius gebraucht wird33, bis Augustin 
nicht auf die Eucharistie angewandt wird, und dieser ihn an einer einzigen Stelle 
nur auf Christus bezieht, der das Sakrament der Eucharistie eingesetzt hat36; der 

28 S 2,109      29 Vgl. S 1,150.        o» Vgl. S 1,163 und Anmerkungen. 
31 S 1,220      32 S 1,520      3S S 1,567 
34 Vgl. S, Systematischer Index IX e 13: 2,925 f. 
35 Vgl. den Hymnus •Splendor paternae gloriae": PL 16,1411. 
36 Vgl. Enarrat. in Ps. 33, s. 2 n. 12: PL 36,315; Corpus Christ. 38,290. 



Die affektiven Werte des christlichen Lebens und die Eucharistie 9 

älteste Text, der die von den Gläubigen empfangene Eucharistie •nüchternen 
Rausch" nennt, findet sich bei Cassiodor (5. Jhd.)37. 

In diesem Zusammenhang wenden die Kirchenschriftsteller mehrere Stellen des 
alten Testamentes auf die Eucharistie an, hauptsächlich Ps 22,5: •Dein berau- 
schender Kelch, wie wunderbar ist er!", auch Ps 103, 15: •Der Wein erfreut des Men- 
schen Herz". Unter anderem zählen dazu auch Spr 9, 5: •Trinket den Wein, den 
ich für euch gemischt" und Hohes Lied 5,1: •Ich habe meinen Wein mit Milch ge- 
trunken. Esset, Freunde; trinket und berauscht euch, Vielgeliebte"38 . 

Der Akt der Kommunion wird mit besonders innigen Ausdrücken beschrieben. 
Johannes Chrysostomus spricht vom •Umarmen", vom •Verschmelzen": •Ich habe 
dich mir eng verbunden und vereinigt (spricht der Herr): iß mich, habe ich gerufen, 
trink mich, ich halte dich droben im Himmel fest, ich umarme dich unten auf Erden. 
Genügt es dir nicht, daß ich deine Erstlingsfrucht droben im Himmel habe? (Vgl. 
1 Kor 15, 20.23). Beschwingt das nicht dein Verlangen? Und wiederum komme ich 
zur Erde hernieder; nicht in einfacher Weise bin ich mit dir vereint, nein, ich ver- 
flechte mich förmlich mit dir, ich lasse mich von dir essen, zerkauen, damit die Ver- 
mischung, die Verschmelzung und die Einigung zwischen uns recht vollkommen sei. 
Wenn nämlich sonst sich zwei vereinigen, so bleibt doch jedes innerhalb seiner 
Grenzen; ich aber will mit dir ganz verwoben sein, ich will nicht, daß zwischen uns 
noch etwas sei, ich will eine Einheit aus uns beiden"39. 

Der Ritus der Kommunion selbst erweckt das Gefühl, daß wir Christus küssen. 
Ein Widerklang dieses schon früher geäußerten Gedankens40 findet sich bei dem Ar- 
menier Johannes Mandakuni (5. Jhd.): •Wir wissen, im wahren Glauben", schreibt 
er, •daß Christus auf den Altären wohnt, daß wir zu ihm kommen, daß wir ihn 
schauen, daß wir ihn berühren, daß wir ihn küssen, daß wir ihn in unserem Inneren 
betasten und aufnehmen, daß wir ein Leib mit ihm werden (1 Kor 10,17), Glieder 
und Kinder Gottes"«. 

Eigenartig für unseren Geschmack ist das Beispiel, das der älteste syrische Kir- 
chenvater, Afraates (4. Jhd.), anführt. Darin wendet er die guten Eigenschaften des 
Hundes auf den mutigen Christen an. Ausgehend von den Worten, die Gott zu Ge- 
deon sprach: •Alle, die das Wasser mit der Zunge lecken wie die Hunde, werden 
mit dir in den Krieg ziehen" (Ri 7, 5), schreibt er: •So benehmen sich die starken 
Männer, die bei den Gewässern ausgewählt wurden. Sie folgen wie Hunde dem 
Herrn nach, sie bieten sich an seiner Statt zum Sterben an ... Sie lieben den Herrn, 
sie lecken seine Wunden, wenn sie seinen Leib empfangen, den sie vor Augen ha- 
ben; sie belecken sie mit ihrer Zunge, wie der Hund seinen Herrn beleckt"42. 

Christus, den wir in der hl. Kommunion empfangen, wird ausdrücklich •Bräuti- 
gam" genannt. Ein alter und oft wiederholter Gedanke43. Seine ausführlichste Aus- 
legung findet er im Kommentar zum Hohen Lied des Theodor et von Cyrus (5. Jhd.): 
•Wenn sie (die Braut, der Erlöste) die Schönheit des Bräutigams erkennt, seine 
Stärke, seinen Reichtum, sein Königreich, seine Macht, die er gegenüber allen hat. 
so entbrennt in ihr der Wunsch, ihn zu sehen, ihn zu umarmen, ihn geistig zu lieb- 

»' Vgl. S 2,1113; Corpus Christ. 98,932.        » Vgl. S, Biblischer Index: 2,988 f. 
»» S 1,935; vgl. 664.       40 Vgl. S 1,317.915.       "S2.895 ** S 1,316; vgl. 317.334. 
** Vgl. S 1,398.415.562.888; 2,521.766.       44 S 2,790; vgl. 792.       »Sl.74 



10 Jesus Solano 

kosen. Und damit ein Niedrigdenkender und Erdverhafteter durch das Wort .Lieb- 
kosung' nicht verwirrt werde, bedenke er, wie wir in der mystischen Feier die Glie- 
der des Bräutigams empfangen, küssen, umarmen, und mit den Augen unserem 
Herzen einprägen wie bei einer hochzeitlichen Umarmung, im Glauben, daß wir eins 
sind mit ihm und ihn umarmen und liebkosen"44. 

Der Realismus, mit dem die Kirchenväter die Gegenwart Christi im Sakrament 
beschreiben, nährt das religiöse Gefühl. Am Anfang des 2. Jhd.s bezeichnet Igna- 

tius von Antiochien die Eucharistie als •das Fleisch unseres Erlösers Jesus Christus, 
das für unsere Sünden gelitten und das der Vater durch seine Güte auferweckt 
hat"45. Ein Jahrhundert später wird Tertullian ausrufen: •0 Verbrechen! Die Ju- 
den legten ihre Hände ein einziges Mal auf Christus, diese aber (die Sünder) be- 
leidigen jeden Tag seinen Leib... Welche Hände würden mit mehr Recht abge- 
hauen als jene, durch die der Leib Christi beleidigt wird?"46. Und Ambrosius: •Auch 
dieser Leib, den wir konsekrieren, stammt von der Jungfrau-Mutter. Warum willst 
du in diesem Leibe Christi die Naturordnung verwirklicht sehen, wo doch der Herr 
Jesus aus der Jungfrau außer der Naturordnung geboren wurde? Wahrlich, es ist 
Christi Fleisch, das gekreuzigt und begraben wurde; es ist also wirklich das Sakra- 
ment' dieses Fleisches"47. •Denn Elias", sagt Johannes Chrysostomus, •hinterließ 
seinen Mantel seinem Jünger (vgl. 2 Kö 2,13), aber der Sohn Gottes hinterließ uns bei 
seiner Auffahrt in den Himmel sein eigenes Fleisch: Elias mußte seinen Mantel aus- 
ziehen, aber Christus gab uns sein Fleisch und nahm es zugleich mit sich empor"48. 

Der Realismus, mit dem das Blut Christi vorgestellt wird, gipfelt in dem Gedan- 
ken, es sei dasselbe, das am Kreuz aus Christi Seite geflossen ist (vgl. Joh 19, 34). 
Von den vielen uns erhaltenen Zeugnissen49 nur dieses eine, das von Augustinus 
stammt und das an realistischer Ausdrucksweise kaum übertroffen wird. Die klei- 
nen Kinder wüßten noch nicht, schreibt der Heilige, was in der Eucharistie enthalten 
sei, und wenn sie Brot und Wein nie außerhalb der eucharistischen Feier sähen und 
einer mit großer Autorität ihnen sagte, Brot und Wein seien der Leib und das Blut 
Christi, dann würden sie nichts anderes glauben, als daß der Herr Jesus sich den 
Menschen gerade in dieser Gestalt gezeigt habe und daß die Worte des Evange- 
liums über das Blut, das aus Christi Seite floß, sich auf die Seite des Herrn unter 
dieser Form des Brotes beziehe und auf das Blut unter dieser Form des Weines50. 

Der Gedanke an das Blut der Seite Christi zusammen mit dem an die Wunden des 
Leibes Christi wird von Johannes Chrysostomus folgendermaßen dargestellt, wo er 
von der eucharistischen Kommunion spricht: •Diesen von Nägeln durchbohrten Leib, 
der durch Geißelung zerfleischt wurde, hat der Tod nicht geraubt... dies ist jener 
Leib, der, durch die Lanze verwundet, von Blut überströmt war und der Quellen 
für das Heil der ganzen Welt entspringen ließ, die eine aus Blut und die andere aus 
Wasser"51. 

Ein Zeugnis von besonderer Glut eucharistischer Frömmigkeit begegnet uns im 
vierten Jahrhundert. Gregor von Nazianz erzählt es uns in der Trauerpredigt auf 
seine Schwester Gorgonia, die dabei die Hauptrolle spielt: •Nachdem sie die Hoff- 
nung auf jede menschliche Hilfe aufgegeben hatte, nahm sie ihre Zuflucht zum höch- 

46 S 1,148      « S 1,583      48 S 1,684 
49 Vgl. S, Biblischer Index a Ic 19,34: 2,996.       50 Vgl. S 2,428      51 S 1,869 



Die affektiven Werte des christlichen Lebens und die Eucharistie 11 

sten Arzte. Die ungünstige Nachtzeit abwartend, warf sie sich, als gerade die Krank- 
heit etwas nachließ, vertrauensvoll vor dem Altare nieder, indem sie den, der auf 
dem Altar verehrt wird, mit lauter Stimme und mit allen seinen Namen anrief und 
ihn an alle seine früheren Wundertaten erinnerte; sie war ja in der alten und neuen 
Geschichte wohl bewandert. Ein letztes, heiliges, schönes Wagnis wagte sie. Sie 
ahmte jenes Weib nach, das den Saum des Gewandes Christi berührte und so ihren 
Blutfluß heilte. Was tat Gorgonia? Sie berührte mit ihrem Haupte den Altar unter 
den gleichen Rufen und mit jenem Strom von Tränen, den einst ein Weib auf die 
Füße Christi fließen ließ, und versicherte, sie würde nicht nachlassen, bis sie ihre Ge- 
sundheit gefunden hätte. Mit diesem Mittel (der Tränen) salbte sie ihren ganzen 
Körper und, wenn irgenwo die Hand etwas von dem verheißenen Geheimnis des 
kostbaren Leibes oder des Blutes verwahrt hatte, vermischte sie es mit ihren Tränen. 
Da geschah das Wunder! Sofort, als sie wegging, fühlte sie sich wohl und körperlich, 
seelisch und geistig erleichtert. Was sie gehofft hatte, erhielt sie zum Lohne für ihre 
Hoffnung. Durch ihre seelische Kraft erwarb sie sich körperliche Kraft"52. 

Möge am Schluß so vieler Zeugnisse die glühende eucharistische Bitte stehen, die 
dem letzten großen Theologen der alten griechischen Kirche, Johannes Damascenus 
(8. Jhd.), zugeschrieben wird: •Mein Herz ist verwundet, das Feuer deiner 
Sehnsucht hat mich verzehrt, deine Liebe hat mich umgestaltet, Herr; ich bin an 
deine Liebe gekettet. Sättige mich mit deinem Fleisch, stille meinen Durst durch dein 
lebenspendendes und vergöttlichendes Blut, laß mich deine Güter genießen und in 
den Freuden deiner Gottheit untergehen!"53. 

Über die Wirkungen der Eucharistie, sowohl der hl. Kommunion wie auch der 
über die liturgische Handlung hinaus bleibenden eucharistischen Wirklichkeiten 
drücken sich die Kirchenschriftsteller der patristischen Zeit mit solchen Worten aus, 
daß sie uns ihre Überzeugung offenbaren, die Eucharistie spende dem christlichen 
Leben nicht nur Sündenvergebung und sittliche Kraft, sondern auch geistliche Trö- 
stung und Freude, die auf den affektiven Bereich der Seele überfließen; sie nähre 
eine Liebe zum Herrn, die nicht nur im Geiste bleibt, sondern ihren Widerhall im 
Herzen findet und so den ganzen Menschen erfüllt und vom Irdischen löst. 

Ganz in Übereinstimmung mit der Urkirche betont die jetzige römische Liturgie 
das äffektive Element der Frömmigkeit54. Dafür nur zwei Beispiele, das Kirchengebet 
aus der Messe des hl. Paschalis Baylon, des Patrons der eucharistischen Vereine und 
Sakramentsbruderschaften, und die Postcommunio vom Fest des heiligsten Herzens 
Jesu. Das erstere lautet: •0 Gott, du ziertest deinen hl. Bekenner Paschalis mit einer 
wunderbaren Liebe zu den hochheiligen Geheimnissen deines Leibes und Blutes; 
so gib in deiner Gnade, daß wir aus diesem göttlichen Mahle dieselbe Fülle des 
Geistes wie er schöpfen!" Und das Schlußgebet des Herz-Jesu-Festes: •Deine hei- 
ligen Opferspeisen, Herr Jesus, mögen göttliche Glut in uns hineintragen; lehre uns 
in ihrer Kraft das Irdische verachten und das Himmlische lieben, nachdem wir die 
Süßigkeit deines liebreichsten Herzens gekostet haben!" 

52 S 1,627 
53 S 2,1351; für das schwer zu lösende Problem der Echtheit vgl. J. M. Ho eck OSB: 

Stand und Auf gäbe der Damaskenus-Forschung: Orientalin Christiana Periodica 17 (1951) 29. 
54 Vgl. J. C a 1 v e r a s SJ: La vida afectiva en el servicio divino, segün las oraciones del 

Misal romano: Manresa 30 (1958) 221•234, 343•360. 




