Die affektiven Werte des chris[:lichen Lebens und die
Eucharistie
nach dem Zeugnis der Kirchenviter*

Von Jestis Solano S], Ofia (Burgos)

Das christliche Leben durchdringt nicht nur den Verstand und den geistigen Wil-
len des Gldubigen, sondern auch sein affektives Leben. So muf} es sein; denn wir
milssen Gott lieben aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, aus ganzem Gemiit und
aus allen unseren Kriften (Mk 12, 30). Unsere heutige Welt empfindet vielleicht
mehr als zu anderen Zeiten die Gefiihlsleere und hungert stiarker nach den affek-
tiven religiosen Werten, die so ganz mit dem Streben der menschlichen Natur iiber-
einstimmen.

Wir méchten darum im folgenden einmal das Geheimnis der Eucharistie unter
diesem Gesichtspunkt sehen, zumal bei der dogmatischen Behandlung dieses Ge-
heimnisses davon meist wenig die Rede ist. Zu diesem Zweck greifen wir einige
Texte aus der patristischen Literatur heraus. Nicht als ob die Kirchenviter sich die-
ses Problem reflex gestellt hitten; dann wire es fiir uns leicht. Aber da sie niemals
mit dem bloflen Verstand die Geheimnisse der Offenbarung zu begreifen und zu ent-
falten suchen, sondern auch in ihren lehrhaften Traktaten eine ,kniende Theologie® -
betreiben, wie einer in unseren Tagen gesagt hat, darum ist zu hoffen, dafl die
Ausbeute fiir unser Thema in ihren Schriften reich sein wird.

Zunichst aber ein Beispiel, um unsere Absicht ein wenig genauer zu erlidutern: Im
Hymnus ,, Adoro te devote®, der im jetzigen romischen Meflbuch fiir die Danksagung
nach der Messe vorgeschlagen wird, lesen wir folgende Strophe: ,Ich schav die
Whunden nicht, wie Thomas einst sie sah, und doch bekenne ich dich als meinen Gott:
laB mich jeden Tag mehr an dich glauben, auf dich hoffen, dich lieben.“ Der Hym-
nus fir die Matutin zum Fest des hlst, Namens Jesu hat folgende Strophe: , Jesum
omnes agnoscite, amorem. eius poscite, Jesum ardenter quaerite, quarendo inardes-
cite!“ — ,Erkennet alle Jesus, erbittet seine Liebe, sucht ihn mit glihendem Her-
zen, erglihet im Suchen!“ — Beide Stellen sprechen von Jesus und seiner Liebe. Die
zuerst zitierte Strophe kann, in sich selbst genommen, von einer rein geistigen Je-
susliebe verstanden werden; die letztere dagegen driickt, nach der Eindringlichkeit

* Es handelt sich in den folgenden Texten der Kirchenvéter nicht in erster Linie um eine
Erlebnis-Frommigkeit, sondern um das innere Erfahren und Verkosten des Geheimnisses
der heiligsten Eucharistie. Es geht also nicht um die Weckung frommer Gefiihle, als seien
diese ein notwendiges Zeichen fiir die Echtheit und Tiefe der Frommigkeit, sondern um
geistliche Erfahrung. Selbstverstindlich fliefen der geistliche Trost und die innere Glut
normalerweise auch auf das Affektleben iiber. In der Ablehnung einer individualistischen
Kommunionfrémmigkeit hat man das in den letzten Jahren wohl zu wenig beachtet. Es
scheint darum an der Zeit, daran zu erinnern, daf} der ganze Mensch dem Herrn im Sakra-
ment begegnet. Er darf nicht nur um die hohen Geheimnisse wissen; er mufl sich auch mit
seinem Herzen engagieren. Das hindert nicht, dafl die ekklesiologischen Aspekte, die Ge-
meinschaftsbeziige der heiligsten Eucharistie stirker als frither betont werden.

Die Schriftleitung



6 Jesiis Solano

der Worte zu urteilen, eine fihlbare und affektive Liebe aus. Es geht also darum,
in den Worten jene Tonung aufzufangen, die anzeigt, dafl die Grenze des rein Gei-
stigen zum Affektiven hin iiberschritten wird.

In der ,Traditio apostolica“ (Apostolische Uberlieferung), die in der ersten
Hilfte des dritten Jhd.s. zu Rom von Hippolyt verfalt wurde, wird das eucharisti-
sche Fleisch Jesu mit dem Land der Verheilung verglichen, das von Milch und Ho-
nig iiberfliet (vgl. Ex 3,8)!.. Und im ilteren Teil der Grabschrift des Pectorius
wird die Eucharistie ,honigsiffie Nahrung“ genannt, die mit ,Begierde” genossen
werden mufi2. Ambrosius (4. Jhd.) wendet auf dieses Sakrament die Worte des Ho-
henliedes 5,1 ,Ich habe mein Brot mit Honig gegessen“® an, und Gaudentius von
Brescia (sein Zeitgenosse) nennt die Eucharistie ,sifle Medizin“4, wahrend Julius
Firmicus Maternus etwas friher sagt: ,Dies ist die himmlische Speise, die sufle
Nahrung Gottes“s.

Die Kommunion ist ein ,Verkosten“, wie schon Clemens von Alexandrien
schrieb, der fritheste christliche Gelehrte (vor dem Jahr 215 gestorben). Er 148t den
Herrn sagen: ,Ich, dein Ernidhrer, habe mich selber als Brot hingegeben; wer es
genossen hat, wird den Tod in Ewigkeit nicht kosten®“s. Johannes Chrysostomus ge-
braucht den Ausdruck: ,Die Zunge, mit der wir gewtrdigt wurden, das Fleisch des
Herrn zu verkosten®7,

Ein syrischer Dichter aus dem vierten Jahrhundert, Kyrillonas, stellt den Herrn
dar, wie er beim letzten Abendmahl die elf Apostel anredet und ihnen sagt:
- ,Kommt, empfangt mich und verkostet mich, mein Feuer tut denen nicht weh, die
" mich kauen, sondern jenen, die mich nicht verkosten“8, Manche uns tberkoinmenen
Fragmente aus der sakralen byzantinischen Volksdichtung bitten Jesus: ,Gebiete dei-
nen heiligen Jiingern: ,Nehmet, esset meinen Leib; verkostet, trinket mein Blut,
frohlocket“®.

Augustinus wendet auf dieses Sakrament an, was vom Manna gesagt wird, dafi
es namlich ,jeglichen Genuf gewdhrte und jeglichem Geschmack entsprach® (Sap
16, 20)19, und éfter spricht er vom , Wohlgeschmack des eucharistischen Fleisches“1t.
Cyrill von Alexandrien (5. Jhd.) wiederholt den Ausdruck: ,Das Fleisch oder den
Leib Christi verkosten“#2, und Petrus Chrysologus (um die gleiche Zeit) daufiert an-
1aflich der vierten Vaterunserbitte den tiefen Gedanken der Beziehung zwischen
dem Wohlgeschmack der Eucharistie und der vollkommenen Freude im Himmel:
»Wer wird nach der Bitte um das himmlische Reich noch um zeitliches Brot bitten?
ER will aber, dafl wir im Sakrament seines Leibes um die ausreichende Wegzeh-
rung fir jeden Tag bitten, so dafl wir dadurch zum ewigen Tag und zu Christi Tisch
selbst kommen, damit wir die Fiille und den Wohlgeschmack dessen erlangen, wo-
von wir hier den Vorgeschmack haben“13,

1 81,173. Wir zitieren nach der Numerierung der von uns herausgegebenen ,Textos
Eucaristicos Primitivos” (2 Bde., Madrid 1952/1954) unter der Sigle S. Dort finden sich die
Stellen in der Originalsprache, griechisch oder lateinisch, und in einer spanischen Uber-
setzung. 251,125 3 S1,567 452,34 551,446 6 S1,160

7 S 1,785, vgl. 801. 8 51,1088, vgl. 1044. ® S1,1070

10 Vgl. S 2,197. Man konnte etwa fiinfzig Stellen aus den Kirchenvitern zitieren, wo die
Eudharistie mit dem Manna verglichen wird. Vgl. S, Systematischer Index I/c: 2,830 f.

1 Vgl $2,222.224. 12 Vgl.$2,689.656. 15 S 2,736



Die affektiven Werte des christlichen Lebens und die Eucharistie 7

Ps 33, 9: ,Kostet und seht, wie lieblich der Herr ist“, wird oft auf das Sakrament
des Altars angewandt!4, und es war allgemein Brauch, diesen Vers als Communio
zu singen, wahrend man die hl. Eucharistie austeilte!s.

Ambrosius geht so weit zu sagen, dieses Brot enthalte ,alle Sufligkeit“1s, und
Prudentius (Ende des 4. Jhd.s) scheint auf das eucharistische Gastmahl anzuspielen,
wenn er sagt, dafl der Gott, der in unsere Herzen ausgegossen ist, ,die Nahrung der
Seele und der wahre Geschmack® seit?. Im 5. Jhd. spricht der Bischof Theophilus von
Alexandrien von den Wonnen, die diese iiberreiche Nahrung verursache!s,

Diesen Ideen sehr verwandt ist der Gedanke, dafl die Eucharistie ,sattigt”. ,Dafi
ich mich mit dem Fisch sittige”, war der brennende Wunsch des Pectorius im zweiten
Teil seiner Grabschriftd. Fir Cyprian (gestorben gegen Ende des 3. Jhd.s) war die
Eucharistie einfach ,die Sattigung durch den Herrn“29, und Eusebius von Cisarea
schreibt: ,Wir sittigen uns mit dem Leib des Erlosers“?l. ,Seht in meinen
Armen die Abhre des Lebens, das Brot den Hungrigen gibt und die Notleidenden
sattigt®, 1at Ephrem der Syrer Maria sprechen®2. Ambrosius behauptet, dafi ,der-
jenige, der es ifit, bis zur Sattigung ifit“, nachdem er gesagt hat, dafl ,die Kleinen
{(in diesem Gastmahl) an der Brust der Freude gestillt werden, damit sie, den irdi-
schen Vergniigungen entwéhnt, zur Fille eines reifen Alters gelangen“23, Das soll
wohl bedeuten, dafl der Christ, mit der geistigen Wonne des Sakramentes gesiittigt,
nicht mehr durch die irdischen Vergniigungen aufgehalten wird, Der armenische
Schriftsteller Elisdus (gest. um 480) sagt in dhnlicher Weise: ,Der ganze Mensch,
Geist, Seele und Leib, wird vergeistigt und Christi teilhaft, wenn er dieses Brot
ifit. .. Das Silber wird in seinen Augen verichtlich und das Gold veranlaflt seinen
Blick zu Haf}; was in dieser Welt grof§ ist, wird als ein Leid betrachtet, denn seine -
Gedanken werden zur himmlischen Freude hin geheiligt, weil er mit dem unsterb-
lichen Brot gesdttigt wurde“24. Die gleiche Gegeniiberstellung fithrt der hl. Jolhannes
Chrysostomus an, wenn er diejenigen tadelt, die Christus untreun sind, nachdem sie
ihn empfangen haben: ,Wenn du beim Essen etwas Gutes bekommst, sorgst du da-
fir, dafl dieser Wohlgeschmack durch nichts Schlechtes verdorben wird; du aber gibst
dich den Vergniigungen des Teufels hin, nachdem du dich im Geiste gesattigt
hast“2s.

Dieser grofle ,Lehrer der Eucharistie“ erklart mit zwei schénen Bildern, wie Leib
und Blut Christi sittigen. ,Seht, wie eng sich Christus mit seiner Braut verbunden
hat, seht, mit welcher Speise er uns sittigt; er selber ist unsere Nahrung und Speise;
und wie eine Frau mit dem eigenen Blut und der eigenen Milch ihren Sohn nihrt,
so nahrt auch Christus jene, die er gezeugt hat, stindig mit seinem Blut“2s. ,Dazu
wird dieser heilige Tisch in die Mitte gestellt wie ein Brunnen, aus dem die Tiere
von allen Seiten trinken kénnen, damit dieser heilbringende Strom reichlich fiiefle,
so dafl niemand an brennendem Durst sterbe“27,

Die Sittigung, die das Gastmahl des Mastkalbes, von dem Christus im Gleichnis
vom verlorenen Sohn spricht (Lk 15, 23), bewirkt, wird von Hieronymus also ge-

14 Vgl. S, Biblischer Index: 2, 988. 15 Vgl. S 1,1070 und Anmerkungen.

18 S1,567 178922 18 Vgl. S 2,47.

¥ S51,125 20 S1,206 21 S1,280 251,38 2 S1,510 2¢ S2,875
%5 51,88 % S1,955 27 51,956



8 Jesiis Solano

schildert: ,Das Mastkalb, das fiir die Gliubigen geschlachtet wird, ist der Erléser
selbst, dessen Fleisch wir jeden Tag essen und dessen Blut wir trinken. Mit diesem
Fett gesdttigt, rufen wir lobsingend aus: ,Aus meinem Herzen strémt ein hohes
Lied*“ (Ps 44, 2)%8. Schon Tertullian hatte diese Beziehung zwischen dem Mastkalb
des Gleichnisses und der hl. Eucharistie gesehen2?,

Noch ausdrucksvoller ist der Gedanke, dafl die Eucharistie ,berauscht®. Die il-
teste Stelle dafiir finden wir bei Hippolyt von Rom, in dessen Kommentar zum Ho-
hen Lied; es ist aber nicht sicher, ob hier das Altarsakrament gemeint ist3%, Ganz
eindeutig ist das Zeugnis des hl. Cyprian in seinem berithmten Brief 63, der ,,Brief
iiber das Sakrament' des Kelches des Herrn® heifit. Man weif}, wie Cyprian in die-
sem Brief den Brauch ablehnt, der iibrigens nicht sehr verbreitet gewesen zu sein
scheint, die hl. Eucharistie nicht mit Wein und Wasser zu konsekrieren, sondern nur
mit Wasser. Er fihrt Ps 22,5 ,Dein berauschender Kelch ist wunderbar® an und
fiigt hinzu: ,Ein Kelch aber, der berauscht, ist doch sicherlich mit Wein gefiillt, denn
das Wasser kann niemand berauschen. So berauscht auch der Kelch des Herrn
ebenso, wie Noe sich mit Wein berauschte (vgl. Gen 9, 21). Weil aber die Berau-
schung des Kelches und des Blutes des Herrn nicht wie die Berauschung vom Wein
dieser Welt ist, hat der Hl. Geist nach dem Psalmwort: ,Dein berauschender Kelch®
binzugefiigt: ,ist wunderbar“, was besagt, dal der Kelch des Herrn so berauscht,
daf er niichtern macht, dafl er das Herz zur geistlichen Weisheit leitet, da jeder
vom Geschmack der weltlichen Dinge sich wieder zur Erkenntnis Gottes wendet; und
wie durch den gewdhnlichen Wein das Gemiit sich 16st, die Seele sich entspannt und
jede Traurigkeit verbannt wird, so mufl auch durch das Trinken vom Blute des
Herrn und vom Kelche des Heiles die Erinnerung an den alten Menschen und den
frilheren weltlichen Lebenswandel getilgt werden, und das betriibte und traurige
Herz, das vorher von den Siinden, diec es bedngstigten, bedriickt wurde, mége sich
durch die Freude iber die gottliche Erbarmung l8sen; denn nur dann kann (der
Kelch) den in der Kirche Gottes Trinkenden froh machen, wenn der Trank die
Wabhrheit des Herrn enthalt“s1,

Hier finden sich Gedanken ausgesprochen, die uns auf Schritt und Tritt bei vie-
len anderen Autoren begegnen. Keiner vielleicht ist so charakteristisch wic der des
»nitchtern machenden Rausches“. Ambrosius hat ihn auf verschiedene Weise zum
Ausdruck gebracht, z. B. an folgender Stelle: ,Der (mystische) Tisch wird nur um
den Preis des Hungers erworben, und um den Trunk, der mit Niichternheit be-
rauscht, bemiiht man sich nur im Durst nach den himmlischen Geheimnissen“#2, oder
ein anderes Mal: , Wunderbarer Rausch, der die Niichternheit der Scele bewirkt“3s.
Der Gedanke kommt oft vor34, wenngleich der prizise Ausdruck niichterner
Rausch® (sobria ebrietas) selbst, der bei Ambrosius gebraucht wirdss, bis Augustin
nicht auf die Eucharistic angewandt wird, und dieser ihn an einer einzigen Stelle
nur auf Christus bezieht, der das Sakrament der Eucharistie eingesetzt hat®6; der

28.52,109 2 Vgl.S1,150. 30 Vgl. S 1,163 und Anmerkungen.
31 §1,220 3% 51,520 %8 S1,567

34 Vgl. S, Systematischer Index IX e 13: 2,925f.

3 Vgl. den Hymnus ,Splendor paternae gloriae“: PL 16, 1411,

3 Vgl. Enarrat. in Ps. 33, s. 2 n. 12: PL 36, 315; Corpus Christ. 38, 290.



Die affektiven Werte des christlichen Lebens und die Eucharistie 9

lteste Text, der die von den Gliubigen empfangene Eucharistie ,niichternen
Rausch“ nennt, findet sich bei Cassiodor (5. Jhd.)s7,

In diesem Zusammenhang wenden die Kirchenschriftsteller mehrere Stellen des
alten Testamentes auf die Eucharistie an, hauptsichlich Ps 22, 5: ,Dein berau-
schender Kelch, wie wunderbar ist er!“, auch Ps 103, 15: ,Der Wein erfreut des Men-
schen Herz“. Unter anderem zihlen dazu auch Spr 9, 5: ,Trinket den Wein, den
ich fir euch gemischt* und Hohes Lied 5, 1: ,Ich habe meinen Wein mit Milch ge-
trunken. Esset, Freunde; trinket und berauscht euch, Vielgeliebtess ,

Der Akt der Kommunion wird mit besonders innigen Ausdriicken beschrieben.
Johannes Chrysostomus spricht vom ,,Umarmen®, vom ,Verschmelzen“: ,Ich habe
dich mir eng verbunden und vereinigt (spricht der Herr): i} mich, habe ich gerufen,
trink mich, ich halte dich droben im Himmel fest, ich umarme dich unten auf Erden,
Geniigt es dir nicht, daf} ich deine Erstlingsfrucht droben im Himmel habe? (Vgl.
1 Kor 15, 20.23). Beschwingt das nicht dein Verlangen? Und wiederum komme ich
zur Erde hernieder; nicht in einfacher Weise bin ich mit dir vereint, nein, ich ver-
flechte mich formlich mit dir, ich lasse mich von dir essen, zerkauen, damit die Ver-
mischung, die Verschmelzung und die Einigung zwischen uns recht vollkommen sei.
Wenn nédmlich sonst sich zwei vereinigen, so bleibt doch jedes innerhalb seiner
Grenzen; ich aber will mit dir ganz verwoben sein, ich will nicht, daf} zwischen uns
noch etwas sei, ich will eine Einheit aus uns beiden“39,

Der Ritus der Kommunmnion selbst erweckt das Gefiihl, dafl wir Christus kiissen.
Ein Widerklang dieses schon frither geduflerten Gedankens findet sich bei dem Ar-
menier Johannes Mandakuni (5. Jhd.): , Wir wissen, im wahren Glauben®, schreibt
er, ,dafl Christus auf den Altiren wohnt, dafl wir zu ihm kommen, dafl wir ihn
_schauen, dafl wir ihn beriihren, dafl wir ihn kiissen, dafl wir ihn in unserem Inneren
betasten und aufnehmen, dafl wir ein Leib mit ihm werden (1 Kor 10, 17), Glieder
und Kinder Gottes“41,

Eigenartig: fiir unseren Geschmadk ist das Beispiel, das der ilteste syrische Kir-
chenvater, Afraates (4. Jhd.), anfithrt. Darin wendet er die guten Eigenschafien des
Hundes auf den mutigen Christen an. Ausgehend von den Worten, die Gott zu Ge-
deon sprach: ,Alle, die das Wasser mit der Zunge lecken wie die Hunde, werden
mit dir in den Krieg ziehen“ (Ri 7, 5), schreibt er: ,So benechmen sich die starken
Manner, die bei den Gewissern ausgewahlt wurden. Sie folgen wie Hunde dem
Herrn nadh, sie bieten sich an seiner Statt zum Sterben an. . . Sie lieben den Herrn.
sie lecken seine Wunden, wenn sie seinen Leib empfangen, den sie vor Augen ha-
ben; sie beledken sie mit ihrer Zunge, wie der Hund seinen Herrn beleckt“42,

Christus, den wir in der hl, Kommunion empfangen, wird ausdriiklich ,Briuti-
gam“ genannt. Ein alter und oft wiederholter Gedanke#. Seine ausfithrlichste Aus-
legung findet er im Kommentar zum Hohen Lied des Tkeodoret vorn Cyrus (5. Jhd.):
»Wenn sie (die Braut, der Erloste) die Schonheit des Bravtigams erkennt, seine
Starke, seinen Reichtum, sein Konigreich, seine Macht, die er gegeniiber allen hat.
so entbrennt in ihr der Wunsch, ihn zu sehen, ihn zu umarmen, ihn geistig zu lieb-

37 Vgl. S 2,1113; Corpus Christ. 98, 932. 38 Vgl. S, Biblischer Index: 2,988 1.
33 §1,935; vgl. 664. 40 Vel. S 1,317.915. 4§52 895 42 §1,316; vgl. 817.834.
2 Vgl. S 1,398. 415. 562. 888; 2, 521. 766. 4 §2,790; vgl. 792. 4% 51,74



10 Jesus Solano

kosen. Und damit ein Niedrigdenkender und Erdverhafteter durch das Wort ,Lieb-

kosung® nicht verwirrt werde, bedenke er, wie wir in der mystischen Feier die Glie-

der des Briutigams empfangen, kiissen, umarmen, und mit den Augen unserem

Herzen einpragen wie bei einer hochzeitlichen Umarmung, im Glauben, dal wir eins
_ sind mit ihm und ihn umarmen und licbkosen®4¢,

- Der Realismus, mit dem die Kirchenviter die Gegenwart Christi im Sakrament
beschreiben, nahrt das religiése Gefithl. Am Anfang des 2. Jhd.s bezeichnet Igna-
tius von Antiochien die Eucharistie als ,das Fleisch unseres Erlosers Jesus Christus,
das fir unsere Siinden gelitten und das der Vater durch seine Giite auferweckt
hat“#, Ein Jahrhundert spiter wird Tertullian ausrufen: ,,Q Verbrechen! Die Ju-
den legten ihre Hénde ein einziges Mal auf Christus, diese aber (die Siinder) be-
leidigen jeden Tag seinen Leib... Welche Hinde wiirden mit mehr Recht abge-
hauen als jene, durch die der Leib Christi beleidigt wird?“4. Und Ambrosius: ,Auch
dieser Leib, den wir konsckrieren, stammt von der Jungfrau-Mutter. Warum willst
du in diesem Leibe Christi die Naturordnung verwirklicht sehen, wo doch der Herr
Jesus aus der Jungfrau auer der Naturordnung geboren wurde? Wahrlich, es ist
Christi Fleisch, das gekreuzigt und begraben wurde; es ist also wirklich das ,Sakra-
ment’ dieses Fleisches“4. ,Denn Elias“, sagt Johannes Chrysostomus, ,hinterlief§
seinen Mantel seinem Jinger (vgl.2K6 2, 13),aber der Sohn Gottes hinterlief uns bei
seiner Auffahrt in den Himmel sein eigenes Fleisch: Elias mufite seinen Mantel aus-
ziehen, aber Christus gab uns sein Fleisch und nahm es zugleich mit sich empor“48,

Der Realismus, mit dem das Blut Christi vorgestellt wird, gipfelt in dem Gedan-
ken, es sei dasselbe, das am Kreuz aus Christi Seite geflossen ist (vgl. Joh 19, 34).
Von den vielen uns erhaltenen Zeugnissen® nur dieses eine, das von Augustinus
stammt und das an realistischer Ausdrucksweise kaum iibertroffen wird. Die klei-
nen Kinder wiifiten noch nicht, schreibt der Heilige, was in der Eucharistie enthalten
se1, und wenn sie Brot und Wein nie auflerhalb der eucharistischen Feier sihen und
einer mit grofler Autoritit ihnen sagte, Brot und Wein seien der Leib und das Blut
Christi, dann wiirden sie nichts anderes glauben, als dafl der Herr Jesus sich den
Menschen gerade in dieser Gestalt gezeigt habe und dafl die Worte des Evange-
liums dber das Blut, das aus Christi Seite floR, sich auf die Seite des Herrn unter
dieser Form des Brotes beziche und auf das Blut unter dieser Form des Weiness.

Der Gedanke an das Blut der Seite Christi zusammen mit dem an die Wunden des
Leibes Christi wird von Johannes Chrysostomus folgendermaflen dargestellt, wo er
von der eucharistischen Kommunion spricht: ,Diesen von Nigeln durchbohrten Leib,
der durch Geifielung zerfleischt wurde, hat der Tod nicht geraubt. .. dies ist jener
Leib, der, durch die Lanze verwundet, von Blut iiberstromt war und der Quellen
fiir das Heil der ganzen Welt entspringen lie}, die eine aus Blut und die andere aus
Wasser “51.

Ein Zeugnis von besonderer Glut eucharistischer Frommigkeit begegnet uns im
vierten Jahrhundert. Gregor von Nazianz erzihlt es uns in der Trauerpredigt auf
seine Schwester Gorgonia, die dabei die Hauptrolle spielt: ,Nachdem sie die Hoff-

nung auf jede menschliche Hilfe aufgegeben hatte, nahm sie ihre Zuflucht zum héch-

46 51,148 17 51,583 18 51,684
4 Vgl. S, Biblischer Index a Ic 19, 34: 2, 996. 5 Vgl.S2,428 51 S 1,869



Die affektiven Werte des christlichen Lebens und die Eucharistie 11

sten Arzte. Die ungiinstige Nachtzeit abwartend, warf sie sich, als gerade die Krank-
heit etwas nachlieff, vertrauensvoll vor dem Altare nieder, indem sie den, der auf .
dem Altar verehrt wird, mit lauter Stimme und mit allen seinen Namen anrief und
ihn an alle seine fritheren Wundertaten erinnerte; sie war ja in der alten und neuen
Geschichte wohl bewandert. Ein letztes, heiliges, schones Wagnis wagte sie. Sie
ahmte jenes Weib nach, das den Saum des Gewandes Christi bertthrte und so ihren
Blutfluf heilte. Was tat Gorgonia? Sie berihrte mit ihrem Haupte den Altar unter
den gleichen Rufen und mit jenem Strom von Trinen, den einst ein Weib auf die
Fiile Christi fliefen lief, und versicherte, sie wiirde nicht nachlassen, bis sie ihre Ge-
sundheit gefunden hitte. Mit diesem Mittel (der Trénen) salbte sie ihren ganzen
Kérper und, wenn irgenwo die Hand etwas von dem verheiflenen Geheimnis des
kostbaren Leibes oder des Blutes verwahrt hatte, vermischte sie es mit ihren Trénen.
Da geschah das Wunder! Sofort, als sie wegging, fithlte sie sich wohl und kérperlich.
seelisch und geistig erleichtert. Was sie gehofft hatte, erhielt sie zum Lohne fir ihre
Hoffnung. Durch ihre seelische Kraft erwarb sie sich korperliche Kraft“s2.

Moge am Schluf} so vieler Zeugnisse die glihende eucharistische Bitte stehen, die
dem letzten groflen Theologen der alten griechischen Kirche, Johannes Damascenus
(8. Jhd.), zugeschrieben wird: ,Mein Herz ist verwundet, das Feuer deiner
Sehnsucht hat mich verzehrt, deine Liebe hat mich umgestaltet, Herr; ich bin an
deine Liebe gekettet. Sattige mich mit deinem Fleisch, stille meinen Durst durch dein
lebenspendendes und vergéttlichendes Blut, Jafl mich deine Giiter genieflen und in
den Freuden deiner Gottheit untergehen!“ss.

Uber die Wirkungen der Eucharistie, sowohl der hl. Kommunion wie auch der
iber die liturgische Handlung hinaus bleibenden eucharistischen Wirklichkeiten
driicken sich die Kirchenschriftsteller der patristischen Zeit mit solchen Worten aus,
dafl sie uns ihre Cberzeugung offenbaren, die Eucharistie spende dem christlichen
Leben nicht nur Siindenvergebung und sittliche Kraft, sondern auch geistliche Tro-
stung und Freude, die auf den affektiven Bereich der Seele liberflielen; sie ndhre
eine Liebe zum Herrn, die nicht nur im Geiste bleibt, sondern ihren Widerhall im
Herzen findet und so den ganzen Menschen erfiillt und vom Irdischen 16st.

Ganz in Ubereinstimmung mit der Urkirche betont die jetzige romische Liturgie
das affektive Element der Frommigkeits4. Dafiir nur zwei Beispiele, dasKirchengebet
aus der Messe des hl. Paschalis Baylon, des Patrons der eucharistischen Vereine und
Sakramentsbruderschaften, und die Postcommunio vom Fest des heiligsten Herzens
Jesu. Das erstere lautet: ,O Gott, du ziertest deinen hl. Bekenner Paschalis mit einer
wunderbaren Liebe zu den hochheiligen Geheimnissen deines Leibes und Biutes;
so gib in deiner Gnade, dafl wir aus diesem gottlichen Mahle dieselbe Fiille des
Geistes wie er schopfen!” Und das SchlufBgebet des Herz-Jesu-Festes: ,Deine hei-
ligen Opferspeisen, Herr Jesus, mégen gottliche Glut in uns hineintragen; lehre uns
in ihrer Kraft das Irdische verachten und das Himmlische lieben, nachdem wir die
SiRigkeit deines liebreichsten Herzens gekostet haben!“

58 §2,1351; fiir das schwer zu lésende Problem der Echtheit vgl. J. M. Hoe ck OSB:
Stand und Aufgabe der Damaskenus-Forschung: Orientalia Christiana Periodica 17 (1951) 29.

5 Vgl. J. Calveras S]: La vida afectiva en el servicio divino, segin las oraciones del
Misal romano: Manresa 30 (1958) 221—234, 343—360.





