
Jejuniorum Sollemnia 

Von Hans Wulf SJ, Frankfurt/Main 

Jahr für Jahr beginnt die Kirche ihre Vorbereitung auf die Begehung der öster- 
lichen Geheimnisse mit der Fastenzeit. Sie bittet in ihrer Liturgie am Aschermitt- 
woch, daß die ehrwürdige Feier der Fasten, die •jejuniorum veneranda sollemnia", 
mit gebührender Frömmigkeit begangen und in ungestörter Andacht zu Ende 
geführt werde. Wir Christen sollen also fasten. Ein solches Ansinnen hat für uns 
heute, wenigstens in den Ländern wachsenden Wohlstands und damit zunehmender 
Üppigkeit auch in Bezug auf Speise und Trank, nichts Befremdliches mehr. Im 
Gegenteil! Von nicht wenigen Menschen wird mit mehr oder weniger Erfolg ein 
Heilfasten, das abzielt auf den Leib, seine Gesundheit und Schönheit, durchgeführt. 
Auch das christliche Fasten soll Heilfasten sein, soll sich beziehen auf die Heilheit 
Von Leib und Seele, zuletzt aber auf das endgültige, das eschatologische Heil. Über 
die Beziehung von Fasten und Heil wollen wir ein wenig geistlich nachdenken. 

Der hl. Thomas von Aquin versteht das christliche Fasten als eine Weise der Ver- 
wirklichung der Tugend des zuchtvollen Maßes, die sich auf das menschliche Begeh- 
rungsvermögen bezieht. Fasten ist Übung der Enthaltsamkeit und besteht zunächst 
im geordneten Entzug von Essen und Trinken, genauer im Ordnen des naturhaften 
Genußwillens durch Abstinenz im eben genannten Bereich des leiblichen Lebens. In 
einem weiteren Sinne • und einen solchen wollen wir hier unterstellen, können wir 
unter Fasten die geordnete Enthaltsamkeit von Gütern der sinnlichen Sphäre ver- 
stehen. So begriffen wäre Fasten z. B. auch der bewußte und frei gewollte Wider- 
stand gegen die Reizüberflutung durch die vielfältigen Instrumente einer modernen 
Zivilisation, durch Fernsehen und Rundfunk, durch Kino und Illustrierte, durch die 
Vergnügungsindustrie usw. Kurz: Es geht um ein aus religiösen Gründen motiviertes 
Sich-Enthalten von sinnlichen Genußdingen, wobei zu beachten ist, daß diese vom 
Menschen nie rein sinnlich begehrt werden, einfach deshalb nicht, weil wir mensch- 
lich, d. h. in der seinshaften Einheit von Sinnlichkeit und Geist begehren. Das Be- 
gehren kann dann sinnlich oder geistig nach seinem jeweils intensiver anwesenden 
Element benannt werden. 

Warum sollen wir nun zu unserem Heile gerade fasten und also uns der so 
begehrten sinnlichen Werte enthalten? Zunächst sei auf dieses hingewiesen: Daß der 
Mensch maßlos in seinem Begehren geworden ist, daß diese seine Maßlosigkeit heute 
seine Existenz schlechthin bedroht, ist so offenbar, daß die Moralisten ständig dar- 
über zu reden gezwungen sind. Daß diese Maßlosigkeit sich vor allem im Bereich 
des Genußwillens angesiedelt hat und sich in einer Unmäßigkeit im Essen und 
Trinken, in ungezügelter geschlechtlicher Begierde, zuletzt in der Süchtigkeit aller 
Sinne äußert, kann niemandem, der sehen kann und will, verborgen bleiben. WToher 
solche Maßlosigkeit? Viele Gründe könnten angeführt werden, wichtige Gründe, die 
in unserer geschichtlichen Situation liegen. Der Christ weiß um den entscheidenden 
Grund. Die empirisch greifbare Maßlosigkeit gründet im Herzen des Menschen 
selbst, in der Sünde dieses Herzens. Überwindung der Maßlosigkeit hängt mit der 



Jejuniorum Sollemnia 13 

Überwindung der Sünde zusammen. Fasten ist ein Weise, gegen die Sünde anzu- 
kämpfen, und geschieht so um unseres Heils willen. 

Der hl. Thomas hat diesen entscheidenden Grund ausdifferenziert und nennt in 
seiner Theologischen Summe drei Motive für das Fasten: Der Christ faste erstens, 
•um die Begehrungen des Fleisches zu dämpfen", zweitens, •damit der Geist freier 
sich erhebe zu Kontemplation des Himmlischen", und drittens, •um für die Sünden 
Genugtuung zu leisten" (2,2 q 147 a 1). 

Es ist demnach zuerst zu sprechen von der In-Zucht-nahme des begehrlichen Flei- 
sches. Was heißt Konkupiszenz des Fleisches und wie soll sie in Zucht genommen 
werden? Zunächst wollen wir die Situation des Menschen theologisch bedenken. Gott 
hat den Menschen auf die Menschwerdung seines Sohnes und unseres Herrn Jesus 
Christus hin geschaffen. Er wollte nämlich als der Liebende, der er wesenhaft ist, in 
jeder ihm möglichen Weise lieben, d. h. nicht nur innertrinitarisch, sondern so, daß 
seine Liebe den innergöttlichen Bereich überschreitet und sich der darauf hin 
geschaffenen Kreatur zuwendet, so zuwendet, was noch einmal eine Tat seines freien 
liebenden Herzens ist, daß er sich in sie hineinschenkt, so hineinschenkt, daß ein 
Geschöpf in streng einmaliger und unüberbietbarer Weise ihm zugehört, daß dieses 
kreatürliche Fleisch zu seinem Fleisch, daß er Mensch geworden ist. Um des Gottmen- 
schen willen also sind wir geschaffen worden, als seine Partner, die in ihm und durch 
ihn teilhaben sollen an der Freiheit und Fülle, an der namenlosen Seligkeit Gottes 
selber. In der Gnade eines solchen Anfangs besaß der Mensch in heiler Weise auch 
seine Kreatürlichkeit, seine leib-geistige Natur. In ihr waren ursprünglich alle viel- 
fältigen Anlagen und Potenzen integriert, durchwirkten einander und standen so in 
der Verfügung der freien Person, die sich in solcher Natur rein darstellen und aus- 
drücken wollte. Die Integrität dieses Wesens, die innere Ordnung und Zuordnung 
der vielen und qualitativ unterschiedenen Daseinsmomente, ging durch die Sünde 
Adams verloren. Das In-eins von Gott und Mensch zerbrach. Die gottentzogene und 
damit gottentleerte Freiheit des Menschen wurde, wenngleich nicht zerstört, doch 
sozusagen ohnmächtig. Sie vermochte sich nicht mehr auf den Gott der Gnade zu 
beziehen und verlor so ihre ursprüngliche Mächtigkeit über ihre eigene Natur. Diese 
emanzipierte sich, wurde aufständisch und rebellisch. Als aufbegehrende, konkupis- 
zente Natur entzog sie sich und entzieht sich auch im Erlösten bis zur Stunde der 
vollen In-Besitz-nahme durch die Person, deren Natur sie ist. Sie erstrebt in einem 
naturhaften, vor der personalen Freiheit liegenden, in sich selbst nicht mehr geord- 
neten und das Maß in sich tragenden Streben das sie Reizende, Affizierende, Sätti- 
gung Versprechende. Sie tut es auch dann noch, wenn es die Heilheit des ganzen 
Wesens bedroht, verwundet und zuletzt vernichtet. Sie tut es selbst noch im Ange- 
sicht der Hölle. Somit bedarf der begehrende Mensch, dessen Maßlosigkeit aus def 
Sünde stammt, aus der Ursünde Adams und der je eigenen, und dessen Begehren 
tatsächlich, wenn auch nicht notwendig, oft zur Sünde führt und verführt, der tapfe- 
ren, sich in Angriff und Abwehr bewährenden, auch den Schmerz nicht scheuenden 
und ihn aushaltenden Zucht. Diese aber übt sich ein und betätigt sich im Fasten, in 
einer Enthaltsamkeit, die dem süchtigen Begehren gegenüber auch dann noch nein 
zu sagen vermag, wenn das Begehrte an sich noch geziemend wäre. 

Als zweiten Beweggrund für das leibliche Fasten nannte der hl. Thomas die durch 



14 Hans Wulf 

es bewirkte größere Freiheit zur Kontemplation. Um diesen sublimen Grund zu 
verstehen, müssen wir das eigene Dasein und die eigene Daseinsverwirklichung 
genauer bedenken. Wir Menschen leben unser Leben, das leib-geistige, sich in der 
Geschichte vollziehende, immer schon und notwendig im Überschreiten unserer 
selbst. Wir existieren in der Transzendenz. Was begegnet in diesem Überschritt? 
Zunächst der Mensch als Mit-Mensch und die Welt, die natürliche und die vom 
Menschen gestaltete Welt, als der eine und gemeinsame Lebensraum. Ist damit 
schon alles benannt, was in der Transzendenz begegnet? Nein • denn ausgehend 
aus uns selbst, kehren wir in uns ein, kehren zu uns zurück, kommen vor uns selbst 
und zu uns selber. Auskehr zur Welt ist zugleich Einkehr in sich selbst. Mehr noch! 
Wenn wir so zu uns selbst kommen, des eigenen Grundes inne werden, das Herz, 
wenn auch nie ganz durchlichtet, erfahren, öffnet sich ein Geheimnis. Meldete sich 
nicht in der Mitte dieser unserer Subjektivität, ungegenständlich und unaussagbar, 
ein Dunkles, uns Erschreckendes und doch Ergreifendes, ein numinoses Geheimnis? 
Wurde unser Herz nicht ergriffen und unruhig, begehrte es nicht, sich diesem Ge- 
heimnis auszuliefern und anzuvertrauen, verlangte es nicht als ein Herz aus Fleisch, 
dieses Geheimnis benennen und betasten zu können? Auf solche Erfahrung des 
innersten Herzens trifft Gottes Botschaft. •Gott, der einst gesprochen: ,Aus Finster- 
nis werde Licht!', ließ in unseren Herzen aufleuchten ein Licht, auf daß wir erken- 
nen die Herrlichkeit Gottes im Antlitze Jesu Christi" (2 Kor 4, 6). Sein Antlitz aber 
wird je und je offenbar in der Kirche, ihrem Wort und ihrem Sakrament. •Was 
schon von Anfang an war, was wir gehört und mit unseren Augen gesehen, was wir 
geschaut und mit unseren Händen berührt haben vom ,Wort des Lebens' ... das 
verkündigen wir auch euch, damit auch ihr Gemeinschaft mit uns habt" (1 Joh 1 ff). 
So hat denn das Herz den Namen seines innersten Geheimnisses gehört • es heißt 
Gott. Der gläubige Mensch weiß, was er gesehen und verkostet hat: Gott in Christus, 
der in der Kirche und im eigenen Herzen begegnet. Er benennt den Geist, der in 
ihm ruft und seufzt • und sein Name ist Heiliger Geist. Im gläubigen Hören des 
Wortes wurde uns also das eigene, von uns aus unnennbare Geheimnis in uns so 
offenbar, daß wir es, wenn auch nie erschöpfend, mit den anbetungswürdigen Namen 
des dreifaltigen Gottes benennen können. Diese innerste und eigentlichste Erfahrung 
des sich transzendierenden Geistes kann aber, wenn auch nicht gänzlich ausgelöscht, 
so doch niedergehalten werden. Die Augen des Herzens können sich verfinstern, das 
innere Gehör taub, die geistlichen Sinne also stumpf werden, so daß wir das 
numinose Geheimnis in uns praktisch nicht mehr vernehmen, und somit das erhel- 
lende Wort der Offenbarung nicht mehr angenommen und aufgenommen wird. Ein 
solcher geistlicher Zustand ist so gefährlich, daß der Hebräerbrief einfachhin sagt: 
•Denn unmöglich können solche, die einmal erleuchtet waren, die die himmlische 
Gabe gekostet, die den Heiligen Geist empfangen, das hehre Wort Gottes und die 
Kräfte der kommenden Welt innerlich erfahren haben und dann doch abgefallen 
sind, abermals neu werden und sich noch einmal geistig wandeln" (Hebr 6, 4•6). 
In gewissem Sinne sind wir sogar schon immer innerlich geblendet, taub und stumpf, 
denn das Begehren in seiner Maßlosigkeit, die Süchtigkeit der Sinne, eben die Kon- 
kupiszenz des Fleisches hat uns so aus uns herausgerissen und an die gegenständ- 
liche Welt versklavt, daß wir für Gott mehr oder weniger undurchlässig geworden 



Jejuniorum Sollemnia 15 

sind, daß wir nur schwer das innere Licht sehen und den Ton Gottes vernehmen, in 
dem er uns zart und zärtlich ruft. Es gilt also das Fleisch abzutöten. Es ist geistlich 
und um unseres Heiles willen notwendig, daß wir in der Fastenzeit gerade durch 
Fasten das sinnliche Begehren in Zucht halten, die leidenschaftliche Begierde dämp- 
fen, damit so das Herz frei und freier werde zur Kontemplation der göttlichen 
Dinge, zur Anbetung, zur größeren Liebe an das geheimnisvolle und von der Offen- 
barung her benennbare Antlitz, das uns immer schon ergriffen hat, von dem wir uns 
ergreifen lassen wollen, um uns so ganz hinzugeben. 

Als dritten Grund für das Fasten nannte der hl. Thomas den Willen, die eigenen 
Sünden büßend zu sühnen. Das Fasten soll demnach Ausdruck und Mittel der Buße 
sein. Das von Gott angerührte und bewegte Herz wendet sich in dieser heilsamen 
Übung mit Abscheu von der Sünde ab und wendet sich darin Gott so zu, daß seine 
heilige und ewig gültige Ordnung darin bekannt und anerkannt wird. Im Fasten 
drückt sich der Wille aus, redlich zu bekennen, daß man gesündigt hat, und nicht 
versucht, die eigene Sünde in ein bloßes Verhängnis umzudeuten und aus dem 
Bewußtsein zu verdrängen. Es drückt sich darin die heilsame Furcht aus, vor Gott 
neu schuldig werden zu können, und der Fastende versucht deshalb, die sinnliche 
Begierlichkeit, die aus der Sünde stammt und zur Sünde geneigt macht, durch die 
Abtötung des Fleisches im Fasten zu bekämpfen. Er will endlich Sühne leisten für 
die begangenen Sünden durch die im Fasten geschehende Übernahme der Passion 
Christi, in der allein uns das Heil geschenkt worden ist. Das alles gerade deshalb 
durch Fasten und Abstinenz im Bereich der Sinnlichkeit, weil jede Sünde mehr oder 
weniger auch durch die zügellose Begierde des Fleisches provoziert worden ist, in 
diesem anwesend bleibt und eben deshalb auch in dieser Dimension des Menschen 
abgetötet werden soll. 

Die Kirche bekennt sich in ihrer Liturgie zum Fasten in der Fastenzeit als einer 
•ehrwürdigen Feier". Fastenzeit ist also in bestimmtem Sinne festliche Zeit. Sie ist 
es deshalb, weil auch in ihr das erlösende und so frohmachende Geheimnis Gottes • 
in Christus • in der Kirche kultisch begangen wird. Fasten ist Zubereitung des 
Menschen für den Kult, daß er die Gabe des Kultes, den Herrn und seinen Geist, 
williger und unbedingter übernehme. Damit aber gilt für uns Christi Spruch über 
das Fasten in besonderer Weise: •Wenn ihr fastet, so macht keine verdrießliche 
Miene wie die Heuchler: sie geben sich ein trübes Aussehen, um sich bei ihrem 
Fasten von den Menschen sehen zu lassen... Du aber salbe dein Haupt, wenn du 
fastest, und wasche dein Gesicht, um dich bei deinem Fasten nicht von Menschen 
sehen zu lassen, sondern von deinem Vater, der auch im Verborgenen ist" (Mt 6, 16 
•18). Lasset uns also herzhaft und in Fröhlichkeit fasten. •Der Vater wird es ver- 
gelten" (Mt6, 18). 




