- Jejuniorum Sollemnia

Von Hans Wulf SJ, Frankfurt/Main

Jabr fiir Jahr beginnt die Kirche ihre Vorbereitung auf die Begehung der éster-
lichen Geheimnisse mit der Fastenzeit. Sie bittet in ihrer Liturgie am Aschermitt-
woch, dafl die ehrwiirdige Feier der Fasten, die ,jejuniorum veneranda sollemnia®,
mit gebithrender Frommigkeit begangen und in ungestérter Andacht zu FEnde
gefithrt werde. Wir Christen sollen also fasten. Ein solches Ansinnen hat fiir uns
heute, wenigstens in den Lindern wachsenden Wohlstands und damit zunehmender
Uppigkeit auch in Bezug auf Speise und Trank, nichts Befremdliches mehr. Im
Gegenteil! Von nicht wenigen Menschen wird mit mehr oder weniger Erfolg ein
Heilfasten, das abzielt auf den Leib, seine Gesundheit und Schonheit, durchgefiihrt.
Auch das christliche Fasten soll Heilfasten sein, soll sich beziehen auf die Heilheit
von Leib und Seele, zuletzt aber auf das endgiiltige, das eschatologische Heil. Uber
die Beziehung von Fasten und Heil wollen wir ein wenig geistlich nachdenken.

Der hl. Thomas von Aquin versteht das christliche Fasten als eine Weise der Ver-
wirklichung der Tugend des zuchtvollen Mafles, die sich auf das mensdiliche Begeh-
rungsvermogen bezieht. Fasten ist Ubung der Enthaltsamkeit und besteht zunichst
im geordneten Entzug von Essen und Trinken, genauer im Ordnen des naturhaften
GenuBwillens durch Abstinenz im eben genannten Bereich des leiblichen Lebens. In
einem weiteren Sinne — und einen solchen wollen wir hier unterstellen, kénnen wir
unter Fasten die geordnete Enthaltsamkeit von Giitern der sinnlichen Sphire ver-
stehen. So begriffen ware Fasten z. B. auch der bewufte und frei gewollte Wider-
stand gegen die Reiziberflutung durch die vielfiltigen Instrumente einer modernen
Zivilisation, durch Fernsehen und Rundfunk, durch Kino und Illustrierte, durch die
Vergniigungsindustrie usw. Kurz: Es geht um ein aus religiésen Griinden motiviertes
Sich-Enthalten von sinnlichen Genufidingen, wobei zu beachten ist, dafl diese vom
Menschen nie rein sinnlich begehrt werden, einfach deshalb nicht, weil wir mensch-
lich, d. h. in der seinshaften Einheit von Sinnlichkeit und Geist begehren. Das Be-
gehren kann dann sinnlich oder geistig nach seinem jeweils intensiver anwesenden
Element benannt werden.

Warum sollen wir nun zu unserem Heile gerade fasten und also uns der so
begehrten sinnlichen Werte enthalten? Zunachst sei auf dieses hingewiesen: Daf§ der
Mensch ma8los in seinem Begehren geworden ist, daBl diese seine MaRlosigkeit heute
seine Existenz schlechthin bedroht, ist so offenbar, daff die Moralisten standig dar-
iiber zu reden gezwungen sind. Dafl diese Maflosigkeit sich vor allem im Bereich
- des Genuflwillens angesiedelt hat und sich in einer UnmiRigkeit im Essen und
Trinken, in ungeziigelter geschlechtlicher Begierde, zuletzt in der Stichtigkeit aller
Sinne dufiert, kann niemandem, der sehen kann und will, verborgen bleiben. Woher
solche Maflosigkeit? Viele Griinde konnten angefiihrt werden, wichtige Griinde, die
in unserer geschichtlichen Situation liegen. Der Christ weifl um den entscheidenden
Grund. Die empirisch greifbare Mafilosigkeit griindet im Herzen des Menschen
selbst, in der Siinde dieses Herzens. Uberwindung der Mafllosigkeit hingt mit der



Jejuniorum Sollemnia 13

Uberwindung der Siinde zusammen. Fasten ist ein Weise, gegen die Siinde anzu-
kimpfen, und geschieht so um unseres Heils willen.

Der bl. Thomas hat diesen entscheidenden Grund ausdifferenziert und nennt in
seiner Theologischen Summe drei Motive fir das Fasten: Der Christ faste erstens,
»um die Begehrungen des Fleisches zu dimpfen®, zweitens, ,damit der Geist freier
sich erhebe zu Kontemplation des Himmlischen®, und drittens, ,um fiir die Siinden
Genugtuung zu leisten® (2,2 q 147 a 1).

Es ist demnach zuerst zu sprechen von der In-Zucht-nahme des begehrlichen Flei-
sches. Was heifit Konkupiszenz des Fleisches und wie soll sie in Zucht genommen
werden? Zunichst wollen wir die Situation des Menschen theologisch bedenken. Gott
hat den Menschen auf die Menschwerdung seines Sohnes und unseres Herrn Jesus
Christus hin geschaffen. Er wollte ndmlich als der Liebende, der er wesenhaft ist, in
jeder ihm moglichen Weise lieben, d. h. nicht nur innertrinitarisch, sondern so, daf§
seine Liebe den innergéttlichen Bereich iiberschreitet und sich der darauf hin
geschaffenen Kreatur zuwendet, so zuwendet, was noch einmal eine Tat seines freien
liecbenden Herzens ist, daf} er sich in sie hineinschenkt, so hineinschenkt, daf ein
Geschopf in streng einmaliger und uniiberbietbarer Weise ihm zugehort, daf dieses
kreatiirliche Fleisch zu seinem Fleisch, dafl er Mensch geworden ist. Um des Gotimen-
schen willen also sind wir geschaffen worden, als seine Partner, die in ihm und durch
ihn teilhaben sollen an der Freiheit und Fiille, an der namenlosen Seligkeit Gottes
selber. In der Gnade eines solchen Anfangs besall der Mensch in heiler Weise auch
seine Kreatiirlichkeit, seine leib-geistige Natur. In ihr waren urspriinglich alle viel-
faltigen Anlagen und Potenzen integriert, durchwirkten einander und standen so in
der Verfiigung der freien Person, die sich in solcher Natur rein darstellen und aus-
driicken wollte. Die Integritit dieses Wesens, die innere Ordnung und Zuordnung
der vielen und qualitativ unterschiedenen Daseinsmomente, ging durch die Siinde
Adams verloren. Das In-eins von Gott und Mensch zerbrach. Die gottentzogene und
damit gottentleerte Freiheit des Menschen wurde, wenngleich nicht zerstort, doch
sozusagen ohnmadchtig. Sie vermochte sich nicht mehr auf den Gott der Gnade zu
beziehen und verlor so ihre urspriingliche Machtigkeit {iber ihre eigene Natur. Diese
emanzipierte sich, wurde aufstindisch und rebellisch. Als aufbegehrende, konkupis-
zente Natur entzog sie sich und entzieht sich auch im Erldsten bis zur Stunde der
vollen In-Besitz-nahme durch die Person, deren Natur sie ist. Sie erstrebt in einem
naturhaften, vor der personalen Freiheit liegenden, in sich selbst nicht mehr geord-
neten und das Maf in sich tragenden Streben das sie Reizende, Affizierende, Satti--
gung Versprechende. Sie tut es auch dann noch, wenn es die Heilheit des ganzen
Wesens bedroht, verwundet und zuletzt vernichtet. Sie tut es selbst noch im Ange-
sicht der Hélle. Somit bedarf der begehrende Mensch, dessen Maflosigkeit ans der
Siinde stammt, aus der Ursiinde Adams und der je eigenen, und dessen Begehren
tatsichlich, wenn auch nicht notwendig, oft zur Siinde fithrt und verfiihrt, der tapfe-
ren, sich in Angriff und Abwehr bewihrenden, auch den Schmerz nicht scheuenden
und ihn aushaltenden Zucht. Diese aber iibt sich ein und betiitigt sich im Fasten, in
einer Enthaltsamkeit, die dem siichtigen Begehren gegeniiber auch dann noch nein
zu sagen vermag, wenn das Begehrte an sich noch geziemend wiire.

Als zweiten Beweggrund fiir das leibliche Fasten nannte der hl. Thomas die durch



14 Hans Wulf

es bewirkte groflere Freiheit zur Kontemplation. Um diesen sublimen Grund zn
verstehen, miissen wir das eigene Dasein und die eigene Daseinsverwirklichung
genauver bedenken. Wir Menschen leben unser Leben, das leib-geistige, sich in der
Geschichte vollziehende, immer schon und notwendig im Uberschreiten unserer
selbst. Wir existieren in der Transzendenz. Was begegnet in diesem Uberschritt?
Zunichst der Mensch als Mit-Mensch und die Welt, die natiirliche und die vom
Menschen gestaltete Welt, als der eine und gemeinsame Lebensraum. Ist damit
schon alles benannt, was in der Transzendenz begegnet? Nein — denn ausgehend
aus uns selbst, kehren wir in uns ein, kehren zu uns zuriik, kommen vor uns selbst
und zu uns selber. Auskehr zur Welt ist zugleich Einkehr in sich selbst. Mehr noch!
Wenn wir so zu uns selbst kommen, des eigenen Grundes inne werden, das Herz,
wenn auch nie ganz durchlichtet, erfahren, 6ffnet sich ein Geheimnis. Meldete sich
nicht in der Mitte dieser unserer Subjektivitdt, ungegenstindlich und unaussagbar,
ein Dunkles, uns Erschreckendes und doch Ergreifendes, ein numinoses Geheinnis?
Wurde unser Herz nicht ergriffen und unruhig, begehrte es nicht, sich diesem Ge-
heimnis anszuliefern und anzuvertrauen, verlangte es nicht als ein Herz aus Fleisch,
dieses Geheimnis benennen und betasten zn konnen? Auf solche Erfahrung des
innersten Herzens trifft Gottes Botschaft. ,Gott, der einst gesprochen: ,Aus Finster-
nis werde Licht!’, lie} in unseren Herzen aufleuchten ein Licht, auf dafl wir erken-
nen die Herrlichkeit Gottes im Antlitze Jesu Christi“ (2 Kor 4, 6). Sein Antlitz aber
" wird je und je offenbar in der Kirche, ihrem Wort und ihrem Sakrament. ,Was
-schon von Anfang an war, was wir gehort und mit unseren Augen geschen, was wir
geschaut und mit unseren Hinden berithrt haben vom ,Wort des Lebens’ .. . das
verkiindigen wir auch euch, damit anch ihr Gemeinschaft mit uns habt* (1 Joh 1ff).
~ So hat denn das Herz den Namen seines innersten Geheimnisses gehort — es heifdt
Gott. Der gldubige Mensch weif}, was er gesehen und verkostet hat: Gott in Christus,
der in der Kirche und im eigenen Herzen begegnet. Er benennt den Geist, der in
ihm roft und seufzt — und sein Name ist Heiliger Geist. Im glinbigen Héren des
Wortes wurde uns also das eigene, von uns aus unnennbare Geheimnis in uns so
offenbar, dafl wir es, wenn auch nie erschopfend, mit den anbetungswiirdigen Namen
des dreifaltigen Gottes benennen kénnen. Diese innerste und eigentlichste Erfahrung
des sich transzendierenden Geistes kann aber, wenn auch nicht ginzlich ausgeloscht,
so doch niedergehalten werden. Die Augen des Herzens kénnen sich verfinstern, das
innere Gehor taub, die geistlichen Sinne also stumpf werden, so dafl wir das
numinose Geheimnis in uns praktisch nicht mehr vernehmen, und somit das erhel-
lende Wort der Offenbarung nicht mehr angenommen und aufgenommen wird. Ein
solcher geistlicher Zustand ist so gefahrlich, dal der Hebrderbrief einfachhin sagt:
»~Denn unmoglich kénnen solche, die einmal erleuchtet waren, die die himmlische
Gabe gekostet, die den Heiligen Geist empfangen, das hehre Wort Gottes und die
Krifte der kommenden Welt innerlich erfabren haben und dann doch abgefallen
sind, abermals neu werden und sich noch einmal geistig wandeln® (Hebr 6, 4—6).
In gewissem Sinne sind wir sogar schon immer innerlich geblendet, taub und stumpf,
denn das Begehren in seiner MaBllosigkeit, die Siichtigkeit der Sinne, eben die Kon-
kupiszenz des Fleisches hat uns so aus uns herausgerissen und an die gegenstind-
liche Welt versklavt, daf wir fiir Gott mehr oder weniger undurchlissig geworden



Jejuniorum Sollemnia 15

sind, dafl wir nur schwer das innere Licht sehen und den Ton Gottes vernchmen, in
dem er uns zart und zirtlich ruft. Es gilt also das Fleisch abzutoten. Es ist geistlich
und um unseres Heiles willen notwendig, dafl wir in der Fastenzeit gerade durch
Fasten das sinnliche Begehren in Zucht halten, die leidenschaftliche Begierde déimp-
fen, damit so das Herz frei und freier werde zur Kontemplation der géttlichen
Dinge, zur Anbetung, zur groferen Liebe an das geheimnisvolle und von der Offen-
barung her benennbare Antlitz, das uns immer schon ergriffen hat, von dem wir uns
ergreifen lassen wollen, um uns so ganz hinzugeben.

Als dritten Grund fir das Fasten nannte der hl. Thomas den Willen, die eigenen
Siinden biiflend zu sithnen. Das Fasten soll demnach Ausdruck und Mittel der Bufie
sein. Das von Gott angeriihrte und bewegte Herz wendet sich in dieser heilsamen
Ubung mit Abscheu von der Siinde ab und wendet sich darin Gott so zu, daf seine
heilige und ewig giltige Ordnung darin bekannt und anerkannt wird. Im Fasten
driickt sich der Wille aus, redlich zu bekennen, dafl man gesiindigt hat, und nicht
versucht, die eigene Siinde in ein blofles Verhingnis umzudeuten und avs dem
Bewufltsein zu verdringen. Es driickt sich darin die heilsame Furcht aus, vor Gott
neu schuldig werden zu kénnen, und der Fastende versucht deshalb, die sinnliche
Begierlichkeit, die aus der Siinde stammt und zur Siinde geneigt macht, durch die
Abtotung des Fleisches im Fasten zu bekdmpfen. Er will endlich Sithne leisten fiir
die begangenen Siinden durch die im Fasten geschehende Ubernahme der Passion
Christi, in der allein uns das Heil geschenkt worden ist. Das alles gerade deshalb
durch Fasten und Abstinenz im Bereich der Sinnlichkeit, weil jede Siinde mehr oder
weniger auch durch die zigellose Begierde des Fleisches provoziert worden ist, in
diesem anwesend bleibt und eben deshalb auch in dieser Dimension des Menschen
abgetdtet werden soll. .

Die Kirche bekennt sich in ihrer Liturgie zum Fasten in der Fastenzeit als einer
sehrwiirdigen Feier“. Fastenzeit ist also in bestimmtem Sinne festliche Zeit. Sie ist -
es deshalb, weil auch in ihr das erlosende und so frohmachende Geheimnis Gottes —
in Christus — in der Kirche kultisch begangen wird. Fasten ist Zubereitung des
Menschen fiir den Kult, dafl er die Gabe des Kultes, den Herrn und seinen Geist,
williger und unbedingter iibernehme. Damit aber gilt fiir uns Christi Spruch iiber
das Fasten in besonderer Weise: ,Wenn ihr fastet, so macht keine verdrieRliche
Mienc wie die Heuchler: sie geben sich ein tritbes Aussehen, um sich bei ihrem
Fasten von den Menschen schen zu lassen. .. Du aber salbe dein Haupt, wenn du
fastest, und wasche dein Gesicht, um dich bei deinem Fasten nicht von Menschen
schen zu lassen, sondern von deinem Vater, der auch 1im Verborgenen ist“ (Mt 6, 16
—18). Lasset uns also herzhaft und in Frohlichkeit fasten. ,Der Vater wird es.ver-
gelten® (Mt 6, 18).






