Priester und Zelebration®

Von Herbert D o m s, Miinster i. W.

L
Dogmatische Grundlegung des Anliegens

1. Aufrifi

Das Meflopfer ist eine sakramentale Reprasentation des Kreuzesopfers, aber nicht
eine Gegenwirtigsetzung des Opferaktes von Golgotha in numerischer Identitit.
Vielleicht kénnte man sagen: seines Inhaltes. Das Verhiltnis von Kreuzesopfer und
Mefopfer soll nicht das eigentliche Thema unserer Erwédgungen bilden. Aber sicher
kann man sagen: das Kreuzesopfer wird dadurch dargestellt, dafl vi verborum durch
die Wandlung von Brot und Wein Christi Fleisch und Blut in ihrer Trennung real
gegenwirtig gesetzt werden, Der Herr selbst gibt unter dem Wandlungswort des
Priesters seinen Leib bzw. sein Blut real hin, 143t sie dazu verwenden, um unter dem
Schleier der Gestalten von Brot und Wein seine blutige Hingabe im Sterben auf
Golgotha darzustellen. Er bestdtigt dabei erneut sein einmaliges Kreuzesopfer. Jetzt
sollen sein Fleisch und sein Blut, seine heiligste, mit dem géttlichen Logos hyposta-
tisch vereinte menschliche Natur, solange die Auswirkung seiner Erlésungstat am
Kreuze in diesem Aon noch nicht zum Abschlul gekommen ist, dafiir hingcgeben
werden, um es der Kirche, seiner Braut, zu ermdglichen, durch die sakramentale Dar-
stellung des Kreuzesopfers in dieses einzugehen, dadurch den Uater aufs hochste zu
ehren und den Gliedern der Kirche die Friichte des Kreuzesopfers zu vermitteln.

Der Herr hat die Wandlung nur einmal, im Abendmahlssaal, allein -vollzogen,
seitdem tut er es nur per ministerium sacerdotum. Der zelebrierende Priester ist
dabei einerseits das Werkzeug Christi, mittels dessen dieser sein dem Vater darge-
brachtes Opfer der Kirche schenkt, andererseits der bevollméchtigte und beauftragte
Reprisentant der Kirche, durch den diese in Einheit mit ihrem gottmenschlichen
Haupt und in seinem Auftrage dieses Opfer Gott darbringt.

Der Priester hat demnach eine andere Stellung zum Mefopfer als der Lai¢, wenn-
gleich dieser an der dadurch bewirkten Zuwendung der Friichte des Kreuzesopfers
und an dem in Glaube und Liebe erfolgenden geistigen Eingehen in das Opfer
Christi zur Verherrlichung des Vaters ebenso lebendigen Anteil gewinnen kann.
Aber der Priester hat in der Zelebration eine Berufsaufgabe, wie sie kein Laie hat.
Gesehen von dem Gesichtspunkt der Tdtigkeit aus, zu der ihn Christus als Uerk-
zeug benutzt, ist die Zelebration stets die inhaltsgeladenste Handlung seines Tage-
werkes wahrend seines ganzen Lebens. Aber auch von dem Gesichtspunkt der Kirdhe
aus, als deren Reprisentant er als Liturge agiert, ist es die objektiv gewaltigste
unter seinen priesterlichen Handlungen. So kann man wohl auch sagen, daf} der
Priester dem Mefopfer als Gnadenquell, aus dem die Friichte des Kreuzesopfers
iiber die Kirche ausgegossen werden, in unvergleichlicher Stellung am nichsten steht.

Der Herr hat nun das, was er am Kreuze tat und litt, fiir so zentral in allen jJahr-

1 Nach einem Vortrag vor der Unio Apostolica.



26 ’ Herbert Doms

hunderten gehalten, dafl er seine Erldsungstat zum Mittelpunkt alles christlichen
Kults machte in der eucharistischen Feier. ,Dies ist mein Leib, der fiir euch hingege-
ben wird. Tut dies zu meinem Andenken... Dieser Kelch ist der ncue Bund in
meinem Blute, das fir euch vergossen wird“ (Lk 22, 19. 20). ,So oft ihr dieses Brot
esset und den Kelch trinket, verkiindet ihr den Tod des Herrn, bis er wiederkommt®
(1 Kor 11, 26).

Ich habe die Befiirchtung, dafl von uns viclleicht bei der Zelebration die Frinne-
rung an das Kreuzesopfer und der Inhalt dieses Opfers mitunter etwas pauschal mit-
genommen wird, und daf wir in die Tiefen dieses Geschehens nicht genug verste-
. hend und betend eindringen. Wenn dies aber so wire, dann wiirde dies ein Hemm-
nis dafiir sein, dafl der gewaltige Inhalt des Geschehens von Golgotha, in das die
Glieder der Kirche nach des Herrn Willen durch die zentrale Stellung des Mefopfers
immer tiefer hineinwachsen sollen, die Kirche geniigend tief durchdringt und ausge-
staltet. Werfen wir, um dies zu priifen, zunichst einen Blick auf das Kreuzesopfer.
Wir werden nicht dabei stehen bleiben.

2. Das Kreuzesopfer

Es hitte dem Herrn von Anfang an gebiihrt, als Gottmensch und als ganz Heiliger
in Herrlichkeit auf der Erde zu erscheinen. Aber ,er entiuferte sich, nahm Knedats-
gestalt an und wurde den Menschen gleich. Er erschien im Auferen als Mensch,
erniedrigte sich und ward gehorsam bis zum Tode, ja bis zum Tode am Kreuze“
(Phil 2, 6—8). Er erschien und lebte unter den Lebensbedingungen seiner zu erlésen-
den, unter der Erbsiinde geborenen Briider, weder verklirt, noch unter den Lebens-
bedingungen Adams vor dem Siindenfall. Er wollte es nicht besser und leichter haben
als seine menschlichen Briider, Gott ganz gehorsam und treu zu sein. Er wollte durch
ein solches Leben ein wahres Uorbild sein (,Lernet von mir!“). Er wollte dadurch
auch das Gewicht seiner Uerkiindigung unterstiitzen (,Wer von euch kann mich
einer Siinde {iberfithren?“). Er wollte vor allem fiir seine in Siinde verstrickten
menschlichen Briider, die er mit freiwillig solidarischer Liebe umfing, stellvertre-
tend adidquate Genugtuung leisten. Es sollte durch die Sihne des Gottmenschen
offenbar werden, welchen Abgrund an Beleidigung angesichts der unendlichen Hei-
ligkeit Gottes die Siinde darstellt, die das Recht Gottes mifRachtet, als Schépfer, Herr
und freiwillig Liebender geehrt zu werden. Es sollte endlich der Satan, der Fiirst
dieser Welt, der seit dem Siindenfall eine grofle Macht als Widersacher Gottes und
Feind der Menschen besaf}, von innen her, nicht durch duflere Madchtentfaltung, viel-
mchr durch Treue gegen Gott und Uberwindung von Tod und Gottesferne besiegt
werden.

In der Erfiillung dieser Lebensaufgaben mufite der Herr es erfahren, dafl seit
dem Siindenfall Gehorsam, Liebe, Treue gegeniiber Gott Leiden und Uerfolgungen
einbringen, ja cine Sache auf Leben und Tod werden konnen. Ohne Siindenfall
hitten es Adam und seine Nachkommen viel leichter gehabt, Gott treu zu sein, ja es
wire fiir sie freudebringend gewesen. Die Evangelien berichten hiufig von den An-
feindungen, denen der Herr ausgesetzt war, und auch davon, dafl bei der Uberliefe-
rung Jesu an seine Feinde der Satan seine Hand im Spiele hatte (Lk 22, 8. 53; Joh



Priester und Zelebration 27

14, 30). Und den Aposteln hat der Herr nichts anderes in Aussicht gestellt (Mt 10,
24 ff; Joh 15, 18—21).

Jesus hat sich ehrlichk darum bemiiht, sein Volk, das auserwihlte Volk Gottes, das
. fiir diese geschichtliche Stunde durch Jahrhunderte vorbereitet worden war, zur An-
erkennung seiner Messianitit zu bewegen. Seine Trinen iber Jerusalem zeigen, wie
sehr es ihn erschiitterte, dafl sein Bemiihen am harten Willen der Juden sdheiterte
(Lk 19, 41 ff; Mt 23, 37ff). Hitte das Volk ihn anerkannt, so.wire die Verwirk-
lichung des Heilsplanes Gottes sicherlich anders erfolgt, das jiidische Volk wiirde im
Gottesreich wahrscheinlich eine besondere Stelle eingenommen haben (vgl. Rém
9—11), und Jesus wiirde vielleicht in besonderer Weise das Haupt des auserwihlten
Volkes geworden sein. Angesichts der Wiirde der géttlichen Person, mit der die
Menschheit Jesu hypostatisch vereinigt war, hitte sicherlich das lange Leben in der
freiwilligen Erniedrigung, die Unterordnung unter das Gesetz bis zur Verletzung
des Leibes, die Miihen, Strapazen, Enttiduschungen des 6ffentlichen Lebens, das
freiwillige Fasten genug Sithnewert besessen,

Und nun steht der Herr vor der religiésen Autoritit des auserwihlten Volkes
und wird fiir seinen messianischen Anspruch feierlich als Gotteslisterer verurteilt.
Zum zweiten Male versagt sich ‘ein an entscheidender Stelle eingesetztes mensch-
liches Werkzeug der Mitwirkung am gottlichen Heilsplan. Aber das jiidische Volk
ist diesmal nicht der mafigebende Vorkdmpfer. Was tut Jesus? Er sagt nicht: nun,
dann kann ich nichts weiter tun, dann kehre ich zu meinem Vater zuriick, von dem
ich ausgegangen bin, und iiberlasse euch und das Menschengeschlecht dem gottlichen
Gericht. Er weif}, da8 die Liebe Gottes nicht erschépft ist, dafl er bereit ist, den Sohn
in Leiden und Tod fiir die Vollendung seines Heilsplanes hinzugeben. Jesus bleibt
geborsam in Liebe, und da er geistig nicht zu iiberwinden ist, richtet sich der Angriff
gegen sein leibliches Leben. Und Jesus gibt sein Leben hin, auch fir die, die ihn
verwerfen. Das ist seine Antwort. Er 138t die freiwillig iibernommene Erniedrigung
freiwillig bis zum nicht mehr unterbietbaren Tiefpunkt gehen. ,Deshalb liebt mich
der Vater, weil ich mein Leben hingebe, um es wiederzugewinnen. Niemand entreifit
es mir, freiwillig gebe ich es hin. Ich habe Vollmacht, es hinzugeben, und ich habe
Vollmacht, es wiederzugewinnen. Das ist der Auftrag, den ich von meinem Vater
erhalten habe“ (Joh 10, 17. 18). Die Worte stehen am Schlufl des Gleichnisses vom
guten Hirten. Thm liegt an den ihm vom Vater anvertrauten Schafen, und es ist der
Wille des Vaters, dafl er mit Einsatz seines Lebens den Kampf mit dem Wolf auf-
nimmt. Sein liebender Gehorsam unter den Willen des Vaters war innerlich immer
vollkommen. Aber der Gehorsam hatte den Leib noch nicht bis zum duflersten ein-
bezogen, und so konnte die Verherrlichung des Vaters noch gesteigert und das Zeug-
nis vor der Welt konnte noch eindringlicher werden. ,Die Welt soll erkennen (scil.
durch mein Todesleiden), dafl ich den Vater liebe und so bandle, wie er mir aufge-
tragen hat“ (Joh 14, 31). Er hat fiir seine menschlichen Briider, seine Schafe, schon
so viel getan und geopfert, aber noch nicht das Letzte, das erst die ganze Grofie sei-
ner Liebe offenbart. ,Eine grofere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt
fiir seine Freunde® (Joh 15, 18). So gibt er durch seinen Tod hochstes Zeugnis fur
seinen messianischen Anspruch; fiir die Macht der Siinde und des Fiirsten dieser
Welt; fur die Grofie der Liebe Gottes, der seinen eingeborenen Sohn in den Kreuzes-



28 Herbert Doms

tod hingibt fiir die siindige Welt; fiir seine eigene gehorsame Liebe zum Vater und
fiir die Licbe zu seinen menschlichen Briidern; fir die wahre Wertordnung, die
besagt, dafl die Erfallung des aber alle menschlichen Gedanken weisen und heiligen
Willens Gottes wertvoller ist als die Bewahrung des irdischen Lebens selbst eines
Gottmenschen; dafiir, dafl der Gottmensch sich in den Tod hingibt, weil der durch die
Siinde dem ganz heiligen Gott zugefiigten Entehrung eine vollwertige Suhne
offentlich geboten werden soll, wozu kein Mensch angesichts der unendlichen Wiirde
Gottes imstande ist. Es ist die lebendigste Gegenthese gegen den selbstsiichtigen Un-
gehorsam Adams und aller Menschen. Es ist die Gegenthese der Leidensbereitschaft
gegen die Genufsucht, der tiefsten Erniedrigung gegen den Stolz, der unwandel-
baren Treue zu Gott gegentber der Untreue der Menschen. Es ist die vertrauens-
volle Ubergabe des Lebens in die Hiande des Vaters, der nicht aufgehért hat, seinen
in den Tod preisgegebenen Sohn zu licben, und der ihn nicht im Tode lassen und
der sein Werk durch die dufiere Niederlage zum Durchbruch und zur Vollendung
gelangen lassen wird. Und damit wird die Liebe und der Gehorsam gegentber Gott
zum Siege gefithrt, und der Sieger Jesus 6ffnet seinen menschlichen Briidern den
Zugang zu Gott und erwirbt sich das Recht, diejenigen, die ihm der Vater gibt, an
seiner kommenden Herrlichkeit teilnehmen zu lassen. Der Fiirst dieser Welt hat die
Niederlage erlitten, nicht dusch duflere Machtentfaltung, sondern durch gehorsame
Hingabe des Willens und des Lebens an Gott bis zum duflersten. Der Neue Bund
ist im Blute Jesu Christi geschlossen. Die in freiwilliger Erniedrigung erfolgte
Selbsthingabe des Herrn in den Tod, der iiber die Menschen als Strafe der Siinde
verhidngt wurde, reicht bei dem ganz heiligen Gottmenschen in viel tiefere Bereiche
der Freiheit als bei irgend einem bloflen erbsiindig geborenen Menschen, der ja in
jedem Falle dem Tode verfallen ist, mag dieser durch den naturgesetzlichen Alte-
rungsprozefl, durch Krankheit oder gewaltsam an ihn herantreten. So hat der Tod
Jesu einen einmaligen Ausdruckswert fiir die ganz einmalige Opferliebe gegeniiber
seinem himmlischen Vater und die ebenso cinmalige Liebe zu seinert menschlichen
Briidern, fiir die er in vélliger Freiheit von aller Siinde freiwillig stellvertretende
Siihne leistete, Niemals hat menschliches leibliches Leben in einem irdischen mensch-
lichen Akt gréfieren Inhalt umfafit als in der ganz freiwilligen Hingabe des Lebens
Jesu am Kreuze. Selbstverstandlich ist der bewufite Vollzug dieser in den vorstchen-
den Ausfithrungen angedeuteten Inhalte ein Entschlufl des Herrn seiner freien
menschlichen Geistigkeit nach, aber es ist seine ganze menschliche Natur, die er
unter Qualen ganz frei hingab zur Auflésung, um im Gehorsam der Ganzhingabe
das volle Verfiigungsrecht des Schopfers seiner menschlichen Natur anzuerkennen,
sowie die Heiligkeit, Weisheit und barmherzige Liebe des Vaters zu chren und
seinen Erlésungsplan durchzusetzen, Erst alle diese Momente geben der blutigen
Selbsthingabe des Herrn ihren einmaligen menschlichen Charakter und ihren ab-
griindig tiefen Sinn. Dafl es die Tat des Gottmenschen war, gab ihr den schlechthin
unendlichen Wert.

Das Ganzopfer des Herrn wurde von scinem ebenso treuen Vater angenommen,
der Herr erstand aus dem Grabe auf, nicht mehr sterblich, nicht mehr in der Form
der Erniedrigung, sondern als Verklirter, und fuhr in den Himmel auf. Der Herr
schenkt sich auch mit seinem verkldrten Leibe in seiner Kirche bis zu seiner Wieder-



Priester und Zelebration 29

kehr zur Darbringung seines eucharistischen Opfers und als Nahrung der Seelen,
als hauptsichliches Verbindungsmittel zwischen ihm, dem Haupt, und seinem Leibe,
der Kirche, und zur Anteilgabe am trinitarischen, innergéttlichen Leben.

So etwa ist die Sinnfiille der Erlosungstat Christi am Kreuze, die in der heiligen
Messe als dem Mittelpunkt des ganzen sakramentalen Systems und des neutesta-
mentlichen Kults fir alle Zeiten mystisch-real vergegenwirtigt werden soll. Das
Tridentinum gibt sess. XXII cap. I als Zweck der Einsetzung des eucharistischen
Opfers an: Der Kirche ein sichtbares Opfer zu hinterlassen, quo cruentum illud semel
in cruce peragendum repraesentaretur eiusque memoria in finem usque saeculi
permaneret, atque illius salutaris virtus in remissionem eorum, quae a nobis quotidie
committuntur, peccatorum applicaretur.

8. Auswertung fir die Zelebration des Priesters

Mein ganzes Anliegen besteht darin, dafl wir uns prifen, ob wir audh personlich
diese objektive Verkiindigung des Todes des Herrn feiern, die Inhkalte des Kreuzes-
opfers uns vergegenwirtigen, die menschliche Situation seit dem Siindenfall Gott
gegeniiber, wie sie uns blutigrot von Golgotha und von der unblutigen Gegenwirtig-
setzung des Karfreitagsgeschehens auf unseren Altiren entgegenstrahlt, ernst neh-
" men, oder ob wir sie pauschal behandeln und verharmlosen, vor uns und dann
hochst wahrscheinlich auch vor unseren Glaubigen.

Vor uns: Wir glauben gewifl, daff Christus uns als Werkzeug bei der Wandlung
benutzt; und dafl er in der heiligen Kommunion zu uns kommt. Wir bereiten uns .
darauf vor nach der Art, wie man sich auf einen Sakramentenempfang vorbereitet.
Vielleicht mit besonderem Dank far die bevorzugte Stellung, und vielleicht mit
einem kleinen personlichen Opfer. Das ist alles gut, sehr gut. Aber lassen wir uns
anreden von der Tiefe dessen, was Jesus auf Golgotha tat, und was er durch
unser liturgisches Tun auf dem Altare stets neu darstellt und bestitigt? ,Nehmt,
sprach er, trinket, esset, das ist mein Fleisch, mein Blut, damit ihr nie vergesset, was
meine Liebe tut. Dann ging er hin zu sterben aus liebevollem Sinn, gab, Heil uns zu
erwerben, sich selbst zum Opfer hin.“

Man kann den leidenden Herrn betrachten und lieben in menschlichem Mitleid,
angerithrt vor allem in edlen Affekten der leib-seelischen Schicht unseres Wesens.
Das ist ganz legitim, kann sich religiés sehr fruchtbar auswirken und darf niemals
ganz aus dem Christenleben verschwinden. Das ist die grofie Linie abendlindischer
Christusfrommigkeit seit dem hl. Bernhard. Klassische Zeugnisse dafirr sind: Der
stigmatisierte hl. Franz v. Assisi, das Stabat mater, die Kruzifixe seit der Gotik.
Aber kann dariiber nicht die auf Golgotha offenbar gewordene Sicht der ganzen
Hdrte der Situation des Menschen seit dem Sindenfall zu kurz kommen? Und sind
nicht vielleicht wir Priester zuerst aufgerufen, tiefer zu schauen und tiefer das Opfer
des Herrn mitzuvollziehen? Haben wir wohl tief das Wort des Herrn, das weit {iber
die einmalige Situation hinaus Bedeutung hat, fiir uns ausgewertet: ,Ihr Téchter von
Jerusalem, weinet nicht iber mich, sondern weinet iiber euch und eure Kinder!“
Jesus will nicht, dafl wir bei dem menschlichen Mitgefihl steken bleiben. Es geht bei
seinem Kreuzweg um viel Tieferes, dessen Bedeutung die Frauen, die ihn beweinten,
gewill nicht sahen, wahrend wir dank Gottes Gnade dies sehen diirfen. Aber es



30 Herbert Doms

besteht trotzdem sehr wohl die Gefahr, dafl auch wir nicht in die Tiefe dringen im
Verstehen dessen, was Jesu Liebe tat, und deswegen auch nicht im Mitvollzichen des
Leidens und Sterbens des Herrn, und ebensowenig im Verkiinden des Todes des
Herrn, soweit aufler den objektiven Verkiindigungen auch jemandem verkiindet
wird. Und da sollte doch der zelebrierende Priester der erste sein, den die objektive
Verkiindigung errcicht. ,Lasset uns aufschauen zu Jesus, dem Anfihrer und Vollen-
der des Glaubens. Vor ihm lag die Freude. Statt ihrer erduldete er den Kreuzestod,
ohne der Schmach zu achten. Nun sitzt er zur Rechten des Thrones Gottes. Ja, be-
trachtet ihn, der von den Siindern so schweren Widerspruch gegen sich ertrug. Dann
werdet ihr nicht ermatten und nicht den Mut sinken lassen. Noch habt ihr im Kampfe
gegen die Siinde nicht bis aufs Blut widerstanden® (Hebr 12, 2-4).

4. Die Bedeutung des Sinngehaltes des Kreuzesopfers fiir die Erhellung des
christlichen Lebens

Unsere Situation in der Welt und die jedes Christen, der es ernst meint mit der
Treue gegen Gott, ist immer grundsitzlich dieselbe, wie die unseres Herrn: Uber-
windung, Leiden, Anfechtung, und vielleicht Zeugnisablegung im Tode. Joh 16, 33:
»Dies habe ich zu euch gesagt, damit ihr den Frieden in mir habt; aber scid getrost,
ich habe die Welt iiberwunden.“2 Und Joh 15, 18 ff: ,Wenn die Welt euch hafit, so
wisset, mich hat sie schon vor euch gehalt. Waret ihr von der Welt, so wirde die
Welt euch als ihresgleichen lieben. Weil ihr aber nicht von der Welt seid, sondern
ich euch von der Welt auserwihlt habe, deshalb hafit euch die Welt. Gedenket des
Wortes, das ich zu euch gesprochen habe: der Knecht ist nicht mehr als sein Herr.
Haben sic mich verfolgt, so werden sie auch euch verfolgen. Haben sie mein Wort
gehalten, so werden sie auch das eure halten. Aber all das werden sie euch antun um
meines Namens willen, weil sie den nicht kennen, der mich gesandt hat.“ Auch wir
wollen uns unser Christsein immer wieder bequem machen, der Feindschaft der
Welt uns entziehen. Oder wir begegnen ihr hart gegen hart, oder nur mit weltlicher
Klugheit, oder wir wollen uns abschirmen mit der Zahl der hinter uns stehenden
Gliubigen, aber vielleicht nicht mit der zum Leiden bereiten Liebe. Das kann und
will uns aber gerade die tigliche Begegnung mit dem am Kreuze die Welt iiber-
windenden Herrn lehren.

Die Situation Christi und die unsere wire nicht vollstindig gekennzeichnet ohne
den Hinweis auf die Feindschaft des Satans, des Fiirsten dieser Welt. Es heifit bei
Lk 22,3, dafl der Satan in Judas Iskariot fuhr und ihn zum Verrat Jesu bewog.
Joh 12, 31: , Jetzt ergeht das Gericht iiber diese Welt, jetzt wird der Fiirst dieser
Welt hinausgestofien.” 14, 30—31: ,Ich werde nicht mehr viel mit euch reden, denn
es kommt der Fiirst der Welt. Uber mich vermag er nichts. Aber die Welt soll
erkennen, daf ich den Vater licbe und so handle, wie der Vater mir aufgetragen
hat.“ 16, 11 heifit es, daB es durch die Sendung des Heiligen Geistes der Welt zum
Bewufltsein gebracht werden wird, dafl der Fiirst dieser Welt schon gerichtet ist.

Das alles ist fiir die Erfassung des tiefsten Sinnes des Kreuzesopfers wesentlich
und deshalb auch fir das Mitopfern mit dem Herrn im Meflopfer. Wir stehen an

2 NB. ,Die Welt“ ist die gottferne, in Finsternis liegende, unter der Herrschaft des Satans
stehende Welt.



Priester und Zelebration 31

jedem Morgen in der gleichen Situation: wir sollen im Mitvollzug des Opfers
Christi an diesem Tage die Welt iiberwinden, den Satan besiegen, dem himmlischen
Vater gehorsame Liebe und unseren menschlichen Briidern selbstlose briiderliche
Liebe erweisen. Ich verweise kurz auf einige Texte. Nehmen wir die Verherrlichung
Gottes durch den liecbenden Gehorsam bis zum Tode: der soeben zitierte Satz aus
Joh 14, 30. 31; und 17,19: ,Fir sie weihe ich mich, (scil. zum Opfer) damit sie in
Wabhrheit geweiht seien.“

Und die Liebe zu den Seinen: ,er liebte sie bis ans Ende“ (Joh 13, 1). ,Niemand
hat eine groflere Liebe, als wer sein Leben hingibt fiir seine Freunde® (Joh 15, 13).
— Zum Uberwinden der Welt und des Satans: Rém 8, 31—39; 1 Joh 2, 14; 4, 3. 4;
5,4.5; Apk 8,5;12,11; 21, 7.

Je weniger wir im heiligen Meflopfer nur eine uns durch Christus gewéhrte Mog-
lichkeit sehen, dem himmlischen Vater eine vollkommene Ehrung zu erweisen, ihm
zu danken, und fiirr uns Menschen die denkbar wirksamste Hilfe zur Unterstiitzung
unserer legitimen Bitten, zumal um Zuwendung der Siindenvergebung und Gnaden-
zuteilung zu erlangen — alles sehr gute, wabrhaft empfehlenswerte und von der
Kirche empfohlene Haltungen —, je mehr wir vielmehr dariiber hinaus wahrhaft
das Gedichtnis des blutigen Kreuzestodes des Herrn begehen, in dem er den Satan
besiegte, die Welt und den Tod iiberwand, Gott hochsten und liebenden Gehorsam
leistete, dadurch eine vollkommene Sthne darbrachte und uns Erlosung erwirkte,
je mehr wir in dieser Weise das Opfer des Herrn verstehen, ihn in seiner Opfertat
begleiten und uns ganz in ihren Dienst stellen, desto tiefer werden wir in die der
Sicht Christi entsprechende Sicht unseres eigenen Lebens, unserer christlichen
Existenz hineinwachsen, und desto tiefer und echter wird unsere christliche Uerkiin-
digung werden, in deren Mittelpunkt nun einmal Christus und dieser als der
gekreuzigte fur alle Zeiten zu stehen hat (1 Kor 1, 23).

Seien wir uns doch klar dariber, dafl wir stindig in Gefahr sind, uns selbst um
die Tiefe des Kreuzesopfers herumzudriicken. Auch wenn wir wiirdig zelebrieren,
auch wenn wir liturgisch korrekt und bewuft zelebrieren. Auch wenn wir uns bemii-
hen, ein Leben mit Opfern zu fihren. Unsere Aufgabe ist umfassender als die der
Laien, auch der theologisch vielleicht gut gebildeten Laien. Auf unseren Schultern
liegt auch die Verkindigung, und in deren Mittelpunkt mufl nun einmal das Kreu-
zesopfer in seiner ganzen Tiefe, Hirte und Herrlichkeit stehen. ,Frohbotschaft®, die
frohmachende Botschaft von der den Siindern sich in Christus zuwendenden Liebe
Gottes, gibt es nur unter dem Gesichtspunkt der Uberwindung des Satans und der
Welt durch liebenden Gehorsam und unerschiitterliche Treue gegen Gott im verbor-
genen Mitleben mit dem Gekreuzigten und Auferstandenen und in der Hoffnung
auf die Teilnahme an seiner Herrlichkeit.

5. Die Bedeutung einer tiefen Kenntnis Christi fiir den Priester

Wir Priester haben beim Meflopfer eine andere Stellung als die Laien, Wir sind
Mund und Hand Christi sowie bevollméchtigte Reprisentanten der Kirche. Nur aus
der sakramentalen Darstellung des Kreuzesopfers empfangen wir den Herrn als
Speise des Lebens fiir uns und die Glaubigen. Die Kirche wird in die Opferbewegung



32 . Herbert Doms

Christi aufgenommen, hineingezogen, und zwar so, dafl sie es selbst will (Schmaus).
_ Sie folgt freiwillig der Bewegung ihres gottmenschlichen Hauptes. Der das Opfer
darbringende Priester ist ebensowohl das mit freiem Willen sich Christus zur Ver-
fagung stellende Werkzeug des Hauptes der Kirche, als auch der bevollmichtigte
Vertreter des ganzen Wir des Leibes der Kirche. In der Person des Priesters begeg-
nen sich Christus und Kirche, Haupt und Leib im Opferakt. Von ihm wird daher
wohl ein tieferes Verstchen der Absicht Christi bei der Selbstdarbringung erfordert.
Die Liturgie erwdhnt mit Worten das Kreuzesopfer nur sehr kurz: so stark wird der
Bezug auf Golgotha unter den symbolischen Handlungen empfunden, der unver-
gleichlich hiufiger ist und in friheren Jahrhunderten wohl viel unmittelbarer erlebt
warde als heute, entsprechend der Veridnderung der ganzen Art zu denken.

Das Opfer Jesu Christi gipfelt auf Golgotha, aber das ganze Leben des Herrn ist
Opfer, schon wegen der exinanitio. Natiirlich auch wegen der Unterordnung unter
das mosaische Gesetz, bis zur Verletzung des hochheiligen Leibes, der Armut, der
Verfolgung (Flucht nach Agypten, spiter die Verfolgung durch die jiidische Hier-
archie), der Unscheinbarkeit im verborgenen Leben, der Strapazen des 6ffentlichen
Lebens. Dies alles hat der Herr zur Verherrlichung Gottes als Sithne, gemifl der
Situation des gefallenen Menschen, auf sich genommen.

Da es unsere Aufgabe ist, Christus darzustellen, so werden wir uns stindig mit
seiner Person zu beschaftigen haben, wie sie uns auf der Grundlage der Inspiration
in den Evangelien, aber auch den iibrigen neutestamentlichen Schriften gegeniiber-
tritt. (Fiir den Sinn seines Lebens, seiner Lebensaufgabe, seiner Erlésungstat, seiner
Stellung im jiidischen Volke, im Menschengeschlecht, im Kosmos, fiir sein Verhilinis
zu seinem Vater im Himmel und zu seinen menschlichen Britdern sind die beiden
theologischen Denker Paulus und Johannes besonders wichtig). Ich halte die stin-
dige Beschaftigung mit Christus in den neutestamentlichen Schriften fiir eine unent-
behrliche entferntere Uorbereitung auf die Zelebration. Der Heilige Geist hat nur
dafiir gesorgt, dafl wir ausfithrlichere Lebensbilder Jesu bekamen. Was uns sonst an
heiligen Gestalten in den neutestamentlichen Schriften entgegentritt: die Gottes-
mutter, die Apostel, bietet — vom hl. Paulus abgesechen — unvergleichlich spir-
licheres Material an Episoden und Verhaltensschilderungen,

Wir miissen uns hiten vor den Projektionen unserer eigenen Wunschbilder. Es
geht darum, sich dem wirklichen Jesus zu stellen, Er will, daf wir von ikim lernen,
ihm nachzufolgen. Sein Beispiel ist durch nichts zu crsetzen. Auch die positive Be-
deutung der leib-seclischen Fihigkeiten und ihren richtigen Einsatz kénnen und
sollen wir bei ihm lernen. Wir finden bei ihm Jubel, Freude, Trauer, Angst, Tranen,
Freundschaft, heiligen Zorn. Die Kirche hilt eisern die These von der leib-seelischen
Ganzheit des Menschen fest, aber in der Praxis wird dies mitunter in vollig unpsy-
chologischer Weise verleugnet, als ob der Mensch nur aus Vernunft und Wille
bestdnde und alles iibrige wert wire, niedergekniippelt zu werden, wiihrend es doch,
wohlgeordnet, Gott mit verherrlichen soll. Konnte man sich einen hl. Paulus als die
gewaltige kirchengeschichtliche Personlichkeit denken ohne sein gewaltiges Tem-
perament?

Unser tiglicher Dienst am Opfer des Herrn sollte zu einer tiglichen Konfrontation
mit dem Herrn fiihren, dessen Leben ganz Hingabe war und am Kreuze endete. Wir



Priester und Zelebration 33

miissen in dieser Konfrontation unsere Aufgaben, Begrenztheiten, Schwierigkeiten,
Unzulinglichkeiten, Siinden ganz ehrlich vor #kn bringen, wie wir ihn aus dem NT
und dem Kreuzes- und Meflopfer kennen. Das ist durch nichts anderes zu ersetzen.

11.
Die tigliche Begegnung des Priesters mit dem Kreuzesopfer in der Zelebration
und ihre Bedeutung fiir die richtige Losung einiger priesterlicher Aufgaben

1. Soziale Poblematik

Wir sind vielleicht mehr als frithere Jahrhunderte versucht, dem irdischen Ver-
langen der Menschen nach diesseitigem Gliick, nach Erfiillung ihrer Sehnsucht, nach
Verschwinden aller Ungerechtigkeit und Gewaltsamkeit in der Welt allzusehr
Zugestindnisse zu machen. Wir miissen zugestehen, dal an der Uberwindung von
alledem mitzuarbeiten unsere Christenpflicht ist. Aber wir miissen auch die gliicks-
hungrigen Menschen iiberzeugen, dafl es nur einen Weg zum wahren Gliick gibt:
den Weg des Glaubens in der Nachfolge dessen, der durch den Tod am Kreuze in
liebendem Gehorsam hindurchging in die Herrlichkeit. ,Wer sein Leben lieb hat,
verliert es; wer dagegen sein Leben in dieser Welt hafit, wird es fiir das ewige Leben
retten. Wer mir dienen will, der folge mir. Wo ich bin, da soll auch mein Diener
sein“ (Joh 12, 23—32).

Auch wir kénnen als versuchbare Menschen und als solche, die gern alles Berech-
tigte ihren Pastoranden zugeben mochten, versucht sein, dieses Wort des Herrn aus
seiner zentralen Bedeutung praktisch langsam verschwinden zu lassen. Wir werden
die Spannung, in der wir stehen, vielleicht nur davernd existenziell richtig ertragen
kénnen, wenn wir bei jeder Zelebration tief ernst eintauchen in die grofle Tat der
Uberwindung der Welt und des Teufels durch den duflersten Gehorsam und die
ganz selbstlose Liebeshingabe des Herrn am Kreuze. Wenn wir auch das Vertrauen
Jesu zum Vater ganz ernst als mafigebendes, gestaltendes Vorbild erfassen.

2. Erziehung zu einem tiefen Erfassen christlicher Existenz

a. Taufe

Ja, lassen Sie es mich aussprechen: Konnen wir wohl voraussetzen, daff, von
wenigen Ausnahmen abgesehen, den heutigen Christen der Gedanke noch so leben-
dig ist, dafl sie rasch daran erinnert werden konnten: dafl Getauftwerden heifit, in
den Tod Christi hinein getauft werden, um mit dem Auferstandenen in einem neuen
Leben zu leben? Und das meint bei einer hohen Vollendung: ,Mit Christus bin ick
gekreuzigt: und am Leben bin infolgedessen nicht mehr ich, sondern es lebt in mir
Christus. Und sofern ich seitdem mein natirliches Leben noch weiterfithre, lebe ich
im Glauben an den Sohn Gottes, der mich mit der Tat geliebt und sich selbst fiir
mich hingegeben hat® (Gal 2, 19 ff).

Kénnen wir selbst uns in einer auch nur ahnlichen Haltung existenziell behaupten,
wenn wir bei der Zelebration nicht tief in das Geheimnis des Gehorsams- und Lie-
bestodes Christi eintauchen?



34 Herbert Doms

b. Ehe

Und nehmen wir das sakramentale Mysterium der christlichen Ehe. Kein Zweifel,
dafl es der alten Generation weitgehend nur ganz allgemein als ein Gnadenmittel
fiir die Ehegatten selbst und zur Kindererziehung bewufit ist. Es ist aber ein iiber-
natiirliches Nachbild der Christus-Kirche-Beziehung, d. h. (nach Schmaus) die heils-
wirksame Nachgestaltung des Verhiltnisses Christi als des Hauptes zur Kirche als
seinem Leibe ... Das Urbild kommt in seinem Abbild zur Erscheinung. Und wenn
wir den grundlegenden Text (Eph 5, 21 ff) anschauen, so heifit es da gleich: ,Der
Mann ist das Haupt der Frau, wie Christus das Haupt der Kirche ist: er, der Eriéser
seines Leibes... Ihr Manner, liebet eure Frauen, wie Christus die Kirche geliebt
und sich fiir sie hingegeben hat, um sie durch das Wort des Lebens in der Wasser-
taufe zu reinigen usw. Das Verhltnis Christi zur Kirche ist gegriindet in der Hin-
gabe des Herrn an seine Braut am Kreuze, und die sakramentale Heilszuwendung ist
Einbeziehung der Gldubigen in das Kreuzesopfer. Wird es den Gliubigen, die zur
Ehe schreiten, heute immer bewufit, dafl in ihrer Gemeinschaft aus Christi Erldser-
kraft und unter der frei schaltenden Lenkung des Lebensschicksals durch den himm-
lischen Vater, der auch seinen geliebten Sohn in den Tod am Kreuze hingegeben
hat, die Welt iiberwunden werden soll dadurch, dafl das ganze gemeiusame Leben
unter das Kreuz gestellt wird? Man ist erfreulicherweise dabei, hier aufznarbeiten.
Aber durch Jahrzehnte ist den Brautleuten sicher nicht die Tiefe des Mysteriums
ihrer Ehe gezeigt worden. Ich bin iiberzeugt, daf ein Priester, der sich jahraus jahr-
ein bemiiht, das Meflopfer lebendig als die Reprisentation des Kreuzesopfers in der
Tiefe seines Gehalts zu feiern, dies auch den Brautleuten klar machen wird, und dafl
ein anderer dariiber leicht hinweggehen wird, und wenn nicht geradezu dies, so wird
er es vielen Brautleuten schwer innerlich glanbhaft machen kénnen, weil er selbst
die Christus-Kirche-Beziehung mehr theoretisch sicht, als von der Messe her in sie
cingelebt ist. Wie viele Eheschwierigkeiten wiirden mit Selbstverstandlichkeit christ-
lich geldst werden, wenn der einzige Weg der Losung den Gatten von der Brautzeit
her vertraut wire. Niemand weiff vorher, durch welche Héhen oder Tiefen, Liebes-
verklirung oder Liebesleid, Erfiilllung oder Entsagung Gott seine Ehe fithren will.

8. Marianische Frommigkeit

Ahnlich scheint es mir mit manchen Gefahren einer einseitigen und dogmatisch
nicht tiefen marianischen Frémmigkeit zu liegen, die nicht immer dazu fiihrt, daf§
Christus und sein Werk in den Seelen um so heller strahlt. Es scheint mir, daf der
ausgesprochen marianisch eingestellte Priester und derjenige, der sehr betont maria-
nisch eingestellte Pastoranden zu leiten hat, am sichersten dann das richtige Ver-
haltnis zu allen Fragen finden wird, wenn er in seinem ganzen Geistesleben wirklich
um Christus kreist, derart, daf} er bei der Zelebration wirklich mit tiefstem Verstind-
nis und in personlicher Begegnung sich dem am Kreuze sich opfernden Herrn
anschliet. Wo kein tiefes Verstindnis fiir die téigliche Erinnerungsfeier des Kreuzes-
opfers besteht, kann es sein, daf im religiésen Lebensvollzug das Christus-Maria-
Verhaltnis allmahlich schief sitzt.

Wenn wir uns bewuflt sind, wie tief an dem gewaltigen Kreuzesgeschehen teilzu-



Priester und Zelebration 35

nehmen wir berufen sind, und wie véllig einmalig die Einswerdungsméglichkeit mit
Christus in der heiligen Eucharistie fiir uns Menschen ist, dann werden wir in freu-
diger und vertrauensvoller Dankbarkeit die Hilfe der Gottesmutter, um ihrer
einzigartigen Beziehung zu Christus willen, der sie auch zu unserer Mutter gemacht
hat, wie auch anderer Heiliger dafiir erbitten, dafl wir in das Verstidndnis und die
Nachfolge des Herrn tiglich tiefer hineinwachsen, und werden aus innerstem Anlie-
gen seelsorglich dahin wirken, dafl marianische Frémmigkeit immer néher zu Chri-
stus sowie zum Verstindnis und zur Liebe seines Kreuzes heranfihrt. Wir kénnen
sicher sein, damit nur das wahre Anliegen Marias zu vertreten.

4. Liturgische Erzichung

Mit einem kurzen Wort méchte ich noch der Aufgabe gedenken, die nahezu allen
in der Seelsorge titigen Priestern durch die Erziehung der Gliubigen zur litur-
gischen Mitfeier der heiligen Messe gestellt ist. Wenn es stimmt, daBl es fir uns
Priester durchaus nicht selbstverstiandlich, ja m. E. sogar nur durch beharrliche, auf
den Mittelpunkt gerichtete Gebetsbemithung erreichbar ist, die Zelebratinn der
Messe als Reprasentation des Kreuzesopfers tief zu feiern, dann wird dies fiir die
Glaubigen wohl nicht leichter zu erreichen sein. Gewill kann ein Pfarrer Gott von
Herzen danken, wenn er iiberzeugt sein kann, dafl seine Gemeinde bei der Feier
einer Gemeinschaftsmesse, weit entfernt, sich mit duflerlich korrektem Mitbeten und
Verhalten zu begniigen, jetzt tiefer bei der Messe betet als vor dem Einsetzen der
liturgischen Erneuerung, und wenn er weif, daf} der allgemeine Gedanke des Opfers
Christi und das Kreisen um die vielfdltigen Frichte des Kreuzesopfers so tief in
seiner Gemeinde verwurzelt sind, daf ein sinnvolles Mitbeten der Liturgie ermog-
licht ist, Aber die Meffeier in einer Kirche eines friedlichen, freien Landes stellt die
Gemeinde nicht von selbst vor die Hérte der Situation des Christen in der Welt, vor
die einzige durch den Kreuzestod Jesu eréffnete Moglichkeit, in der Nachfolge des
Herrn auch persénlich Welt und Teufel zu iiberwinden, vor die Grofle der Liebe,
die fiir uns mafigebend ist (1 Joh 3, 16 ff; 4, 7 ff, bes. V. 10 u. 17).

Gewif} gibt es in jeder Gemeinde ,unmiindige Kinder in Christus“, denen man
Milch, noch nicht feste Speise reichen muff (1 Kor 3, 1. 2). Aber es bleibt die Aufgabe,
die danach Verlangenden heranzubilden ,zur Mannesreife, zum Vollalter des Alters
Christi“ (Eph 4, 12. 18), und in den anderen das Verlangen zu wecken. Wenn Mit-
telpunkt des Gottesdienstes die sakramentale Darstellung des Kreuzesopfers ist,
dann soll dadurch der einzelne auch dazu gefiihrt werden, die Messe als Darstellung
des Kreuzesopfers immer tiefer zu verstehen und persénlich in dieses Opfer einzu-
gehen. Dies aber wird am chesten gelingen, wenn die Priester selbst in tiefem
Glaubensverstindnis darum ringen, mit der objektiven Darstellung des Kreuzes-
opfers subjektiv bei jeder Zelebration vollkommener mitzugehen.

5. Der Priester als Autorititsperson

Es wire noch sehr viel geltend zu machen. Ich beschrinke mich darauf, in der
allgemeinen Autoritdtskrise der Gegenwart auch auf die m. E. gar nicht hoch genug
zu veranschlagende Bedeutung des Beispiels Jesu in Leiden und Sterben, im Tief-



36 Herbert Doms

punkt der Erniedrigung, fiir die Geltendmachung der priesterlichen Autoritiit in
demiitiger Selbsthingabe zum Abschlufl hinzuweisen.

Denn es bleibt fiir alle Jahrhunderte grundlegend, was der hl. Paulus (1 Kor 1,
18—25) iiber die Predigt des Kreuzes ausfithrt, worin sich die Sitze finden: ,Hat
Gott nicht die Weisheit der Welt als Torheit erwiesen? . .. Wir aber predigen Chri-
stus den Gekreuzigten... denn Gottes Torheit ist weiser als die Menschen, und
Gottes Schwachheit ist stirker als die Menschen.“s

111.
Abschlieflende Erwdigungen

Wie der einzelne seinen Glauben an das Geheimnis der heiligen Messe realisiert,
dafiir gibt es kein allgemein giiltiges Rezept. Verschiedenheiten der Charaktere, der
Begabung (diskursiv, intuitiv, phantasiestark, niichtern), des Stadiums der natiir-
lichen Entwicklung, die stark von den inneren und Aufleren Erlebnissen und LErfah-
rungen abhingig ist, der innerlich gesunden oder verkrampften und gehemmten
Gesamthaltung, der Art des sittlichen und religiésen Strebens, ob mehr auf dem
Wege der Gesetzesbefolgung oder des tiglichen Verkehrs mit Christus in bewufitem
Empfang und Erwiderung von Liebe, mit an erster Stelle des Tiefgangs des unbe-
dingten Echtheitsstrebens, kommen hier zur Geltung. Und von allergréfter Bedeu-
tung sind Mafl und Art der Gnadengaben. Aber wir kommen alle nicht darum
herum, den Dienst am abgriindigen Vermiichtnis Christi, der sakramentalen Dar-
stellung und Erinnerungsfeier des Kreuzesopfers, nicht nach eigenem Geschmadk,
sondern nach den Forderungen ihres objektiven Sinngehalts ganz ernst zu nehmen.

Je tiefer unsere Gedanken und unser Herz bei jeder Zelebration um das Kreuzes-
opfer kreisen, desto mehr werden wir uns selbst und die unserer Seelsorge Anbe-
fohlenen in religis zentraler Ausrichtung bewahren kénnen, und manche Frommig-
keitsform, die, wenn vereinseitigt, vielleicht zu AuBerlichkeit fithrt oder bei Vor-
letztem Halt machen will, wird gleichsam von selbst sich ausbalancieren. Auch die
Messe selbst, das zeigt uns der ungeheure Bedarf an Mefpriestern fiir die Persolvie-
rung der vielen Mefistipendien in der Zeit vor der Reformation, kann unter Wah-
rung dogmatischer Korrektheit religids miffbraucht werden, z. B. als religises Pal-
liativmittel.

Die vom Gegenstand her an uns Priester sich richtende Forderung nach zeniraler
Einstellung bei der Zelebration der heiligen Messe mag schwer sein. Aber wir diir-
fen wohl das Wort des hl. Paulus (Phil 3,12 ff) fir unsere Aufgabe auswerten:
»Nicht dafl ich es schon erlangt hitte oder schon vollkommen wire. Aber ich strebe
danach und maéchte es ergreifen, weil ich auch von Christus Jesus ergriffen worden
bin. Briider, ich bilde mir nicht ein, dafl ich es schon ergriffen hitte, eines aber tue
ich: ich vergesse, was hinter mir liegt, und strebe nach dem, war vor mir liegt.“

3 Vgl. Joh. 12, 32; 13, 12—17; Eph. 5, 21 (als fiir alle giiltiger Leitsatz vor den folgenden
Einzelermahnungen).





