
Einführung in die Exerzitien1 

•Communauti de Taiz£" (Frankreich) 

Der Ruf Gottes zur Einkehr 

Gott hat dich zu den Exerzitien gerufen. Du suchst Gott, aber Gott ist dir bei 
deiner Suche zuvorgekommen: er hat dich gesucht, bevor du auch nur begonnen hat- 
test, ihn zu suchen. Du hast seine Stimme vernommen und bist gekommen: du hast 
dem Anruf, der an dich ergangen war, geantwortet und damit einen ersten Schritt 
getan, um dich (für Gott) verfügbar zu machen. Du bist da. Jetzt kommt es darauf 
an, nach der totalen Verfügbarkeit zu streben. 

Von der Ankunft an •überlasse Gott alle deine Sorgen, denn er selbst kümmert 
sich um dich". Gott kennt alles: dein leibliches und seelisches Elend, dein geheimes, 
uneingestandenes Leiden, deine Ängste • er kennt sie und er weiß, was du brauchst. 
•Er trägt unsere Leiden und belädt sich mit unseren Schmerzen." Er wird deinem 
Gebet antworten, du wirst seine Stimme hören, wenn du schweigend und gesammelt 
auf sie lauschst. Laß alle deine Sorgen, deine Bedenklichkeiten, deine persönlichen 
Schwierigkeiten. Und sage dir: •Ich habe Zeit." Alle Menschen klagen, daß sie nicht 
genug Zeit haben. Das kommt daher, daß sie ihr Leben mit allzu menschlichen 
Augen betrachten. Man hat immer Zeit, um das zu tun, was Gott uns zu tun gibt. 
Aber wir müssen ganz und gar in dem Augenblick leben, den er uns gibt. •Sorge 
dich nicht um den morgigen Tag. Suche vor allem das Reich und seine Gerechtigkeit. 
Laß dich los, gib dich hin, und in deinen Schoß wird ein gutes, gepreßtes, gerütteltes, 
überquellendes Maß geschüttet werden; denn dir wird mit dem gleichen Maße, mit 
dem du gemessen hast, wiedergemessen werden." 

Wenn du deinen Blick von dir selbst gelöst hast, richte ihn auf den Herrn Christus. 
Er wird dich erleuchten, denn er ist das Licht der Welt. Er ruft dich zur Vereinigung 
mit sich, dich, der du entdecken willst, was sein Wille in Hinsicht auf dich ist. Aber 
du lebst in einem Dualismus, und hier liegt die Quelle des inneren Konfliktes, der 
dich • durch deine eigene Schuld • unfähig macht zu endgültigen Bindungen, zu 

1 Die folgenden Ausführungen stellen den Niederschlag der Erfahrungen dar, die man in 
den Protestant. Kommunitäten von Taize (Frankreich) und Grandchamp (Schweiz) mit den 
dort veranstalteten Retraiten (Exerzitien) gemacht hat. Sie wurden zuerst in der französi- 
schen Zeitschrift •Verbum Caro" (Revue theologique et ecclesiastique. Redaction: Commu- 
naute de Taize) Nr. 52 (1959) 362 ff. veröffentlicht und erscheinen hier mit gütiger Erlaub- 
nis der Schriftleitung in deutscher Übersetzung. Wir haben das Wort •Retraite spirituelle" 
einfach mit Exerzitien wiedergegeben, obwohl die damit gemeinte Sache nicht ganz den 
katholischen Exerzitien entspricht. Die von der Bruderschaft von Taiz£ eingeführten Retrai- 
ten dauern im allgemeinen drei Tage. Sie werden entweder von Einzelnen (so in Taize) 
oder in Gruppen (so in Grandchamp) gemacht. Die Exerzitanden, die von einem der Brüder 
seelsorglich betreut werden, nehmen außer am Offizium nicht am Leben der Kommunität 
teil. Der Kern der Einzel-Retraite sind die Meditationen. Dazu kommen regelmäßige Aus- 
sprachen mit dem leitenden Bruder und eventuell eine Beichte. Bei den Gruppen-Retraiten 
liegt der Akzent mehr auf dem Bibelstudium, in das der leitende Bruder einführt. Aber 
auch hier sind Meditationen, Aussprachen und Beichte vorgesehen. • Zum Ganzen vgl. im 
gleichen Heft dieser Zeitschr. den Beitrag: •Die evangelische Bruderschaft von Taize und 
ihre Geistliche Lehre". Die Schriftleitung 



38 Communaute de Taize 

unwiderruflichen Schritten. Er will, daß du eins seist mit ihm, denn es gibt in dir ein 
zwar geheimes, aber wirkliches Verwachsensein mit dem göttlichen Willen. Gott 
sucht dich und findet dich • aber das geschieht in der letzten Tiefe deiner selbst. 

Schließlich kümmere dich nicht um vorgefaßte Ideen. Versuche nicht, die Exerzitien 
nach deinem Plan zu machen, und laß dich nicht beirren, wenn du nicht sofort genau 
das findest, was du zu entdecken hoffst. Halte die Ordnung, gewiß: folge soweit mög- 
lich der Tagesordnung, die du dir aufgestellt hast. Aber wenn diese Ordnung gestört 
wird, wenn du zu der Zeit, wo du es möchtest, nicht beten kannst, wenn du nicht 
betrachten kannst, wie du es vorgesehen hast • überlasse dich der •Phantasie" Gottes 
und lasse dich von ihm leiten. Übrigens kann es sein, daß manches im Lauf dieser 
Exerzitien nicht nach Wunsch geht: halte dich nicht dabei auf. Wer kritisiert, der 
urteilt, anstatt voranzuschreiten: er setzt dem Ruf Gottes ein Hindernis entgegen. Es 
braucht keine gewaltsame Anspannung. Gott schenkt seine Liebe dem, der sich ihm 
anvertraut. 

Einsamkeit und Schweigen 

•Es gibt Augenblicke, in denen das Schweigen Gottes in seinen Geschöpfen einen 
Höhepunkt erreicht. In der Einsamkeit der Exerzitien erneuert uns die innere Begeg- 
nung mit Christus" (Regel von Taize). 

Das wesentliche Prinzip der Exerzitien ist in den folgenden beiden Regeln ent- 
halten: 
• Zieh dich zurück in die Einsamkeit deines Zimmers. 
• Bewahre in allem das innere Schweigen, um in Christus zu bleiben. Echte 

Exerzitien sind Einsamkeit mit Gott im Schweigen. 

Indem Gott dich anruft, will er dich abseits führen, in die Einsamkeit, wo er zu dir 
sprechen will. So hat er es vor dir schon mit vielen anderen gemacht. Gott nimmt 
seine Diener beiseite und Jesus seine Jünger, indem er sie für diese Zeit von der 
Welt absondert, um sie der allzu menschlichen Ebene ihres Lebens zu entreißen, um 
sie für den wahren Dienst zu formen, um sie mit seinem Geist zu bekleiden. Er hat 
die gleiche Absicht bei dir. Er zieht dich zu sich, er führt dich in die Einsamkeit, wo 
er dich mit seinem Wort nährt: deine Einsamkeit ist ein Geschenk Gottes, gib acht 
darauf. Denn diese Wüste, in die du geführt wirst, ist auch der Ort der Versuchung 
und des Kampfes. Der Heilige Geist hat unseren Herrn in die Wüste geführt, damit 
er dort versucht werde. Möge deine Einsamkeit Verbindung mit Gott sein und nicht 
irgendeine hochmütige Einsamkeit, in der man nur seine persönliche Befriedigung 
sucht und sich nur mit seinem eigenen Geist erfüllt. In schwierigen Stunden, in denen 
du schlecht aufgelegt bist, überdrüssig, kalt • werde nicht mutlos. Du bist nicht allein, 
um deinen Kampf zu bestehen: der Erlöser von Versuchung, Sünde und Tod kämpft 
mit dir. Habe das konkrete Gefühl der Gegenwart Christi in deinem Zimmer. Du 
hast ihn gerufen, er ist gekommen. Er ist hier. Finde da das einzig Notwendige, 
den guten Teil, der dir nicht genommen werden wird, das einzige, das im Himmel- 
reich bleiben wird: zu den Füßen des Herrn sitzen, sein Wort hören, ihn lieben, ihn 
betrachten, ihn anbeten, ihm danksagen, ihm gehorchen. 

Nur dort, wo Gott allein spricht, gibt es wirkliches Schweigen. Du kannst nicht 



Einführung in die Exerzitien 39 

einsam sein und zugleich hören wollen, was die Menschen und die Sinne zu dir spre- 
chen. Das ist der Grund, warum in den Exerzitien Einsamkeit und Schweigen unlös- 
lich miteinander verbunden sind. 

•8- 

Das äußere Schweigen wirst du hier finden: du bist zu einem Ort des Schweigens 
gekommen. Und das will Gott für dich. Denn wozu bist du gekommen? Was suchst 
du hier? Die Begegnung mit Menschen, ihren Rat? Das würdest du ebensogut anders- 
wo finden, in Ferien- oder Urlaubstagen. Dort wäre es ganz natürlich, einige Worte 
mit deinem Zimmernachbarn zu wechseln. Nein, du bist gekommen, um etwas ganz 
anderes zu suchen: die Hilfe, die Gott dir versprochen hat, als er dich zu den Exer- 
zitien rief. Um seine Stimme zu vernehmen • sei es bei der Betrachtung seines 
Wortes oder in der Anbetung oder der Kontemplation • brauchst du die Einsam- 
keit, das Schweigen. Sicher, du kommst aus dem Lärm, dem Betrieb, und du fällst in 
einen Ort der Stille: der Kontrast könnte dir zu groß erscheinen, du wirst darum 
vielleicht versucht sein, aus den Exerzitien zu flüchten, mit dem einen oder anderen 
zu sprechen, das Schweigen zu brechen, das wehtut... Gewiß, das Schweigen hat 
keinen Wert in sich, es kann leer und ohne Bedeutung sein. Es gibt das Schweigen 
des Feiglings (Petrus im Hof des Hohenpriesters), des Verräters (Judas beim letzten 
Abendmahl). Man kann die Sache Gottes ebenso durch Schweigen verraten wie durch 
Worte. Auch handelt es sich nicht darum, in irgendeiner Weise auszuweichen (Flucht 
in die Exerzitien), sondern • im Gegenteil • aufzuhören mit dem Ausweichen, 
aufzuhören, zwischen sich und den lebendigen Gott Worte oder Dinge zu stellen. 

Sei also dankbar für das äußere Schweigen, das dir Gott geschenkt hat, und achte 
es hoch; strebe nach dem inneren Schweigen, auf Grund dessen dir das äußere keine 
Last bedeutet, sondern vielmehr seinen ganzen Wert entfaltet. 

•»• 

•Das innere Schweigen verlangt zunächst, sich selbst zu vergessen, um die wider- 
streitenden Stimmen zu beruhigen und die quälende Sorge zu beherrschen, in dem 
ständigen Neubeginnen eines Menschen, der niemals entmutigt wird, weil er täglich 
Verzeihung findet. Dieses Schweigen ermöglicht unser Gespräch mit Jesus Christus" 
(Regel von Taize). Das innere Schweigen ist die Seele, die in Gott, in der Gegenwart 
Christi gesammelt ist. Dieses Schweigen ist so von Gott erfüllt, daß sich dir nur das 
aufdrängt, was wahr und nach dem Willen Gottes ist, damit du einsiehst, daß viele 
deiner liebgewonnenen Ideen von dir und nicht von Gott kommen und vieles in die 
Schranken gewiesen werden muß, damit in dir der neue Mensch wachsen kann. 

Wenig mit den Geschöpfen und viel mit Gott sprechen 
Schweigen gegenüber der Welt, Schweigen gegenüber den Neuigkeiten, Schwei- 

gen in der Gemeinschaft der Heiligen. 

Schweigen bei der Arbeit, bei den Bewegungen 
Schweigen alles Äußeren, um den Menschen bereit zu machen, Gott zu vernehmen; 

als wahrnehmendes Bild des inneren Schweigens, des Schweigens des Ich, ohne das es 
kein geistliches Leben gibt. 



40 Communaute de TaizS 

Schweigen der Einbildungskraft 
Schweigen gegenüber den Gefühlen, den Traurigkeiten, dem leeren Lärm der 

Gedanken. 

Schweigen des Gedächtnisses 
Schweigen der Vergangenheit, des vergeblichen Bedauerns, der Bitterkeit. Sich 

nur noch der Erweise der Barmherzigkeit Gottes erinnern. 

Schweigen des Herzens 
Schweigen der Wünsche, der Antipathien, Schweigen des Eifers, insofern er un- 

klug ist, Schweigen der Begeisterung, insofern sie übertrieben ist, Schweigen der 
Liebe, insofern sie maßlos ist. 

Schweigen der Eigenliebe 
Schweigen angesichts seiner Sünde, seiner Unfähigkeit. Schweigen gegenüber dem 

Lob. Schweigen des menschlichen Ich. 

Schweigen des Geistes 
Bring zum Schweigen die unnützen Gedanken; Schweigen gegenüber den spitz- 

findigen Überlegungen, die den Willen schwächen und die Liebe vertrocknen lassen. 
Schweigen gegenüber persönlichen Untersuchungen. 

Schweigen des Urteils 
Schweigen, was andere Menschen betrifft: nicht urteilen. 

Schweigen des Willens 
Schweigen in den Ängsten des Herzens, in den Schmerzen der Seele, Schweigen 

der Hingabe. 

Schweigen mit sich selbst 
Nicht auf sich hören, sich nicht beklagen, sich auch nicht trösten, schweigen mit sich 

selbst, sich vergessen, sich lösen von sich selbst. 

Schweigen mit Gott 

Sich Gott anbieten, ihn anbeten, ihn hören, in ihm ruhen. Das ist das Schweigen 
der Ewigkeit, die Vereinigung des Menschen mit Gott. Und wenn Gott im Schwei- 
gen nicht antwortet, dann ist auch das noch ein Erweis seiner Liebe. Er verlangt 
dann von dir das Warten dessen, der hofft, weil er liebt. •Gut ist es, schweigend zu 
harren auf die Hilfe des Herrn." 

Meditation und Kontemplation 

•Suche für dein Gebet und für deine Betrachtung die Weise, die Gott dir zuge- 
dacht hat, um sie gleich in die Tat umzusetzen. Lies wenig, aber verweile" (Regel 
von Taize). 

Erwäge das Wort Gottes, sooft du kannst, denn es muß im Zentrum deiner Exer- 
zitien stehen. Du bist gekommen, um zu lernen, wie man es liest, immer wieder liest, 
es mit stets neuer Treue meditiert, um zu finden, was es dir aufträgt. 



Einführung in die Exerzitien 41 

Das Wort Gottes ist dir gegeben; es schenkt das Leben: 
•Ihr alle, die ihr dürstet, kommt zu der Quelle des Wassers. Neigt euer Ohr und 

kommt zu mir. Höret und eure Seele wird leben." 

Das Wort Gottes wird aufgenommen: 
•Heute, wenn ihr meine Stimme hört, verhärtet eure Herzen nicht!" 

Das Wort Gottes erleuchtet dich: 
•Dein Wort ist eine Lampe zu meinen Füßen, ein Licht auf meinem Weg. Die 

Offenbarung deiner Worte erleuchtet." 

Das Wort Gottes bewahrt dich vor dem Bösen: 

•Ich präge dein Wort mir ins Herz, damit ich gegen dich nicht sündige." 

Das Wort Gottes wird geliebt und meditiert: 
•Wende ab meine Augen von eitlen Dingen. Laß mich leben auf deinem Weg." 

Das Wort Gottes gibt den Frieden: 
•Viel Frieden haben jene, die das Gesetz lieben." 
•Vollkommen ist das Gesetz des Herrn, Erquickung für die Seele." 

Das Wort Gottes durchdringt, nährt und stärkt im Schweigen der Exerzitien das 
Denken. Die Meditation ist einer der wesentlichen Akte, die von dem verlangt wer- 
den, der vor Gott steht. Sie verbindet das Wort mit seinem Herzen, hält es dort fest 
• durch ständige Aufmerksamkeit. Sie lehrt, alle Worte, die von Gott empfangen 
wurden, wie Maria im Herzen zu bewahren und zu erwägen. 

Meditieren, das bedeutet, die Wahrheit des Wortes Gottes zu erkennen, zu 
betrachten und festzuhalten; es bedeutet, mit den Emmausjüngern zu sprechen: 
•Bleibe bei uns, Herr!" Die Meditation erfordert Zeit, Schweigen, Stille: Ruhe des 
Körpers, der Glieder, dann auch Ruhe des Herzens und der Gedanken. Die Medi- 
tation ist kein intellektueller Akt; sie ist ein Keim, der mit der Zeit wachsen muß, im 
Schweigen, in der Nacht des Geistes. Wenn der Verstand sich Gott unterwirft, ist er 
nicht mehr seine eigene Instanz, er fügt sich vielmehr in den Gedanken Gottes ein, 
er wird Licht unter der Einwirkung des Heiligen Geistes. Er ordnet die natürlichen 
Triebe, die ungeordneten Regungen, die Sympathie und Antipathie, die mensch- 
lichen Beziehungen. Der natürliche Verstand gewinnt dann einen Wert, eine Kraft 
und eine Leuchtkraft, die von Gott kommen. Er gibt ihm eine schöpferische Kraft: in 
der Meditation stärkt sich der Verstand an neuen Erkenntnissen, es wird ihm greif- 
bar, was das Ereignis in den Augen Gottes bedeutet. Meditieren heißt letztlich, vor 
Gott stehen, ihm allein gegenüber. Dann schenkt dir deine Meditation sicher seine 
Belehrung, seine Botschaft, seinen Willen für dich: •Lehre mich, deinen Willen zu 
tun, denn du bist mein Gott!" Aber meditieren bedeutet nicht nur erkennen, sondern 
auch lieben: durch die Meditation wird die Liebe Christi und die Liebe zu Christus 
in dir real, die Mitte deines Seins. Diese Liebe hindert dich, dich in dich selbst zurück- 
zuziehen; sie läßt dich an die andern denken, für sie beten. Du mußt mit dem hl. 
Paulus sagen können: •Nicht mehr ich lebe, nein, Christus lebt in mir." Die Medi- 
tation ist das Werk des Heiligen Geistes in dir; wenn du dem Heiligen Geist nicht 



42 Communaute de Tatze 

widersteht, wirst du • wie das gute Erdreich im Gleichnis • viele Frucht brin- 
gen, die Früchte des Heiligen Geistes, die da sind: Liebe, Freude, Friede, Geduld, 
Wohlwollen, Güte, Treue, Milde, Selbstbeherrschung. 

Ebenso wie es eine verstandesmäßige Art gibt, das Wort Gottes zu lesen (zerglie- 
dernd, die Worte wägend, Widersprüche suchend), so gibt es eine betrachtende • 
die den Heiland anschaut, wie er zu seinem Vater, wie er zu den Menschen steht •, 
und diese Art hilft dir in deinem täglichen Verhalten, in deiner Vertrautheit mit 
Gott: anschauen und glauben, glauben und anschauen, sich zum Licht wenden, sich 
erleuchten lassen, dann, schweigend, ohne Bewegung, in seiner Gegenwart ver- 
harren. •Ich liebe dich, Herr, du meine Stärke." 

Manchen wird der Ruf zuteil, auf den Berg der Verklärung zu steigen und den 
verherrlichten Christus zu schauen. Das ist die höchste Schau der vollendeten Heilig- 
keit: •Ja, das ist der Wille meines Vaters: wer den Sohn sieht und an ihn glaubt, 
hat das ewige Leben, und ich werde ihn auf erwecken am jüngsten Tage." Wer in 
den Exerzitien berufen wird, seinen Heiland lebendig, verherrlicht zu schauen, 
erkennt Christus als seine einzige Hoffnung, trägt sein eigenes Dunkel zum einzigen 
ewigen Licht, auf daß seine Finsternisse zerstreut werden. Die Verklärung bedeutet, 
die Freude des Opfers zu schauen, das für die Welt des Leidens und der Sünde dar- 
gebracht wird, sie bedeutet die sichtbare Erlösung der Schöpfung. •In deinem Licht 
schauen wir das Licht." Der Jünger, der berufen wird, das vollkommene, ewige Licht 
zu schauen, wird zunächst niedergeworfen, zu Boden geschmettert, dann aber erleuch- 
tet. Er verharrt dann vor Christus, mit offenen Händen, sieht nichts als ihn allein 
und bettelt um die Verherrlichung. Er fleht, daß die Herrlichkeit Gottes auf ihn 
herabsteige und ihn bekleide. Wer auf dem Berge der Verklärung betet, bringt auch 
die Sünder mit sich vor den verherrlichten Christus, die Leidenden, die Versuchten, 
die Verängstigten, die Verzweifelten • weil die beschmutzte Welt und die ganze 
Schöpfung in dem göttlichen Geheimnis der Verklärung wiederhergestellt werden 
müssen, damit alle, die erlöst sind, zum Lob der Herrlichkeit Gottes dienen können. 

Lob und Fürbitte 

Dein Lob und deine Fürbitte werden im Verlauf der Exerzitien im gemeinschaft- 
lichen (Offizium) und im persönlichen Gebet ihren Ausdruck finden. 

•Das Beten des Offiziums vollzieht sich in der Gemeinschaft der Heiligen. Aber 
um diese Gemeinschaft mit den Gläubigen aller Zeiten wirklich zu vollziehen, müssen 
wir uns einer glühenden Fürbitte für die Menschen und für die Kirche ergeben. 

Der Herr könnte unsere Fürsprache und unser Lobgebet entbehren. Aber es ist 
nun einmal Gottes Geheimnis, daß er von uns, seinen Mitarbeitern, verlangt, •immer 
zu beten, ohne Unterlaß" (Regel von Taize). 

Das Morgenoffizium macht uns bereit, das Wort Gottes zu hören. Es erschließt 
den Weg unseres täglichen Gehorsams. 

Die stille Meditation mittags soll uns, die wir in Gefahr sind, uns von den täg- 
lichen Beschäftigungen einfach mitreißen zu lassen, daran erinnern, daß für die 
Kirche leben soviel bedeutet, wie in Christus in der Freude des kommenden Reiches 
bleiben. 



Einführung in die Exerzitien 43 

Das Abendoffizium stellt Gott in das Schweigen der Nacht. Es gibt der bevor- 
stehenden Ruhe ihren wahren Wert: für den, der sich mit Leib und Seele dem 
Schöpfer überantwortet hat, bringen die Nachtstunden jene Erneuerung, die aus 
dem Erwachen eine Wiedergeburt macht. 

Sei bei allen Offizien dabei. Es sind festliche Stunden im Tag. Das ist die Zeit der 
Freude, wo Gott mit der Kirche, die vor ihm versammelt ist, spricht. Er offenbart ihr 
das Geheimnis seiner Gnade durch die Schrift, und die Kirche wendet sich an ihn 
und legt ihm das Lobopfer zu Füßen, das sie seinem Wort entnimmt. Die Kommu- 
nität betet in jedem Offizium die Psalmen und gestaltet ihr Gebet nach ihnen. Jeden 
Tag ist sie vor die ganze Offenbarung gestellt: sie hört die laufende Lesung des 
Alten und des Neuen Testamentes. Es geht nicht darum, für dieses oder jenes per- 
sönliche Problem eine Lösung zu suchen: betrachte vielmehr die Größe und die Güte 
Gottes und was er von Ewigkeit her für die Menschen geplant hat; lobe deinen 
Erlöser und öffne dich seinem Wort, damit es in dir Frucht bringe. Schließe dich 
außerdem der Kommunität an, wenn sie dem Wort Folge leistet: •Betet füreinander." 
Der Bruder, der die Fürbitten leitet, wird vom Gebet aller getragen; denn er bringt 
die Anliegen, die man vor dem Offizium zusammengestellt hat, im Namen der 
ganzen Gemeinde vor. Für andere einzutreten ist eine Gnade und eine Ehre. Wir 
sind die Mitarbeiter Gottes, erklärt der Apostel Paulus. Für die anderen einzutreten 
bedeutet, sich unter jene einzureihen, die Tag und Nacht zu ihm rufen. Die Fürbitte 
ist ein Band, das die Gemeinde in Christus eint. Das Ausharren in der Fürbitte ist 
möglich, weil der Heilige Geist selbst für uns eintritt. Christus ist immer bereit, zu 
unseren Gunsten Fürsprache einzulegen. 

Versäume es also nicht, dich mit der Gemeinde zu vereinigen, •um Christus, 
deinen Herrn, zu loben, zu preisen und ihm zu singen", denn das christliche Gebet ist 
vor allem das Gebet Jesu Christi: Gebet der Kirche, des Leibes Christi, geleitet durch 
den Heiligen Geist; Gebet der Gemeinde: •Wo zwei oder drei in meinem Namen 
versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen." Betrachte das Offizium als das Lob- 
und Bittopfer, das du deinem Herrn schuldest in Dankbarkeit und Gehorsam. 

•K- 

•Das gemeinsame Gebet entbindet uns nicht vom persönlichen. Das eine stützt das 
andere. Nehmen wir uns jeden Tag einen Augenblick, um uns in unserer Vertraut- 
heit mit Jesus Christus zu erneuern" (Regel von Taize). 

Gott teilt seinen Geist jenen mit, die beten, damit sie •lebendige Seelen" werden. 
Wer das Gebet, dieses Atemholen der Seele, aufgibt, stirbt den Erstickungstod. Es 
wird von uns Rechenschaft gefordert werden über unser Gebetsleben als über ein 
Talent, das uns allen anvertraut ist und das wir entweder gut angelegt oder in Faul- 
heit, in Gleichgültigkeit, in Aktivismus vergraben haben. 

Das Schweigen ist die beste Übung für jene, die danach verlangen, in das Heilig- 
tum des Gebetes zu gelangen: dieses Gefühl der •Unwirklichkeit",das den Anfänger 
im Gebet befällt, ist darauf zurückzuführen, daß er einen Monolog führt und kein 
Gespräch; denn Ziel des Gebetes ist es nicht nur, das tiefste Streben der Seele auszu- 
drücken, sondern zu wissen, daß Gott da ist. Beginne darum dein Gebet immer mit 
einem ernsthaften Aufmerken auf die Gegenwart Gottes. Dann sprich folgendes 
Gebet: •Herr, lehre uns beten. Wer soll uns beten lehren, wenn nicht du, Gott des 



44 Communaute de Taize 

Gebetes? Beten, wie wenn wir dich sehen, mit dir sprechen, dich hören, dir antwor- 
ten, deine Gegenwart spüren, dein Wort vernehmen." 

Gehetzt und beschäftigt, wie wir sind, verstehen wir es nicht, auf das Gebet zu 
achten, das Christus in uns formulieren, das er durch uns beten will. Dennoch ist das 
die Bedingung dafür, daß unser Gebet aufhört, ein langer und entmutigender Mono- 
log, eine leere Wiederholung zu sein. Nichts steht zwischen uns und den Reichtümern 
Gottes; es gibt keine Schranke zwischen uns und den ewigen Wirklichkeiten, son- 
dern nur diesen stillen Raum, in dem sich unser Gebet vollzieht, um den Geist zu 
empfangen, der unser Sein umgestaltet, und durch das Sein auch das ganze Leben. 
Beim Gebet darf der Geist weder verwirrt noch überlastet, noch zaudernd oder miß- 
trauisch oder gespalten sein, noch darf er dem Willen Gottes durch irgendeine 
geheime Leidenschaft zuvorkommen wollen. Man darf seinen Geist weder überan- 
strengen noch in Fesseln legen wollen. Der Geist Gottes, auf den schweigend zu war- 
ten wir gelernt haben, betet in uns; denn Gott ist so groß, daß niemand zu ihm beten 
kann als durch Seinen Geist. Der Heilige Geist lehrt uns beten: er erfüllt die Seele, 
er führt sie, er erleuchtet ihren Blick, enthüllt ihr die Tiefe der unendlichen Reich- 
tümer der Liebe Christi; mittels unseres Seins tritt er für uns ein mit unaussprech- 
lichen Seufzern; er läßt uns zu Gott sprechen: •Vater unser." Wer betet, sammelt 
seine Seele vor Gott, und dieses einzige Verlangen, diese Anstrengung, bereitet auf 
die totale Entsagung vor, denn nur der kann allem entsagen, der nur noch ein ein- 
ziges Verlangen hat. Er sieht, wie seine Wünsche, sogar jene Anliegen, für die er 
das Wort zu ergreifen gewagt hatte, einer nach dem andern verlöschen; er spricht 
nicht mehr zu Gott, vielmehr wird das Gebet zu dem Akt, in dem er Sein Wort ver- 
nimmt, es ist ein Schweigen voller Gehorsam und Anbetung. So ist er bereit, sich in 
das Ringen mit Gott zu stürzen und dabei zu siegen, denn der Mensch, der wirklich 
betet, ficht dabei im Gebet einen Kampf aus, und er siegt, weil Gott in ihm siegt. 

Vergiß nicht, daß du nicht allein da kniest; die ganze Christenheit ist an deiner 
Seite. Der Mensch vereint sich nur dann mit Gott, wenn er sich mit seinen Brüdern 
vereinigt. Der Christ, der betet, kann sich nicht länger in sich selbst verschließen. Als 
Christus uns auftrug zu sprechen: •Vater unser", da tat er es im Bewußtsein der 
Zusammengehörigkeit der Menschen, die einen integrierenden Teil ihres Wesens 
ausmacht. Kein Mensch kann sich allein vor Gott behaupten. In der Fürbitte findet 
dieses Bewußtsein der menschlichen Zusammengehörigkeit seinen Ausdruck: beten 
für die Verwandten, für die, die mit uns unterwegs sind, sie mitreißen, sie auf- 
richten im Lichte Gottes. Auch wir schreiten auf dem Weg, auf dem Gott die Seelen 
durchdringt, wir schreiten auf seinen Spuren: wir sehen nicht mehr mit •fleisch- 
lichen" Augen, die nur das •Fleisch" zu erkennen vermögen, wir erkennen in Geist 
und in Wahrheit. Das Geheimnis der Leuchtkraft der Kirche liegt in der schweigen- 
den und beständigen Fürbitte, in der Hingabe an die Gnade Gottes, der uns zur 
gleichen Zeit unsere Sünden und seine Liebe enthüllt. So bewahrt er uns vor Stolz und 
vor Verzweiflung. Wer für die anderen eintritt, empfängt die Gnade zu lieben. 
Denn man kann nicht für jemand beten, ohne sich an dessen Platz zu stellen; man 
lebt mit ihm, man teilt seine Ängste, man jubelt über seine Hoffnungen. Das Fürbitt- 
gebet verbindet uns mehr als alles andere mit unserem Nächsten. Die anderen lieben 
heißt das Licht Gottes auf ihr Antlitz lenken, sie erkennen und sie lieben. 



Einführung in die Exerzitien 45 

Dennoch brauchst du nicht zu klagen, wenn du keine langen Gebete an Gott rich- 
ten kannst. In diesem Fall bete sehr oft. Die kurzen und häufigen Gebete sind oft den 
längeren vorzuziehen, da diese leicht in gefährlicher Weise zu verstandesmäßig wer- 
den können. Wenn dir jedoch der Herr gewährt, lange mit Eifer beten zu können, 
dann sage ihm froh dafür Dank. 

•Und da wir ja zu den Füßen des Herrn ein Recht auf den guten Teil haben, über- 
lassen wir uns doch dem lebendigen Wort Gottes, lassen wir es die innersten Tiefen 
unseres Seins treffen, damit es sich nicht nur unseres Geistes, sondern auch unseres 
Leibes bemächtige. Christus, das fleischgewordene Wort, schenkt sich uns sichtbar im 
Sakrament. Nähre auch du dich bei dem Mahl der Danksagung, dem heiligen Abend- 
mahl, und vergiß nicht, daß es den Kranken des Gottesvolkes angeboten wird. Es ist 
für dich da, der du immer schwach und krank bist" (Regel von Taize). 

Der Kampf der Exerzitien 

Die Exerzitien müssen für dich die Gelegenheit zur entscheidenden Wende in 
deinem Leben als Christ sein. Dafür ist es notwendig, daß du dich an eine innerliche 
Erforschung machst, die so vollständig wie möglich sein soll • ohne Furcht vor der 
Demütigung, aber mit dem festen Willen, zum Ziel deiner Exerzitien zu gelangen: 
der Erneuerung deines geistlichen Lebens. Um dich redlich und objektiv zu prüfen, 
mußt du dir eine gewisse Zahl von Fragen stellen, die dir erlauben, dein Leben als 
Christ unter allen seinen Gesichtspunkten zu betrachten. Das ist der Sinn der folgen- 
den Fragen, auf die nicht einfach mit •ja" oder •nein" zu antworten ist, sondern die 
dir als Wegweiser dienen und dir helfen sollen, die Objektivität zu wahren, die für 
die innerliche Erforschung deiner selbst notwendig ist. 

Wer bin ich in Beziehung auf Christus? 
1. Gibt es in mir schwerwiegende Fragen, einen schlechten Untergrund, der jede 

Vereinigung mit Gott unmöglich macht? 
2. Bin ich mir der Tatsache bewußt, daß ich Christus nicht ernst nehmen kann, 

wenn ich mich ernst nehme? Er muß wachsen, ich abnehmen. 
3. Habe ich ein lähmendes Gespür für die Sünde? Erforsche ich mich ehrlich, sehe 

ich in Augenblicken, die dazu bestimmt sind, in mir klar? 
4. Lebe ich von der Verzeihung, der Barmherzigkeit Gottes? 
5. Macht mein christliches Leben die Freude des Heiles sichtbar? 
6. Bemühe ich mich, alles in meinem Innern und auch in meinem täglichen Leben 

immer einfacher werden zu lassen, da ich doch weiß, daß der Teufel das Krumme 
liebt? 

7. Bin ich mir dessen bewußt, daß die christliche Freude und Freiheit in mir um so 
stärker werden müssen, je älter ich werde? 

8. Was tue ich, um aus dem Evangelium in seiner Frische zu leben, •heute"? 
9. Weiß ich um die Versuchung, in meinem Leben die Forderungen des Evan- 

geliums auf ein Minimum zu reduzieren (christliches Leben im Minimalmaß gelebt)? 
Bin ich, um mir ein gutes Gewissen zu verschaffen, in der Verweltlichung meines 
christlichen Lebens so weit gekommen, daß ich bei gewissen Gelegenheiten merke, 
wie ich mich wegen meiner christlichen Berufung schäme? 



46 Communaute de Taize 

Wer ist mein Nächster? 
1. Wenn ich von der Barmherzigkeit und der Verzeihung Gottes lebe, hat auch 

mein Nächster einen Vorteil davon? •Vergib uns unsere Schuld, wie auch wir ver- 
geben." 

2. Lebe ich unter einer Glasglocke, in einer menschlichen (Familie, Freunde) oder 
christlichen Gemeinschaft, die ich mir ausgesucht habe? (Vorsicht vor dem christlichen 
Ghetto.) 

3. Bin ich informiert über die augenblickliche Weltlage und was tue ich dafür? 
(Lektüre, statistische Kenntnisse usw.) 

4. Lebe ich so sehr in der Angst vor der Gefahr, die die Menschen bedroht: Krieg, 
Ideologien usw., daß ich nicht mehr auf die Herrschaft Christi über die Welt ver- 
trauen kann? 

5. Respektiere ich bei meinem Bemühen um die Einheit der Christen gewisse, 
genau bestimmte geistliche Erfordernisse, ohne die mein Bemühen eitel oder heuch- 
lerisch wird? 

6. Vertraue ich • in der Ordnung meiner christlichen Berufung • jene, für die 
ich zu sorgen habe, vor allem dem Herrn an oder suche ich zunächst eine Lösung mit 

menschlichen Mitteln? 
7. Sind meine natürliche Scheu oder ihr Gegenteil, der Mangel an Takt in geist- 

lichen Dingen, dauernd eine Entschuldigung dafür, daß ich mit meinem Nächsten 
auf der Ebene rein •weltlicher" Beziehungen bleibe? 

8. Bin ich darauf bedacht, in mir jede Eigenmächtigkeit zu zerbrechen und anderer- 
seits doch ohne Schwäche diejenigen, die mir nach Gottes Willen anvertraut sind, zu 
führen, nicht zulassend, daß die Herrschsüchtigen sich durchsetzen, und den Schwa- 
chen in jeder Situation Vertrauen einflößend? 

9. Bin ich konsequent im Gebot der Liebe, um mich mit Barmherzigkeit zu wapp- 
nen und sie von Christus als die Gnade zu erbitten, die ganz wesentlich zu meiner 
christlichen Berufung gehört? 

Es kann sein, daß deine innere Erforschung nicht allein gelingt, besonders wenn 
du bisher kaum Gelegenheit hattest, sie zu üben: sie hat eine Wunde, einen Dorn in 
deinem Fleisch wieder an die Oberfläche gebracht, hat sie ins volle Licht gestellt. 
Und du hattest dich immer bemüht, sie vor aller Augen zu verhehlen, angefangen 
bei den deinen. Diese Wiederentdeckung ist dir unerträglich. Wenn ein innerer 
Widerstand dir zu schaffen macht, wenn du das Gewicht einer Last spürst, die dich 
bedrückt, die eine Wand zwischen dir und dem Licht aufrichtet, das über dir leuchten 
und dich mit Freude durchdringen soll, so mußt du dich davon befreien. Und viel- 
leicht beginnt hier die Versuchung: die Versuchung zur Flucht, zum Davonlaufen, 
die Versuchung, sich zu weigern einzusehen, daß diese Last eine Sünde ist. Dann ist 
das Schweigen unerträglich, weil es nicht mehr das Schweigen ist, in dem Gott 
spricht, sondern das, in dem Gott schweigt und in dem die widerstreitenden Stimmen 
der Welt, der Sünde und des Teufels alle mächtig sind. Aber es ist wichtig, daß du 
nicht der Gefangene deiner eigenen Gedanken, deiner eigenen Sünde bleibst. Die 
Exerzitien sollen dich von dir selbst befreien, sie sollen dir ermöglichen, dir selbst 
zu entkommen und einen neuen Weg zu beschreiten. 



Einführung in die Exerzitien 47 

Wende dich an das Amt der Kirche; es gibt Menschen, die es verstehen, dich anzu- 
hören und die das Geheimnis in bezug auf alles, was sie gehört haben, wahren. Sie 
werden an deinen Schwierigkeiten, an deinem Leiden teilnehmen, und sie werden 
sie in der Fürbitte vor Christus tragen. Sei dann das, was du vor Gott bist, mit 
deinem ganzen Elend und mit allen deinen Hoffnungen. Lege die Probleme deines 
persönlichen Lebens dar. Demütige dich, laß dich führen. 

Befreie dich von deiner Last, wende dich an das kirchliche Amt, um zu beichten. 
Die Beichte ist ein integrierender Bestandteil der Exerzitien; sie ist mehr als eine 
Selbsteröffnung. Denn der dich hört, repräsentiert die ganze Kirche, die du durch 
deine Sünde verletzt, die du befleckst; der Herr hat den Aposteln versprochen zu 
lösen, was sie (die Kirche) lösen würde. Die Beichte ist das Trachten nach der Los- 
sprechung, nach der Verkündigung der Verzeihung Gottes, die nicht von sich aus 
kommt. Die Lossprechung ist das konkrete Zeichen der Vergebung Gottes. Das ist 
eine einzigartige Gnade, die der Herr dir gewährt. Sie läßt dich die Barmherzigkeit 
Gottes in vollem Maße empfangen. Durch sie wirst du reingewaschen und froh. Sie 
erinnert dich an deine Taufe. So geheilt und erneuert, kannst du in voller Freiheit, 
in der Gemeinschaft der Kirche, wieder neu entdecken, was der Herr von dir will. 

Der Ruf zum Dienst Gottes 

Wenn Gott dich zu den Exerzitien ruft, dann ist seine Absicht dabei, dich für 
seinen Dienst zu weihen, in einem erneuerten Gehorsam. In den Exerzitien (= re- 
traite = Einkehr) hörte Elias, der sich im Dienst Gottes allein glaubte und verzwei- 
felte, wie Gott zu ihm sprach: •Ich habe mir in Israel siebentausend Menschen auf- 
bewahrt; alle diese haben ihre Knie nicht vor Baal gebeugt, und ihre Lippen haben 
ihn nicht geküßt." • In den Exerzitien (retraite = Einkehr) sprach der Herr zu ihm: 
•Geh, kehre nach Damaskus zurück... du sollst Hasarel und Jehu zu Königen 
salben und Elisäus an deiner Statt zum Propheten." 

Gott bestimmt selbst die Arbeit seiner Diener. Eifer ohne Erkenntnis erweist sich 
oft als äußerst verderblich. Je glühender darum der Eifer, je größer die Begeiste- 
rung, je überbordender die Liebe ist, desto mehr braucht es eine wachsame Erkennt- 
nis, die den Eifer zügelt, die Begeisterung mäßigt, die Liebe ordnet. Auch der 
Dienst in der Kirche ist geordnet worden • für die einen das Amt der Apostel, für 
die anderen das der Propheten... Es ist wichtig, daß alle miteinander verbunden 
sind in der Liebe und in der Einheit des Leibes Christi, was nur dadurch geschehen 
kann, daß der Dienst geordnet ist. Denn wenn sich ein jeder mitreißen läßt von dem 
eigenen Schwung, von dem Geist, den er empfangen hat, und darauf losstürmt, wie 
er getrieben wird, dann geht er nicht entsprechend dem Willen Gottes für seinen 
ganzen Leib voran. Wenn niemand mit der Funktion zufrieden ist, die ihm zuge- 
teilt wurde, sondern ohne Unterscheidung alle möglichen Unternehmen betreibt, 
dann gibt es keine Einheit, sondern Verwirrung. Die Berufung ist nicht etwas, was 
spontan aus meinem besseren •Ich" hervorquillt, sondern eine Initiative, die anders- 
woher und von oben kommt. Gott beruft • und er allein. Gott formt den Menschen, 
bevor er ihn zu seinem Werkzeug macht. Gott läßt denen, die er auswählt, nichts als 
die absolute Armut, um sie mit seiner Gnade zu bereichern und sie mit der Kraft 



48 Communaute de Tatze 

seines Geistes zu bekleiden. Die Berufung ist ein bedingungsloser Gehorsam, nicht 
ein Gutheißen dessen, was wir gern möchten, unserer natürlichen Begeisterung, 
unserer großmütigen Bestrebungen, unserer höheren Ideen: kein Erfolg unseres 
natürlichen Elan. Man erinnere sich, wie Jesus dem Petrus vorhergesagt hat, daß 
sein Gehorsam ihn dorthin führen würde, wohin er nicht werde gehen wollen. Und 
man denke daran, wie Paulus durch den Heiligen Geist geführt worden ist. 

Du darfst nicht meinen, diese Aufgabe der Erkenntnis, der Unterscheidung selbst 
erfüllen zu können: es wäre unausbleiblich, daß du von deiner Subjektivität geleitet 
würdest. Die Kirche ordnet ihren Dienst durch ihre Amtsträger. Wenn du wissen 
willst, was Gott von dir will, mußt du das, was in dir wirklich Ruf Gottes zu seinem 
Dienst ist, von dem unterscheiden, was auf deine eigene Subjektivität zurückgeht. 

So wirst du in den Exerzitien, nachdem du die Freude des gemeinschaftlichen 
Lebens in der Anbetung und im Gebet in dir erfahren hast, spüren, wie derjenige, 
der in die Abgeschiedenheit kommt, um Gott zu vernehmen, die Liebe zu seinen 
Brüdern empfängt und bereit ist, mit ihnen an einer gemeinsamen Aufgabe zu 
arbeiten, in der alle ihren von Gott bestimmten Platz haben. 

Die Rückkehr 

In den Exerzitien hat Gott zu dir gesprochen; er hat dich durch sein Wort, durch 
seine Wahrheit erleuchtet, seine Liebe hat dich umfangen, der Weg des Gehorsams 
hat sich vor dir geöffnet. Du wirst jetzt das Schweigen und den Frieden dieser beson- 
deren Zeit verlassen und dich wiederfinden in der Welt von heute, in den Schwierig- 
keiten deines täglichen Lebens mit seinen Problemen und Kämpfen. 

•Wache sorgfältig über deine Seele, alle Tage deines Lebens, damit du nicht ver- 
gißt, was deine Augen gesehen haben, und damit es nicht deinem Gedächtnis ent- 
fällt." Jetzt heißt es weitergehen: weitergehen in dem empfangenen Licht, um zu 
dem zu gelangen, das du nur ahnst und sogar zu dem, das du noch nicht vermutest. 
•Man gibt dem, der hat, und er wird im Überfluß haben." Das ist das Gesetz des 
Fortschritts in allen Bereichen und besonders im Reiche Gottes. Weitergehen, ins 
Werk setzen, sich aneignen, was man empfangen hat, ist das einzige Mittel, es zu 
besitzen. Das christliche Leben ist niemals ein Zustand, sondern immer ein Tun, ein 
Unterwegssein. 

Du bist dir deiner Berufung bewußt geworden. Die Berufung macht aus dir ein 
Werkzeug Gottes. Sie stellt dich unter seine Anordnung; in die Abhängigkeit und 
den totalen Gehorsam. Sie nimmt dir deine eigene Kraft, aber sie läßt dich teilhaben 
an der Kraft Gottes und an seinem Wirken in der Welt. Sie entreißt dich dir selbst 
und deinem menschlichen Planen; sie schreibt dich ein in den Plan Gottes. Sie nötigt 
dich, aus dem Glauben zu leben und abhängig zu sein von der Kraft Gottes. Sie gibt 
Gott die Möglichkeit, in der Welt zu wirken. 

•Herr, wohin sollen wir gehen? Du hast Worte des ewigen Lebens." Wir haben 
Christus bei uns, das lebendige Wort, Christus, der uns gesagt hat: •Ich bin bei euch 
alle Tage bis an das Ende der Welt." 




