Einfiikrung in die Exerzitien’
»Communauté de Taizé“ (Frankreich)

Der Ruf Gottes zur Einkehr

Gott hat dich zu den Exerzitien gerufen. Du suchst Gott, aber Gott ist dir bei
deiner Suche zuvorgekommen: er hat dich gesucht, bevor du auch nur begonnen hat-
test, ihn zu suchen. Du hast seine Stimme vernommen und bist gekommen: du hast
dem Anruf, der an dich ergangen war, geantwortet und damit einen ersten Schritt
getan, um dich (fir Gott) verfigbar zu machen. Du bist da. Jetzt kommt es darauf
an, nach der totalen Verfigbarkeit zu streben.

Von der Ankunft an ,iiberlasse Gott alle deine Sorgen, denn er selbst kitmmert
sich um dich®. Gott kennt alles: dein leibliches und seelisches Elend, dein geheimes,
uncingestandenes Leiden, deine Angste — er kennt sie und er weif}, was du brauchst.
»Er tragt unsere Leiden und belddt sich mit unseren Schmerzen.“ Er wird deinem
Gebet antworten, du wirst seine Stimme héren, wenn du schweigend und gesammelt
auf sie lauschst. Laf} alle deine Sorgen, deine Bedenklichkeiten, deine persénlichen
Schwierigkeiten. Und sage dir: ,Ich habe Zeit.“ Alle Menschen klagen, daf§ sic nicht
genug Zeit haben. Das kommt daher, dafl ste ihr Leben mit allzu menschlichen
Augen betrachten. Man hat immer Zeit, um das zu tun, was Gott uns zu tun gibt.
Aber wir miissen ganz und gar in dem Augenblick leben, den er uns gibt. ,Sorge
dich nicht um den morgigen Tag. Suche vor allem das Reich und seine Gerechtigkeit.
Laf dich los, gib dich hin, und in deinen Schof} wird ein gutes, gepreftes, geriitteltes,
iiberquellendes Mafl geschiittet werden; denn dir wird mit dem gleichen Mafle, mit
dem du gemessen hast, wiedergemessen werden.“

Wenn du deinen Blick von dir selbst gelost hast, richte ihn auf den Herrn Christus.
Er wird dich erleuchten, denn er ist das Licht der Welt. Er ruft dich zur Vereinigung
mit sich, dich, der du entdecken willst, was sein Wille in Hinsicht auf dich ist. Aber
du lebst in einem Dualismus, und hier liegt die Quelle des inneren Konfliktes, der
dich — durch deine eigene Schuld — unfdhig macht zu endgiiltigen Bindungen, zu

! Die folgenden Ausfilhrungen stellen den Niederschlag der Erfahrungen dar, die man in
den protestant. Kommunititen von Taizé (Frankreich) und Grandchamp (Schweiz) mit den
dort veranstalteten Retraiten (Exerzitien) gemacht hat. Sie wurden zuerst in der franzosi-
schen Zeitschrift ,Uerbum Caro® (Revue théologique et ecclésiastique. Rédaction: Commu-
nauté de Taizé) Nr. 52 (1959) 862 ff. veroffentlicht und erscheinen hier mit giitiger Erlaub-
nis der Schriftleitung in deutscher Ubersetzung. Wir haben das Wort ,Retraite spirituelle®
einfach mit Exerzitien wiedergegeben, obwohl die damit gemeinte Sache nicht ganz den
katholischen Exerzitien entspricht. Die von der Bruderschaft von Taizé cingefiihrten Retrai-
ten dauern im allgemeinen drei Tage. Sie werden entweder von Einzelnen (so in Taizé)
oder in Gruppen (so in Grandchamp) gemacht. Die Exerzitanden, die von einem der Briider
seelsorglich betreut werden, nehmen aufler am Offizium nicht am Leben der Kommunitit
teil. Der Kern der Einzel-Retraite sind die Meditationen. Dazu kommen regelmiflige Aus-
sprachen mit dem leitenden Bruder und eventuell eine Beichte. Bei den Gruppen-Retraiten
liegt der Akzent mehr auf dem Bibelstudium, in das der leitende Bruder einfithrt. Aber
auch hier sind Meditationen, Aussprachen und Beichte vorgesehen. — Zum Ganzen vgl. im
gleichen Heft dieser Zeitschr. den Beitrag: ,Die evangelische Bruderschaft von Taizé und
thre Geistliche Lehre”. Die Schriftleitung



\

38 Communauté de Taizé

unwiderruflichen Schritten. Er will, dafl du eins seist mit ihm, denn es gibt in dir ein
zwar geheimes, aber wirkliches Verwachsensein mit dem gottlichen Willen. Gott
sucht dich und findet dich — aber das geschieht in der letzten Tiefe deiner selbst.

Schlieflich kitmmere dich nicht um vorgefafite Ideen. Versuche nicht, die Exerzitien
nach deinem Plan zu machen, und laf} dich nicht beirren, wenn du nicht sofort genau
das findest, was du zu entdecken hoffst. Halte die Ordnung, gewif}: folge soweit mog-
lich der Tagesordnung, die du dir aufgestellt hast. Aber wenn diese Ordnung gestért
wird, wenn du zu der Zeit, wo du es mochtest, nicht beten kannst, wenn du nicht
betrachten kannst, wie du es vorgesehen hast —iiberlasse dich der ,Phantasie” Gottes
und lasse dich von ihm leiten. Ubrigens kann es sein, daf manches im Lauf dieser
Exerzitien nicht nach Wunsch geht: halte dich nicht dabei auf. Wer kritisiert, der
urteilt, anstatt voranzuschreiten: er setzt dem Ruf Gottes ein Hindernis entgegen. Es
braucht keine gewaltsame Anspannung. Gott schenkt seine Liebe dem, der sich ihm
anvertraut.

Einsamkeit und Schweigen

»Es gibt Augenblicke, in denen das Schweigen Gottes in seinen Geschopfen einen
Hohepunkt erreicht. In der Einsamkeit der Exerzitien erneuvert uns die innere Begeg-
nung mit Christus“ (Regel von Taizé).

Das wesentliche Prinzip der Exerzitien ist in den folgenden beiden Regeln ent-
halten:

. — Zieh dich zuriick in die Einsamkeit deines Zimmers.

— Bewahre in allem das innere Schweigen, um in Christus zu bleiben. Echte
Exerzitien sind Einsamkeit mit Gott im Schweigen.

Indem Gott dich anruft, will er dich abseits fiihren, in die Einsamkeit, wo cr zu dir
sprechen will. So hat er es vor dir schon mit vielen anderen gemacht. Gott mimmt
seine Diener beiseite und Jesus seine Jinger, indem er sie fiir diese Zeit von der
Welt absondert, um sie der allzu menschlichen Ebene ihres Lebens zu entreiflen, um
sie fiir den wahren Dienst zu formen, um sie mit seinem Geist zu bekleiden. Fir hat
die gleiche Absicht bei dir. Er zieht dich zu sich, er fihrt dich in die Einsamkeit, wo
er dich mit seinem Wort nihrt: deine Einsamkeit ist ein Geschenk Gottes, gib acht
darauf. Denn diese Wiiste, in die du gefuhrt wirst, ist auch der Ort der Versuchung
und des Kampfes. Der Heilige Geist hat unseren Herrn in die Wiiste gefithrt, damit
er dort versucht werde. Moge deine Einsamkeit Verbindung mit Gott sein und nicht
irgendeine hochmiitige Einsamkeit, in der man nur seine personliche Befriedigung
sucht und sich nur mit seinem eigenen Geist erfilllt. In schwierigen Stunden, in denen
du schlecht aufgelegt bist, iberdriissig, kalt — werde nicht mutlos. Du bist nicht allein,
um deinen Kampf zu bestehen: der Erloser von Versuchung, Siinde und Tod kdmpft
mit dir. Habe das konkrete Gefiihl der Gegenwart Christi in deinem Zimmcr. Du
hast ihn gerufen, er ist gekommen. Er ist hier. Finde da das einzig Notwendige,
den guten Teil, der dir nicht genommen werden wird, das einzige, das im Himmel-
reich bleiben wird: zu den FiiRen des Herrn sitzen, sein Worl horen, ihn lieben, ihn
betrachten, ihn anbeten. ihm danksagen, ihm gehorchen.

Nur dort, wo Gott allein spricht, gibt es wirkliches Schweigen. Du kannst nicht



Einfiihrung in die Exerzitien . 39

einsam sein und zugleich héren wollen, was die Menschen und die Sinne zu dir spre-
chen. Das ist der Grund, warum in den Exerzitien Einsamkeit und Schweigen unlds-
lich miteinander verbunden sind.

3*

Das dufiere Schweigen wirst du hier finden: du bist zu einem Ort des Schweigens
gekommen. Und das will Gott fir dich. Denn wozu bist du gekommen? Was suchst
du hier? Die Begegnung mit Menschen, ihren Rat? Das wiirdest du ebensogut anders-
wo finden, in Ferien- oder Urlaubstagen. Dort wire es ganz natiirlich, einige Worte
mit deinem Zimmernachbarn zu wechseln. Nein, du bist gekommen, um etwas ganz
anderes zu suchen: die Hilfe, die Gott dir versprochen hat, als er dich zu den Exer-
zitien rief. Um seine Stimme zu vernehmen — sei es bei der Betrachtung seines
Wortes oder in der Anbetung oder der Kontemplation — brauchst du die Einsam-
keit, das Schweigen. Sicher, du kommst aus dem Larm, dem Betrieb, und du fillst in
einen Ort der Stille: der Kontrast konnte dir zu grof erscheinen, du wirst darum
vielleicht versucht sein, aus den Exerzitien zu fliichten, mit dem einen oder anderen
zu sprechen, das Schweigen zu brechen, das wehtut. .. Gewifl, das Schweigen hat
keinen Wert in sich, es kann leer und ohne Bedeutung sein. Es gibt das Schweigen
des Feiglings (Petrus im Hof des Hohenpriesters), des Verraters (Judas beim letzten
Abendmahl). Man kann die Sache Gottes ebenso durch Schweigen verraten wie curch
Worte. Auch handelt es sich nicht darum, in irgendeiner Weise auszuweichen (Flucht
in die Exerzitien), sondern — im Gegenteil — aufzuhdren mit dem Ausweichen,
aufzuhoren, zwischen sich und den lebendigen Gott Worte oder Dinge zu stellen.

Sei also dankbar fiir das duflere Schweigen, das dir Gott geschenkt hat, und achte
es hoch; strebe nach dem inneren Schweigen, auf Grund dessen dir das duflere keine
Last bedeutet, sondern vielmehr seinen ganzen Wert entfaltet. -

+*

»Das innere Schweigen verlangt zunidhst, sich selbst zu vergessen, um die wider-
streitenden Stimmen zu beruhigen und die quilende Sorge zu beherrschen, in dem
stindigen Neubeginnen eines Menschen, der niemals entmutigt wird, weil er tiglich
Verzeihung findet. Dieses Schweigen erméglicht unser Gespriach mit Jesus Christus®
{Regel von Taizé). Das innere Schweigen ist die Seele, die in Gott, in der Gegenwart
Christi gesammelt ist. Dieses Schweigen ist so von Gott erfiillt, dal sich dir nur das
aufdringt, was wahr und nach dem Willen Gottes ist, damit du einsiehst, dafl viele
deiner liebgewonnenen Ideen von dir und nicht von Gott kommen und vieles in die
Schranken gewiesen werden muf}, damit in dir der neue Mensch wachsen kann.

Wenig mit den Geschipfen und viel mit Gott sprechen
Schweigen gegeniiber der Welt, Schweigen gegeniiber den Neuigkeiten, Schwei-
gen in der Gemeinschaft der Heiligen.

Schweigen bei der Arbeit, bei den Bewegungen

Schweigen alles Aufleren, um den Menschen bereit zu machen, Gott zu vernehmen;
als wahrnehmendes Bild des inneren Schweigens, des Schweigens des Ich, ohne das es
kein geistliches Leben gibt. :



40 Communauté de Taizé

Schweigen der Einbildungskrafl
Schweigen gegeniiber den Gefihlen, den Traurigkeiten, dem leeren Larm der
Gedanken.

Schweigen des Geddchinisses
Schweigen der Vergangenheit, des vergeblichen Bedauerns, der Bitterkeit. Sich
nur noch der Erweise der Barmherzigkeit Gottes erinnern.

Schweigen des Herzens

Schweigen der Wiinsche, der Antipathien, Schweigen des Eifers, insofern er un-
klug ist, Schweigen der Begeisterung, insofern sie iibertrieben ist, Schweigen der
Liebe, insofern sie mafilos ist.

Schweigen der Eigenliebe
Schweigen angesichis seiner Siinde, seiner Unfdhigkeit. Schweigen gegeniiber dem
Lob. Schweigen des menschlichen Ich.

Schweigen des Geistes

Bring zum Schweigen die unniitzen Gedanken; Schweigen gegeniiber den spitz-
findigen Uberlegungen, die den Willen schwichen und die Liebe vertrocknen lassen.
Schweigen gegeniiber persénlichen Untersuchungen.

Schweigen des Urteils
Schweigen, was andere Menschen betrifft: nicht urteilen.

Schweigen des Willens
Schweigen in den Angsten des Herzens, in den Schmerzen der Seele, Schweigen
der Hingabe.

Schweigen mit sich selbst
Nicht auf sich horen, sich nicht beklagen, sich auch nicht trésten, schweigen mit sich
selbst, sich vergessen, sich 16sen von sich selbst.

Schweigen mit Gott

Sich Gott anbieten, ihn anbeten, ihn héren, in ihm ruhen. Das ist das Schweigen
der Ewigkeit, die Vereinigung des Menschen mit Gott. Und wenn Gott im Schwei-
gen nicht antwortet, dann ist auch das noch ein Erweis seiner Liebe. Er verlangt
dann von dir das Warten dessen, der hofft, weil er liebt. ,Gnt ist es, schweigend zu
harren auf die Hilfe des Herrn.“

Meditation und Kontemplation

»Suche fiir dein Gebet und fiir deine Betrachtung die Weise, die Gott dir zuge-
dacht hat, um sie gleich in die Tat umzusetzen. Lies wenig, aber verweile® (Regel
von Taizé).

Erwige das Wort Gottes, sooft du kannst, denn es muf im Zentrum deiner Exer-
zitien stehen. Du bist gekommen, um zu lernen, wie man es liest, immer wieder liest,
es mit stets neuer Treue meditiert, um zu finden, was es dir auftrigt.



Einfiihrung in die Exerzitien 41

Das Wort Gottes ist dir gegeben; es schenkt das Leben:
»Ihr alle, die ihr diirstet, kommt zu der Quelle des Wassers. Neigt ener Ohr und
kommt zu mir. Horet und eure Seele wird leben.“

Das Wort Gottes wird aufgenommen:
~Heute, wenn ihr meine Stimme hort, verhirtet eure Herzen nicht!“

Das Wort Gottes erleuchiet dich:
»Dein Wort ist eine Lampe zu meinen Filen, ein Licht auf meinem Weg. Die
Offenbarung deiner Worte erleuchtet.”

Das Wort Gottes bewahrt dich vor dem Bésen:
»1ch prige dein Wort mir ins Herz, damit ich gegen dich nicht siindige.*

Das Wort Gottes wird geliebt und meditiert:
»Wende ab meine Augen von eitlen Dingen. Laf} mich leben auf deinem Weg.“

Das Wort Gottes gibt den Frieden:
» Viel Frieden haben jene, die das Gesetz lieben.“
» Vollkommen ist das Gesetz des Herrn, Erquickung fiir die Seele.”

Das Wort Gottes durchdringt, ndhrt und starkt im Schweigen der Exerzitien das
Denken. Die Meditation ist einer der wesentlichen Akte, die von dem verlangt wer-
den, der vor Gott steht. Sie verbindet das Wort mit seinem Herzen, hilt es dort fest
— durdch stindige Aufmerksamkeit. Sie lehrt, alle Worte, die von Gott empfangen
wurden, wie Maria im Herzen zu bewahren und zu erwégen.

Meditieren, das bedeutet, die Wahrheit des Wortes Gottes zu erkennen, zu
betrachten und festzuhalten; es bedeutet, mit den Emmausjiingern zu sprechen:
»Bleibe bei uns, Herr!“ Die Meditation erfordert Zeit, Schweigen, Stille: Ruhe des
Korpers, der Glieder, dann auch Ruhe des Herzens und der Gedanken. Die Medi-
tation ist kein intellektueller Akt; sie ist ein Keim, der mit der Zeit wachsen mufi, im
Schweigen, in der Nacht des Geistes. Wenn der Verstand sich Gott unterwirft, ist er
nicht mehr seine eigene Instanz, er fiigt sich vielmehr in den Gedanken Gottes ein,
er wird Licht unter der Einwirkung des Heiligen Geistes. Er ordnet die natiirlichen
Triebe, die ungeordneten Regungen, die Sympathie und- Antipathie, die mensch-
lichen Beziehungen. Der natiirliche Verstand gewinnt dann einen Wert, eine Kraft
und eine Leuchtkraft, die von Gott kommen. Er gibt ihm eine schépferische Kraft: in
der Meditation starkt sich der Verstand an neven Erkenntnissen, es wird ihm greif-
bar, was das Ereignis in den Augen Gottes bedeutet. Meditieren heifit letztlich, vor
Gott stehen, ihm allein gegeniiber. Dann schenkt dir deine Meditation sicher seine’
Belchrung, seine Botschaft, seinen Willen fiir dich: ,Lehre mich, deinen Willen za
tun, denn du bist mein Gott!“ Aber meditieren bedeutet nicht nur erkennen, sondern
auch lieben: durch die Meditation wird die Liebe Christi und die Liebe zu Christus
in dir real, die Mitte deines Seins. Diese Liebe hindert dich, dich in dich selbst zurtick-
zuziehen; sie 148}t dich an die andern denken, fir sie beten. Du mufit mit dem hl
Paulus sagen kénnen: ,Nicht mehr ich lebe, nein, Christus lebt in mir.“ Die Medi-
tation ist das Werk des Heiligen Geistes in dir; wenn du dem Heiligen Geist nicht



42 Communauté de Taizé
. .

widersteht, wirst du — wie das gute Erdreich im Gleichnis — viele Frucht brin-
gen, die Friichte des Heiligen Geistes, die da sind: Liebe, Freude, Friede, Geduld,
Wohlwollen, Giite, Treue, Milde, Selbstbeherrschung.

*

Ebenso wie es eine verstandesmiflige Art gibt, das Wort Gottes zu lesen (zerglie-
dernd, die Worte wigend, Widerspriiche suchend), so gibt es eine betrachtende —
die den Heiland anschaut, wie er zu seinem Vater, wie er zu den Menschen steht —
und diese Art hilft dir in deinem tiglichen Verhalten, in deiner Vertrautheit mnt
Gott: anschauen und glauben, glauben und anschauen, sich zum Licht wenden, sich
erleuchten lassen, dann, schweigend, ohne Bewegung, in seiner Gegenwart ver-
harren. ,Ich liebe dich, Herr, du meine Stirke.“

Manchen wird der Ruf zuteil, auf den Berg der Verklirung zu steigen und den
verherrlichten Christos zu schauen. Das ist die hochste Schau der vollendeten Heilig-
keit: , Ja, das ist der Wille meines Vaters: wer den Sohn sieht und an ihn glaubt.
hat das ewige Leben, und ich werde ihn auferwecken am jiingsten Tage.“ Wer in
den Exerzitien berufen wird, seinen Heiland lebendig, verherrlicht zu schauen,
-erkennt Christus als seine einzige Hoffnung, trigt sein eigenes Dunkel zum einzigen
ewigen Licht, auf daf seine Finsternisse zerstreut werden. Die Verklirung bedeutet,
die Freude des Opfers zu schauen, das fiir die Welt des Leidens und der Siinde dar-
gebracht wird, sie bedeutet die sichtbare Erlésung der Schopfung. ,In deinem Licht
schauen wir das Licht.“ Der Junger, der berufen wird, das vollkommene, ewige Licht
zu schauen, wird zunichst niedergeworfen, zu Boden geschmettert, dann aber erleuch-
tet. Er verharrt dann vor Christus, mit offenen Hinden, sieht nichts als ihn allein
und bettelt um die Verherrlichung. Er fleht, daf die Herrlichkeit Gottes auf ihn
herabsteige und ihn bekleide. Wer auf dem Berge der Verkldrung betet, bringt auch
die Stinder mit sich vor den verherrlichten Christus, die Leidenden, die Versuchten,
die Veringstigten, die Verzweifelten — weil die beschmutzte Welt und die ganze
Schopfung in dem gottlichen Geheimnis der Verklirung wiederhergestellt werden
miissen, damit alle, die erldst sind, zum Lob der Herrlichkeit Gottes dienen konnen.

Lob und Fiirbitte

Dein Lob und deine Furbitte werden im Verlauf der Exerzitien im gemeinschaft-
lichen (Offizium) und im personlichen Gebet ihren Ausdruck finden.

»Das Beten des Offiziums vollzieht sich in der Gemeinschaft der Heiligen. Aber
um diese Gemeinschaft mit den Glaubigen aller Zeiten wirklich zu vollziehen, miissen
wir uns einer glithenden Fiirbitte fur die Menschen und fir die Kirche ergeben.

Der Herr konnte unsere Fiirsprache und unser Lobgebet entbehren. Aber es ist

" nun einmal Gottes Geheimnis, dafl er von uns, seinen Mitarbeitern, verlangt, ,,immer
zu beten, ohne Unterlafi™ (Regel von Taizé).
" Das Morgenoffizium macht uns bereit, das Wort Gottes zu horen. Es erschliet
den Weg unseres tiglichen Gehorsams.

Die stille Meditation mittags soll uns, die wir in Gefahr sind, uns von den tig-
lichen Beschiftigungen einfach mitreiflen zu lassen, daran erinnern, dafl fir die

. Kirche leben soviel bedeutet, wie in Christus in der Freude des kommenden Reiches
bleiben. :



Einfiihrung in die Exerzitien 48

Das Abendoffizium stellt Gott in das Schweigen der Nacht. Es gibt der bevor-
stechenden Ruhe ihren wahren Wert: fir den, der sich mit Leib und Seele dem
Schopfer iiberantwortet hat, bringen die Nachtstunden jene Erneuerung, die aus
dem Erwachen eine Wiedergeburt macht.

Sei bei allen Offizien dabei. Es sind festliche Stunden im Tag. Das ist die Zeit der
Freude, wo Gott mit der Kirche, die vor ihm versammelt ist, spricht. Er offenbart ihr
das Geheimnis seiner Gnade durch die Schrift, und die Kirche wendet sich an ihn
und legt ihm das Lobopfer zu Fiiflen, das sie seinem Wort entnimmt. Die Kommu-
nitit betet in jedem Offizium die Psalmen und gestaltet ihr Gebet nach ihnen. Jeden
Tag ist sie vor die ganze Offenbarung gestellt: sie hort die laufende Lesung des
Alten und des Neunen Testamentes. Es geht nicht darum, fiir dieses oder jenes per-
sonliche Problem eine Losung zu suchen: betrachte vielmehr die Gréfie und die Giite
Gottes und was er von Ewigkeit her fir die Menschen geplant hat; lobe deinen
Erloser und 6ffne dich seinem Wort, damit es in dir Frucht bringe. Schliefie dich
auflerdem der Kommunitit an, wenn sie dem Wort Folge leistet: ,Betet fireinander.” -
Der Bruder, der die Fiirbitten leitet, wird vom Gebet aller getragen; denn er bringt
die Anlicgen, die man vor dem Offizium zusammengestellt hat, im Namen der
ganzen Gemeinde vor. Fiir andere einzutreten ist eine Gnade und eine Ehre. Wir
sind die Mitarbeiter Gottes, erkldrt der Apostel Paulus. Fiir die anderen einzutreten
bedeutet, sich unter jene einzureihen, die Tag und Nacht zu ihm rufen. Die Firbitte
ist ein Band, das die Gemeinde in Christus eint. Das Ausharren in der Firbitte ist
moglich, weil der Heilige Geist selbst fiir uns eintritt. Christus ist immer bereit, zu
unseren Gunsten Fiirsprache einzulegen.

Versiume es also nicht, dich mit der Gemeinde zu vereinigen, ,um Christus,
deinen Herrn, zu loben, zu preisen und ihm zu singen®, denn das christliche Gebet ist
vor allem das Gebet Jesu Christi: Gebet der Kirche, des Leibes Christi, geleitet durch
den Heiligen Geist; Gebet der Gemeinde: ,Wo zwei oder drei in meinem Namen
versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen.* Betrachte das Offizium als das Lob- -
und Bittopfer, das du deinem Herrn schuldest in Dankbarkeit und Gehorsam.

*

.Das gemeinsame Gebet entbindet uns nicht vom personlichen. Das eine stitzt das
andere. Nehmen wir uns jeden Tag einen Augenblick, um uns in unserer Vertraut-
heit mit Jesus Christus zu erncuern® (Regel von Taizé).

Gott teilt seinen Geist jenen mit, die beten, damit sie ,lebendige Seelen® werden.
Wer das Gebet, dieses Atemholen der Seele, aufgibt, stirbt den Erstickungstod. Es
wird von uns Rechenschaft gefordert werden iber unser Gebetsleben als iiber ein
Talent, das uns allen anvertraut ist und das wir entweder gut angelegt oder in Faul-
heit, in Gleichgiiltigkeit, in Aktivismus vergraben haben.

Das Schweigen ist die beste Ubung fiir jene, die danach verlangen, in das Heilig-
tum des Gebetes zu gelangen: dieses Gefiihl der ,Unwirklichkeit®, das den Anfanger
im Gebet befillt, ist darauf zuriickznfithren, dafl er einen Monolog fithrt und kein
Gesprich; denn Ziel des Gebetes ist es nicht nur, das tiefste Streben der Seele auszu-
driicken, sondern zu wissen, dafl Gott da ist. Beginne darum dein Gebet immer mit
cinem ernsthaften Aufmerken auf die Gegenwart Gottes. Dann sprich folgendes
Gebet: ,Herr, lehre uns beten. Wer soll uns beten lehren, wenn nicht du, Gott des



44 Communauté de T aizé

Gebetes? Beten, wie wenn wir dich sehen, mit dir sprechen, dich héren, dir antwor-
ten, deine Gegenwart spiiren, dein Wort vernehmen,“ '

Gehetzt und beschiftigt, wie wir sind, verstehen wir es nicht, auf das Gebet zu
achten, das Christus in uns formulieren, das er durch uns beten will. Dennoch ist das
die Bedingung dafiir, daf unser Gebet aufhort, ein langer und entmutigender Mono-
log, eine leere Wiederholung zu sein. Nichts steht zwischen uns und den Reichtiimern
Gottes; es gibt keine Schranke zwischen uns und den ewigen Wirklichkeiten, son-
dern nur diesen stillen Raum, in dem sich unser Gebet vollzieht, um den Geist zu
empfangen, der unser Sein umgestaltet, und durch das Sein anch das ganze Leben.
Beim Gebet darf der Geist weder verwirrt noch iberlastet, noch zaudernd oder mifi-
trauisch oder gespalten sein, noch darf er dem Willen Gottes durch irgendeine
geheime Leidenschaft zuvorkommen wollen. Man darf seinen Geist weder iiberan-
strengen noch in Fesseln legen wollen. Der Geist Gottes, auf den schweigend zu war-
ten wir gelernt haben, betet in uns; denn Gott ist so groff, dafl niemand zu ihm beten
kann als durch Seinen Geist. Der Heilige Geist lehrt uns beten: er erfiillt die Seele,
er fithrt sie, er erleuchtet ihren Blick, enthiillt ihr die Tiefe der unendlichen Reich-
tiimer der Liebe Christi; mittels unseres Seins tritt er fiir uns ein mit unaussprech-
lichen Seufzern; er 1488t uns zu Gott sprechen: ,Vater unser.“ Wer betet, sammelt
seine Seele vor Gott, und dieses einzige Verlangen, diese Anstrengung, bereitet auf
die totale Entsagung vor, denn nur der kann allem entsagen, der nur noch ein ein-
ziges Verlangen hat. Er sicht, wie seine Wiinsche, sogar jene Anliegen, fiir die er
das Wort zu ergreifen gewagt hatte, einer nach dem andern verléschen; er spricht
nicht mehr zu Gott, vielmehr wird das Gebet zu dem Akt, in dem er Sein Wort ver-
nimmt, es ist ein Schweigen voller Gehorsam und Anbetung. So ist er bereit, sich in
das Ringen mit Gott zu stiirzen und dabei zu siegen, denn der Mensch, der wirklich
betet, ficht dabei im Gebet einen Kampf aus, und er siegt, weil Gott in ihm siegt.

Vergifl nicht, dafl du nicht allein da kniest; die ganze Christenheit ist an deiner
Seite. Der Mensch vereint sich nur dann mit Gott, wenn er sich mit seinen Bridern
vereinigt. Der Christ, der betet, kann sich nicht linger in sich selbst verschlielen. Als
Christus uns auftrug zu sprechen: ,Vater unser®, da tat er es im Bewuftscin der
Zuvsammengehorigkeit der Menschen, die einen integrierenden Teil ihres Wesens
ausmacht. Kein Mensch kann sich allein vor Gott behaupten. In der Fiirbitte findet
dieses Bewufitsein der menschlichen Zusammengehorigkeit seinen Ausdruck: beten
fir die Verwandten, fiir die, die mit uns unterwegs sind, sie mitreifien, sie auf-
richten im Lichte Gottes. Auch wir schreiten aof dem Weg, auf dem Gott die Seelen
durchdringt, wir schreiten auf seinen Spuren: wir schen nicht mehr mit ,fleisch-
lichen® Augen, die nur das ,Fleisch zu erkennen vermdgen, wir erkennen in Geist
und in Wabhrheit. Das Geheimnis der Leuchtkraft der Kirche liegt in der schweigen-
den und bestindigen Firbitte, in der Hingabe an die Gnade Gottes, der uns zur
gleichen Zeit unsere Siinden und seine Liebe enthiillt. So bewahrt er uns vor Stolz und
vor Verzweiflung. Wer fiir die anderen eintritt, empfingt die Gnade zu lieben.
Denn man kann nicht fiir jemand beten, ohne sich an dessen Platz zu stellen; man
lebt mit ihm, man teilt seine Angste, man jubelt iiber seine Hoffnungen. Das Fiirbitt-
gebet verbindet uns mehr als alles andere mit unserem Nichsten. Die anderen lieben
heiflt das Licht Gottes auf ihr Antlitz lenken, sie erkennen und sie lieben.



Einfiihrung in die Exerzitien 45

Dennoch brauchst du nicht zu klagen, wenn du keine langen Gebete an Gott rich-
ten kannst. In diesem Fall bete sehr oft. Die kurzen und hiufigen Gebete sind oft den
ldngeren vorzuziehen, da diese leicht in gefdhrlicher Weise zu verstandesmiflig wer-
den konnen. Wenn dir jedoch der Herr gewihrt, lange mit Eifer beten zu konnen,
dann sage ihm froh dafiir Dank.

»Und da wir. ja zu den Fiiflen des Herrn ein Recht auf den guten Teil haben, iiber-
lassen wir uns doch dem lebendigen Wort Gottes, lassen wir es die innersten Tiefen
unseres Seins treffen, damit es sich nicht nur unseres Geistes, sondern auch unseres
Leibes bemichtige. Christus, das fleischgewordene Wort, schenkt sich uns sichtbar im
Sakrament. Nihre auch du dich bei dem Mahl der Danksagung, dem heiligen Abend-
mahl, und vergif} nicht, dafl es den Kranken des Gottesvolkes angeboten wird. Es ist
fiir dich da, der du immer schwach und krank bist“ (Regel von Taizé).

Der Kampf der Exerzitien

Die Exerzitien miissen fir dich die Gelegenheit zur entscheidenden Wende in
deinem Leben als Christ sein. Dafiir ist es notwendig, dafl du dich an eine innerliche
Erforschung machst, die so vollstindig wie moglich sein soll — ohne Furcht vor der
Demiitigung, aber mit dem festen Willen, zum Ziel deiner Exerzitien zu gelangen:
der Erneuerung deines geistlichen Lebens. Um dich redlich und objektiv zu priifen,
muflt du dir eine gewisse Zahl von Fragen stellen, die dir erlauben, dein Leben als
Christ unter allen seinen Gesichtspunkten zu betrachten. Das ist der Sinn der folgen-
den Fragen, auf die nicht einfach mit ,ja“ oder ,nein“ zu antworten ist, sondern die
dir als Wegweiser dienen und dir helfen sollen, die Objektivitit zu wahren, die fiir
die innerliche Erforschung deiner selbst notwendig ist.

Wer bin ich in Bezichung auf Christus?

1. Gibt es in mir schwerwiegende Fragen, einen schlechten Untergrund, der jede
Vereinigung mit Gott unméglich macht?

2. Bin ich mir der Tatsache bewuflt, dafl ich Christus nicht ernst nehmen kann,
wenn ich mich ernst nehme? Er mufl wachsen, ich abnehmen. ,

3. Habe ich ein ldhmendes Gespiir fiir die Siinde? Erforsche ich mich ehrlich, sehe
ich in Augenblicken, die dazu bestimmt sind, in mir klar?

4. Lebe ich von der Verzeihung, der Barmherzigkeit Gottes?

5. Macht mein christliches Leben die Freude des Heiles sichtbar?

6. Bemiihe ich mich, alles in meinem Innern und auch in meinem taglichen Leben
immer einfacher werden zu lassen, da ich doch weif, dafl der Teufel das Krumme
liebt?

7. Bin ich mir dessen bewufit, dafl die christliche Freude und Freiheit in mir um so
stirker werden miissen, je dlter ich werde?

8. Was tue ich, um aus dem Evangelium in seiner Frische zu leben, Sheute*?

9. Weif ich um die Versuchung, in meinem Leben die Forderungen des Evan-
geliums auf ein Minimum zu reduzieren (christliches Leben im Minimalmaf gelebt)?
Bin ich, um mir ein gutes Gewissen zu verschaffen, in der Verwelilichung meines
dhristlichen Lebens so weit gekommen, daf ich bei gewissen Gelegenheiten merke,
wie ich mich wegen meiner christlichen Berufung schime?



. 46 Communauté de Taizé

Wer ist mein Ndchster?

1. Wenn ich von der Barmherzigkeit und der Verzeihung Gottes lebe, hat auch
mein Nichster einen Vorteil davon? ,Vergib uns unsere Schuld, wie auch wir ver-
geben.”

2. Lebe ich unter einer Glasglocke, in einer menschlichen (Familie, Freunde) oder
christlichen Gemeinschaft, die ich mir ausgesucht habe? (Vorsicht vor dem christlichen
Ghetto.)

3. Bin ich informiert iiber die augenblickliche Weltlage und was tue ich dafiir?
(Lektiire, statistische Kenntnisse usw.)

4. Lebe ich so sehr in der Angst vor der Gefahr, die die Menschen bedroht: Krieg,
Ideologien usw., dafl ich nicht mehr auf die Herrschaft Christi tiber die Welt ver-
trauen kann?

5. Respektiere ich bei meinem Bemihen um die Einheit der Christen gewisse,
genau bestimmte geistliche Erfordernisse, ohne die mein Bemihen eitel oder heuch-
- lerisch wird?

6. Vertraue ich — in der Ordnung meiner christlichen Berufung — jene, fiir die
ich zu sorgen habe, vor allem dem Herrn an oder suche ich zunichst eine Lésung mit
menschlichen Mitteln?

7. Sind meine natiirliche Scheu oder ihr Gegenteil, der Mangel an Takt in geist-
lichen Dingen, dauernd eine Entschuldigung dafiir, dafl ich mit meinem Nichsten
auf der Ebene rein ,weltlicher” Beziehungen bleibe?

8. Bin ich darauf bedacht, in mir jede Eigenmichtigkeit zu zerbrechen und anderer-
seits doch ohne Schwiche diejenigen, die mir nach Gottes Willen anvertraut sind, zu
fahren, nicht zulassend, dafl die Herrschsiichtigen sich durchsetzen, und den Schwa-
chen in jeder Situation Vertrauen einfloRend?

9. Bin ich konsequent im Gebot der Liebe, um mich mit Barmherzigkeit zu wapp-
nen und sie von Christus als die Gnade zu erbitten, die ganz wesentlich zu meiner
christlichen Berufung gehort?

Es kann sein, daf deine innere Erforschung nicht allein gelingt, besonders wenn
du bisher kaum Gelegenheit hattest, sie zu iiben: sie hat eine Wunde, einen Dorn in
deinem Fleisch wieder an die Oberfliche gebracht, hat sie ins volle Licht gestellt.
Und du hattest dich immer bemiiht, sie vor aller Augen zu verhehlen, angefangen
bei den deinen. Diese Wiederentdeckung ist dir unertraglich. Wenn ein innerer
Widerstand dir zu schaffen macht, wenn du das Gewicht einer Last spiirst, die dich
bedriickt, die eine Wand zwischen dir und dem Licht aufrichtet, das iber dir leuchten
und dich mit Freude durchdringen soll, so mufit du dich davon befreien. Und viel-
leicht beginnt hier die Versuchung: die Versuchung zur Flucht, zum Davonlaufen,
die Versuchung, sich zu weigern einzusehen, dafi diese Last eine Siinde ist. Dann ist
das Schweigen unertriglich, weil es nicht mehr das Schweigen ist, in dem Gott
spricht, sondern das, in dem Gott schweigt und in dem die widerstreitenden Stimmen
der Welt, der Siinde und des Teufels alle méchtig sind. Aber es ist wichtig, dafl du
nicht der Gefangene deiner eigenen Gedanken, deiner eigenen Stinde bleibst. Die
Exerzitien sollen dich von dir selbst befreien, sie sollen dir erméglichen, dir selbst
zu entkommen und einen nenen Weg zu beschreiten.



Einfithrung in die Exerzitien 47

Wende dich an das Amt der Kirche; es gibt Menschen, die es verstehen, dich anzu-
héren und die das Geheimnis in bezug auf alles, was sie gehdrt haben, wahren. Sie
werden an deinen Schwierigkeiten, an deinem Leiden teilnehmen, und sie werden
sie in der Firbitte vor Christus tragen. Sei dann das, was du vor Gott bist, mit
deinem ganzen Elend und mit allen deinen Hoffnungen. Lege die Probleme deines
personlichen Lebens dar. Demiitige dich, lafl dich fihren.

Befreie dich von deiner Last, wende dich an das kirchliche Amt, um zu beichten.
Die Beichte ist ein integrierender Bestandteil der Exerzitien; sie ist mehr als eine
Selbsteréffnung. Denn der dich hort, reprisentiert die ganze Kirche, die du durch
deine Siinde verletzt, die du befleckst; der Herr hat den Aposteln versprochen zu
16sen, was sie (die Kirche) l16sen wiirde. Die Beichte ist das Trachten nach der Los-
sprechung, nach der Verkiindigung der Verzeihung Gottes, die nicht von sich aus
kommt. Die Lossprechung ist das konkrete Zeichen der Vergebung Gottes. Das ist
eine einzigartige Gnade, die der Herr dir gewéhrt. Sie 148t dich die Barmherzigkeit
Gottes in vollem Mafle empfangen. Durch sie wirst du reingewaschen und frok. Sie
erinnert dich an deine Taufe. So geheilt und erneuvert, kannst du in voller Freiheit,
in der Gemeinschaft der Kirche, wieder neu entdecken, was der Herr von dir will.

Der Ruf zum Dienst Gottes

Wenn Gott dich zu den Exerzitien ruft, dann ist seine Absicht dabei, dich fir
seinen Dienst zu weihen, in einem erneuverten Gehorsam. In den Exerzitien (= re-
traite = Einkehr) horte Elias, der sich im Dienst Gottes allein glaubte und verzwei-
felte, wie Gott zu ihm sprach: ,Ich habe mir in Israel sicbentausend Menschen auf-
bewahrt; alle diese haben ihre Knie nicht vor Baal gebeugt, und ihre Lippen haben
ihn nicht gekiifit.“ — In den Exerzitien (retraite = Einkehr) sprach der Herr zn ihm:
»Geh, kehre nach Damaskus zuriick ... du sollst Hasarel und Jehu zu Kénigen
salben und Elisdus an deiner Statt zum Propheten.*

Gott bestimmt selbst die Arbeit seiner Diener. Eifer ohne Erkenntnis erweist sich
oft als duflerst verderblich. Je glithender darum der Eifer, je grofier die Begeiste-
rung, je liberbordender die Liebe ist, desto mehr braucht es eine wachsame Erkennt-
nis, die den Eifer ziigelt, die Begeisterung mifigt, die Liebe ordnet. Auch der
Dienst in der Kirche ist geordnet worden — fiir die einen das Amt der Apostel, fiir
die anderen das der Propheten. .. Es ist wichtig, da8 alle miteinander verbunden
sind in der Liebe und in der Einheit des Leibes Christi, was nur dadurch geschehen
kann, daf der Dienst geordnet ist. Denn wenn sich ein jeder mitreiffen 138t von dem
eigenen Schwung, von dem Geist, den er empfangen hat, und darauf losstiirmt, wie
er getrieben wird, dann geht er nicht entsprechend dem Willen Gottes fiir seinen
ganzen Leib voran. Wenn niemand mit der Funktion zufrieden ist, die ihm zuge-
teilt wurde, sondern ohne Unterscheidung alle moglichen Unternchmen betreibt.
dann gibt es keine Einheit, sondern Verwirrung. Die Berufung ist nicht etwas, was
spontan aus meinem besseren ,Ich“ hervorquillt, sondern eine Initiative, die anders-
woher und von oben kommt. Gott beruft — und er allein. Gott formt den Menschen,
bevor er ihn zu seinem Werkzeug macht. Gott 1ift denen, die er auswihlt, nichts als
die absolute Armut, um sie mit seiner Gnade zu bereichern und sie mit der Kraft



48 Commaunauté de Taizé

seines Geistes zu bekleiden. Die Berufung ist ein bedingungsloser Gehorsam, nicht
ein Gutheiflen dessen, was wir gern mdchten, unserer natiirlichen Begeisterung,
unserer grofimiitigen Bestrebungen, unserer hoheren Ideen: kein Erfolg unseres
natiirlichen Elan. Man erinnere sich, wie Jesus dem Petrus vorhergesagt hat, dafl
sein Gehorsam ihn dorthin fiihren wiirde, wohin er nicht werde gehen wollen. Und
man denke daran, wie Paulus durch den Heiligen Geist gefithrt worden ist.

Du darfst nicht meinen, diese Aufgabe der Erkenntnis, der Unterscheidung selbst
erfiillen zu kdnnen: es wire unausbleiblich, dafl du von deiner Subjektivitit geleitet
wiirdest. Die Kirche ordnet ihren Dienst durch ihre Amtstrager. Wenn du wissen
willst, was Gott von dir will, mufit du das, was in dir wirklich Ruf Gottes zu seinem
Dienst ist, von dem unterscheiden, was auf deine eigene Subjektivitat zuriickgeht.

So wirst du in den Exerzitien, nachdem du die Freude des gemeinschaftlichen
Lebens in der Anbetung und im Gebet in dir erfahren hast, spiiren, wie derjenige,
der in die Abgeschicdenheit kommt, um Gott zu vernehmen, die Liebe zu seinen
Briidern empfiangt und bereit ist, mit ihnen an ciner gemeinsamen Aufgabe zu
arbeiten, in der alle ihren von Gott bestimmten Platz haben.

Die Riickkehr

In den Exerzitien hat Gott zu dir gesprochen; er hat dich durch sein Wort, durch
seine Wahrheit erleuchtet, seine Liebe hat dich umfangen, der Weg des Gehorsams
hat sich vor dir ge6ffnet. Du wirst jetzt das Schweigen und den Frieden dieser beson-
deren Zeit verlassen und dich wiederfinden in der Welt von heute, in den Schwierig-
keiten deines tiglichen Lebens mit seinen Problemen und Kémpfen.

»Wache sorgfaltig iber deine Seele, alle Tage deines Lebens, damit du nicht ver-
giBlt, was deine Augen gesehen haben, und damit es nicht deinem Gedachtnis ent-~
fallt.“ Jetzt heiflt es weitergehen: weitergehen in dem empfangenen Licht, um zu
dem zu gelangen, das du nur ahnst und sogar zu dem, das du noch nicht vermutest.
»~Man gibt dem, der hat, und er wird im Uber{luf} haben.“ Das ist das Gesetz des
Fortschritts in allen Bereichen und besonders im Reiche Gottes. Weitergehen, ins
Werk setzen, sich aneignen, was man empfangen hat, ist das einzige Mittel, es zu
besitzen. Das christliche Leben ist niemals ein Zustand, sondern immer ein Tun, ein
Unterwegssein.

Du bist dir deiner Berufung bewufit geworden. Die Berufung macht aus dir ein
Werkzeug Gottes. Sie stellt dich unter seine Anordnung; in die Abhingigkeit und
den totalen Gehorsam. Sie nimmt dir deine eigene Kraft, aber sie 148t dich teilhaben
an der Kraft Gottes und an seinem Wirken in der Welt. Sie entreifit dich dir selbst
und deinem menschlichen Planen; sie schreibt dich ein in den Plan Gottes. Sie nétigt
dich, aus dem Glauben zu leben und abhéngig zu sein von der Kraft Gottes. Sie gibt
Gott die Moglichkeit, in der Welt zu wirken.

#*

~Herr, wohin sollen wir gehen? Du hast Worte des ewigen Lebens. Wir haben
Christus bei uns, das lebendige Wort, Christus, der uns gesagt hat: ,Ich bin bei euch
alle Tage bis an das Ende der Welt.“





