
Von Mensch zu Mensch 

Zur Aszetik der Begegnung im Geben und Nehmen 

Von Ignaz Weilner, Regensburg 

Das oft beklagte Versagen des Christen im Bereich des Menschlichen muß sich 
genau in dem Maß folgenschwer auswirken, als er in immer größerem Umfang mit 
Nichtchristen zusammenzuleben hat. Diese werden ja in der Regel zuerst vom Zeug- 
nis seiner Menschlichkeit angerührt oder abgestoßen. Und das Ergebnis dieser 
Begegnung entscheidet nicht selten über ihre Einstellung zum Christlichen überhaupt. 

Ein alter Landstreicher von jener patriarchalischen Art, die heutzutage schon fast 
ausgestorben ist, sagte einmal: •Es ist furchtbar anstrengend, bei frommen Leuten 
betteln zu gehen. Man muß genau so ,tun als ob' wie sie selber. Manchmal wäre es 
mir lieber, sie gäben mir etwas oder auch nichts, bloß weil sie eben gut oder schlecht 
ausgeschlafen sind; etwas, weil die Sonne scheint, oder nichts, weil es regnet." In 
diesen wohl etwas überspitzten Worten wird ein Mangel aufgedeckt, an dem unser 
Geben und Nehmen weithin krankt. Die ethischen Ziele und Motive des Christen 
sind unüberbietbar hoch. Sie im Alltag durchzuhalten, erfordert die Kräfte eines 
Helden und Heiligen. Deshalb würde uns die Welt unser ständiges Zurückbleiben 
hinter ihnen leichter verzeihen, wenn wenigstens ihr natürlicher Untergrund, eine 
bescheidene, schlichte, unmittelbare Menschlichkeit, in all unserm Tun spürbar 
bliebe. Wo auch sie zu fehlen scheint, wird die Spannung zwischen dem christlichen 
Anspruch und der konkreten Wirklichkeit allzu groß und das christliche Pathos 
schier unerträglich. Im Bereich der reinen Menschlichkeit hingegen nimmt man gelas- 
sener Mangelformen hin, ja sie stimmen sogar irgendwie versöhnlich. Man spricht 
nicht umsonst von •Menschlichkeiten". 

Umgekehrt erscheint dem Christen das bloß Menschliche gerade im Hinblick auf 
seine hohe Berufung sehr leicht als •zu wenig" und also kaum der Pflege wert. Man 
vernachlässigt es gerade um spezifisch christlicher Maßstäbe willen, ohne zugleich 
mit jenen wirklich ernst zu machen oder auch nur ernst machen zu können, weil die 
Gnade fehlt. Die bösen Folgen liegen auf der Hand: das Hochziel wird mit oder 
ohne Schuld nicht erreicht, das Nahziel aus reiner Nichtachtung verfehlt. Der christ- 
liche Anspruch wird zur Karikatur. 

Indes erschöpft sich die Rolle des natürlich-menschlichen Untergrundes im christ- 
lichen Tun nicht darin, dort als erträglicher Ersatz einzuspringen, wo das höhere 
und eigentlich christliche Ziel nicht erreicht wird. Auch in der absoluten Hochform 
christlichen Lebens behält es seinen unabdingbaren Wert. Es ist dessen tragender 
Seinsgrund. Seine Pflege ist vor allem deshalb erforderlich, weil das eigentliche 
ethische Ziel des Christen, die volle Entfaltung seiner Gottebenbildlichkeit, nur in 
der lebendigen Einheit und Ganzheit des Lebens verwirklicht werden kann. Darin 
aber ist Menschliches und Christliches, Natürliches und Übernatürliches untrennbar 
ineinander verschlungen1. 

1 Vgl. dazu R. Egenter, Das Edle und der Christ, Westheim b. Augsburg, 2. Aufl., 
o. J.; ders., Die Aszese des Christen in der Welt. Überlegungen zum rechten Ansatz unserer 
Aszese, Ettal o. J., 53•69. 



50 Ignaz Weilner 

Die Erfahrung bestätigt denn auch immer wieder die Tatsache, daß die Entfal- 
tung des übernatürlichen Lebens des Christen normalerweise mit der seiner tieferen 
(nicht immer unmittelbar aufscheinenden) Menschlichkeit Hand in Hand geht. Die 
volle Sinnerfassung der Gehalte der Frohbotschaft setzt für gewöhnlich das Wert- 
erlebnis der entsprechenden natürlichen Gehalte voraus, der echt übernatürliche Akt 
die Erfahrung seines analogen natürlichen Vollzuges. Christliches Geben und Neh- 
men im Vollsinn wird darum immer auch irgendwie mit einem tieferen Verstehen 
der rein menschlichen Urgesten des Gebens und Nehmens verbunden sein. Wo 
letzteres zu schwinden oder wenigstens zu veröden droht, wird ersteres nicht gedei- 
hen. Dieser Zusammenhang wird gerade heute schmerzlich offenbar. Die zuneh- 
mende Teilnahmslosigkeit auch aufrichtig gläubiger Christen gegenüber der leib- 
seelischen Not des Nachbarn • man spendet gleichzeitig etwa reichlich für die 
Missionen • hängt damit zusammen. Bezeichnend ist auch die Vorliebe des 
modernen Menschen für eine möglichst unverbindliche Art des Helfens, wo es über- 
haupt noch dazu kommt: nicht etwa nur aus steuerpolitischen Gründen, sondern 
wohl auch aus rein menschlicher Kontaktlosigkeit heraus zieht man es vor, Spenden 
auf öffentliche Sammelkonten zu überweisen, statt persönlich zu schenken, auch 
dort, wo dies noch möglich wäre. Man überläßt es dem Kollektiv, der Bürokratie 
einer privaten Wohltätigkeitsorganisation, der Gemeinde, dem Staat, der Kirche; 
gerade die drohende Verbürokratisierung der Liebestätigkeit letzterer müßte uns zu 
denken geben. Presse und Rundfunk fördern diese Art •Hilfe auf Abstand' noch 
mehr. Und die im Geben und Nehmen hilflos gewordenen Menschen und Christen 
danken es all den Institutionen insgeheim, daß man ihnen die Nächstenliebe so leicht 
macht; denn an gutem Willen fehlt es in der Regel nicht, oft auch nicht an über- 
natürlicher Einstellung. Es fehlt vielmehr im Menschlichen. Geben und Nehmen 
sind interpersonale Akte und als solche nicht schlechthin ersetzbar durch wohltem- 
perierten Güterausgleich, auch wenn dieser in durchaus christlichem Geist erfolgte. 

Darauf tut Besinnung not, auf das Wesen der Urgesten des Gebens und Nehmens, 
daran anschließend auf ihren rechten Vollzug. 

I. 

Vom Sinn der Urgesten des Gebens und Nehmens 

1. Der Mensch als Glied im Ganzen 

Geben und Nehmen sind Vollzüge des Ausgleichs. Sie setzen ein vielfältiges 
Ganzes voraus, zwischen dessen Einzelgliedern ein •Verkehr" im Geben und Neh- 
men stattfindet. Dabei wird fortlaufend eine Polarität offenbar: Das Einzelwesen 
steht für sich selbst und zugleich für ein anderes. Täglich machen wir die Urerfah- 
rung der •Selbstheit" und der •Wirheit", um mit Ludwig Binswanger^ zu reden. 
Auch der verbohrteste Individualismus war nie so blind, den Gemeinschaftsbezug des 
Einzelwesens schlechthin zu leugnen. Indem er aber durchwegs von der Selbstheit 
des Individuums auf •Welt" hin philosophierte, war dauernd die Gefahr gegeben, 
das Einzelwesen zur mehr oder minder fensterlosen Monade zu machen und die Ver- 

2 Grundformen und Erkenntnis des Daseins, Zürich 21953. 



Von Mensch zu Mensch 51 

bindung •nach draußen", zur Mitwelt und Umwelt, zu etwas Zweitrangigem. Das 
ganze sogenannte •wissenschaftliche" Weltbild beruht seit den Griechen schon auf 
der Vorstellung des kritischen Zurücktretens des beobachtenden Subjekts vom zu 
betrachtenden Objekt, also auf •Distanz". Es ist keine Frage, daß eine einseitig 
wissenschaftliche Weltorientierung, mehr oder minder unbewußt übertragen auf das 
Leben, die wesenhafte Erschlossenheit des Daseins auf •Welt" hin, den Glied- 
charakter alles Geschöpflichen in etwa verhüllen mußte. In der Begriffsgeschichte 
sozialer Gebilde wird diese einseitige Blickrichtung besonders deutlich: der Begriff 
der Gemeinschaft trat immer mehr zurück hinter dem der Gesellschaft, die man sich 
nicht viel anders denn als einen Haufen aneinander irgendwie interessierter, im 
Grunde aber doch selbstgenügsamer Individuen dachte. 

Diese Einseitigkeit unseres allzusehr von der Wissenschaft geprägten Weltbildes 
aufgewiesen zu haben, war vor allem das Verdienst der Existenzphilosophie Martin 
Heideggers und seiner Schule. In ihrem bewußten Rückgriff auf das vorwissen- 
schaftliche Weltbild des •handelnden Daseins" konnte sie zeigen, daß das •Auch"- 
Dasein des anderen bereits seinsmäßig nicht etwa nur ein •Mitvorhandensein in 
einer Welt", sondern wesentlich ein •Miteinandersein" ist. Meine Welt ist schon 
immer die, die ich mit anderen teile. Die Einzelnen existeren nicht nebeneinander, 
sondern aufeinander zu. Dasein ist ursprünglich Liebe; es geht praktisch auf in Ver- 
kehr und Umgang. Alles Sein grüßt und umarmt sich dauernd. Die Urkraft, die es 
zusammenhält, •jene Begierde nach dem Ganzen ist Eros", sagt Aristophanes in 
Piatons Symposion. 

Diese Betonung eines ganz ursprunghaften Aufeinanderzu-Existierens alles Seins 
darf natürlich nicht dahin führen, daß man das Einzelwesen in seinem Glied- 
charakter völlig aufgehen läßt. Dies würde den ebenso einseitigen Triumph des Kol- 
lektivs bedeuten, den geschmacklosen Eintopf. Das wäre das Ende des Eros. Über- 
spitzungen in dieser Richtung bilden heute bereits eine akute Gefahr, und dies nicht 
nur hinter dem Eisernen Vorhang. Drohenden Gefahren begegnet man indes nicht 
damit, daß man sich nun erst recht auf die Gegenposition versteift. Der Durch- 
schnittschrist von heute lebt noch immer der Vorstellung, daß er •zunächst" in seiner 
Selbstheit ruht und von da aus erst • offenbar nicht ohne Mühe • zur Welt, zum 
Mitmenschen •gehen" muß, weil er scheinbar nicht ursprunghaft in ihr und bei ihm 
•ist". Daß er so, wie Gott ihn schuf, für sich allein keinen Bissen essen und keinen 
Atemzug tun kann, dieses sein ganz ursprüngliches Sein muß ihm noch stärker als 
bisher zum Bewußtsein kommen, wenn die seiner sozialen Existenz entsprechenden 
Urgesten des Gebens und Nehmens wieder ihre Natürlichkeit, Selbstverständlich- 
keit und Unmittelbarkeit zurückgewinnen sollen. 

2. Das Glied des Menschen, die Hand: 

Ist der ganze Mensch nun wesentlich Glied in einem Ganzen, so wendet sich unsere 
Aufmerksamkeit sofort einem Glied am Menschen zu, das seiner welterschlossenen 
Existenzweise besonders anschaulich Ausdruck verleiht. Es ist dies seine Hand. Mit 
ihr greift er hinein in die Fülle des ihn umwogenden Seins, gebend und nehmend. 
Seine Hand ist dabei zunächst •Werkzeug": sie öffnet sich und gibt •Etwas" hin 



52 Ignaz Weilner 

(traditio); sie schließt sich und nimmt •Etwas" in Besitz (manicipium). Es ist also in 
der Regel ein dingliches, ein sachhaftes Geben und Nehmen. 

Darin erschöpft sich jedoch die Funktion der Hand durchaus nicht: Alles gegen- 
ständliche Geben und Nehmen ist gekennzeichnet durch die Kategorie des •um zu". 
Es will dienen. Wem anders als der menschlichen Person, von der es ausgeht und auf 
die es letztlich zielt? So wird die Hand zum •Symbol" höherer, nämlich personaler 
Bezüge, über alle sachlichen Bezüge hinaus und durch sie hindurch. Wenn die Hand 
eine Frucht reicht, einen Segen spendet, eine Gabe empfängt • immer gibt und 
nimmt sie mehr als dieses •Etwas", immer ist sie zugleich der ausgesandte oder 
empfangene Bote eines Herzens. Daher ihre reiche Gegliedertheit, ihre Beseeltheit, 
ihre Durchgeistigung. Was hätten die Künste der Graphologie, ja einer besonnenen 
Chiromantie für einen Sinn, wenn sich in den Händen nicht das Herz offenbaren 
würde, wenn intuitive Begabung in ihnen nicht das Kind, die Mutter, den Künstler, 
den Priester erkennen könnte? Also wird die Hand auch im Geben und Nehmen der 
Herold des Herzens sein. 

3. Der ganze Mensch, das Herz: 

Wenn hier vom Herzen die Rede ist, so sei vorneweg erst einmal klargestellt, daß 
wir es nicht als Inbegriff des emotionalen Lebens verstehen, obgleich es natürlich 
auch in dieser Funktion für den Seelenhaushalt des Menschen von größter Bedeu- 
tung ist. In unserem Zusammenhang bezeichnen wir vielmehr als Herz oder Gemüt 
jene geheimnisvolle Mitte der Person, die hinter jedem humanen Akt steht und in 
jeden Akt auch irgendwie eingeht. Treffen also zwei menschliche Hände im Geben 
und Nehmen aufeinander, sei es im •Mittel" einer Sache oder auch unmittelbar im 
Händedruck, so findet zugleich eine Begegnung von zwei Personen statt. In der 
Hand hält man sich selbst einander hin3, vorausgesetzt natürlich, daß das Herz in 
sich selbst geordnet und frei, sowie dem anderen gegenüber wirklich erschlossen ist, 
was auch immer der Fall sein müßte, wenn die Geste ihren ursprünglichen Sinn 
behalten soll. 

Von daher leuchtet das innerste Wesen der Akte des Gebens und Nehmens auf, 
ihre Seinsordnung, die zugleich ihr sittliches Soll begründet: Alles Geben müßte 
letztlich ein Sich-Geben sein. Das setzt freilich voraus, daß der Geber sich selber 
wirklich besitzt, eine selbstbewußte und seiner selbst mächtige Persönlichkeit ist. 
Franz von Baader drückt das so aus: •Nur wer sich selber hat, kann sich selber 
geben; und nur diesen empfängt man, den Selbstlosen oder selbstlos Gewordenen 
(gemeint ist hier der gleichsam ichlos gewordene Tor) nimmt man und dankt ihm 
dafür nicht"4. 

Gewiß wird dieses Sichgeben stets ein mehr oder minder bruchstückhaftes sein, ein 
Anteil-Geben an der eigenen Person. Wer immer •Etwas" von Herzen gibt, tut es 
nicht, um durch die Gabe sich selber gleichsam loszukaufen, den anderen damit 
•abzuspeisen". Man denke an die durch Pauschalspenden erkauften Schilder •Bet- 

3 Binswanger, a.a.O., 234f. 
4 Vierzig Sätze aus einer religiösen Erotik, Satz 12. Vgl. Über die Liebe, Ehe und Kunst, 

Aus den Schriften, Briefen und Tagebüchern ausgewählt, eingeleitet und mit Texthinweisen 
versehen v. H. Grassl, München 1953, 113. 



Von Mensch zu Mensch 53 

teln und Hausieren verboten!", auch an die moderne Scheu vor jeder persönlichen 
Bindung, die sich in der mißbräuchlichen Verallgemeinerung der alten Weisheit aus- 
spricht: Reicht man dem anderen den kleinen Finger, so nimmt er die ganze Hand 
(und rührt vielleicht gar ans Herz, möchte man am liebsten angstvoll hinzufügen!). 

Dieser grundsätzlichen Fehleinstellung setzt der Nichtchrist, der Edelmensch 
Martin Buber sein Gebot entgegen: •Du sollst dich nicht vorenthalten"5. Man darf 
sich nicht loskaufen wollen • nicht durch Geschenke von den Menschen, nicht durch 
Opfergaben von Gott! 

Das Maß freilich, in dem man sich in der Gabe selber gibt, wird sehr unterschied- 
lich sein, auch durchaus nicht immer proportioniert dem Wert der Gabe selbst. In der 
geringsten Gabe kann viel Herz stecken, in der größten keines. Das Maß ist die 
Liebe. Nur in ihrem Zeichen gibt es echtes Sichgeben. •Der Geber ist nicht die Gabe, 
und diese nicht jener, und doch gibt der Geber in der Gabe sich selber, insofern er 
liebt, und der Empfänger empfängt den Geber in der Gabe, insofern er ihn liebt. 
Gebe ich in meiner Gabe dir nicht mich selber (mein Herz), so liebe ich dich nicht, 
und nimmst du in ihr nicht mich selber, so liebst du mich nicht." So wiederum Franz 
von Baader6. 

In Bezug auf den Beschenkten aber müßte alles Geben ein Frei-Geben sein. Denn 
beide, der Gebende wie der Nehmende, unterstehen der Ordnung der gemeinsam zu 
besorgenden Welt, lediglich mit unterschiedlichen Rollen. Die des Gebenden ist nun 
gerade nicht, wie der Mensch immer wieder sich und andere glauben machen möchte, 
die des souverän Besitzenden. Die Güter sind ihm nur anvertraut. Er ist Sach- 
walter des eigentlichen Herrn, nicht dieser selbst. In der Ausübung seines Verwal- 
teramtes hat er also die Personwürde dessen zu achten, dem der Herr, oder wenn 
man will, die konkrete Situation, die Rolle des Nehmenden zugeteilt hat. Er darf 
jenen durch die Gabe nicht ehrlos binden, nicht beschämen wollen. Da sie beide 
letztlich der gleichen Ordnung dienen, auch aufeinander angewiesen sind, kann man 
wohl sagen, sie seien einander zugehörig, ohne einander hörig zu sein. Dieses Frei- 
Geben fällt dem Gebenden gewöhnlich nicht leicht. Der Mensch pflegt sehr wohl auf 
seine eigene Freiheit bedacht zu sein (wir sahen schon, wie er sich gerade durch 
Geben loszukaufen strebt!), aber den Beschenkten möchte er nur zu gern durch die 
Gabe sich dienstbar machen, und versündigt sich dabei bereits am reinen Seinsver- 
hältnis des Gebe-Aktes. 

Noch wichtiger ist die Einsicht in die wahre Natur des Nehme-Aktes. Erfolgt er 
wirklich von der verantwortlichen Personmitte, eben vom Herzen her, so wird er 
stets ein Teil-Nehmen sein: nicht nur an der Gabe, sondern auch an der Verant- 
wortung, die der Gebende wie der Empfangende gemeinsam vor der Ordnung des 
Ganzen zu tragen haben. Diese schließt aber jede Einseitigkeit des Gesichtspunktes, 
jede Maßlosigkeit und Gedankenlosigkeit, alles sinnlose Verschleudern und Ver- 
kommenlassen aus. Die Erfahrung zeigt nun, daß diese Verantwortung dem Geben- 
den weit klarer im Bewußtsein zu stehen pflegt als dem Nehmenden, weshalb man 
auch diesen Punkt gerade in der Besinnung auf das rechte Nehmen betonen muß, 
obgleich er im Grunde natürlich beide angeht. Wir erleben heutzutage auf Seite des 

5 Hinweise. Gesammelte Essays, Zürich 1953, 290. 
« a.a.O., Satz 13. 



54 Ignaz Weilner 

Nehmenden überall eine soldi heillose Gier, ein so skrupelloses An-sidi-Raffen, 
daß der gottgewollte Austausch im Geben und Nehmen sehr oft zu einem völlig 
einseitigen und dem Ganzen gegenüber unverantwortlichen Weg-Nehmen entartet. 
Hier wird der seiner Personwürde sich bewußte Empfangende zum Räuber, der 
Selig-Arme zum Armseligen. 

Im Bezug auf den Geber aber müßte alles Nehmen ein echtes An-Nehmen sein, 
zunächst der Gabe, dann auch des Gebers selbst. Beide sind begrenzt in ihren Mög- 
lichkeiten. Beide wollen so hingenommen sein, wie sie sind, nicht wie man selber 
gern möchte, daß sie seien. Niemand hat das Recht, in jedem Fall und gleichsam 
grundsätzlich anzunehmen, der Geber hätte Besseres leisten können, er müsse ganz 
anders sein. Eine solche Einstellung zerstört die Atmosphäre des Vertrauens, in der 
echtes Geben und Nehmen allein gedeihen kann. Was von Herzen gegeben wird, 
muß auch zu Herzen genommen werden, muß man sich zu Herzen gehen lassen. 
Weil der rechte Geber und die Gabe letztlich eine ontologische Einheit bilden, da ja 
diese für jenen steht, jener in diese •von Herzen" eingeht, bedeutet das Hinnehmen 
der Gabe zugleich, daß der Beschenkte in und mit ihr auch den Geber ans Herz 
nimmt. In der vermittelnden Sache begegnen sich also zwei Personen. Der Empfan- 
gende darf nicht die Gabe nehmen, gegenüber dem Geber sich aber abschirmen 
wollen. Er hat sich dem in der Gabe auf ihn Zukommenden innerlich zu stellen. Er 
soll ihn in sich aufnehmen. Alles andere Nehmen ist gegen die Würde der Person. 

Nur von diesen Zusammenhängen her wird verständlich, wie im wahren Geben 
und Nehmen die Rollen seltsam vertauscht erscheinen: der Geber wird zum Ange- 
nommenen. Er wird durch ebendiese Annahme in seinem Wert und seiner Würde 
neu bestätigt, ja erhöht. Er wird zum letztlich Beschenkten, der von ihm Begabte 
aber zum Schenkenden. So sprach der Rabbi Schmelke in Martin Bubers •Die Erzäh- 
lungen der Chassidim"?: •Mehr als der Reiche dem Armen gibt, gibt der Arme dem 
Reichen. Mehr als der Arme den Reichen braucht, braucht der Reiche den Armen." 

Und ein weiteres wird von hier aus deutlich: beides, Geben und Nehmen, ist für je- 
den Menschen korrelativ. Lassen wir noch einmal Buber zu Wort kommen: •Die Lo- 
sung des Lebens ist: ,Gib und nimm.' Jeder Mensch soll ein Spender und Empfänger 
sein. Wer nicht beides in einem ist, der ist ein unfruchtbarer Baum"8. In der Tat, wer 
darauf vergißt, wird nicht ein lebendiger Mensch bleiben können. Er wird erstarren 
in einer bloßen Rolle: in der des immerzu spendenden Königs, der selber keiner 
Gabe bedarf; oder in der des ewigen Bettlers, der von der Fürsorge aller Welt lebt 
und selber nie und nichts zu geben hat. Beide leben in einer Scheinwelt. Die Wirk- 
lichkeit ist anders. Jeder Mensch kann geben und muß nehmen können. 

//. 

Vom Vollzug des Gebens und Nehmens 

Der rechte Vollzug dieser Urgesten hat sich nun an den vorgegebenen Seinsgrund- 
lagen zu orientieren. 

7 Zürich 1949, 314. 
8 Die Erzählungen der Chassidim, 709. 



Von Mensch zu Mensch 55 

1. Die Weisen des Vollzuges aus dem Herzen sind gekennzeichnet durch Tiefe, 
Totalität, Spontaneität, Echtheit und Freiheit. Sie liefern einen anschaulichen Maß- 
stab für das rechte Geben und Nehmen und entlarven zugleich dessen Kümmer- 
formen. 

Tiefe und Innerlichkeit ist ein erstes Merkmal des Vollzuges aus dem Herzen. Die 
Person selbst geht mehr oder minder intensiv ein in den Akt. Das ist das genaue 
Gegenteil jenes uneigentlichen Tuns, jenes antlitzlosen •Man", das Heidegger in 
seiner ganzen Erbärmlichkeit aufgedeckt hat. Da regiert die öffentliche Meinung, da 
wird das Leben abgewickelt, aber nichts in Verantwortung getan. Da gibt es keine 
•keusche Unmittelbarkeit zwischen den Menschen"9; man hantiert nur mit •Sachen" 
auf Distanz. Im Geben und Nehmen vom Herzen her hingegen wird die Schale der 
Oberflächlichkeit, der Seelenpanzer der Konvention durchbrochen. Es gilt, sich immer 
wieder aus dem •Man selbst" in das •eigentliche Selbst" zurückzuholen. 

So tief muß die Innerlichkeit reichen, daß sie alle Schichten der Person erfaßt. Das 
ist das Merkmal der Totalität. Geben und Nehmen darf z. B. nicht nur Sache der 
Vernunft bleiben. Das würde zu einer unerträglichen Rationalisierung einerseits, 
zu Gefühlsvereisungen anderseits führen • eine Gefahr, auf die bei der organisier- 
ten kirchlichen Liebestätigkeit wohl zu achten ist; der dialektische Materialismus 
mag als abschreckendes Beispiel dienen. Ebenso abwegig wäre es natürlich, Geben 
und Nehmen zu einer reinen Gefühlssache oder zu einer Angelegenheit des katego- 
rischen Imperativs machen zu wollen. Vom ganzen Menschen muß es ausgehen, um 
beim ganzen Menschen anzukommen. 

Ist dies tatsächlich der Fall, dann wird sich ein weiteres Merkmal wie von selbst 
einstellen, das der Spontaneität. Das Herz pflegt unmittelbar zu reagieren, wo es 
wirklich erreicht wird. Aber es ist auf gar viele untergeordnete Funktionen angewie- 
sen, die geübt sein wollen. Ihre Pflege soll die Spontanreaktionen des Herzens er- 
leichtern, indem sie durch Gewöhnung die unterpersonalen Funktionen sich ein- 
schleifen läßt und damit die höheren auf ihren personalen Einsatz hin entlastet. Wo 
jedoch die bloße Gewöhnung überwuchert, wird die •Tugend" fragwürdig. Es droht 
das Abgleiten in die uneigentliche Existenz. Rein gewohnheitsmäßiges Geben und 
Nehmen macht schließlich blind und stumpf gegenüber der Situation und deren Er- 
fordernissen. 

Wo das Herz spontan antwortet, ist auch die Echtheit des Vollzuges gewährlei- 
stet. Schein ist immer etwas Mittelbares, eine mehr oder minder bewußte Flucht in 
die Uneigentlichkeit unter Vortäuschung des Eigentlichseins. Wer in der Miene des 
Biedermannes Geben und Nehmen tätigt, während er es zugleich in den Dienst un- 
lauterer oder wenigstens allzu-menschlicher Zwecke stellt, wer darin seinem Krä- 
mergeist, seiner Berechnung, seinem Hochmut frönt, zerstört die Seinsgrundlage 
dieser Akte und damit auch ihre wahre Humanität. 

Alle die bisher erwähnten Merkmale gipfeln aber in dem der inneren Freiheit. 
Der Mensch, der Geben und Nehmen recht vollziehen will, muß es aus der Welt- 
überlegenheit der Person heraus tätigen können. Zur •Welt" gehört in diesem Fall 
auch sein eigenes engherziges Ich. Er darf kein Egoist sein, und was damit zusam- 
menhängt: kein Sklave irgendeiner Leidenschaft, eines Besitztums, einer Lebens- 

* B u b e r, Hinweise, 7. 



56 Ignaz Weilner 

weise. Letzteres ist besonders hervorzuheben: die innere Verknechtung an einen be- 
stimmten •Lebensstandard" trübt den Blick für die Wirklichkeit. Es ist nur allzu 
menschlich, daß wir an Eigenbedarf und an Fremdbedarf verschiedene Maßstäbe 
anlegen. Martin Buber erzählt: Zum Maggid von Kosnitz kam einst ein reicher 
Mann. •Was pflegst du zu essen?", fragte der Maggid. •Ich führe mich bescheiden", 
sagte der reiche Mann, •Brot mit Salz und ein Trunk Wasser sind mir genug." 
•Was fällt Euch ein!", schalt ihn der Maggid. •Braten sollt Ihr essen und Met sollt 
Ihr trinken wie alle reichen Leute!" Und er ließ den Mann nicht gehen, bis er ihm 
versprochen hatte, es fortan so zu halten. Nachher fragten die Chassidim nach dem 
Grund der wunderlichen Rede. •Erst wenn er Fleisch ißt", antwortete er, •wird er 
wissen, daß der Arme Brot braucht. Solange er Brot ißt, meint er, der Arme könne 
Steine essen"10. In der Tat, das innere Sichlösen vom gewohnten Lebensstandard 
gehört mit zu den schwierigsten ethischen Erprobungen. Wo es wirklich und nicht nur 
scheinbar gelingt, ist ein wichtiges Bollwerk der Ichsucht gefallen und das Fort- 
schreiten zur inneren Freiheit nur mehr eine Frage der Zeit und des guten Willens. 

2. Jene •Ordnung von innen her", aus der heraus allein echte Vollzüge möglich 
sind, wird durch die genannten Weisen des Gebens und Nehmens von Herzen zu- 
nächst nur von der Subjektseite her geklärt und gesichert. Auf der Objektseite 
kommt den Ordnungen der Gerechtigkeit und der Liebe die gleiche Aufgabe zu. Sie 
bestimmen die Motivkräfte über das objektive Verhältnis des Gebenden und Neh- 
menden zueinander. Heidegger hat das Dasein, das heißt: das In-der-Welt-Sein, 
als •Sorge" interpretiert. Er spricht von der •Sorgestruktur des Daseins", das we- 
sentlich ein Besorgen gegenüber der Umwelt, ein Fürsorgen gegenüber der Mitwelt 
sei. Auch der Gemeinschaftsbezug wird bei ihm daraus abgeleitet. Das Nebeneinan- 
der der Einzelnen erfordert notwendig ein Ordnungmachen in der Welt, ein ge- 
meinsames Besorgen der Weltdinge, damit alles •umgeht". 

Diese Sorge steht nun zunächst im Zeichen des Teilens miteinander in Gereditig- 
keit. Unser Dasein ist ein endliches in Zeit und Raum. Man stößt aneinander. Es 
geht also darum, daß man sich gegenseitig Raum gibt, sich gegenseitig genügend 
Luft läßt, sowohl bezüglich der materiellen Bedürfnisse, z. B. in Nahrung, Kleidung, 
Wohnung, wie auch bezüglich der geistigen Bedürfnisse, z. B. der Ehre des Nächsten. 
Und dies alles nicht etwa nach dem Prinzip einer öden Gleichmacherei, sondern nach 
dem •Suum cuique!" (Jedem das Seine) der wahren Gerechtigkeit. 

Im Raum des •Teilens mit" und des •Mitteilens", also in der Ordnung der Ge- 
rechtigkeit verbleibt auch noch jenes Sorgen miteinander umeinander, das Heideg- 
ger dem Existenzschwächeren gegenüber auf den Plan ruft, nämlich die •vorsprin- 
gende Fürsorge", wie er sagt, obschon gerade sie bereits über die Gerechtigkeit hin- 
aus zu neuen Ufern weist. Die Sorge für die Armen, Witwen und Waisen, der 
Schutz des Schwächeren hat zu allen Zeiten zu den Standespflichten der Elite ge- 
hört. Im Ethos des christlichen Rittertums war sie einmal besonders ausgeprägt und 
lebendig. Da sie in dieser Form aber ein starkes Standesbewußtsein voraussetzt, ist 
davon heutzutage nicht mehr allzuviel zu spüren. Eine Art demokratischer Abwand- 
lung, wenn man so sagen darf, hat die •vorspringende Fürsorge" in jener •Humani- 
tät" gefunden, die im Du des anderen den Menschenbruder sieht, der einem in sei- 

10 Erzählungen der Chassidim, 447. 



Von Mensch zu Mensch 57 

ner Not nicht gleichgültig bleiben kann, eben weil man in ihm den brüderlichen Mit- 
menschen sehen gelernt hat. Diese •vorspringende Fürsorge" will nicht nur gleich 
auf gleich teilen. Sie will auch nicht bloß Almosen zuteilen und den anderen damit 
von sich abhängig machen. Sie will vielmehr durch ihr •Vorspringen", durch ihre 
Mehrleistung den Schwächeren freigeben für seine Existenz • ein ungemein wich- 
tiges Leitbild für zwischenmenschliches Helfen! Das Verhalten dem andern gegen- 
über scheint hier nicht mehr nur von Gerechtigkeitsgefühl bestimmt. Es schwingt 
bereits ein Gefühl innerer Verbundenheit mit, das man aufkeimende •Liebe' nen- 
nen könnte. Tatsächlich spricht man auch von •allgemeiner Menschenliebe", die 
man einander •schulde", vor allem in der Not. 

Kann man aber Liebe schuldig sein? Wir stellen diese Frage vor allem auch des- 
halb, weil ein spezifisch christlicher Begriff phänomenologisch ganz in die Nähe jener 
geschuldeten Menschenliebe gehört, nämlich der der christlichen Nächstenliebe, die 
im Du des andern Gottes Ebenbild und das begnadete Kind Gottes sieht. Auch sie 
ist uns geboten, sogar im Hauptgebot. Liebe im Ursinn kann das nicht sein. Sie läßt 
sich nicht befehlen. Als ein völlig ursprüngliches Phänomen steht sie diesseits jeder 
logischen oder ethischen Kategorie. Vielleicht müßte man klarer, als es gewöhnlich 
geschieht, hervorheben, daß die gebotene Nächstenliebe, insofern sie geboten ist 
und als gebotene gepflegt wird, nur analog als (ethische) •Liebe" bezeichnet wer- 
den kann, nämlich im Sinne eines verpflichtenden Altruismus11. Sie verbleibt in der 
Ordnung des bereitwilligen Teilens im Geben und Nehmen, und damit in der Ord- 
nung der Gerechtigkeit. 

Daneben oder darüber oder noch besser da-hindurch gibt es aber eine seinshaft 
völlig eigenständige Weise des Verhältnisses zwischen dem Gebenden und Neh- 
menden: die der Liebe, In ihr wird alles uneigentliche •man ist", •man tut" über- 
stiegen, auf alles trennende Selbstsein vergessen, auf kein Recht mehr gepocht. Die 
Bewegung des Herzens zielt nicht mehr aufs Teilen, sondern auf ein ungeteiltes 
Haben miteinander, auf Einheit und Ganzheit, und wo dies nicht erreicht werden 
kann (wie in der Freundschaft), wenigstens auf ein innigstes Teilnehmen aneinander. 
Die teilende Sorge sagt: ich und du. Die Liebe sagt: wir. Geben und Nehmen als 
teilende Vollzüge würden aufhören, könnte die Liebe auf Erden je ohne Sorge 
sein. Das ist natürlich nicht der Fall. Jede Liebe sorgt, aber nicht jede Sorge liebt. 
Wo immer jedoch das Besorgen und die Fürsorge in der Liebe steht, da wird bei^ 
des zauberhaft verwandelt. Da geschehen die Wunder der Liebe. Sorgendes Geben 
macht ärmer, liebendes unerschöpflich reich. So kann Julia in Shakespeares Tra- 
gödie (II, 2) von sich sagen: 

An Güte bin ich grundlos wie das Meer, 
An Liebe grad so tief ... je mehr ich gebe, 
Je mehr ich habe: beides grenzenlos. 

Und alle Liebenden sprechen es ihr nach. Das •Wir der Liebe" kennt keine Gren- 
zen. Es kommt aus der Unendlichkeit Begrenztheit wird geradezu als kränkend 
empfunden unter wirklich Liebenden. Rilke schreibt von ihnen: •Da sie einander 
immerfort das Äußerste wünschen und zumuten mögen, kann keines dem anderen 

11 Vgl. Binswanger, a.a.O., 121. 



58 Ignaz Weilner 

durch Beschränkung Unrecht tun; im Gegenteil, sie erzeugen sich gegenseitig unauf- 
hörlich Raum und Weite und Freiheit"1*. Welch großartige Möglichkeiten sich im 
Bereich liebenden Gebens und Nehmens schon rein vom Menschlichen her auftun, 
braucht wohl nicht noch eigens betont zu werden. Sie sind sicher nie so ganz ausge- 
schöpft worden. Doch man möchte meinen, es seien die Menschen nicht zu allen Zei- 
ten in solchem Maße Stümper der Liebe gewesen wie gerade heute. Daß die Un- 
frommen im primitivsten ABC der Liebe stecken bleiben, ist vielleicht noch das ge- 
ringere Übel. Weit folgenschwerer, ja geradezu tragisch für die Religion der Liebe 
erscheint die Tatsache, daß unsere Frommen überhaupt nicht mehr wagen, Liebende 
zu sein. Hierin ist wohl die Hauptwurzel für die vielberufene •Müdigkeit der Gu- 
ten" zu sehen. 

3. Um einer gewissen Abrundung des Themas willen sei noch ein Blick getan auf 
die verschiedenen Bereiche, in denen sich das Geben und das Nehmen vollzieht. 
Es sind deren drei: die menschlich-personale Mitwelt, die dingliche Umwelt, die 
göttlich-personale Überwelt. 

Die menschlich-personale Mitwelt ist natürlich in unserem Zusammenhang der 
wichtigste Bereich. Von ihr sind wir bei der Entfaltung der Seinsgrundlagen des 
Gebens und Nehmens ausgegangen und blieben auch im wesentlichen dabei. In ihr 
lassen sich wiederum drei Vollzugsschichten unterscheiden: die leibliche, die see- 
lisch-geistige, die geistliche. 

Das Geben und Nehmen in der leiblich-materiellen Schicht ist das augenfälligste; 
daß es in der rechten Weise erfolgt, ist zweifellos ein gewichtiges Anliegen und 
wurde wohl auch zu allen Zeiten als solches gewertet, ja nicht selten überwertet. Es 
geht um mehr. •Der Mensch lebt nicht vom Brot allein" (Mt 4, 4). Sicher wäre be- 
trächtlich weniger Psychotherapie vonnöten, wenn der mitmenschliche Austausch im 
Geben und Nehmen auch in der seelisch-geistigen Schicht lebendiger wäre: im Gruß, 
im Gespräch, im schweigenden Beieinandersein, ja gerade hier! Um aus der Fülle 
gutgemeinter Ansätze nur ein einziges modernes Beispiel herauszugreifen: die 
Sprechstunden der Politiker, der Männer und Frauen des öffentlichen Lebens, sind 
nicht •verlorene Zeit"; sie wären auch im kirchlichen Bereich nicht fehl am Platze. 

Was endlich den Austausch im Geben und Nehmen in der höchsten und empfind- 
samsten Schicht, der geistlichen, anlangt, so vergaß man auf ihn genau in dem Maß, 
als nach der Reformation die Wirklichkeit der Kirche, der Gemeinschaft der Heili- 
gen, des Geheimnisreichen Herrenleibes im Bewußtsein der Christen zu verblassen 
begann. Damit verkümmerten auch die auf jenen Realitäten gründenden Akte des 
Gebens und Nehmens: das Fürbittgebet, das Bewußtsein verpflichtenden Beispiels, 
die brüderliche Zurechtweisung, das geistliche Gespräch, die echte Seelenfübrung. 
Gewiß vertreten all diese Dinge spezifisch christliche Werte. Wie sehr sie aber zu- 
gleich rein menschlichen Bedürfnissen entsprechen, wie auch aus menschlichen Kräf- 
ten gespeist werden, das beweist die Tatsache, daß sie analog überall, bei Juden, 
Heiden und sogar Neuheiden anzutreffen sind, wo immer sich Menschen unter einer 
numinosen Macht als zusammengehörig und aufeinander angewiesen finden. Der 
Gläubige wird sich freilich bewußt bleiben, daß er in diesem Geben und Nehmen in 
eminentem Sinn als Werkzeug dient, als williges Organ göttlicher Gnade. 

12 an Frl. v. Schenk, 4. 11. 1909. 



Von Mensch zu Mensch 59 

Daß die drei Vollzugsschichten im mitweltlichen Geben und Nehmen nicht von- 
einander isoliert werden dürfen, versteht sich von selbst. Stets soll nach Möglichkeit 
der ganze Mensch ins Spiel gebracht werden, ob er nun gibt oder nimmt. Zum 
geschenkten Brot gehört das tröstende Wort, das segnende Auge. Eines bereichert 
das andere. 

Analog zum Geben und Nehmen im eigentlichen Sinn, nämlich innerhalb der 
menschlich-personalen Mitwelt, findet • in der Regel weit weniger beachtet • 
ein Austausch im Geben und Nehmen auch gegenüber der dinglichen Umwelt, ja, 
selbst Gott gegenüber statt. 

Natürlich erhält unser Geben und Nehmen im Verkehr mit der dinglichen Um- 
welt ganz anderes Gepräge. Hier begegnet die Person einer Sache. Keine menschliche 
Antwort kommt zurück, höchstens so etwas wie ein Echo unseres eigenen Anrufes. 
Auch dieses kann schon beglückend sein. Vor allem aber ist die dingliche Umwelt ein 
nicht zu unterschätzendes Übungsfeld für mitweltliches Geben und Nehmen. Die 
Dinge sind auf unsere Sorge und Liebe angewiesen. Es ist von zweitrangiger Bedeu- 
tung, ob sie es •spüren" oder nicht. Wir sind den rechten Umgang mit ihnen der 
Seinsordnung schuldig, nämlich als die vom Schöpfer bestellten Sachwalter der 
Schöpfung. Unsere Sorge soll nicht gedankenlos oder gewalttätig, unsere Liebe nicht 
blind und sentimental sein. Ist es nicht so, daß wir mit den Dingen nur flirten, wenn 
wir sie nicht gerade mißbrauchen? Alle Fehlhaltungen gegenüber der Umwelt wir- 
ken notwendig auf unser mitmenschliches Geben und Nehmen zurück. 

Auf den analogen Austausch im Geben und Nehmen Gott gegenüber sei hier 
nur gleichnishaft verwiesen, da er jenseits unserer Fragestellung liegt. Gott hat den 
Menschen aus Gnade zum Partner gemacht. Er ist der Geber von Natur, der Neh- 
mende aus bloßem Liebeswillen. In Christus ist das wahrhaft göttliche Sichhingeben 
und Freigeben, Teilnehmen und Annehmen in strahlender Vollendung offenbar 
geworden. Im religiösen Kernvollzug, im Opfer nämlich, fließen des Menschen Gabe 
und Gottes Nehmen in eins, wobei es uns freilich lebendiger im Bewußtsein stehen 
sollte, daß jede Opfergabe stellvertretend für uns selbst hingegeben wird. 

Urbildhaft aber ist alles Geben und Nehmen vorgezeichnet in der grenzenlosen 
Liebesbegegnung der göttlichen Personen, im zeitlosen Lebensstrom der Heiligen 
Dreifaltigkeit. Da es die Sorge nicht kennt, kennt es auch kein Teilen. Das inner- 
trinitarische Geben und Nehmen ist ein ungeteiltes Haben miteinander im •Wir" 
der ewigen Liebe. 

Aus dieser Höhe empfängt auch noch das schlichteste menschliche Zueinander und 
Füreinander Würde und Fruchtbarkeit. Der Mensch im Christen braucht und soll 
nicht überstiegen werden, seitdem Gott selber sich nicht scheute, in Güte und Mensch- 
lichkeit unter uns zu erscheinen (Tit 3, 4). 




