Von Mensch zu Mensch

Zur Aszetik der Begegnung im Geben und Nehmen

Von Ignaz Weilner, Regensburg

Das oft beklagte Versagen des Christen im Bereich des Menschlichen muf sich
genau in dem Maf folgenschwer auswirken, als er in immer grofierem Umfang mit
Nichtchristen znsammenzuleben hat. Diese werden ja in der Regel zuerst vom Zeug-
nis seiner Menschlichkeit angerithrt oder abgestoflen. Und das Ergebnis dieser
Begegnung entscheidet nicht selten iiber ihre Finstellung zum Christlichen iberhaupt.

Ein alter Landstreicher von jener patriarchalischen Art, die heutzutage schon fast
ausgestorben ist, sagte einmal: ,Es ist furchtbar anstrengend, bei frommen Leuten
betteln zu gehen. Man mufl genau so ,tun als ob’ wie sie selber. Manchmal ware es
mir lieber, sie giben mir etwas oder auch nichts, blof} weil sie eben gut oder schlecht
ausgeschlafen sind; etwas, weil die Sonne scheint, oder nichts, weil es regnet.“ In
diesen wohl etwas iiberspitzten Worten wird ein Mangel aufgedeckt, an demn unser
Geben und Nehmen weithin krankt. Die ethischen Ziele und Motive des Christen
sind unilberbietbar hoch. Sie im Alltag durchzuhalten, erfordert die Krifie eines
Helden und Heiligen. Deshalb wiirde uns die Welt unser stindiges Zuriickbleiben
hinter ihnen leichter verzeihen, wenn wenigstens ihr natiirlicher Untergrund, eine
bescheidene, schlichte, unmittelbare Menschlichkeit, in all unserm Tun spiirbar
bliebe. Wo auch sie zu fehlen scheint, wird die Spannung zwischen dem christlichen
Anspruch und der konkreten Wirklichkeit allzu grofl und das christliche Pathos
schier unertraglich. Im Bereich der reinen Menschlichkeit hingegen nimmt man gelas-
sener Mangelformen hin, ja sie stimmen sogar irgendwie verséhnlich, Man spricht
nicht umsonst von ,Menschlichkeiten®.

Umgekehrt erscheint dem Christen das blofl Menschliche gerade im Hinblick auf
seine hohe Berufung sehr leicht als ,zu wenig® und also kaum der Pflege wert. Man
vernachléssigt es gerade um spezifisch christlicher Mafistibe willen, ohne zugleich
mit jenen wirklich ernst zu machen oder auch nur ernst machen zu konnen, weil die
Gnade fehlt. Die bosen Folgen liegen auf der Hand: das Hochziel wird mit oder
ohne Schuld nicht erreicht, das Nahziel aus reiner Nichtachtung verfehlt. Der dirist-
liche Anspruch wird zur Karikatur.

Indes erschopft sich die Rolle des natiirlich-menschlichen Untergrundes im christ-
lichen Tun nicht darin, dort als ertrdglicher Ersatz einzuspringen, wo das héhere
und cigentlich christliche Ziel nicht erreicht wird. Auch in der absoluten Hochform
christlichen Lebens behalt es seinen unabdingbaren Wert. Es ist dessen tragcnder
Seinsgrund. Seine Pflege ist vor allem deshalb erforderlich, weil das eigentliche
ethische Ziel des Christen, die volle Entfaltung seiner Gottebenbildlichkeit, nur in
der lebendigen Einheit und Ganzheit des Lebens verwirklicht werden kann. Darin
aber ist Menschliches und Christliches, Natiirliches und Ubernatiirliches untrennbar
ineinander verschlungen!.

1 Vgl. dazu R. Egenter, Das Edle und der Christ, Westheim b. Augsburg, 2. Aufl,,

o. ].; ders., Die Aszese des Christen in der Welt. Uberlegungen zum rechten Ansatz unserer
Aszese, Ettal o. J., 53—69.



50 Ignaz Weilner

Die Erfahrung bestitigt denn auch immer wieder die Tatsache, daf die Entfal-
tung des tibernatiirlichen Lebens des Christen normalerweise mit der seiner tieferen
(nicht immer unmittelbar aufscheinenden) Menschlichkeit Hand in Hand geht. Die
volle Sinnerfassung der Gehalte der Frohbotschaft setzt fir gewohnlich das Wert-
erlebnis der entsprechenden natiirlichen Gehalte voraus, der echt iibernatiiriiche Akt
die Erfahrung seines analogen natiirlichen Vollzuges. Christliches Geben und Neh-
men im Vollsinn wird darum immer auch irgendwie mit einem tieferen Verstehen
der rein menschlichen Urgesten des Gebens und Nchmens verbunden sein. Wo
letzteres zu schwinden oder wenigstens zu veréden droht, wird ersteres nicht gedei-
hen. Dieser Zusammenhang wird gerade heute schmerzlich offenbar. Die zuneh-
mende Teilnahmslosigkeit auch aufrichtig gliubiger Christen gegeniiber der leib-
seelischen Not des Nachbarn — man spendet gleichzeitig etwa reichlich fiir die
Missionen — hingt damit zusajmmen. Bezeichnend ist auch die Vorliche des
modernen Menschen fiir eine méglichst unverbindliche Art des Helfens, wo es iiber-
haupt noch dazu kommt: nicht etwa nur aus steuerpolitischen Griinden. sondern
wohl auch aus rein menschlicher Kontaktlosigkeit heraus zieht man es vor, Spenden
auf éffentliche Sammelkonten zu iiberweisen, statt personlich zu schenken, auch
dort, wo dies noch méglich wire. Man iberlaflt es dem Kollektiv, der Biirokratie
einer privaten Wohltitigkeitsorganisation, der Gemeinde, dem Staat, der Kirche;
gerade die drohende Verbiirokratisierung der Liebestitigkeit letzterer mifite uns zu
denken geben. Presse und Rundfunk férdern diese Art ,Hilfe auf Abstand* noch
mehr. Und die im Geben und Nehmen hilflos gewordenen Menschen und Christen
danken es all den Institutionen insgeheim, dafl man ihnen die Nichstenliebe so leicht
macht; denn an gutem Willen fehlt es in der Regel nicht, oft auch nicht an iiber-
natiirlicher Einstellung. Es fehlt vielmehr im Menschlichen. Geben und Nelimen
sind interpersonale Akte und als solche nicht schlechthin ersetzbar durch wohltem-
perierten Giterausgleich, auch wenn dieser in durchaus christlichem Geist erfolgte.

Darauf tut Besinnung not, auf das {esen der Urgesten des Gebens und Nehmens,
daran anschliefend auf ihren rechten Uollzug.

1.
Uom Sinn der Urgesten des Gebens und Nehmens

1. Der Mensch als Glied im Ganzen

Geben und Nehmen sind Vollziige des Ausgleichs. Sie setzen ein vielfiltiges
Ganzes voraus, zwischen dessen Einzelgliedern ein ,Verkehr® im Geben und Nch-
men stattfindet, Dabei wird fortlaufend eine Polaritat offenbar: Das Einzelwesen
steht fiir sich selbst und zugleich fiir ein anderes. Tiglich machen wir die Urerfahs
rung der ,Selbstheit” und der ,Wirheit“, um mit Ludwig Binswanger? zu reden.
Auch der verbohrteste Individualismus war nie so blind, den Gemeinschafishezug des
Einzelwesens schlechthin zu leugnen. Indem er aber durchwegs von der Selbstheit
des Individuums auf ,Welt“ hin philosophierte, war dauernd die Gefahr gegeben,
das Einzelwesen zur mehr oder minder fensterlosen Monade zu machen und die Ver-

2 Grundformen und Erkenntnis des Daseins, Zirich 21953.



Uon Mensch zu Mensch 51

bindung ,nach drauflen“, zur Mitwelt und Umwelt, zu etwas Zweitrangigem. Das
ganze sogenannte ,wissenschaftliche® Weltbild beruht seit den Griechen schon auf
der Vorstellung des kritischen Zuriicktretens des beobachtenden Subjekts vom zu
betrachtenden Objekt, also auf ,Distanz“. Es ist keine Frage, dafl eine einseitig
wissenschaftliche Weltorientierung, mehr oder minder unbewufit iibertragen auf das
Leben, die wesenhafte Erschlossenheit des Daseins auf ,Welt“ hin, den Glied-
charakter alles Geschopflichen in etwa verhillen mufite. In der Begriffsgeschichte
sozialer Gebilde wird diese einseitige Blickrichtung besonders deutlich: der Begriff
der Gemeinschaft trat immer mehr zuriick hinter dem der Gesellschaft, die man sich
nicht viel anders denn als einen Haufen aneinander irgendwie interessierter, im
Grunde aber doch selbstgeniigsamer Individuen dachte,

Diese Einseitigkeit unseres allzusehr von der Wissenschaft geprigten Weltbildes
aufgewiesen zu haben, war vor allem das Verdienst der Existenzphilosophie Martin
Heideggers und seiner Schule. In jhrem bewufiten Riickgriff auf das vorwissen-
schaftliche Weltbild des ,handelnden Daseins“ konnte sie zeigen, daf das ,Auch“-
Dasein des anderen bereits seinsmiflig nicht etwa nur ein ,Mitvorhandensein in
einer Welt“, sondern wesentlich ein ,Miteinandersein“ ist. Meine Welt ist schon
immer die, die ich mit anderen teile. Die Einzelnen existeren nicht nebenermnander,
sondern aufeinander zu. Dasein ist urspriinglich Liebe; es geht praktisch auf in Ver-
kehr und Umgang. Alles Sein grifit und umarmt sich davernd. Die Urkraf, die es
zusammenhalt, ,jene Begierde nach dem Ganzen ist Eros“, sagt Aristophanes in
Platons Symposion.

Diese Betonung ecines ganz ursprunghaften Aufeinanderzu-Existierens alles Seins
darf natirlich nicht dahin fihren, daf man das Finzelwesen in seinem Glied-
charakter v6llig aufgehen 1d8t. Dies wiirde den ebenso einseitigen Triumph des Kol-
lektivs bedeuten, den geschmacklosen Fintopf. Das wire das Ende des Eros. Uber-
spitzungen in dieser Richtung bilden heute bereits eine akute Gefahr, und dies nicht
nur hinter dem Eisernen Vorhang. Drohenden Gefahren begegnet man indes nicht
damit, dal man sich nun erst recht auf die Gegenposition versteift. Der Durch-
schnittschrist von heute lebt noch immer der Vorstellung, daf er ,zundchst” in seiner
Selbstheit ruht und von da aus erst — offenbar nicht ohne Mithe — zur Welt, zum
Mitmenschen ,gehen“ mufi, weil er scheinbar nicht ursprunghaft in ihr und bei ihm
»15t“. Daf er so, wie Gott ihn schuf, fiir sich allein keinen Bissen essen und keinen
Atemzug tun kann, dieses sein ganz urspriingliches Sein muf} ihm noch stiarker als
bisher zum BewuBtsein kommen, wenn die seiner sozialen Existenz entsprechenden
Urgesten des Gebens und Nehmens wieder ihre Natirlichkeit, Selbstverstindlich-
keit und Unmittelbarkeit zuriickgewinnen sollen.

2. Das Glied des Menschen, die Hand :

Ist der ganze Mensch nun wesentlich Glied in einem Ganzen, so wendet sich unsere
Aufmerksamkeit sofort einem Glied am Menschen zu, das seiner welterschlossenen
Existenzweise besonders anschaulich Ausdruck verleiht. Es ist dies seine Hand. Mit
ihr greift er hinein in die Fillle des ihn umwogenden Seins, gebend und nehmend.
Seine Hand ist dabei zunidchst ,Werkzeug®: sie 6ffnet sich und gibt ,Ftwas“ hin



52 Ignaz Weilner

(traditio); sie schlielt sich und nimmt ,Etwas“ in Besitz (manicipium). Es ist also in
der Regel ein dingliches, ein sachhaftes Geben und Nehmen.

Darin erschopft sich jedoch die Funktion der Hand durchaus nicht: Alles gegen-
stindliche Geben und Nehmen ist gekennzeichnet durch die Kategorie des ,,um zu®.
Es will dienen. Wem anders als der menschlichen Person, von der es ausgeht und auf
die es letztlich zielt? So wird die Hand zum ,Symbol“ héherer, ndmlich personaler
- Beziige, Gber alle sachlichen Beziige hinaus und durch sie hindurch. Wenn die Hand
eine Frucht reicht, einen Segen spendet, eine Gabe empfingt — immer gibt und
nimmt sie mehr als dieses ,Etwas®, immer ist siec zugleich der ausgesandte oder
empfangene Bote eines Herzens. Daher ihre reiche Gegliedertheit, ihre Beseeltheit,
ihre Durchgeistigung. Was hitten die Kinste der Graphologie, ja einer besonnenen
Chiromantie fur einen Sinn, wenn sich in den Hinden nicht das Herz offenbaren
wirde, wenn intuitive Begabung in ihnen nicht das Kind, die Mutter, den Kiinstler,
den Priester erkennen kénnte? Also wird die Hand auch im Geben und Nehmen der
Herold des Herzens sein.

8. Der ganze Mensch, das Her z :

Wenn hier vom Herzen die Rede ist, so sei vorneweg erst einmal klargestellt, dafl
wir es nicht als Inbegriff des emotionalen Lebens verstehen, obgleich es natiirlich
auch in dieser Funktion fiir den Seelenhaushalt des Menschen von grofiter Bedeu-
tung ist. In unserem Zusammenhang bezeichnen wir vielmehr als Herz oder Gemiit
jene geheimnisvolle Mitte der Person, die hinter jedem humanen Akt steht und in
jeden Akt auch irgendwie eingeht. Treffen also zwei menschliche Hiande im Geben
und Nehmen aufeinander, sei es im ,Mittel“ einer Sache oder auch unmittelbar im
Hindedruck, so findet zugleich einc Begegnung von zwei Personen statt. In der
Hand hélt man sich selbst einander hin3, vorausgesetzt natirlich, daf das Herz in
sich selbst geordnet und frei, sowie dem anderen gegeniiber wirklich erschlossen ist,
was auch immer der Fall sein mufite, wenn die Geste ihren urspriinglichen Sinn
behalten soll.

Von daher leuchtet das innerste Wesen der Akte des Gebens und Nehmens auf,
ihre Seinsordnung, die zugleich ihr sittliches Soll begriindet: Alles Geben miifite
letztlich ein Sich-Geben sein. Das setzt freilich voraus, dafl der Geber sich selber
wirklich besitzt, eine selbstbewufite und seiner selbst michtige Persomlichkeit ist.
Franz von Baader drickt das so aus: ,Nur wer sich selber hat, kann sich selber
geben; und nur diesen empfingt man, den Selbstlosen oder selbstlos Gewordenen
(gemeint ist hier der gleichsam ichlos gewordene Tor) nimmt man und dankt ihm
dafiir nicht“4.

Gewifl wird dieses Sichgeben stets ein mehr oder minder bruchstiickhaftes sein, ein
Anteil-Geben an der cigenen Person. Wer immer ,Etwas“ von Herzen gibt, tut es
nicht, um durch die Gabe sich selber gleichsam loszukaufen, den anderen damit
»abzuspeisen®. Man denke an die durch Pauschalspenden erkauften Schilder ,Bet-

3Binswanger, a.a.0., 234f.

4 Vierzig Sitze aus einer religiosen Erotik, Satz 12. Vgl. Uber die Liebe, Ehe und Kunst,
Aus den Schriften, Briefen und Tagebiichern ausgewdhlt, eingeleitet und mit Texthinweisen
versehen v. H. Grassl, Minchen 1953, 113.



Uon Mensch zu Mensch 53

teln und Hausieren verboten!“, auch an die moderne Scheu vor jeder personlichen
Bindung, die sich in der mifibrauchlichen Verallgemeinerung der alten Weisheit aus-
spricht: Reicht man dem anderen den kleinen Finger, so nimmt er die ganze Hand
(und riihrt vielleicht gar ans Herz, méchte man am liebsten angstvoll hinzufiigen!).

Dieser grundsitzlichen Fehleinstellung setzt der Nichtchrist, der Edelmensch
Martin Buber sein Gebot entgegen: ,Du sollst dich nicht vorenthalten“s. Man darf
sich nicht loskaufen wollen — nicht durch Geschenke von den Menschen, nicht durch
Opfergaben von Gott!

Das Maf freilich, in dem man sich in der Gabe selber gibt, wird sehr unterschied-
lich sein, auch durchaus nicht immer proportioniert dem Wert der Gabe selbst. In der
geringsten Gabe kann viel Herz stecken, in der grofiten keines. Das Maf ist die
Liebe. Nur in ibrem Zeichen gibt es echtes Sichgeben. ,Der Geber ist nicht die Gabe,
und diese nicht jener, und doch gibt der Geber in der Gabe sich selber, insofern er
liebt, und der Empfanger empfiangt den Geber in der Gabe, insofern er ihn liebt.
Gebe ich in meiner Gabe dir nicht mich selber (mein Herz), so liebe ich dich nicht,
und nimmst du in ihr nicht mich selber, so liebst du mich nicht.“ So wiederum Franz
von Baader®.

In Bezug auf den Beschenkten aber miifite alles Geben ein Frei-Geben sein. Denn
beide, der Gebende wie der Nehmende, unterstehen der Ordnung der gemeinsam zu
besorgenden Welt, lediglich mit unterschiedlichen Rollen. Die des Gebenden ist nun
gerade nicht, wie der Mensch immer wieder sich und andere glauben machen mochte,
die des souveran Besitzenden. Die Giiter sind ihm nur anvertraut. Er ist Sach-
walter des eigentlichen Herrn, nicht dieser selbst. In der Ausiibung seines Verwal-
teramtes hat er also die Personwiirde dessen zu achten, dem der Herr, oder wenn
man will, die konkrete Situation, die Rolle des Nehmenden zugeteilt hat. Er darf
jenen durch die Gabe nicht ehrlos binden, nicht beschdmen wollen. Da sie beide
letztlich der gleichen Ordnung dienen, auch aufeinander angewiesen sind, kann man
wohl sagen, sie seien einander zugehorig, ohne einander hérig zu sein. Dieses Frei-
Geben fillt dem Gebenden gewo6hnlich nicht leicht. Der Mensch pflegt sehr wohl auf
seine eigene Freiheit bedacht zu sein (wir saben schon, wie er sich gerade durch
Geben loszukaufen strebt!), aber den Beschenkten méchte er nur zu gern durch die
Gabe sich dienstbar machen, und versiindigt sich dabei bereits am reinen Seinsver-
biltnis des Gebe-Aktes.

Noch wichtiger ist die Einsicht in die wahre Natur des Nehme-Aktes. Erfolgt er
wirklich von der verantwortlichen Personmitte, eben vom Herzen her, so wird er
stets ein Teil-Nehmen sein: nicht nur an der Gabe, sondern auch an der Verant-
wortung, die der Gebende wie der Empfangende gemeinsam vor der Ordnung des
Ganzen zu tragen haben. Diese schlieft aber jede Einseitigkeit des Gesichtspunktes,
jede Mafllosigkeit und Gedankenlosigkeit, alles sinnlose Verschleudern und Ver-
kommenlassen aus. Die Erfahrung zeigt nun, dafl diese Verantwortung dem Geben-
den weit klarer im Bewuftsein zu stehen pflegt als dem Nehmenden, weshalb man
auch diesen Punkt gerade in der Besinnung auf das rechte Nehmen betonen muf,
obgleich er im Grunde natiirlich beide angeht. Wir erleben heutzutage auf Secite des

5 Hinweise. Gesammelte Essays, Ziirich 1953, 290.
¢ a.a.0., Satz 13.



54 Ignaz Weilner

Nehmenden iiberall eine solch heillose Gier, ein so skrupelloses An-sich-Raffen,
dafl der gottgewollte Austausch im Geben und Nehmen sehr oft zu einem véllig
einseitigen und dem Ganzen gegeniiber unverantwortlichen Weg-Nchmen entartet.
Hier wird der seiner Personwiirde sich bewufite Empfangende zum Rinber, der
Selig-Arme zum Armseligen.

Im Bezug auf den Geber aber miifite alles Nehmen ein echtes An-Nelmen sein,
zunichst der Gabe, dann auch des Gebers selbst. Beide sind begrenzt in ihren Mog-
lichkeiten. Beide wollen so hingenommen sein, wie sie sind, nicht wie man selber
gern mochte, dafl sie seien. Niemand hat das Recht, in jedem Fall und gleichsam
grundsitzlich anzunehmen, der Geber hitte Besseres leisten kénnen, er miisse ganz
anders sein. Eine solche Einstellung zerstort die Atmosphire des Uertrauens, in der
echtes Geben und Nehmen allein gedeihen kann. Was von Herzen gegeben wird,
mufl auch zu Herzen genommen werden, mul man sich zu Herzen gehen lassen.
Weil der rechte Geber und die Gabe letztlich eine ontologische Einheit bilden, da ja
diese fiir jenen steht, jener in diese ,von Herzen* eingeht, bedeutet das Hinnehmen
der Gabe zugleich, dafl der Beschenkte in und mit ihr auch den Geber ans Herz
nimmt. In.der vermittelnden Sache begegnen sich also zwei Personen, Der Empfan-
gende darf nicht die Gabe nehmen, gegeniiber dem Geber sich aber abschirmen
wollen. Er hat sich dem in der Gabe auf ihn Zukommenden innerlich zu stellen. Er
soll ihn in sich aufnehmen. Alles andere Nehmen ist gegen die Wiirde der Person.

Nur von diesen Zusammenhingen her wird verstindlich, wie im wahren Geben
und Nehmen die Rollen seltsam vertauscht erscheinen: der Geber wird zum Ange-
nommenen. Er wird durch ebendiese Annahme in seinem Wert und seiner Wiirde
neu bestitigt, ja erhoht. Er wird zum letztlich Beschenkten, der von ijhm Begabte
aber zum Schenkenden. So sprach der Rabbi Schmelke in Martin Bubers ~Die Erzih-
lungen der Chassidim“?: ,Mehr als der Reiche dem Armen gibt, gibt der Arme dem
Reichen. Mehr als der Arme den Reichen braucht, braucht der Reiche den Armen.“

Und ein weiteres wird von hier aus dentlich: beides, Geben und Nehmen, ist fiir je-
den Menschen korrelativ. Lassen wir noch einmal Buber zu Wort kommen: »~Die Lo-
sung des Lebens ist: ,Gib und nimm.* Jeder Mensch soll ein Spender und Empfiinger
sein. Wer nicht beides in einem ist, der ist ein unfruchtbarer Baum*s. In der Tat, wer
darauf vergifit, wird nicht ein lebendiger Mensch bleiben kénnen. Er wird erstarren
in einer blofien Rolle: in der des immerzu spendenden Konigs, der selber keiner
Gabe bedarf; oder in der des ewigen Bettlers, der von der Fiirsorge aller Welt Iebt
und selber nie und nichts zu geben hat. Beide leben in einer Scheinwelt. Die Wirk-
lichkeit ist anders. Jeder Mensch kann geben und mufl nehmen kénnen.

11,
Uom Uollzug des Gebens und Nehmens

Der rechte Vollzug dieser Urgesten hat sich nun an den vorgegebenen Seinsgrund-
lagen zu orientieren.

7 Zurich 1949, 314,
8 Die Erzihlungen der Chassidim, 709.



Uon Mensch zu Mensch 55

1. Die Weisen des Vollzuges aus dem Herzen sind gekennzeichnet durch Tiefe,
Totalitdt, Spontaneitit, Echtheit und Freiheit. Sie liefern einen anschaulichen Mafi-
stab fur das rechte Geben und Nehmen und entlarven zugleich dessen Kimmer-
formen.

Tiefe und Innerlichkeit ist ein erstes Merkmal des Vollzuges aus dem Herzen. Die
Person selbst geht mehr oder minder intensiv ein in den Akt. Das ist das genaue
Gegenteil jenes uneigentlichen Tuns, jenes antlitzlosen ,Man®, das Heidegger in
seiner ganzén Erbarmlichkeit aufgedeckt hat. Da regiert die 6ffentliche Meinung, da
wird das Leben abgewickelt, aber nichts in Verantwortung getan. Da gibt es keine
wkeusche Unmittelbarkeit zwischen den Menschen“?; man hantiert nur mit ,Sachen®
auf Distanz. Im Geben und Nehmen vom Herzen her hingegen wird die Schale der

. Oberflachlichkeit, der Seelenpanzer der Konvention durchbrochen. Es gilt, sich immer
wieder aus dem ,Man selbst in das ,eigentliche Selbst zuriickzuholen.

So tief muf die Innerlichkeit reichen, daf sie alle Schichten der Person erfafit. Das
ist das Merkmal der Totalitit. Geben und Nehmen darf z. B. nicht nur Sache der
Vernunft bleiben. Das wiirde zu einer unertriglichen Rationalisierung einerseits,
zu Gefithlsvereisungen anderseits fiuhren — eine Gefahr, auf die bei der organisier-
ten kirchlichen Liebestatigkeit wohl zu achten ist; der dialektische Materialismus
mag als abschreckendes Beispiel dienen. Ebenso abwegig ware es natiirlich, Geben
und Nehmen zu einer reinen Gefihlssache oder zu einer Angelegenheit des katego-
rischen Imperativs machen zu wollen. Vom ganzen Menschen mufl es ausgehen, um
beim ganzen Menschen anzukommen.

Ist dies tatsachlich der Fall, dann wird sich ein weiteres Merkmal wie von selbst
einstellen, das der Spontaneitit. Das Herz pflegt unmittelbar zu reagieren, wo es
wirklich erreicht wird. Aber es ist auf gar viele untergeordnete Funktionen angewie-
sen, die geiibt sein wollen. Thre Pflege soll die Spontanreaktionen des Herzens er-
leichtern, indem sie durch Gewéhnung die unterpersonalen Funktionen sich ein-
schleifen 1288t und damit die hoheren auf ihren personalen Einsatz hin entlastet. Wo
jedoch die blofie Gewohnung iiberwuchert, wird die ,Tugend“ fragwiirdig. Es droht
das Abgleiten in die uneigentliche Existenz. Rein gewohnheitsmaliges Geben und
Nehmen macht schlieflich blind und stumpf gegeniiber der Situation und deren Er-
fordernissen.

Wo das Herz spontan antwortet, ist auch die Echtheit des Vollzuges gewihrlei-
stet. Schein ist immer etwas Mittelbares, eine mehr oder minder bewufite Flucht in
die Uncigentlichkeit unter Vortiuschung des Eigentlichseins. Wer in der Miene des
Biedermannes Geben und Nehmen titigt, wihrend er es zugleich in den Dienst un-
lauterer oder wenigstens allzu-menschlicher Zwedke stellt, wer darin seinem Kri-
mergeist, seiner Berechnung, seinem Hochmut front, zerstort die Seinsgrundlage
dieser Akte und damit auch ihre wahre Humanitit,

Alle die bisher erwihnten Merkmale gipfeln aber in dem der inneren Freikeit.
Der Mensch, der Geben und Nehmen recht vollziehen will, mufl es aus der Welt-
iiberlegenheit der Person heraus titigen kénnen, Zur ,Welt“ gehért in diesem Fall
auch sein eigenes engherziges Ich. Er darf kein Egoist sein, und was damit zusam-
menhingt: kein Sklave irgendeiner Leidenschaft, eines Besitztums, einer Lebens-

$ Buber, Hinweise, 1.



56 Ignaz Weilner

weise. Letzteres ist besonders hervorzuheben: die innere Verknechtung an einen be-
stimmten ,Lebensstandard® triibt den Blick fiir die Wirklichkeit. Es ist nur allzu
menschlich, dafl wir an Eigenbedarf und an Fremdbedarf verschiedene Mafistibe
anlegen. Martin Buber erzdhlt: Zum Maggid von Kosnitz kam einst ein reicher
Mann. ,Was pflegst du zu essen?“, fragte der Maggid. ,Ich fithre mich bescheiden,
sagte der reiche Mann, ,Brot mit Salz und ein Trunk Wasser sind mir genug.
»Was fallt Euch ein!“, schalt ihn der Maggid. ,Braten sollt Ihr essen und Met sollt
Ihr trinken wie alle reichen Leute!“ Und er lie den Mann nicht gehen, bis er ihm
versprochen hatte, es fortan so zu halten. Nachher fragten die Chassidim nach dem
Grund der wunderlichen Rede, ,Erst wenn er Fleisch i8t“, antwortete er, ,wird er
wissen, dafl der Arme Brot braucht. Solange er Brot iit, meint er, der Arme konne
Steine essen“!?. In der Tat, das innere Sichlésen vom gewohnten Lebensstandard
gehort mit zu den schwierigsten ethischen Erprobungen. Wo es wirklich und nicht nur
scheinbar gelingt, ist ein wichtiges Bollwerk der Ichsucht gefallen und das Fort-
schreiten zur inneren Freiheit nur mehr eine Frage der Zeit und des guten Willens.

2. Jene ,Ordnung von innen her“, aus der heraus allein echte Vollziige moglich
sind, wird durch die genannten Weisen des Gebens und Nehmens von Herzen zu-
nachst nur von der Subjektseite her geklart und gesichert. Auf der Objektseite
kommt den Ordnungen der Gerechtigkeit und der Liebe die gleiche Aufgabe zu. Sie
bestimmen die Motivkrafte iiber das objektive Verhiltnis des Gebenden und Neh-
menden zueinander. Heidegger hat das Dasein, das heifit: das In-der-Welt-Sein,
als ,Sorge“ interpretiert. Er spricht von der ,Sorgestruktur des Daseins®, das we-
sentlich ein Besorgen gegeniiber der Umwelt, ein Fiirsorgen gegeniiber der Mitwelt
sei. Auch der Gemeinschaftsbezug wird bei ihm daraus abgeleitet. Das Nebeneinan-
der der Einzelnen erfordert notwendig ein Ordnungmachen in der Welt, cin ge-
meinsames Besorgen der Weltdinge, damit alles ,umgeht*,

Diese Sorge steht nun zunéchst im Zeichen des Teilens miteinander in Geredhtig-
keit. Unser Dasein ist ein endliches in Zeit und Raum. Man sté8t aneinander. Es
geht also darum, dafl man sich gegenseitig Raum gibt, sich gegenseitig geniigend
Luft 148t sowohl beziiglich der materiellen Bediirfnisse, z. B. in Nahrung, Kleidung,
Wohnung, wie auch beziiglich der geistigen Bediirfnisse, z. B. der Ehre des Nichsten.
Und dies alles nicht etwa nach dem Prinzip einer 6den Gleichmacherei, sondern nach
dem ,Suum cuique!* (Jedem das Seine) der wahren Gerechtigkeit.

Im Raum des ,Teilens mit“ und des ,Mitteilens®, also in der Ordnung der Ge-
rechtigkeit verbleibt auch noch jenes Sorgen miteinander umeinander, das Heideg-
. ger dem Existenzschwicheren gegeniiber auf den Plan ruft, nimlich die »VOIsprin-
gende Fiirsorge“, wie er sagt, obschon gerade sie bereits iiber die Gerechtigkeit hin-
aus zu neuen Ufern weist. Die Sorge fir die Armen, Witwen und Waisen, der
Schutz des Schwicheren hat zu allen Zeiten zu den Standespflichten der Elite ge-
hort. Im Ethos des christlichen Rittertums war sie einmal besonders ausgeprigt und
lebendig. Da sie in dieser Form aber ein starkes StandesbewufStsein voraussetzt, ist
davon heutzutage nicht mehr allzuviel zu spiiren. Eine Art demokratischer Abwand-
lung, wenn man so sagen darf, hat die ,vorspringende Fiirsorge® in jener , Humani-
tat“ gefunden, die im Du des anderen den Menschenbruder sieht, der einem in sei-

10 Erzihlungen der Chassidim, 447.



Uon Mensch xu Mensch 57

ner Not nicht gleichgiiltig bleiben kann, eben weil man in ihm den briiderlichen Mit-
menschen sehen gelernt hat. Diese ,vorspringende Fiirsorge® will nicht nur gleich
auf gleich teilen. Sie will auch nicht blof Almosen zuteilen und den anderen damit
von sich abhingig machen. Sie will vielmehr durch ihr ,Vorspringen®, durch ihre
Mehrleistung den Schwicheren freigeben fiir seine Existenz — ein ungemein wich-
tiges Leitbild fiir zwischenmenschliches Helfen! Das Verhalten dem andern gegen-
iiber scheint hier nicht mehr nur von Gerechtigkeitsgefithl bestimmt. Es schwingt
bereits ein Gefiihl innerer Verbundenheit mit, das man aufkeimende ,Liebe” nen-
nen konnte. Tatsichlich spricht man auch von ,allgemeiner Menschenlicbe“, die
man einander ,schulde®, vor allem in der Not.

Kann man aber Liebe schuldig sein? Wir stellen diese Frage vor allem auch des-
halb, weil ein spezifisch christlicher Begriff phinomenologisch ganz in die Nihe jener
geschuldeten Menschenliebe gehort, ndmlich der der christlichen Nachstenliebe, die
im Du des andern Gottes Ebenbild und das begnadete Kind Gottes sieht. Auch sie
ist uns geboten, sogar im Hauptgebot. Liebe im Ursinn kann das nicht sein. Sie 148t
sich nicht befehlen. Als ein vollig urspriingliches Phanomen steht sie diesseits jeder
logischen oder ethischen Kategorie. Vielleicht miiite man klarer, als es gewohnlich
geschieht, hervorheben, daf die gebotene Nichstenliebe, insofern sie geboten ist
und als gebotene gepflegt wird, nur analog als (ethische) ,Liebe” bezeichnet wer-
den kann, nimlich im Sinne eines verpflichtenden Altruismus?!. Sie verbleibt in der
Ordnung des bereitwilligen Teilens im Geben und Nehmen, und damit in der Ord-
nung der Gerechtigkeit.

Daneben oder daritber oder noch besser da-hindurch gibt es aber eine seinshaft
vollig eigenstindige Weise des Verhiltnisses zwischen dem Gebenden und Neh-
menden: die der Liebe. In ihr wird alles uneigentliche ,man ist“, ,man tut uber-
stiegen, auf alles trennende Selbstsein vergessen, auf kein Recht mehr gepocht. Die
Bewegung des Herzens zielt nicht mehr aufs Teilen, sondern auf ein ungeteiltes
Haben miteinander, auf Einheit und Ganzheit, und wo dies nicht erreicht werden
kann (wie in der Freundschaft), wenigstens auf ein innigstes Teilnehmen aneinander.
Die teilende Sorge sagt: ich und du. Die Liebe sagt: wir. Geben und Nehmen als
teilende Vollziige wiirden aufhéren, konnte die Liebe auf Erden je ohne Sorge
sein. Das ist natiirlich nicht der Fall. Jede Liebe sorgt, aber nicht jede Sorge liebt.
Wo immer jedoch das Besorgen und die Fiirsorge in der Liebe steht, da wird bei-
des zauberhaft verwandelt. Da geschehen die Wunder der Liebe. Sorgendes Geben
macht drmer, liecbendes unerschopflich reich. So kann Julia in Shakespeares Tra-
godie (II, 2) von sich sagen:

An Giite bin ich grundlos wie das Meer,
An Liebe grad so tief ... je mehr ich gebe,
Je mehr ich habe: beides grenzenlos.

Und alle Liebenden sprechen es ihr nach. Das ,Wir der Liebe® kennt keine Gren-
zen. Es kommt aus der Unendlichkeit. Begrenztheit wird geradezu als krinkend
empfunden unter wirklich Liebenden. kilke schreibt von ihnen: ,Da sie ecinander
immerfort das Aulerste wiinschen und zumuten mogen, kann keines dem anderen

1 Vgl. Binswanger, a.a.0., 121.



58 Ignaz Weilner

durch Beschrinkung Unrecht tun; im Gegenteil, sie erzeugen sich gegenseitig vnauf-
hérlich Raum und Weite und Freiheit“1z. Welch groRartige Moglichkeiten sich im
Bereich liebenden Gebens und Nehmens schon rein vom Menschlichen her auftun,
braucht wohl nicht noch eigens betont zu werden. Sie sind sicher nie so ganz ausge-
schopft worden. Doch man mochte meinen, es seien die Menschen nicht zu allen Zej-
ten in solchem Mafle Stiimper der Liebe gewesen wie gerade heute. Daft die Un-
frommen im primitivsten ABC der Liebe stecken bleiben, ist vielleicht noch das ge-
ringere Ubel. Weit folgenschwerer, ja geradezu tragisch fiir die Religion der Liebe
erscheint die Tatsache, dafl unsere Frommen {iberhaupt nicht mehr wagen, Liebende
zu sein. Hierin ist wohl die Hauptwurzel fiir die vielberufene ~Midigkeit der Gu-
ten“ zu sehen.

3. Um einer gewissen Abrundung des Themas willen sei noch ein Blick getan auf
die verschiedenen Bereiche, in denen sich das Geben und das Nehmen vollzieht.
Es sind deren drei: die menschlich-personale Mitwelt, die dingliche Umwelt, die
gottlich-personale Uberwelt.

Die menschlich-personale Mitwelt ist natiirlich in unserem Zusammenhang der
wichtigste Bereich. Von ihr sind wir bei der Entfaltung der Seinsgrundlagen des
Gebens und Nehmens ausgegangen und blieben auch im wesentlichen dabei. In ihr
lassen sich wiederum drei Vollzugsschichten unterscheiden: die leibliche, die see-
lisch-geistige, die geistliche.

Das Geben und Nehmen in der leiblich-materiellen Schicht ist das augenfalligste;
dafl es in der rechten Weise erfolgt, ist zweifellos ein gewichtiges Anliegen und
wurde wohl auch zu allen Zeiten als solches gewertet, ja nicht selten iiberwertet. Es
geht um mehr. ,Der Mensch lebt nicht vom Brot allein® (Mt 4, 4). Sicher wire be-
trachtlich weniger Psychotherapie vonnéten, wenn der mitmenschliche Austausch im
Geben und Nehmen auch in der seelisch-geistigen Schicht lebendiger wire: im Grafl,
im Gesprich, im schweigenden Beieinandersein, ja gerade hier! Um aus der Fiille
gutgemeinter Ansitze nur ein einziges modernes Beispiel herauszugreifen: die
Sprechstunden der Politiker, der Minner und Frauen des éffentlichen Lebens, sind
nicht ,verlorene Zeit*; sie wiren auch im kirchlichen Bereich nicht fehl am Platze.

Was endlich den Austausch im Geben und Nehmen in der hochsten und empfind-
samsten Schicht, der geistlichen, anlangt, so vergafl man auf ihn genau in dem Ma8,
als nach der Reformation die Wirklichkeit der Kirche, der Gemeinschaft der Heili-
gen, des Geheimnisreichen Herrenleibes im Bewufltsein der Christen zu verblassen
begann. Damit verkiimmerten auch die auf jenen Realititen grindenden Akte des
Gebens und Nehmens: das Fiirbittgebet, das Bewuftsein verpflichtenden Beispiels,
die briiderliche Zurechtweisung, das geistliche Gesprich, die echte Seelenfibirung.
Gewif} vertreten all diese Dinge spezifisch christliche Werte. Wie sehr sie aber zu-
gleich rein menschlichen Bediirfnissen entsprechen, wie auch aus menschlichen Krif-
ten gespeist werden, das beweist die Tatsache, daf} sie analog iiberall, bei Juden,
Heiden und sogar Neuheiden anzutreffen sind, wo immer sich Menschen unter einer
numinosen Macht als zusammengehérig und aufeinander angewiesen finden. Der
Gléubige wird sich freilich bewufit bleiben, daf er in diesem Geben und Nehmen in
eminentem Sinn als Werkzeug dient, als williges Organ gottlicher Gnade.

2 an Frl. v. Schenk, 4. 11. 1909.



Uon Mensch zu Mensch 59

Daf die drei Vollzugsschichten im mitweltlichen Geben und Nehmen nicht von-
einander isoliert werden diirfen, versteht sich von selbst. Stets soll nach Méglichkeit
der ganze Mensch ins Spiel gebracht werden, ob er nun gibt oder nimmt. Zum
geschenkten Brot gehort das tréstende Wort, das segnende Auge. Eines bereichert
das andere.

Analog zam Geben und Nehmen im eigentlichen Sinn, ndmlich innerhalb der
menschlich-personalen Mitwelt, findet — in der Regel weit weniger beachtet —
ein Austausch im Geben und Nehmen auch gegeniiber der dinglichen Umwelt, ja,
selbst Gott gegeniiber statt.

Natiirlich erhilt unser Geben und Nehmen im Verkehr mit der dinglichen Um-
welt ganz anderes Geprige. Hier begegnet die Person einer Sache. Keine menschliche
Antwort kommt zuriick, hochstens so etwas wie ein Echo unseres eigenen Anrufes.
Auch dieses kann schon begliickend sein. Vor allem aber ist die dingliche Umwelt ein
nicht zu unterschidtzendes Ubungsfeld fir mitweltliches Geben und Nehmen. Die
Dinge sind auf unsere Sorge und Liebe angewiesen. Es ist von zweitrangiger Bedeu-
tung, ob sie es ,spiren“ oder nicht. Wir sind den rechten Umgang mit ihnen der
Seinsordnung schuldig, nidmlich als die vom Schopfer bestellten Sachwalter der
Schopfung. Unsere Sorge soll nicht gedankenlos oder gewalttitig, unsere Liebe nicht
blind und sentimental sein. Ist es nicht so, daB8 wir mit den Dingen nur flirten, wenn
wir sie nicht gerade miflbrauchen? Alle Fehlhaltungen gegeniiber der Umwelt wir-
ken notwendig auf unser mitmenschliches Geben und Nehmen zuriick,

Auf den analogen Austausch im Geben und Nehmen Gott gegeniiber sei hier
nur gleichnishaft verwiesen, da er jenseits unserer Fragestellung liegt. Gott hat den
Menschen aus Gnade zum Partner gemacht. Er ist der Geber von Natur, der Neb-
mende aus blofem Liebeswillen. In Christus ist das wahrhaft géttliche Sichhingeben
und Freigeben, Teilnehmen und Annehmen in strahlender Vollendung offenbar
geworden. Im religisen Kernvollzug, im Opfer namlich, flieBen des Menschen Gabe
und Gottes Nehmen in eins, wobei es uns freilich lebendiger im Bewufitsein stehen
sollte, dafl jede Opfergabe stellvertretend fiir uns selbst hingegeben wird.

Urbildhaft aber ist alles Geben und Nehmen vorgezeichnet in der grenzenlosen
Liebesbegegnung der gottlichen Personen, im zeitlosen Lebensstrom der Heiligen
Dreifaltigkeit. Da es die Sorge nicht kennt, kennt es auch kein Teilen. Das inner-
trinitarische Geben und Nehmen ist ein ungeteiltes Haben miteinander im ,Wir®
der ewigen Liebe.

Aus dieser Hohe empfangt auch noch das schlichteste menschliche Zueinander und
Fureinander Wiirde und Fruchtbarkeit. Der Mensch im Christen braucht und soll
nicht iiberstiegen werden, seitdem Gott selber sich nicht scheute, in Giite und Mensch-
lichkeit unter uns zu erscheinen (Tit 3, 4).






