
IM       SPIEGEL      DER      ZEIT 

Die evangelische Bruderschaft von Taize und ihre Geistliche Lehre 

I. 

Ähnlich wie im Katholizismus haben die Wirren des zweiten Weltkrieges und der Nach- 
kriegszeit auch in den evangelischen Kirchen verschiedener Länder neue Herde eines inten- 
siveren christlichen Lebens und eines neuzeitlichen Apostolates entfacht. Fast überall war 
der Beginn der gleiche. Einige wenige Menschen vernahmen in den schweren Ereignissen 
und in der mannigfachen Not jener Jahre einen Anruf Gottes und schlössen sich zu einer 
festen religiösen Gemeinschaft zusammen. Man wollte sich gegenseitig helfen, die Gnade 
der Berufung zu bewahren, und wollte gemeinsam die christlichen Aufgaben der Zeit an- 
packen. 

Am bekanntesten auf evangelischer Seite ist die Gemeinschaft, oder wie sie sich selbst 
nennt: die Communaute von Taize (Frankreich, Depart. Saone et Loire, in der Nähe von 
Cluny). Sie wurde im Jahre 1942 von dem reformierten Pastor Roger Schutz gegründet und 
zählte im Jahre 1958 35 Brüder verschiedener nationaler Herkunft (Frankreich, Schweiz, 
Holland, Deutschland), kalvinischer und lutherischer Konfession. Die Brüder gehen ver- 
schiedenen Berufen nach; es sind Theologen, Künstler, Landwirte und Ärzte unter ihnen. 
Sie wohnen gemeinsam. Einzelne von ihnen sind jeweils •auf Mission", d. h. unterwegs und 
mit besonderen Aufträgen betraut. Alle unterstehen einem Prior und leben von ihrer •Hän- 
de" Arbeit. Zweimal am Tag (morgens und abends) kommen sie zum Gottesdienst zusam- 
men und beten das Offizium; mittags findet eine Besinnung statt. Sie haben auch eine eigene 
Abendmahlsliturgie entworfen. Ein weiblicher Zweig der Gemeinschaft besteht in Grand- 
champ (Westschweiz). 

Will man die Kommunität von Taize genauer kennzeichnen, so wird man sie zunächst 
eine Bruderschaft nennen. Aber sie unterscheidet sich doch in wesentlichen Stücken von den 
bisher bestehenden protestantischen Bruderschaften. Sie geht bewußt auf das altchristliche 
Mönchtum zurück und fühlt sich darum auch der großen christlichen Mönchsfamilie zugehö- 
rig. •Um standzuhalten im Dienst Gottes", schreibt der derzeitige Prior Roger Schutz1, •hat 
Er uns drei große Zeichen geschenkt (nämlich Ehelosigkeit, Gütergemeinschaft, Sich-Unter- 
stellen einer Autorität), die uns ständig an die Absolutheit unserer Berufung erinnern; 
durch sie stehen wir in Gemeinschaft mit der großen monastischen Familie". Dennoch wird 
man nicht von einem evangelischen Mönchtum sprechen. Denn trotz der starken Betonung 
der Kontemplation, die vor allem in der Feier der Liturgie, im Beten des Offiziums und in 
der Übung der Meditation einen wichtigen Teil des Tages in Anspruch nimmt, gehört der 
Kontakt mit der Welt und die Arbeit in ihr wesentlich mit zum Programm der Gemein- 
schaft. In dieser Hinsicht wird man sie eher mit den Weltlichen Instituten auf katholischer 
Seite vergleichen können, zumal es auch hier etliche gibt, die das kontemplative Element 
außerordentlich stark betonen (man denke nur an Haus •Venio" in München). 

Sinn und Ziel der Gemeinschaft ist die lebendige Darlebung sowie die Wegbereitung 
(durch Beispiel, fürbittendes Gebet und aktiven Einsatz) der sichtbaren Einheit aller Chri- 

1 Vivre l'aujourd'hui de Dieu. Les Presses de Taize (1959) 95. In diesem wichtigen Büch- 
lein, das wir im folgenden mit Vivre abkürzen, stellt Pastor Schutz das Ziel und die Spiri- 
tualität seiner Gemeinschaft dar. Er betont darin aber auch, daß er seine Ideale wegen der 
darin aufgezeigten entscheidenden Aufgabe der heutigen Christenheit über die Gemeinschaft 
hinaus verrbeitet wissen möchte. 



Im Spiegel der Zeit 61 

sten in der einen Kirche, dem Leibe Christi. •Ziehe niemals deinen Vorteil aus dem Ärger- 
nis der Trennung der Christen, die alle so leichthin die Liebe zum Nächsten bekennen, aber 
entzweit bleiben", heißt es in der Präambel der Regel von Taize2. •Habe die Leidenschaft 
für die Einheit des Leibes Christi!" •Man muß ein Herz haben, das weit genug ist, eine 
Vorstellungskraft, die offen genug ist, eine Liebe, die glühend genug ist, um das Mittel zu 
finden, die konfessionellen Schranken, die uns einsperren, einzureißen, jenes Mittel, das eine 
sichtbare Einheit unter den Christen wieder aufdeckt, um uns so instand zu setzen, unseren 
Glauben der Welt mitzuteilen"3. •Fassen wir die gegenwärtige Weltsituation (in der die 
Massen nach Einheit rufen) in den Tiefen unseres Herzens als einen indirekten Appell an 
die Christen auf, eine Berufung zu erfüllen: die Katholizität der Kirche ... Dieses Streben 
tut sich in verschiedenen Formen kund: die einen wollen mitten unter den Arbeitern leben 
(,au coeur des masses'); andere versuchen die Welt, über die Christus herrscht, besser ken- 

nen zu lernen oder kennen zu lehren; wieder andere begeben sich auf den Weg des Ge- 
betes"4. Immer wieder kommt in den Äußerungen der Gemeinschaft der geradezu leiden- 
schaftliche Wille zum Ausdruck, dem Abschiedsgebet des Herrn zu entsprechen: •... daß 
alle eins seien, damit die Welt glaube, daß du mich gesandt hast" (Joh 17, 21). Anders 
könne das Christentum in der augenblicklichen Weltstunde nicht mehr glaubhaft gemacht 
werden. Ohne deswegen in Lehre und Frömmigkeit verschwommen zu sein, will man alle 
konfessionelle Enge überwinden und für alles Wahre und Gute aufgeschlossen sein. So sehr 
man darum in der Überlieferung Kalvins und Luthers steht, stößt man doch über diese 
Oberlieferung bewußt hinaus, in die Welt der Kirchenväter und der großen Theologen des 
Mittelalters vor. Überall, wo Christen auf das Evangelium gelauscht haben und es ohne 
Abstriche zu befolgen suchten, also insbesondere bei den Heiligen, fühlt man sich angespro- 
chen; ihre Lehren und Erfahrungen gelten als authentische Auslegung des Wortes Gottes 
der alt- und neutestamentlichen Offenbarung. Wie Teresa von Avila als die große Lehrerin 
des beschaulichen Lebens anerkannt wird, so Franz von Assisi als das schlechthinnige Vor- 
bild für die Universalität einer radikalen Liebe zum Nächsten. Nicht polemisieren, keine 
Kritik üben, sondern dem Bruder der anderen christlichen Gemeinschaft entgegengehen 
und ihn lieben, das ist für Taiz6 die Forderung und der Auftrag Christi. •Es geht darum, 
sich zu begegnen, sich gegenseitig zu durchdringen, sich vertraut zu machen mit einer Theo- 
logie, Philosophie, Spiritualität und oft sogar mit einer Rangordnung moralischer Werte, 
die von den eigenen so verschieden sind, daß keine Verbindung zwischen ihnen zu bestehen 
scheint. Und zwar einfach deswegen, weil man sich in der Wahrheit lieben muß. Das setzt 
noch voraus, daß man sich Zeit nimmt, um den rechten Ton zu finden, um das Mißtrauen 
abzubauen und sich als solcher, der man ist, zu übersteigen. Das echte Gespräch ist das Ge- 
genteil von Polemik"5. 

Sieht man daraufhin einmal die Veröffentlichungen eines der führenden Theologen der 
Gemeinschaft, Max Thurian, über Firmung, Beichte und Eucharistie an6 (wir werden in 
einer eigenen Arbeit später noch darauf zurückkommen), dann ist nicht zu leugnen, daß hier 
in einer Unvoreingenommenheit und Aufgeschlossenheit theologisch gearbeitet wird, wie 
es dem aufgestellten Programm durchaus entspricht, so daß es unsere Aufmerksamkeit ver- 
dient. Wo liest man sonst auf evangelischer Seite Sätze wie diesen, daß die in der Kirche 
sich • von der Taufe getrennt • herausgebildete Firmhandlung biblisch und legitim sei 
und ein sakramentales Zeichen darstelle, durch das die Gabe des Heiligen Geistes mitgeteilt 

2 La Regle de Taize (ed. 1956) 15.       3 Vivre 14 f.       4 Ebda. 20 f.        5 Ebda. 77. 
" La Confirmation. Consecration des laics. Neuchätel/Paris, Delachaux & Niestle (1957); 

La Confession, ebda. (1958), deutsch: Evangelische Beichte. Mit einem Vorwort von Landes- 
bischof I. H. Dietzfelbinger. München, Chr.-Kaiser-Verlag (1958); L'Eucharistie. Memorial 
du Seigneur. Sacrifice d'action de grace et d'inter cession, ebda. (1959). 



62 Im Spiegel der Zeit 

und die Taufe vollendet werde7? Wo hat man bisher von evangelischen Theologen gehört, 
daß in der Beichte nicht nur die Vergebung verkündet und dadurch der Glaube an die Ver- 
gebung geweckt werde, sondern daß die Absolution ein wirksames, sakramentales Zeichen 
der Sündenvergebung durch den verordneten Diener der Kirche sei8? Und wenn es wieder 
klar ausgesprochen wird, daß in der Eucharistie das Opfer Jesu Christi durch die Kirche 
dem himmlischen Vater dargebracht wird, indem sich die Kirche (und jeder Gläubige) zu- 
gleich mitopfert9, dann ist das ein hoffnungsvolles Zeichen dafür, daß die Bemühungen so 
vieler Christen in unseren Tagen um die Wiederherstellung der christlichen Einheit nicht 
vergeblich sind. Gewiß wird man nicht übersehen, daß auch bei Thurian noch manche Frage, 
die wir zu stellen haben, unbeantwortet bleibt, und die Auslegung der mit der katholischen 
Tradition dem Wortlaut nach übereinstimmenden Thesen seiner Sakramententheologie sich 
von dem katholischen Verständnis dieser Thesen in manchem unterscheidet. Aber wenn alle 
Partner eines ökumenischen Gesprächs von solcher Redlichkeit wären, wie wir es hier fest- 
stellen, dann dürfen wir sicher sein, daß Gott unserem Bemühen seine Gnade nicht versagt. 
Dies allerdings ist entscheidend: Letztlich vermag nur Gott die gnadenhafte Einheit der 
Gläubigen in Christus, die Einheit des Leibes Christi, wiederherzustellen. Darum ist der 
wesentliche Anteil, der uns bei diesem Werke zukommt, das Hinhorchen auf die Gnade, 
das Leben nach dem Evangelium, das Gebet. Das wird auch von Taiz6 immer wieder aus- 
gesprochen, und nicht nur ausgesprochen, sondern gelebt. 

Es ist darum angebracht, daß wir von diesem Entscheidenden, von dem Leben nach dem 
Evangelium, wie es in Taiz6 geübt wird, noch sprechen. Wir können es selbstverständlich 
nur, indem wir die uns vorliegenden Dokumente befragen. Worin besteht nach diesen 
Dokumenten das Leben nach dem Evangelium? Welches ist ihre geistliche Lehre? 

II. 

Das erste, woran man als Katholik denkt, wenn man die Regel von Taize liest, ist ihre 
große Verwandtschaft mit dem katholischen Ordensleben. Klarer, als es hier geschieht, kann 
das Bekenntnis zu den Grundlagen des Ordenslebens, nämlich zu den Evangelischen Räten 
von Armut, Keuschheit (Ehelosigkeit) und Gehorsam, nicht ausgesprochen werden. Aber 
vielleicht ist nicht einmal das so verwunderlich. Schon seit einigen Jahrzehnten konnte man 
im protestantischen Schrifttum immer häufiger Stimmen begegnen, die wenigstens Armut 
und Ehelosigkeit als einen möglichen evangelischen Weg gelten ließen, zu dem der Einzelne 
berufen werden könne10. Was aber verwundern muß, ist die wiedergewonnene Erkenntnis, 
daß jene drei Weisen eines Lebens nach dem Evangelium zusammengehören, eine Einheit, 
ja geradezu einen Stand bilden, genau so gut wie die Ehe, so daß man sich dazu ein für 
allemal, unwiderruflich, verpflichten könne. •Christus ist gekommen, um eine neue Ordnung 
aufzurichten. Seitdem gibt es in der Kirche für jeden Menschen zwei schwierige Berufun- 
gen, die Entsagung, Begrenzung und Opfer mit sich bringen ... Ehe und Zölibat sind die 
beiden christlichen Unbedingtheiten. Beide werden durch Christus zu Zeichen des kommen- 
den Königreiches. Beide legen gefahrvolle Lebensbedingungen auf, die nur um Christi und 
des Evangeliums willen übernommen werden können"11. Nichts war dem protestantischen 
Denken bisher so zuwider wie der Gedanke eines Standes der Räte, des Mönchtums. Hier 
aber verpflichtet man sich in der Profeß, durch drei Gelöbnisse, für immer. •Für alle, die in 
die große monastische Familie eingetreten sind, bekundet die definitive Verpflichtung zum 

7 Confirmation 78. 
8 Confession, deutsche Ausgabe u. a. 23 u. 25. 
• L'Eucharistie 219 ff. 
10 Vgl. Fr. Wulf, Die Stellung des Protestantismus zu Aszese und Mönchtum in Ge- 

schichte und Gegenwart. In: GuL 27 (1954) 21•34. » Vivre 99. 



Im Spiegel der Zeit 63 

Zölibat (engagement definitiv au celibat) den Willen, der Mensdi einer einzigen Liebe zu 
werden"12. Man darf nicht mehr zurückschauen, wie es im Evangelium heißt13; man soll 
vielmehr an das Wort des Herrn denken: •Wahrlich, ich sage euch: niemand verläßt Haus 
oder Brüder oder Schwestern oder Mutter oder Vater oder Frau oder Kinder oder Äcker 
um meinet- und des Evangeliums willen, ohne das Hundertfache zu erhalten, jetzt schon in 
dieser Zeit Häuser und Brüder und Schwestern und Mütter und Kinder und Äcker, unter 
Verfolgungen freilich, und ewiges Leben in der künftigen Welt" (Mk 10, 29 f.)14. 

Das ist etwas ganz Entscheidendes: Es gibt im christlichen Leben, im Leben mit Christus, 
im Leben der immer größeren Liebe zu Gott und zum Nächsten, Ordnungen, die auf Chri- 
stus selbst zurückgehen. Hier liegt auch die Möglichkeit einer Regel, die sich eine Gemein- 
schaft gibt und auf die sich der Einzelne verpflichtet. Gewiß ist damit zugleich auch eine 
Gefahr gegeben. Der Christ ist immer in Versuchung, auf dem Weg der Erfüllung einer 
Menschensatzung sich des Heiles versichern zu wollen. Alles Institutionelle in der Kirche ist 
dieser Gefahr ausgesetzt. Die Regel von Taize warnt mehrfach davor. So heißt es z. B. ein- 
mal: •Wenn diese Regel wie ein anzustrebendes Ziel beobachtet werden müßte und uns 
davon dispensieren sollte, immer mehr den Willen Gottes, die Liebe Christi, das Licht des 
Heiligen Geistes zu suchen, dann würde sie uns eine unnütze Last aufbürden, und es wäre 
besser, sie wäre nie geschrieben worden"15. Daher auch nur ein Minimum an Vorschriften, 
eben so viel, als für das Leben in Gemeinschaft notwendig ist, und nur das, was dem Ein- 
zelnen eine Hilfe auf seinem Weg zu Gott und für die Verwirklichung der Bruderschaft 
bedeutet, was seinen Glauben, seine Hoffnung, seine Liebe wach hält und Ansporn zu stets 
neuem Suchen und Gott-Entgegengehen ist16. Nie dürfe eine Satzung, dürfe die Regel zum 
Gesetz werden, wird oft betont17. Das hieße den Gnadenruf Gottes einschränken, hieße die 
Wege Gottes festlegen. Aber an der grundsätzlichen Notwendigkeit einer geistlichen Ord- 
nung wird damit nicht gerüttelt. Und das ist viel, wenn man die protestantische Überliefe- 
rung etwas kennt. 

Was für die Gemeinschaft als notwendig bejaht wird, ist es nach der Regel und nach 
anderen Äußerungen von Taize auch für den Einzelnen. Jeder bedarf in seinem persönlichen 
geistlichen Leben einer Ordnung, einer Ordnung des Gebetes z. B., an der man festhalten 
muß, auch wenn man nicht dazu aufgelegt ist18. Auch hier gilt allerdings, und hier noch viel 
mehr, daß man sein geistliches Leben nicht verregeln darf. •Muß man nicht fürchten", 
schreibt Roger Schutz, •daß die Ordnung des inneren Lebens zu falschen Haltungen führt, 
etwa zu einem Formalismus oder zu dem Verlangen einer Vollkommenheit in sich?"19. Und 
seine Antwort: •Man muß diese Gefahren klar sehen, aber man darf vor dieser Furcht nicht 
wie gebannt stehen und auf der Stelle treten." Wir stimmen damit völlig überein. Es gibt 
kein System von Vorschriften und aszetischen Übungen, an die der Weg zur Vollkommen- 
heit geknüpft wäre. Es gibt keine Vollkommenheit in sich. Aber das hindert nicht, daß es 
grundsätzlich Übungen des geistlichen Lebens gibt, die der regelmäßigen Wiederholung 
bedürfen. 

Auch in einem weiteren stimmen wir Schutz zu: Es gibt keine Aszese um ihrer selbst 
willen. •Keine unnützen Enthaltungen!"20 Weder die Armut noch die Ehelosigkeit in sich 
sind eine Tugend21. Das alles hat nur dann einen Sinn, wenn es den Menschen für Gottes 
Anruf und Gnade verfügbarer macht, verfügbarer auch für die Aufgabe, die Christus der 
Herr dem Christen stellt, verfügbarer für die Liebe zu Gott und zum Nächsten22. Aber eben 
dafür ist nun Aszese • und ganz allgemein die Mitwirkung des Menschen • auch not- 
wendig. Es gehört mit zum Erfreulichsten in den geistlichen Schriften von Taiz6, festzustel- 

12 Ebda. 102.       ls Regel 10.       "Ebda. 71 f.       15 Ebda. 70. 
"Ebda. 11 f.       « Ebda. 69.       18 Vivre 41; Regel 21 f.       ^ Vivre 40 
20 Regel 11; Vivre 38 f.       21 Ebda. 54.   ^ Ebda. 11; 49. 



64 Im Spiegel der Zeit 

len, mit welcher Klarheit und Selbstverständlichkeit diese Notwendigkeit herausgestellt wird. 
An einigen Stellen ist sogar ganz kräftig von der Abtötung die Rede. •Die Mahnung 
(Christi), die Hand abzuhauen, wenn sie Anlaß zum Fall werden will, läßt uns glauben, daß 
die Aszese in gewissen Fällen radikale Maßnahmen zuläßt, wenn alle anderen Mittel, um 
gesund zu werden, erschöpft sind"23. • ,Das Auge ausreißen', ,die Hand abhauen', ,den Leib 
hart behandeln', jegliche Zucht kann nur gutgeheißen werden um Christi und des Evan- 
geliums willen. Gewiß, man muß wie ein guter Athlet in der Arena kämpfen, um den Preis 
zu erringen; das Auge ausreißen, um neue Haltungen zu schaffen und um den ganzen inne- 
ren Mechanismus zu meistern, der in dieser oder jener Situation eine Kette von Phantasien 
in Gang- setzt"24. Der Grund für die Notwendigkeit einer Aszese ist •die gefallene Natur"25, 
deren Neigungen den Forderungen Christi, insbesondere nach Reinheit und selbstloser Liebe, 
scharf entgegenstehen. Aber alle Aszese wird nur dann wirksam sein, wenn sie mit der 
Kontemplation verbunden ist. Hier, in der Kontemplation, in der innigen Begegnung mit 
Christus geschieht die eigentliche Umwandlung des menschlichen Herzens, die Umwandlung 
in der Tiefe. •Von unserem Blick auf den unsichtbaren Christus hängt die ganze Umwand- 
lung unseres Seins ab. Diese Wandlung kann für uns unwahrnehmbar sein, und das ist ohne 
Zweifel viel besser. Es genügt zu wissen, daß der Same bei Tag und bei Nacht keimt und 
wächst, ohne daß wir verstehen, wie das geschieht"26. Besonders in allem aszetischen Be- 
mühen müsse man Christus vor Augen haben, sonst bleibe man zu sehr bei sich selbst stehen, 
bei der Vervollkommnung der eigenen Person oder auch bei seinen Sünden, bei dem Fort- 
schritt oder dem Versagen, und mache damit die Mittel des geistlichen Lebens zu dessen 
Ziel27. Somit kommt dem kontemplativen Leben eine zentrale Bedeutung in der Spirituali- 
tät von Taize zu. 

Vielleicht dokumentiert nichts so sehr wie dieses, daß man zur genuinen geistlichen Tra- 
dition der Kirche zurückgefunden hat. Im altkirchlichen und mittelalterlichen Mönchtum war 
die Kontemplation geradezu das Ziel alles geistlichen Lebens, und in jedem Ordensleben 
nimmt sie den höchsten Rang ein. Wie wenig ist davon in den Reformationskirchen noch er- 
halten geblieben! In Taize kennt man das Gebet wieder in den beiden überlieferten Formen: 
als Chorgebet und als Meditation bzw. Kontemplation (im engeren Sinn) und darüber hin- 
aus als immerwährendes Gebet, als Wandel in Gottes, Christi, Gegenwart. Beide ergänzen 
einander. Ersteres bringt die Gemeinschaft der Heiligen, die Einheit des Leibes Christi zum 
Ausdruck. Letzteres dient vor allem der Verbindung von Kirche und Welt, der Durch- 
dringung des Alltags, der Berufsaufgabe, des Apostolates mit dem Geiste Christi; es beruht 
daher auf der Begegnung und auf der innigen Verbundenheit des Einzelnen mit dem Herrn. 
Anders als in der neuzeitlichen Meditationsbewegung außerhalb und innerhalb der Kirche 
geht es hier nicht so sehr um menschliche Entfaltung und Heilung als vielmehr um den je 
von neuem zu erfragenden Willen Gottes hier und heute, um die geistliche Umwandlung 
des •alten Menschen", um den ständigen Dialog mit Gott und mit Christus28. Dieses Gebet 
trägt darum alle Kennzeichen des geistlichen Lebens im überlieferten Sinn an sich: es hat 
zur Voraussetzung das äußere und innere Schweigen, es kennt den geistlichen Kampf, die 
Begegnung mit dem lebendigen Gott, die Nähe zu Christus, die Berührung und Schau Got- 
tes, die Beauftragung durch Gott in die Welt zurück, zu den Brüdern. Wer ein solches Ge- 
bet übt, bedarf daher auch der Leitung. Jeder Bruder soll im Einverständnis mit dem Prior 
seinen Beichtvater haben. Für die Zeit der •Exerzitien" ist außerdem vom geistlichen Ge- 
spräch mit dem leitenden Bruder die Rede. 

23 Vivre 39.    24 Ebda. 107.       25 Regel 12; 50. 
28 Vivre 52; 107: •Einzig unser Blick auf Christus ermöglicht die langsame Umwandlung". 
27 Ebda. 40. 
28 Regel 17 ff. u. ö.; Vivre 45 ff. u. ö.; siehe vor allem den Beitrag in diesem Heft: •Ein- 

führung in die Exerzitien." 



Im Spiegel der Zeit 65 

Mit der Kontemplation ist in Taiz£ aufs engste die Aktion verbunden, der Kontakt mit 
der Welt, um Christus darin gegenwärtig zu machen, um auf die verschiedenste Weise die 
brüderliche Einheit der Christen und der Menschen überhaupt zu fördern, den Boden dafür 
zu bereiten und wenigstens in einem kleinen Bereich zu verwirklichen. Letztlich ist alle 
Kontemplation auf die Bruderschaft und die Nächstenliebe ausgerichtet, weil hierin am 
meisten Christi Auftrag erfüllt und Gott verherrlicht wird. Hier sind wir im Zentrum der 
Spiritualität von Taize. Es ist eine Spiritualität radikaler und vorbehaltloser Nächstenliebe. 
Alles wird von ihr her betrachtet und auf sie zugeordnet. •Wenn der Geist der Vollkom- 
menheit darin bestände", sagt die Regel einmal, •seinen Blick darauf zu richten, der Bessere 
sein zu wollen, so wäre das eine Wunde in der Gemeinschaft. Die Vollkommenheit besteht 
genau darin, die Unvollkommenheiten des Nächsten ertragen, und dies aus Liebe"29. 
•Barmherzigkeit" heißt darum eine der Haupttugenden, die gefordert werden. Ihr wird ein 
ganzes Kapitel in der sonst so knapp gehaltenen Regel gewidmet. Von der Gemeinschaft 
brüderlicher Liebe her erhalten insbesondere auch Armut, Keuschheit und Gehorsam ihren 
spezifischen Sinn und ihre konkrete Gestalt. Dieser Gemeinschaft, die ja Gottes Wille ist, 
soll der Prior ebenso wie die Brüder dienen. • Es ist bezeichnend, daß der Prior in der 
Kommunität nicht Vater, sondern der erste Bruder ist. • Und die ganze Regel hat keinen 
anderen Sinn, als die Gemeinsamkeit der Liebe zu erhalten und zu fördern. 

Will man zusammenfassend die Spiritualität von Taiz6 charakterisieren, so wird man 
sagen müssen, sie sei in erster Linie streng evangelisch. Alles wird vom Evangelium her 
begründet. Jede Weisung des Herrn soll möglichst wörtlich verwirklicht werden, etwa die 
brüderliche Zurechtweisung oder die Aussendung zu zweien. Freude, Einfachheit und barm- 
herzige Liebe sind die Grundhaltungen christlichen Lebens. Dazu kommt noch der missio- 
narische Geist des heiligen Paulus, auf den ausdrücklich verwiesen wird30. Gottes- und Näch- 
stenliebe werden in einem gesehen. Gott loben, ihm dienen, seinen Willen erfüllen bedeutet 
zugleich den Nächsten lieben und sich für ihn hingeben. 

Nicht zu übersehen bleibt bei all dem die große Nähe zur geistlichen Überlieferung des 
katholischen Mönchtums. In gleicher Weise wie etwa St. Benedikt für die Seinen •eine 
Schule für den Dienst des Herrn" einrichten will31, spricht auch die Regel von Taize davon, 
daß der Neueintretende •in der Schule Christi geformt werden" müsse32. Hier wie dort 
wird im Gast Christus der Herr selbst gesehen33. Hin und wieder spürt man allerdings auch, 
wie man sich stillschweigend von Überlieferungen katholischen Lehrgutes ein wenig absetzt, 
so etwa in der Frage nach dem Verhältnis von Ehe und Jungfräulichkeit, wo Pauli Wort 
1 Kor 7, 38 und 40 nicht erwähnt wird. Aber im ganzen ist es doch das gleiche Ideal, das 
hier wie dort umfaßt wird. So kann man wohl verstehen, wenn Kardinal Gerlier von Paris 
dem derzeitigen Prior von Taize schrieb: •Ich danke Ihnen, daß Sie unsere Zeit wieder an 
den evangelischen und aktuellen Wert von Armut, Zölibat und Gehorsam erinnert haben. 
Aber was ich noch ergreifender finde, sind Ihre Ausführungen über die Kontemplation, über 
die Gütergemeinschaft und über die Art und Weise, die Autorität zu üben und gemeinsam 
im Gehorsam und in der Einheit zu leben"84. 

Friedrich Wulf SJ 
29 Regel 59.       »• Vivre 92.       81 Regula St. Ben., Vorrede.       « Regel 65 
33 Regula c. 53; Regel 67.       *« Vivre 5. 




