IM S PIEGEL DER ZETIT

Die evangelische Bruderschaft von Taizé und ihre Geistliche Lehre

I

Ahnlich wie im Katholizismus haben die Wirren des zweiten Weltkrieges und der Nach-
kriegszeit auch in den evangelischen Kirchen verschiedener Lander neue Herde eines inten-
siveren christlichen Lebens und eines neuzeitlichen Apostolates entfacht. Fast iiberall war
der Beginn der gleiche. Einige wenige Menschen vernahmen in den schweren Ereignissen
und in der mannigfachen Not jener Jahre einen Anruf Gottes und schlossen sich zn einer
festen religitsen Gemeinschaft znsammen. Man wollte sich gegenseitig helfen, die Gnade
der Bernfung zu bewahren, und wollte gemeinsam die christlichen Aufgaben der Zeit an-
packen.

Am bekanntesten auf evangelischer Seite ist die Gemeinschaft, oder wie sie sich selbst
nennt: die Communauté von Taizé (Frankreich, Depart. Sadne et Loire, in der Nihe von
Cluny). Sie wurde im Jahre 1942 von dem reformierten Pastor Roger Schutz gegriindet und
zdhlte im Jahre 1958 35 Briider verschiedener nationaler Herkunft (Frankreich, Schweiz,
Holland, Deutschland), kalvinischer und Iutherischer Konfession. Die Briider gehen ver-
schiedenen Berufen nach; es sind Theologen, Kiinstler, Landwirte und Arzte unter ihnen.
Sie wohnen gemeinsam. Einzelne von ihnen sind jeweils ,anf Mission, d. h. unterwegs und
mit besonderen Auftrigen betraut. Alle unterstchen einem Prior und leben von ihrer ,Hin-
de“ Arbeit. Zweimal am Tag (morgens und abends) kommen sie zum Gottesdienst zusam-
men und beten das Offizinm; mittags findet eine Besinnung statt. Sie haben auch eine eigene
Abendmabhlsliturgie entworfen. Ein weiblicher Zweig der Gemeinschaft besteht in Grand-
-champ (Westschweiz).

Will man die Kommunitdt von Taizé genauer kennzeichnen, so wird man sie zunichst
eine Bruderschaft nennen. Aber sie unterscheidet sich doch in wesentlichen Stiicken von den
bisher bestehenden protestantischen Bruderschaften. Sie geht bewufit auf das altchristliche
Monchtum zuriick und fithlt sich darnm auch der groflen christlichen Ménchsfamilie zngehd-
rig. ,Um standzuhalten im Dienst Gottes®, schreibt der derzeitige Prior Roger Schutz!, ,hat
Er uns drei grofle Zeichen geschenkt (nimlich Ehelosigkeit, Giitergemeinschaft, Sich-Unter-
stellen einer Autoritdt), die uns stindig an die Absolutheit unserer Bernfung erinnern;
dorch sie stehen wir in Gemeinschaft mit der grofien monastischen Familie“. Dennoch wird
man nicht von einem evangelischen Ménchtum sprechen. Denn trotz der starken Betonung
der Kontemplation, die vor allem in der Feier der Liturgie, im Beten des Offiziums und in
der Ubnng der Meditation einen wichtigen Teil des Tages in Anspruch nimmt, gehort der
Kontakt mit der Welt und die Arbeit in ihr wesentlich mit zum Programm der Gemein-
schaft. In dieser Hinsicht wird man sie eher mit den Welilichen Instituten anf katholischer
Seite vergleichen kénnen, zumal es auch hier etliche gibt, die das kontemplative Element
auflerordentlich stark betonen (man denke nur an Haus , Venio® in Miinchen).

Sinn und Ziel der Gemeinschaft ist die lebendige Darlebung sowie die Wegbereitung
(durch Beispiel, firbittendes Gebet und aktiven Einsatz) der sichtbaren Einbeit aller Chri-

! Uivre laujourd’hui de Dieu. Les Presses de Taizé (1959) 25. In diesem wichtigen Bich-
lein, das wir im folgenden mit Uivre abkiirzen, stellt Pastor Schutz das Ziel und die Spiri-
tualitdt seiner Gemeinschaft dar. Er betont darin aber anch, dafl er seine Ideale wegen der
darin aufgezeigten entscheidenden Aufgabe der hentigen Christenheit iiber die Gemeinschaft
hinaus verrbeitet wissen mdchte.



Im Spiegel der Zeit 61

sten in der einen Kirche, dem Leibe Christi. ,Ziehe niemals deinen Vorteil aus dem Arger-
nis der Trennung der Christen, die alle so leichthin die Liebe zum Néchsten bekennen, aber
entzweit bleiben®, heifdt es in der Prdambel der Regel von Taizé?, ,Habe die Leidenschaft
fir die Einheit des Leibes Christi!“ ,Man muf ein Herz haben, das weit genug ist, eine
Vorstellungskraft, die offen genug ist, eine Liebe, die gliihend genug ist, um das Mittel zu
finden, die konfessionellen Schranken, die uns einsperren, einzureiflen, jenes Mittel, das eine
sichtbare Einheit unter den Christen wieder aufdeckt, um uns so instand zu setzen, unseren
Glauben der Welt mitzuteilen“s. ,Fassen wir die gegenwartige Weltsituation (in der die
Massen nach Einheit rufen) in den Tiefen unseres Herzens als einen indirekten Appell an
die Christen auf, eine Berufung zu erfiillen: die Katholizitit der Kirche ... Dieses Streben
tut sich in verschiedenen Formen kund: die einen wollen mitten unter den Arbeitern leben
(,au coeur des masses‘); andere versuchen die Welt, iiber die Christus herrscht, besser ken-
nen zu lernen oder kennen zu lehren; wieder andere begeben sich auf den Weg des Ge-
betes“t. Immer wieder kommt in den Auflerungen der Gemeinschaft der geradezu leiden-
schaftliche Wille zum Ausdruck, dem Abschiedsgebet des Herrn zu entsprechen: ,,...dafl
alle eins seien, damit die Welt glaube, dafl du mich gesandt hast“ (Joh 17,21). Anders
kénne das Christentum in der augenblicklichen Weltstunde nicht mehr glaubhaft gemacht
werden. Ohne deswegen in Lehre und Frommigkeit verschwommen zu sein, will man alle
konfessionelle Enge iiberwinden und fiir alles Wahre und Gute aufgeschlossen sein. So sehr
man darum in der Uberlieferung Kalvins und Luthers steht, st6ft man doch iber diese
Uberlieferung bewufit hinaus, in die Welt der Kirchenviter und der grofen Theologen des
Mittelalters vor. Uberall, wo Christen auf das Evangelium gelauscht haben und es ohne
Abstriche zu befolgen suchten, also insbesondere bei den Heiligen, fithlt man sich angespro-
chen; jhre Lehren und Erfahrungen gelten als authentische Auslegung des Wortes Gottes
der alt- und neutestamentlichen Offenbarung. Wie Teresa von Avila als die grofie Lehrerin
des beschaulichen Lebens anerkannt wird, so Franz von Assisi als das schlechthinnige Vor-
bild fir die Universalitit einer radikalen Liebe zum Nichsten. Nicht polemisieren, keine
Kritik iiben, sondern dem Bruder der anderen dhristlichen Gemeinschaft entgegengehen
und ihn lieben, das ist fir Taizé die Forderung und der Auftrag Christi. ,Es geht darum,
sich zu begegnen, sich gegenseitig zu durchdringen, sich vertraut zu machen mit einer Theo-
logie, Philosophie, Spiritualitidt und oft sogar mit einer Rangordnung moralischer Werte,
die von den eigenen so verschieden sind, dafl keine Verbindung zwischen ihnen zu bestehen
scheint. Und zwar einfach deswegen, weil man sich in der Wahrheit lieben mufl. Das setzt
noch voraus, dafl man sich Zeit nimmt, um den rechten Ton zu finden, um das Mitrauen
abzubauen und sich als solcher, der man ist, zu ibersteigen. Das echte Gesprich ist das Ge-
genteil von Polemik“5,

Sieht man daraufhin einmal die Veréffentlichungen eines der fithrenden Theologen der
Gemeinschaft, Max Thurian, iiber Firmung, Beichte und Eucharistie an® (wir werden in
einer eigenen Arbeit spdter noch darauf zuriickkommen), dann ist nicht zu leugnen, daf hier
in einer Unvoreingenommenheit nnd Aufgeschlossenheit theologisch gearbeitet wird, wie
es dem aufgestellten Programm durchaus entspricht, so dafi es unsere Aufmerksamkeit ver-
dient. Wo liest man sonst auf evangelischer Seite Sitze wie diesen, dafl die in der Kirche
sich — von der Taufe getrennt — herausgebildete Firmhandlung biblisch und legitim sei
und ein sakramentales Zeichen darstelle, durch das die Gabe des Heiligen Geistes mitgeteilt

2 La Régle de Taizé (ed. 1956) 15. 3 Uivre 141. 4 Ebda. 20f. 5 Ebda. 77.

$ La Confirmation. Consécration des laics. Neuchatel/Paris, Delachaux & Niestle (1957);
La Confession, ebda. (1958), deutsch: Evangelische Beichte. Mit einem Vorwort von Landes-
bischof 1. H. Dietzfelbinger. Miinchen, Chr.-Kaiser-Verlag (1958); L'Eucharistie. Memorial
du Seigneur. Sacrifice d'action de grace et d’intercession, ebda. (1959).



62 Im Spiegel der Zeit

und die Taufe vollendet werde’> Wo hat man bisher von evangelischen Theologen gehért,
daf in der Beichte nicht nur die Vergebung verkiindet und dadurch der Glaube an die Ver-
gebung geweckt werde, sondern dafl die Absolution ein wirksames, sakramentales Zeichen
der Siindenvergebung durch den verordneten Diener der Kirche sei®? Und wenn es wieder
klar auvsgesprochen wird, dafl in der Eucharistic das Opfer Jesu Christi durch die Kirche
dem bimmlischen Vater dargebracht wird, indem sich die Kirche (und jeder Gliubige) zu-
gleich mitopfert?, dann ist das ein hoffnungsvolles Zeichen dafir, da die Bemiihungen so
vieler Christen in unseren Tagen um die Wiederherstellung der christlichen Einheit nicht
vergeblich sind. Gewif wird man nicht iibersehen, dafl anch bei Thurian noch manche Frage,
die wir zu stellen baben, unbeantwortet bleibt, und die Auslegung der mit der katholischen
Tradition dem Wortlaut nach iibereinstimmenden Thesen seiner Sakramententheologie sich
von dem katholischen Verstindnis dieser Thesen in manchem unterscheidet. Aber wenn alle
Partner eines dkumenischen Gesprichs von solcher Redlichkeit wiren, wie wir es hier fest-
stellen, dann diirfen wir sicher sein, dal Gott unserem Bemiihen seine Gnade nicht versagt.
Dies allerdings ist entscheidend: Letztlich vermag nur Gott die gnadenhafte Einheit der
Glaubigen in Christus, die Einheit des Leibes Christi, wiederherzustellen. Darum ist der
wesentliche Anteil, der uns bei diesem Werke zukommt, das Hinhorchen auf die Gnade,
das Leben nach dem Evangelium, das Gebet. Das wird auch von Taizé immer wieder aus-
gesprochen, und nicht nur ausgesprochen, sondern gelebt.

Es ist darum angebracht, dal wir von diesem Entscheidenden, von dem Leben nach dem
Evangelium, wie es in Taizé geiibt wird, noch sprechen. Wir kénnen es selbstverstindlich
nur, indem wir die uns vorliegenden Dokumente befragen. Worin besteht nach diesen
Dokumenten das Leben nach dem Evangelium? Welches ist ihre geistliche Lehre?

II.

Das erste, woran man als Katholik denkt, wenn man die Regel von Taizé liest, ist ihre
grofle Verwandtschaft mit dem katholischen Ordensleben. Klarer, als es hier geschieht, kann
das Bekenntnis zu den Grundlagen des Ordenslebens, nimlich zn den Evangelischen Riten
von Armut, Keuschheit (Ehelosigkeit) und Gehorsam, nicht ausgesprochen werden. Aber
vielleicht ist nicht einmal das so verwunderlich. Schon seit einigen Jahrzehnten konnte man
im protestantischen Schrifttum immer hiufiger Stimmen begegnen, die wenigstens Armut
und Ehelosigkeit als einen méglichen evangelischen Weg gelten liefen, zu dem der Einzelne
berufen werden konne!®. Was aber verwundern muf, ist die wiedergewonnene Erkenntnis,
daB jene drei Weisen eines Lebens nach dem Evangelium zusammengehéren, eine Einheit,
ja geradezu einen Stand bilden, genau so gut wie die Ehe, so dafl man sich dazu ein fir
allemal, unwiderruflich, verpflichten kénne. ,Christus ist gekommen, um eine neue Ordnung
avfzurichten. Seitdem gibt es in der Kirche fiir jeden Menschen zwei schwierige Berufun-
gen, die Entsagung, Begrenzung und Opfer mit sich bringen ... Ehe und Zélibat sind die
beiden christlichen Unbedingtheiten. Beide werden durch Christus zu Zeichen des kommen-
den Konigreiches. Beide legen gefahrvolle Lebensbedingungen auf, die nur um Christi und
des Evangeliums willen iibernommen werden kénnen“!!. Nichts war dem protestantischen
Denken bisher so zuowider wie der Gedanke eines Standes der Rite, des Ménchtums. Hier
aber verpflichtet man sich in der Profef}, durch drei Gelébnisse, fiir immer. ,Fir alle, die in
die grofle monastische Familie eingetreten sind, bekundet die definitive Verpflichtung zum

7 Confirmation 78.

& Confession, deutsche Ausgabe u. a. 28 u. 25.

¢ L’Eucharistie 219 ff.

10 Vgl. Fr. Wulf, Die Stellung des Protestantismus zu Aszese und Méndchtum in Ge-
schichte und Gegenwart. In: GulL 27 (1954) 21—34. 1 Yivre 99.



Im Spiegel der Zeit 63

Zslibat (engagement définitiv au célibat) den Willen, der Mensch einer einzigen Liebe zu
werden“!2, Man darf nicht mehr zuriikschauen, wie es im Evangelium heifit!s; man soll
vielmehr an das Wort des Herrn denken: ,Wabhrlich, ich sage euch: niemand verlifit Haus
oder Briider oder Schwestern oder Mutter oder Vater oder Frau oder Kinder oder Acker
um meinet- und des Evangeliums willen, ohne das Hundertfache zu erhalten, jetzt schon in
dieser Zeit Hiuser und Briider und Schwestern und Miitter und Kinder und Adker, unter
Verfolgungen freilich, und ewiges Leben in der kiinftigen Welt* (Mk 10, 29 )14,

Das ist etwas ganz Entscheidendes: Es gibt im christlichen Leben, im Leben mit Christus,
im Leben der immer grofleren Liebe zu Gott und zum Nichsten, Ordnungen, die auf Chri-
stus selbst zuriickgehen. Hier liegt auch die Méglichkeit einer Regel, die sich eine Gemein-
schaft gibt und auf die sich der Einzelne verpflichtet. Gewif§ ist damit zugleich auch eine
Gefahr gegeben. Der Christ ist immer in Versuchung, auf dem Weg der Erfiillung einer
Menschensatzung sich des Heiles versichern zu wollen. Alles Institutionelle in der Kirche ist
dieser Gefahr ausgesetzt. Die Regel von Taizé warnt mehrfach davor. So heifit es z. B. ein-
mal: ,Wenn diese Regel wie ein anzustrebendes Ziel beobachtet werden miifite und uns
davon dispensieren sollte, immer mehr den Willen Gottes, die Liebe Christi, das Licht des
Heiligen Geistes zu suchen, dann wiirde sie uns eine unniitze Last aufbiirden, und es wire
besser, sie wire nie geschrieben worden“!5. Daher auch nur ein Minimum an Vorschriften,
eben so viel, als fiir das Leben in Gemeinschaft notwendig ist, und nur das, was dem Ein-
zelnen eine Hilfe auf seinem Weg zu Gott und fiir die Verwirklichung der Bruderschaft
bedeutet, was seinen Glauben, seine Hoffnung, seine Liebe wach hilt und Ansporn zu stets
neuem Suchen und Gott-Entgegengehen ist'é, Nie diirfe eine Satzung, diirfe die Regel zum
Gesetz werden, wird oft betont!”. Das hiefe den Gnadenruf Gottes einschrinken, hiefle die
Wege Gottes festlegen. Aber an der grundsitzlichen Notwendigkeit einer geistlichen Ord-
nung wird damit nicht geriittelt. Und das ist viel, wenn man die protestantische Uberliefe-
rung etwas kennt.

Was fiir die Gemeinschaft als notwendig bejaht wird, ist es nach der Regel und nach
anderen Auferungen von Taizé auch fir den Einzelnen. Jeder bedarf in seinem persénlichen
geistlichen Leben einer Ordnung, einer Ordnung des Gebetes z. B., an der man festhalten
muf}, auch wenn man nicht dazu aufgelegt ist'8. Auch hier gilt allerdings, und hier noch viel
mehr, dafl man sein geistliches Leben nicht verregeln darf. ,Mufl man nicht fiirchten®,
schreibt Roger Schutz, ,dafl die Ordnung des inneren Lebens zu falschen Haltungen fiihrt,
etwa zu einem Formalismus oder zu dem Verlangen einer Vollkommenheit in sich?“19, Und
seine Antwort: ,Man mufl diese Gefahren klar schen, aber man darf vor dieser Furcht nicht
wie gebannt stehen und auf der Stelle treten.* Wir stimmen damit véllig diberein. Es gibt
kein System von Vorschriften und aszetischen Ubungen, an die der Weg zur Vollkommen-
heit gekniipft ware. Es gibt keine Vollkommenheit in sich. Aber das hindert nicht, daf} es
grundsitzlich Ubungen des geistlichen Lebens gibt, die der regelmifligen Wiederholung
bediirfen.

Audh in einem weiteren stimmen wir Schutz zu: Es gibt keine Aszese um ihrer selbst
willen. ,Keine unniitzen Enthaltungen!“® Weder die Armut noch die Ehelosigkeit in sich
sind eine Tugend?'. Das alles hat nur dann einen Sinn, wenn es den Menschen fiir Gottes
Anruf und Gnade verfiigharer macht, verfiigharer auch fiir die Aufgabe, die Christus der
Herr dem Christen stellt, verfiigbarer fiir die Liebe zu Gott und zum Nichsten®2, Aber eben
dafiir ist nun Aszese — und ganz allgemein die Mitwirkung des Menschen — auch not-
wendig. Es gehort mit zum Erfreulichsten in den geistlichen Schriften von Taizé, festzustel-

12 Ebda. 102. 13 Regel 10. 14 Ebda. 71f. 15 Ebda. 70.
16 Ebda. 111. 17 Ebda. 69. 18 Uivre 41; Regel 21 f. 19 Vivre 40.
20 Regel 11; Uivre 38f. 2! Ebda. 54. 22 Ebda. 11;49.



64 ‘ Im Spiegel der Zeit

len, mit welcher Klarheit und Selbstverstindlichkeit diese Notwendigkeit herausgestellt wird.
An einigen Stellen ist sogar ganz kréftig von der Abtétung die Rede. ,Die Mahnung
{Christi), die Hand abzuhauen, wenn sie Anlafl zum Fall werden will, 18t uns glauben, daf}
die Aszese in gewissen Fillen radikale Mafinahmen zulifit, wenn alle anderen Mittel, um
gesund zu werden, erschopft sind“?3. , Das Auge ausreiffen’, ,die Hand abhauen’, ,den Leib
hart behandeln®, jegliche Zucht kann nur gutgeheiffen werden um Christi und des Evan-
geliums willen. Gewifl, man mufl wie ein guter Athlet in der Arena kimpfen, um den Preis
zu erringen; das Auge ausreiflen, um neue Haltungen zu schaffen und um den ganzen inne-
ren Mechanismus zu meistern, der in dieser oder jener Situation eine Kette von Phantasien
in Gang: setzt“?%. Der Grund fir die Notwendigkeit einer Aszese ist ,die gefallene Natur“23,
deren Neigungen den Forderungen Christi, insbesondere nach Reinheit und selbstloser Liebe,
scharf entgegenstehen. Aber alle Aszese wird nur dann wirksam sein, wenn sie mit der
Kontemplation verbunden ist. Hier, in der Kontemplation, in der innigen Begegnung mit
Christus geschicht die eigentliche Umwandlung des menschlichen Herzens, die Umwandlung
in der Tiefe. ,Von unserem Blick auf den unsichtbaren Christus hingt die ganze Umwand-
lung unseres Seins ab. Diese Wandlung kann fiir uns unwahrnehmbar sein, und das ist ohne
Zweifel viel besser. Es geniigt zu wissen, dafl der Same bei Tag und bei Nacht keimt und
wichst, ohne dafl wir verstehen, wie das geschicht“?, Besonders in allem aszetischen Be-
mithen miisse man Christus vor Augen haben, sonst bleibe man zu sehr bei sich selbst stehen,
bei der Vervollkommnung der eigenen Person oder auch bei seinen Siinden, bei dem Fort-
schritt oder dem Versagen, und mache damit die Mittel des geistlichen Lebens zu dessen
Ziel*’. Somit kommt dem kontemplativen Leben eine zentrale Bedeutung in der Spirituall‘—
tit von Taizé zu.

Vielleicht dokumentiert nichts so sehr wie dieses, dal man zur genuinen geistlichen Tra-
dition der Kirche zuriickgefunden hat. Im altkirchlichen und mittelalterlichen Ménchtum war
die Kontemplation geradezu das Ziel alles geistlichen Lebens, und in jedem Ordensleben
nimmt sie den hochsten Rang ein. Wie wenig ist davon in den Reformationskirchen noch er-
halten geblieben! In Taizé kennt man das Gebet wieder in den beiden iiberlieferten Formen:
als Chorgebet und als Meditation bzw. Kontemplation (im engeren Sinn) und dariiber hin-
aus als immerwihrendes Gebet, als Wandel in Gottes, Christi, Gegenwart. Beide ergénzen
einander. Ersteres bringt die Gemeinschaft der Heiligen, die Einheit des Leibes Christi zum
Ausdruck. Letzteres dient vor allem der Verbindung von Kirche und Welt, der Durch-
dringung des Alltags, der Berufsaufgabe, des Apostolates mit dem Geiste Christi; es beruht
daher auf der Begegnung und auf der innigen Verbundenheit des Einzelnen mit dem Herrn.
Anders als in der neuzeitlichen Meditationsbewegung aufierhalb und innerhalb der Kirche
geht es hier nicht so sehr um menschliche Entfaltung und Heilung als vielmehr um den je
von neuem zu erfragenden Willen Gottes hier und heute, um die geistliche Umwandlung
des ,alten Menschen, um den stindigen Dialog mit Gott und mit Christus?®. Dieses Gebet
tragt darum alle Kennzeichen des geistlichen Lebens im {iberlieferten Sinn an sich: es hat
zur Voraussetzung das duflere und innere Schweigen, es kennt den geistlichen Kampf, die
Begegnung mit dem lebendigen Gott, die Nahe zu Christus, die Berithrung und Schau Got-
tes, die Beauftragung durch Gott in die Welt zuriick, zu den Briidern. Wer ein solches Ge-
bet iibt, bedarf daher auch der Leitung. Jeder Bruder soll im Einverstandnis mit dem Prior
seinen Beichtvater haben. Fiir die Zeit der ,Exerzitien® ist auflerdem vom geistlichen Ge-
sprich mit dem leiteuden Bruder die Rede.

23 Uivre 39. 2 Ebda. 107. 25 Regel 12; 50.

28 Uivre 52; 107: ,Einzig unser Blick auf Christus ermdéglicht die langsame Umwandlung*.

27 Ebda. 40.

28 Regel 171f. u. 6.; Uivre 45 1. u. 6.; siehe vor allem den Beitrag in diesem Heft: ,Ein-
fiihrung in die Exerzitien.”



Im Spiegel der Zeit 65

Mit der Kontemplation ist in Taizé aufs engste die Aktion verbunden, der Kontakt mit
der Welt, um Christus darin gegenwirtig zu machen, um auf die verschiedenste Weise die
briiderliche Einheit der Christen und der Menschen iiberhaupt za férdern, den Boden dafiir
zu bereiten und wenigstens in einem kleinen Bereich zu verwirklichen. Letztlich st alle
Kontemplation auf die Bruderschaft und die Nichstenliebe ausgerichtet, weil hierin am
meisten Christi Auftrag erfilllt und Gott verherrlicht wird. Hier sind wir im Zentrum der
Spiritualitit von Taizé. Es ist eine Spiritualitit radikaler und vorbehaltloser Nichstenliebe.
Alles wird von ihr her betrachtet und auf sie zugeordnet. , Wenn der Geist der Vollkom-
menheit darin bestdnde®, sagt die Regel einmal, ,seinen Blick darauf zu richten, der Bessere
sein zu wollen, so wire das eine Wunde in der Gemeinschaft. Die Vollkommenheit besteht
genau darin, die Unvollkommenheiten des Nachsten ertragen, und dies aus Liebhe“2?,
»Barmherzigkeit“ heiflt darum eine der Haupttugenden, die gefordert werden. Ihr wird ein
ganzes Kapitel in der sonst so knapp gehaltenen Regel gewidmet. Von der Gemeinschaft
briiderlicher Liebe her erhalten insbesondere auch Armut, Keuschheit und Gehorsam ihren
spezifischen Sinn und ihre konkrete Gestalt. Dieser Gemeinschaft, die ja Gottes Wille ist,
soll der Prior ebenso wie die Britder dienen. — Es ist bezeichnend, dafl der Prior in der
Kommunitat nicht Uater, sondern der erste Bruder ist. — Und die ganze Regel hat keinen
anderen Sinn, als die Gemeinsamkeit der Liebe za erhalten und zu férdern.

Will man zusammenfassend die Spiritualitit von Taizé charakterisieren, so wird man
sagen miissen, sie sei in erster Linie streng evangelisch. Alles wird vom Evangelium her
begriindet. Jede Weisung des Herrn soll méglichst wértlich verwirklicht werden, etwa die
briiderliche Zurechtweisung oder die Aussendung zu zweien. Freude, Einfachheit und barm-
berzige Liebe sind die Grundhaltungen christlichen Lebens. Daza kommt noch der missio-
narische Geist des heiligen Paulus, auf den ausdriicklich verwiesen wird®. Gottes- und Nich-
stenliebe werden in einem gesehen. Gott loben, ihm dienen, seinen Willen erfiillen bedeutet
zugleich den Néchsten lieben und sich fiir ihn hingeben.

Nicht zu iibersehen bleibt bei all dem die groBe Nihe zur geistlichen Uberlieferung des
katholischen Monchtums. In gleicher Weise wie etwa St. Benedikt fiir die Seinen »cine
Schule fiir den Dienst des Herrn“ einrichten will®, spricht auch die Regel von Taizé davon,
dafl der Neueintretende ,in der Schule Christi geformt werden* miisse®. Hier wie dort
wird im Gast Christus der Herr selbst gesehen3. Hin und wieder spiirt man allerdings auch,
wie man sich stillschweigend von Uberlieferangen katholischen Lehrgautes ein wenig absetzt,
so etwa in der Frage nach dem Verhéltnis von Ebe und Jungfriulichkeit, wo Pauli Wort
1 Kor 7, 88 und 40 nicht erwdhnt wird. Aber im ganzen ist es doch das gleiche Ideal, das
hier wie dort umfafit wird. So kann man wohl verstehen, wenn Kardinal Gerlier von Paris
dem derzeitigen Prior von Taizé schrieb: ,Ich danke Thnen, dafl Sie unsere Zeit wieder an
den evangelischen und aktuellen Wert von Armut, Zélibat und Gehorsam erinnert haben.
Aber was ich noch ergreifender finde, sind Ihre Ausfithrungen éiber die Kontemplation, iiber
die Giitergemeinschaft und iiber die Art und Weise, die Autoritit zu iiben und gemeinsam
im Gehorsam und in der Einbeit zu leben“34,

Friedrich Wulf S]

20 Regel 59. 8 QDivre92. 3 Regula St. Ben., Vorrede. 32 Regel 65.
33 Regula c. 53; Regel 67. 3 Uivre 5.






