EINUBUNG UND WEISUNG

Meditation iiber die FuBwaschung (Joh 13, 2-15)

Es war wihrend eines Makhles, der Teufel hatte bereits dem Judas, dem Sohn Simons,
dem Iskariot, ins Herz gegeben, ihn zu verraten, da erhebt sich Jesus, obwohl er sich bewufit
war, dafl der Uater ihm alles in die Hinde gegeben hatte, und dafl er von Gott ausgegangen
sei und zu Gott zuriickkehre, von dem Mahle und legt die Oberkleider ab; dann nahm er
ein Leinentuch und band es sich um. Danach giefit er Wasser in das Waschbecken und be-
gann die Fiifie der Jinger zu waschen und mit dem Leinentuch abzutrocknen, das er sich
umgebunden hatte. So kommt er auch zu Simon Petrus. Der sagt ihm: Herr, du willst mir
die Fiifle waschen? Jesus erwiderte und sagte zu ihm: Was ich tue, verstehst du jetzt noch
nicht; du wirst es aber nachher begreifen. Petrus sagt zu ihm: In Ewigkeit sollst du mir die
Fifle nicht waschen! Jesus erwiderte ihm: Wenn ich dich nicht wasche, hast du keine Ge-
meinschaft mit mir. Da sagt Simon Petrus zu ihm: Herr, nicht nur meine Fiifle, sondern auch
die Hinde und das Haupt! Jesus sagt zu ihm: Wer ein Bad genommen hat, bedarf keiner
Waschung mehr (es sei denn der Fiifle); er ist vielmehr ganz rein. Auds ihr seid rein, aber
nicht alle. Er kannte nimlich seinen Uerrdter; darum sagte er: Nicht alle seid ihr rein.

Nachdem er nun ihre Fiifie gewaschen, seine Oberkleider angelegt und sich wieder nieder-
gelassen hatte, sprach er zu ihnen: Uersteht ihr, was ich euch getan habe? Ihn nennt mich
Meister und Herr, und ihr redet mich mit Recht so an, denn idh bin es. Wenn ich euch nun
die Fiifie gewaschen habe, der Herr und Meister, dann miifit auch ihr einander die Fiifie
waschen. Denn ich habe euch ein Beispiel gegeben, damit so, wie ich euch getan habe, auch
thr tut. Joh 18,2—15

1. Bericht:

Es ist am Vorabend des Todes Jesu. Das Mahl, von dem der Evangelist spricht, ist das
gleiche, das die Synoptiker als ein Paschamahl beschreiben; es hat seinen Héhepunkt in der
Einsetzung der heiligen Eucharistie.

Eine grofie Feierlichkeit liegt iiber der Stunde des Abschieds. Das zeigt schon die aufler-
ordentliche Art der Vorbereitung. Dazu der vornehme Raum: ,Wéhrend man bei den ge-
wohnlichen Mahlzeiten zu Tische saff, wurden Festmdhler auch bei den Juden nach grie-
chisch-rémischer Sitte auf Polstern oder Teppichen liegend cingenommen® (Schick). Die
Atmosphire ist gespannt. Die Jiinger scharen sich in diesen Tagen vor dem Osterfest, wo
sie in ungewéhnlicher Stirke ebenso Liebe wie Hafl erfahren, enger um ihren Meister.

Wir kennen aus der jiidischen Uberlieferung den Verlauf des Paschamahles, angefangen
vom Bericht des Hausvaters iiber den Auszug des Volkes Israel aus Agypten bis zum grofien
Lobgesang, dem Hallel (Ps112—117). Wir wissen, was auf dem Tisch stand: das Lamm,
Brot, Wein, Krauter und Fruchtmus.

Das Mahl war wohl schon weit vorangeschritten, aber noch nicht zu Ende, da geschah
etwas sehr Merkwiirdiges, das die Jinger verwundert aufschauen lieff. Jesus erhob sich von
seinem Polster, legte sein Obergewand ab, band sich ein Leinentuch um und goff Wasser
in das zur Fullwaschung bereitstehende Waschbecken. Dann begann er seinen Jiingern die
Fiifle zu waschen. Diese verstanden nicht, was ihr Herr tat, und auch fir uns ist der Vorgang
zunichst rdtselhaft. Den Jiingern sind doch beim Eintritt in das Haus oder jedenfalls vor
Beginn des Mahles von den Dienern des Hausherrn die Fiifle gewaschen worden, wie es die
jiddische Sitte firr den Gast vorschrieb (vgl. Lk 7, 44). Was soll darum diese zweite Fuf}-
waschung? Ist sie nur ein Akt der Demut? Aber welchen Sinn sollte dieser haben, ohne
nihere Veranlassung? Jesus handelt nicht aus plétzlichem Einfall oder aus purer Devotion.
Audh die spitere ,Nutzanwendung“: ,Ein Beispiel habe ich euch gegeben, damit ihr ebenso
tut, wie ich an euch getan habe“ bedeutet keine Erklarung. Denn es fragt sich ja gerade,
warum Jesus dieses Beispiel jetzt, ,wahrend des Mahles” gibt.

Einige der Jiinger lieBen die Waschung schweigend iiber sich ergehen. Als aber die Reihe
an Petrus kam (die Ausdrucksweise des Evangelisten legt nahe, dafl Petrus nicht der erste



Einiibung und Weisung 67

war), gab es eine heftige Auseinandersetzung. Vielleicht ergreifen wir fiir den Apostel
Partei. Denn wir verstehen ihn gut. Anderen die Fiifle zu waschen, ist eine Sache der Diener
und Sklaven. Und Jesus ist ihr Meister, den sie schwarmerisch verehren, zu dem sie auf-
schauen, an den sie glauben: ,Du bist der Verheiflene, der Sohn des lebendigen Gottes®
(Mt 16, 16), hatte Petrus vor allen anderen zu ihm gesagt. Wenn Jesus seinem Apostel ant-
wortet: ,Was ich tue, verstehst du jetzt noch nicht; du wirst es aber spiter begreifen®, so
ist das auch fiir uns ein Hinweis, daf die Fuflwaschung in ihrem tieferen Sinn erst aus
einem spiteren Ereignis oder jedenfalls von einem spiteren Zeitpunkt des Lebens Jesu
her gedeuntet werden kann. Vorerst ,mu3“ Petrus so handeln, wie er es tut. Sein Herr darf -
nicht Knecht sein. Sonst wiirde sein Glaube an Jesus zusammenbrechen. Dennoch ist es nicht
nur schuldloses Unverstindnis, wenn der Apostel nicht zulassen will, dafl der Herr ihm die
Fifle wascht. Er redet und handelt in diesem Augenblick unter dem Einfluff Satans, des Ver-
suchers, wie damals, als er Jesus beiseite nahm und ihm Vorhaltungen wegen der Leidens-
ankiindigung machte (Mt 16, 22). Immer, wenn es sich um das Verhéltnis zu Christus han-
delt, steht der Mensch unter dem Einfluf héherer Michte, des guten oder des bésen Engels,
Gottes oder des Teufels. Er kann sich nicht neutral verhalten. Jesus, der die Herzen durch-
schaut, muf} jedem, dem er begegnet, darum entweder sagen: ,Selig bist du... denn nicht
Fleisch und Blut haben dir das enthiillt, sondern mein Vater im Himmel“ (Mt 16,17) —
oder: ,Hinweg von mir, Widersacher! Du bist mir ein Argernis, denn du denkst nicht das,
was Gottes, sondern was des Menschen ist“ (Mt 16, 23). Es ist eine erregende Szene: Gott
und Satan sind hier gegenwirtig, und die Apostel stehen zwischen ihnen in der Entschei-
dung.

Auch das Folgende ist nicht ohne weiteres zu verstehen. Warum soll das Waschen der
Fiifle durch Jesus Gemeinschaft mit ihm schenken? Wenn es sich nicht um ein Reinigungs-
bad handelt (,Wer ein Bad genommen hat, bedarf keiner Waschung mehr; er ist vielmehr
ganz rein®), ist nicht ersichtlich, welche Symbolik hier zugrunde liegt, die das Waschen der
Fife und die Gemeinschaft mit Christus einander zuordnen. Wir brauchen uns also iber
die ,torichte“ Bitte des Petrus: ,Herr, nicht nur meine Fiifle, sondern auch die Hinde und
das Haupt“ gar nicht aufzuregen. Mag er auch dufleres Zeichen und innere Gnade zu un-
mittelbar und naiv miteinander in Beziehung setzen. Wesentlicher ist doch der unbedingte
Glaube an das Wort des Herrn und an die Wirkkraft seines Handelns.

2. Das Geheimnis:

Die Fullwaschung hat zwischen dem Paschamahl nnd der Einsetzung der heiligen Euchari-
stie ihren Ort. Von daher ist auch ihr tieferer Sinn zn erschlieflen. Das Paschamah] hatten
dic Jiinger fiir den Herrn bereitet (, Wo willst du, daf wir hingehen und Vorbereitungen
treffen, daf du das Paschamahl essen kannst?“ Mk 14, 12b), jetzt folgt ein Mahl, das der
Herr fir die Jinger bereitet. In diesem Mahl ist Jesus Herr und Knecht, Hausherr und
Diener zugleich.

Die Fulwaschung leitet das neue, das eucharistische Mahl ein, sie steht in innigster Be-
zichung zu ihm. Sie schenkt Anteil an Christus, die Vereinignng mit ihm in der Liebe.
Damit deutet sie auf das kommende Geheimnis der Eucharistie hin. Es wird eine zweifache
Waschung unterschieden: das Bad und die Fuwaschung. Das Bad macht rein, die Fuf-
waschung schenkt Teilhabe. Welche Art von Reinigung hier gemeint ist, sagt Joh 15, 8: ,Ihr
seit bereits rein durch das Wort, das ich zu euch gesagt habe.“ Das im Glauben angenom-
mene Wort Christi hatte fiir die Jiinger eine siindenvergebende Wirkung, aber es schenkte
noch nicht die volle Vereinigung mit Christus im Sinne des Wortes aus den Abschiedsreden:
»Ich habe die Herrlichkeit, die du mir gabst, ihnen gegeben, auf daf} sie eins seien, wie wir
eins sind. Ich in ihnen und du in mir, so daf} sie vollkommen seien im Einssein und die Welt
erkenne, dal du mich gesandt und sie geliebt hast, wie du mich geliebt hast“ (Joh 17, 22f.)
— und im Sinne des Pauluswortes: , Wir alle sind einer in Christus* (Gal 3, 28). Dieses Ge-
beimnis, das Augustinus spiter nennen wird: ,Haupt und Leib, der ganze Christus®, ist erst
jetzt moglich geworden. Es ist die Frucht des Leidens und Sterbens Jesu. In der Eucharistie
wird es zum erstenmal Wirklichkeit. In der Fulwaschung aber wird es zeichenhaft-wirksam
vorbereitet und eingeleitet.



68 Einiibung und Weisung

So wie das eucharistische Mahl die Fulwaschung erhellt, so erhellt die Fuflwaschung das
eucharistische Mahl. Wir wissen, dafl die Eucharistie die reale, im Zeichen erfahrbare Vor-
wegnahme des Kreuzesopfers Christi, seiner Hingabe fiir uns in den Tod ist. Das wird nun
in der FuBwaschung niherhin verdeutlicht. Sowohl vom eucharistischen Mahl wie vom
Kreuzesgeschehen gilt, was Johannes iber den letzten Akt des Lebens Jesu schreibt: ,Da
Jesus wuflte, daf seine Stunde gekommen sei, ans dieser Welt zum Vater hiniiberzngehen,
bewies er die Liebe, die er den Seinen in dieser Welt entgegengebracht hatte, bis zum
suBBersten® (Joh 13, 1). Wenn nun Fufwaschung und eucharistisches Mahl in einem innigen,
zeichenhaften Zusammenhang stehen, dann auch Fulwaschung und Kreuzesopfer. Die Fufi-
waschung sagt an, was im Kreuzesopfer geschieht. Kreuzesopfer ist FuBwaschung, Knechts-
dienst. In ihm nimmt der Herr wie ein Sklave und Knecht die schwerste Biirde auf sich, die
es gibt, unsere Siinden, wie Isaias sagt: ,Fiurwahr, unsere Krankheiten trug er, unsere
Schmerzen lud er auf sich. Dieweilen hielten wir ihn fiir einen Getroffenen, von Gott Ge-
schlagenen und Niedergebeugten. Und doch durchbohrte man ihn fiir unsere Frevel, zer-
scblug ihn fiir unsere Verschuldung. Ziichtigung fiir unser Heil lag auf ihm, durch seine
Beulen ward uns Heilung zuteil* (53, 4f.). Knecht Gottes nennt ihn der Prophet. Aber noch
mehr war er der Knecht der Menschen. Er hat Sklavendienste fiir sie getan und ist trotzdem
noch zu Tode gepeitscht worden, wie ein Sklave, dessen Leben nichts gilt. Dies gibt die Fufi-
waschung zeichenhaft-wirksam wieder, und eben darum kann sie in Verbindung mit der
Eucharistie Anteil an Christus schenken, die Einheit in Christns herstellen. Wihrend das
eucharistische Makl fiir die Jinger zunichst einmal das Geheimnis der licbenden Gemein-
schaft aller in Christus zur Darstellung bringt, sichtbar und erfahrbar macht, gibt ihnen
die Fulwaschung eine erste Ahnung davon, dafl dieses Gebeimnis nur durch den Knechts-
und Sklavendienst ihres Herrn zustande kam.

Damit wird nun aber auch der tiefste Sinn des Herrenwortes dentlich: ,Ein Beispiel habe
ich ench gegeben, damit ihr einander tut, wie ich ench getan habe.” ,Versteht ihr, was ich
ench getan habe? Thr nennt mich Meister und Herr, und mit Recht sagt ihr es; denn ich bin
es. Wenn nun ich eure File gewaschen habe, als der Herr und Meister, dann seid auch ihr
verpflichtet, einander die Fiile zu waschen.“ Das Beispiel Christi in der Fulwaschung ist
nicht in erster Linie moralisch zu verstehen, als ob es nur darum geche, demiitig zu sein,
einander zn helfen und zn dienen, sondern es hat eine theologische Bedeutung. Der Knechts-
dienst, den wir einander leisten sollen und den Christus uns beispiethaft vorgelebt hat,
bezieht sich anf das Kreuzesgeschehen. Sein erster und eigentlicher Sinn ist der, dafl wir
alle fiir die Schuld und Siinde unserer Briider, mit und in Christus, vor dem himmlischen
Vater fiirbittend und siihnend eintreten sollen. Indem wir uns mit dem Opfer Christi ver-
einigen — und das tun wir in jeder Mefifeier, in jedem eucharistischen Mahl —, nehmen
wir die Schuld des Bruders auf uns, waschen wir ihm die Fiifle. Darin besteht der wichtigste
Dienst, den wir einander zu leisten haben. Daraus folgen alle anderen Dienste und Hilfen,
zu denen uns unser Christsein verpflichtet, daraus folgt die Verpflichtung zur Demut, zur
dienenden Gesinnung anch im Alltag des Lebens. Je mehr einer von dem Heilssinn der Fufi-
waschung durchdrungen ist, um so mehr wird er auch angetrieben, die briiderliche Liebe im
ganzen Umfang ihrer Méglichkeiten zu iiben, den Bruder so, wie er ist, mit all seiner
Schwiche und Not anf sich zu nehmen und zu tragen.

8. Einiibung:

Hier beginnt nun eigentlich das innere Gebet. Wir haben nimlich nnn unser Leben mit
dem so erschlossenen Geheimnis zu konfrontieren, wir haben es in das Licht des gottlichen
Geheimnisses hineinzuhalten. Nur so wird Wort Gottes Wort fiir uns, hier und heute.
Indem wir das tun, spricht Gott uns an, richtet er unser Leben, verurteilt oder bejaht er es.
So erfahren wir je von neuem Gottes Willen. Das erfordert ein Hinschauen und Hin-
horchen, ein Annehmen und Antwortgeben, das bedeutet selige und bittere Erkenntnis,
Frende und Scham, Dank und Bitte und zom Schlufl immer die liebende Hingabe an den
verzeihenden und liebenden Gott. In den Bildern der Fuflwaschung und des eucharistischen
Mabhles tragen wir dann unsere Erkenntnisse und Entschlisse hinaus in den Alltag. Hier
mufl sich erweisen, wieweit die Meditation nnser Herz umgewandelt hat.





