B UCHBET SPRETG CHTUNGEN

Wege zum Glauben

De Lubac, Henri: UberdielWlege
Gottes. Freiburg, Uerlag Herder,
1958. 352 S., Ln. DM 15,80.

Dieses Werk ist die umgearbeitete und er-
weiterte Neuauflage des Buches ,De la con-
naissance de Dieu®, das 1949 unter dem Ti-
tel ,Vom Erkennen Gottes“ deutsch erschie-
nen war und seinerzeit vielfach angegriffen
wurde. Der V{. setzt sich in einem ausfithr-
lichen Nachwort mit seinen Kritikern aus-
einander und versucht in der Neubearbei-
tung, seinen Sitzen jene Ausgewogenheit zu
geben, die Mifiverstindnisse nicht so leicht
aufkommen lafit. Aber es blieb die aphoristi-
sche Form, und auch inhaltlich wird man
keine Formulierung finden, die zuriickgenom-
men wurde. Nur wird mehr erklirt, verdeut-
licht, und auch die Ubersetzung bemiiht sich
um eine bessere Eindeutschung der geprigten
Sprache De Lubacs.

Fiir den spekulativen Gehalt kommt dem
Belgier Maréchal eine besondere Bedeutung
zu. Von ihm hat der Vf. gelernt, die ,Be-
rithrung“ und ,Begegnung® mit Gott (29) in
der ,Anerkenntnis Gottes“ zu finden, in der
tiefsten Tatigkeit des menschlichen Geistes
also, wo Denken und Wollen eine Einheit
sind. Hier haben wir Gott wirklich, aber
nicht als einen Besitz, sondern als den, auf
den wir zugehen: unser ,Seelengrund® ist
nichts anderes als die Bewegung anf Gott
hin, Bilder und auch Begriffe miissen zuriick-
treten, nicht weil sie falsch wéren, sondern
weil sie analog sind und darum {iber sich
selbst hinausweisen. Jede formulierte Aus-
sage iiber Gott ist nur insoweit richtig, als
sie von diesem Streben, das iber alle For-
mulierungen je hinausweist, getragen wird,
als sie eben auf der Anerkenntnis Gottes
aufbaut.

In dieser ,Affirmation“ liegt die Gréfle
des Menschen (Einleitung), hier liegt der
Ursprung der Gottesidee (1. Kap.). In dieser
Affirmation vereinigt sich die Nihe zu Gott,
wie sie sich im ontologischen Gottesbeweis
ausdriickt, mit der ,Wette“ Pascals, die den
ganzen Menschen engagiert (2. Kap.): der
Gottesbeweis (3. Kap.), der mehr und zu-
gleich weniger ist, als manche Lehrbiicher
glauben machen, ist nur die theoretische Fas-
sung dieses lebendigen Erkennens Gottes
(4. Kap.). Wenn Gott von manchen als der
»Unaussprechliche“ gepriesen wird, so ist

das weniger Blindheit, als ein Anbeten sei-
nes Geheimnisses; ieder, der auf der Suche
nach Gott ist (6. Kap.), mufl wissen, dafl vor
dem Mysterium Gottes alles Besitzen nur
ein stindiges Suchen sein kann. Bei einer
solchen Auffassung darf man mit Recht von
der ,Aktualitit Gottes* fiir den heutigen
Menschen sprechen (7. Kap.).

Aus den wenigen Verweisen auf die Tra-
dition in der urspriinglichen Fassung wurde
eine Art ,Florilegiom“ von 130 Seiten
Anmerkungen (!) aus Religionsgeschichte,
Schrift, Vitern, Theologen, bis zur modernen
franzosischen Religionsphilosophie, zum Exi-
stentialismus und Marxismus. Diese Erwei-
terung ist ebenso eine qualitative Verbesse-
rung.

Wie soll man das Werk kennzeichnen:
Subtile Psychologie oder Geistesgeschichte,
Metaphysik oder Mystik, positive Wissen-
schaft oder glilhendes Bekenntnis? — Alles
trifft zu, aber alles dient nur dem einen Ziel,
den Weg des Menschen zu Gott zu zeigen,
oder besser, Gottes Weg zu uns. Denn ,stets
ist es Gott, der uns sucht (163/220).

J. Sudbrack SJ

Leist, Fritz: Moses — Sokrates
— Jesus. Um die Begegnung mit der
biblischen und der antiken Welt. Frank-
furt am Main, Uerlag Josef Knecht,
1959. 448 S., Ln. DM 17,80.

In Moses, Sokrates und Jesus verdichten
sich fir den Vf. die grundlegenden Form-
krifte der heutigen abendlindischen Welt:
das Christentum, das aufruht auf dem Alten
Bund und in stindiger Auseinandersetzung
mit dem geistigen Kosmos der Griechen grofy
geworden ist. Es ist das brennende Anliegen
des Buches, dem Prozefl der ,Entgeschicht-
lichung®, der die Person Jesu fir unser Be-
wufltsein zu einem nnwirklichen, ja marchen-
haften Klischee hat verblassen lassen, ent-
gegenzuwirken und durch eine intensive
Durchdringung der historischen Daten zu
einer personlichen Begegnung mit der kon-
kreten Realitit des Ereignisses ,Jesus Chri-
stus“ zu fithren; Moses und Sokrates werden
als Weg zu Jesus betrachtet, insoweit sich
in ihnen die Welt verkérpert, aus der er
selbst kommt, bzw. jene, mit der er und sei-
ne Junger sich auseinandersetzen mufiten.



70 Buchbesprechungen

Die Géttlichkeit Christi, auf die im Grunde
doch abgezielt wird, findet auf den 15 Seiten
des Schluflkapitels eine im Vergleich zu dem
Bemithen um die geschichtliche Realitét et-
was diirftige Behandlung.

Der V. will in diesem Buch keine wissen-
schaftliche Forschung betreiben, sondern die
Ergebnisse der modernen Exegese, Ge-
schichtsforschung und Archiologie ,existen-
tiell“ fruchtbar machen; darauf ist vielleicht
der gehackte, aphorismenhafte Stil zuriick-
zufithren. Im ibrigen wire eine saubere
Trennung zwischen gesicherten Ergebnissen
und bloflen Hypothesen wiinschenswert ge-
wesen.

Zu dem Anliegen des Vf.s ist zu sagen,
dafl es gewil seine Berechtigung hat. Dane-
ben sollte jedoch nicht iibersehen werden,
dafl fiir die Vorbereitung einer lebendigen
Begegnung mit Jesus Christus in seingr vol-
len, gott-menschlichen Realitdt dem gelebten
Zeugnis des Glaubens eine grofiere Bedeu-
tung zukommt, als allen Bemiithungen um
die blofle historische Konkretion. Fiir den
wirklich Glaubenden, der taglich mit dem
Herrn — im Glauben — Umgang hat, be-
steht das Problem der Entgeschichtlichung,
das fir den Vf. den Ausgangspunkt bildet,
nicht. Der Gebildete aber wird bei seiner
Suche nach dem Geheimnis Jesu auf diesel-
ben Quellenwerke zuriickgehen, die Leist fir
seine Absicht auszuwerten versucht hat. Dem
heutigen Durchschnittsleser mag das Budch
manche gute Anregung geben, aber es bleibt
zu bezweifeln, ob er dem eigentlichen Anlie-
gen wird folgen konnen, das durch ein ge-
wisses Kokettieren mit der Unsicherheit und
dem Zweifel keine gradlinige Durchfithrung
findet und darum mehr Urteilsvermégen er-
fordert, als man allgemein wird vorausset-
zen diirfen. G. Hinzmann S]

Busenbender Wilfried OFM: Die
Welt als Chance des Glau-
bens. Frankfurt am Main, Oerlag Jo-
sef Knecht — Carolusdruckeret 1959. 194
S., Pappband DM 7,80.

Thema des Buches ist das Verhdltnis des
Christen zar Welt, seine Weltaufgabe, d. h.
die Bewiltigung, Durchdringung und Ge-
staltung der Welt aus dem Glauben, die

AufschlieBung aller Bereiche der Welt fiir
die Fille des Lebens im Sinne des Schop-
ferwillens, fiir die Herrschaft und die Herr-
lichkeit Gottes. , Welt als Chance des Glau-
bens“ bedeutet von hierher die durch den
Kontakt und die Auseinandersetzung mit der
Welt gegebene Moglichkeit, ,durch Ver-
wirklichung den ganzen Reichtum der ge-
offenbarten Wahrheit in immer neuer, rei-
cherer Lebensfillle ans Licht zu bringen®
(189). Grundansatz fiir die Durchfithrung
dieses Themas ist die These, dafl das Urver-
haltnis des Menschen zur Welt das der ,Ver-
suchung® sei. Damit soll folgendes gesagt
sein: Analog zum medizinischen Begriff der
»physiologischen Entziindung® wird die Be-
gegnung des Menschen mit der Welt als ein
entzlindlicher (und eben dadurch gefahrlicher
wie fruchtbarer) Vorgang im Menschengeist
verstanden, durch den es zur Auseinander-
setzung mit der Welt, zu ,Angleichung,
Verschmelzung und Aneignung® oder auch
zu ,Trennung und Ausscheidung® kommt.
Die heutige Weltsituation ist nach dem VI{.
eine Situation erhohter Versuchung, einmal
weil die in ihren Kriften entbundene Welt
sozusagen dichter, unausweichlicher gewor-
den ist, zum zweiten weil die Welt in der
Sicht und im Bemithen der Christen so lange
ausgelassen wurde und darum eine Welt der
verpafiten Méglichkeiten ist. Es kommt dar-
um darauf an, den heutigen Christen auf
seine Weltaufgabe hinzulenken, ihm an die
Hand zu gehen, wie er die Angst vor der
Welt, die aus einem falschen Sicherungs-
streben herrithrende Abkapselung von der
Welt, die durch die Vorherrschaft des Ap-
parates bedingte Anonymitdt uberwindet
und wieder in eine echte Begegnung und
Auseinandersetzung mit der Welt kommt.
Der Vi. zeigt die dafiir notwendigen Hal-
tungen auf: Dienstbereitschaft gegentber
Gottes Schopfer- und Erléserwillen, Sorge,
Mut, Wagnis und vor allem die Hoffnung,
die aus dem Vertrauen auf das Verhei-
fungswort Gottes lebt.

Das Anliegen des Buches ist aktuell und
brennend. Aber der Gedankengang und
auch die Ausdrucksweise des Vf. sind sehr
eigenwillig (obwohl oft auch auflerst treff-
liche Bilder und Vergleiche gebraucht wer-
den), so dal wahrscheinlich manche Leser
auf der Strecke bleiben. F. WhulfSJ]

Heilige Schrift

Daniélou, Jean: Die heiligen
Heiden des alten Testaments.
Stuttgart, Schwabenverlag, 1959. 143
Seiten, Ln. DM 7,90.

Daniélous grofle Kunst ist es, die histori-
schen Forschungen fiir die Gegenwart frucht-
bar zu machen. Als verkniipfendes Band zwi-
schen den Gestalten der Vergangenheit und
unserer Zeit (wie auch der Zukunft) dient



Buchbesprechungen ' 71

ihm die ,Typologie“: Melchisedech z. B. leb-
te nicht nur damals fiir seine Zeit, sondern
verkdrperte einen Sinn, der erst in spiterer
Zeit erschlossen (Ps.109,4: ,Du bist Prie-
ster in Ewigkeit nach der Ordnung des Mel-
chisedech®) und durch das neue Testament
bis in die letzten Tiefen ausgelotet wurde
(Hebr 6, 20 ff. sieht ihn als Bild Christi). So
1488t sich verstehen, dafl er einen Platz im
Kanon der heiligen Messe bekam.

Der V{. kniipft im vorliegenden Buch ein
Netz von Beziechungen zwischen den antiken
Religionen, der Archdologie, dem Judentum,
der Heiligen Schrift, der Patristik, der Li-
turgie und Frommigkeitsgeschichte. Er be-
handelt Gestalten, die in der Heiligen
Schrift und der christlichen Tradition hoch-
verehrt werden, aber auficrhalb des alten
und des neuen Bundes stehen, Gestalten des
skosmischen“ Bundes, wie Daniélou sagt, um
den umstrittenen Ausdruck ,natiirliche Reli-
gion*“ zu vermeiden.

Neben Melchisededh ist es Abel, der Hirte,
das Urbild der peregrinatio spiritualis, des-
sen Opfer Gott aus frciem Wohlgefallen,
nicht nach Verdienst annimmt, der als Op-
fernder und zugleich Opfer Typos und Vor-
laufer Christi ist; weiterhin Danel (sic! Ez
14, 14), der heilige Kénig der Urzeit, Noe,
der Mann des ,kosmischen“ Bundes, der ge-
gen allen Anschein glaubte und, wie Hebr 11
sagt, das Gericht auf die Menschheit herab-
rief; Job, der nach dem hebr. Text derjenige
ist, den die Unsinnigkeit des Leides zer-
bricht und der dennoch gerecht bleibt, da er
Gott nicht fluchen will, der in der griechi-
schen Ubersetzung, als langsam die Wirk-
lichkeit einer jenseitigen Vergeltung herauf-
dimmerte, der Mann der Geduld wird und
der bei den Vitern als Vorbild Christi an-
gesehen wurde; Lot, der die Tugenden der
~kosmischen“ Religion verkérpert: Gast-
freundschaft und Reinheit, und der im Ver-
trauen auf Gott nicht hinter sich auf seine
verlassene Heimat blickt; schlieflich die Ko-
nigin von Saba, die Sucherin nach Weisheit.
Fir unseren Leserkreis vielleicht besonders
interessant ist die Gestalt des Henodh, des
Weisen der Urzeit, dessen Entriickung zu
Gott schon die christlichen Apokryphen als
ein mystisches Erlebnis deuten, das ihn zum
Propheten der ,kosmischen® Religion er-
hebt.

Es ertibrigt sich zu betonen, dafl Daniélou
zeigt (thematisch im Einleitungs- und
Schluffkapitel), wie auch der Heide, wenn
er Gottes Manifestation im Kosmos und im
menschlichen Gewissen folgt, ein Heiliger
ist und wie seine ,kosmische“ Religion un-
serem Glauben Begriffe und Brduche ge-
schenkt hat.

Die Ubersetzung liest sich gut. Einige
Drudkfehler sind stehengeblieben. Auf Sei-
te 109f. wird nicht klar, wieso Brahma die
letzte Verinnerlichung des Opfergedankens
ist, und auf Seite 74 ware es interessant zu
wissen, was die Zitierung S.A.A.O. bedeu-
tet. J. Sudbrack S]

Tyciak, Julius: Untergang und
UerheifSlung. Aus der Welt der
Propheten Jeremias, Ezechiel und Da-
niel. Diisseldorf, Patmos-Uerlag, 1957.
186 S., Ln. DM 9,80.

Die Schrift enthilt acht Vortrige, je drei
iiber Jeremias und Ezechiel und zwei iiber
Daniel. Sie hat den gleichen kerygmatischen
Charakter wie die frithere Vortragssamm-'
lung des Vi ilber den Propheten Isaias
(»Prophetie und Mystik“). Sie will aufge-
schlossene Christen, die sich aber noch wenig
mif dem AT befaflt haben, mit der mensch-
lich-religiésen Gestalt der Propheten be-
kannt machen und in deren geistig-religidse
Welt einfiihren. Das ist nicht leicht; denn
auch schon ein erstes Verstehen der prophe-
tischen Biicher des AT setzt eine Menge von
zeitgeschichtlichem Wissen voraus. Aber ge-
rade hierin liegt die paddagogische Starke des
Vi.s: in sehr geschickter Weise weifl er bei-
des zu verbinden: den zeitgeschichtlichenr
Hintergrund und die heilsgeschichtlich und
heilstheologisch bedeutsamen Wahrheiten
der groflen Propheten. Dem Charakter von
Vortrigen entsprechend entbehrt die Schrift
der Systematik. Sie greift jeweils nur ein
bestimmtes Thema heraus, z.B. Jeremias,
der Prophet des Neuen Bundes, Ezechiels
Gottbegegnung, Daniels Geschichtsschau. Das
Buch wird seinem Zweck vorziiglich gerecht.
Die Unmittelbarkeit des gesprochenen Wor-
tes, die gerade fiir Tyciak so wesentlich ist,
geht naturgemifl beim blofien Nachlesen et-
was verloren. — Der Satz: ,Auf des Petrus
Bekenntnis zu Césarea Philippi steht die
neutestamentliche Gemeinde, die Kirche Got-
tes, auf dem Grunde der Apostel und Pro-
pheten‘ (Eph 2, 20), wie es spater Paulus sa-
gen wird® (113) ist mifiverstindlich, denn
nicht der Glaube des Petrus und der iibri-
gen Apostel ist das Erstentscheidende fiir
den Bestand der Kirche, sondern ihre gna-
denhafte Berufung, die allem menschlichen
Tun vorhergehende objektive Griindung der
Kirche durch Christus den Herrn.

F. Wulf S]

Soubigou, L.: Méditons et pré-
chons les Epitres. Paris, Lethiel-
leux 1958. 300 S., geh. ffrs. 1200.

Diese Betrachtungen und Predigtentwiirfe



72 Buchbesprechungen

iber die Episteltexte der Sonntage sind eine
Neubearbeitung eines Buches, das der V{.
1934 erscheinen lief. Die einzelnen Texte
sind griindlich ausgewertet und in iibersicht-
licher Weise dargestellt. Sie bieten Stoff fiir
mehr als eine Predigt. Wenn eine Lesung
an anderer Stelle im Kirchenjahr wieder-
kehrt, so ist einfach auf diese verwiesen, z. B.
»Fest der Heiligen Familie siche 5. Sonntag®.
Das diirfte nicht ganz gliicklich sein, denn
dieselben Perikopen sollen an den einzelnen
Tagen doch in einer verschiedenen Sicht ge-
sehen werden. Ad. Rodewyk S]

Barraud, Marc — Haldas, Georges —
Golaz, Emile — Brisdwweiler, Jura
(Hrsg.): Das Leben Christi. Uon
den Malern des 11. bis 15. Jahrhunderts
und gemdfy der HI, Schrift dargestellt.
Genf, M. Weber & Cie., 1959. 158 S.,
Kunstleder DM 104,—.

»Im Mittelpunkt dieses Werkes steht die
einzigartige Gestalt des Gottmenschen oder
vielmehr des Mensch gewordenen Gottes®,
so umreiflt der erste Satz der kurzen, aber
theologisch tiefen Einleitung den Sinn dieses
grofformatigen Prachtbandes. Aus Texten
der Evangelien und entsprechenden Darstel-
lungen der groflen christlichen Malerei sollte
eine harmonische Einheit entstehen,und man
wird den Herausgebern bestitigen, dafl ihr
Vorhaben gelungen ist.

Sie haben sich um des harmonischen Zu-
sammenklangs willen anf Fresko- und Ta-
felgemilde beschriinkt, die bis auf eine Aus-
nahme ijtalienischen Schulen angehéren und
sich gegenseitig vielfach erginzen, ohne sich
je zu stéren. In den meisten Fillen wurde
nur ein Ausschnitt wiedergegeben, um das
vom Evangelium berichtete Geschehen (vom

Johannesprolog bis zur Auferstehung) je-
weils so zu illustrieren, daf sich der Leser
meditierend darin einleben kann. Fra Ange-
lico, Cimabue, Duccio di Buoninsegna, Giot-
to mit seiner Schule, Barna da Siena u. a.
sind mit ihren Meisterwerken vertreten.
Dank der hochentwickelten Reproduktions-
technik — es handelt sich durchweg um Farb-
drucke — gelingt es, einen zutreffenden Ein-
druck von den Originalen zu vermitteln; der
Fortschritt gegeniiber dem sonst sehr dhn-
lichen ,Evangelium im Bild“ (Késel, Miin-
chen 1954) ist augenfillig.

Die Texte wurden der Ubersetzung des
Neuen Testamentes von Rupert Storr ent-
nommen. Uberall spiirt man das Bemiihen
um ein vornehmes, ruhiges Drudkbild, das
durch nichts von der gesammelten Betrach-
tung ablenken will. Alle Zahlen- und Na-
menangaben wurden in {ibersichtlicher An-
ordnung am Schlufl zusammengefafit. Dort
findet man auch zu jedem Bild eine knappe,
sehr inhaltsreiche Anmerkung mit wertvol-
len zeit- und kunstgeschichtlichen Hinwei-
sen.

Vielleicht fragt sich der eine oder andere
nach der Berechtigung solcher Prachtausga-
ben, die gerade ihrer Kostbarkeit wegen nur
wenigen vorbehalten sind. Aber es ist hier
wie iberall, wo es um den dhristlichen Ge-
brauch der Giiter und Werte dieser Welt
geht: warum soll nicht Pracht und Schonheit
dort ,verschwendet® werden, wo wir alle
den Reichtum unseres Lebens finden — in
der Selbstverschwendung Gottes an uns?
Weil die Menschwerdung die natiirlichen
Ordnungen nicht einfachhin aufhebt, sondern
sie vielmehr verklirend durchdringt, sind
wir berechtigt, bei unserer Aneignung dieser
gottlichen Gnade den Glanz und den natiir-
lichen Reichtum der Welt in Anspruch zu
nehmen, soweit uns das moglich ist.

G. Hinzmann S]

Kirche

Fries Heinrich: Kirche als Er-
eignis. Disseldorf, Patmos-Uerlag
1958. 118 S., Ln. DM 7,80.

Unter dem Titel ,Kirche als Ereignis*
legt der Vf. einige Arbeiten vor, die an
einem ganz bestimmten Kirchenverstindnis
orientiert sind, was besonders im letzten und
theologisch bedeutsamsten Aufsatz, dem das
schmale Buch seinen Titel verdankt, deutlich
wird. In diesem Beitrag setzt sich Prof. Fries
mit der Kirchentheologie Karl Barths aus-
einander. Zunichst wird der dialcktische
Kirchenbegriff Barths — Kirche, die zugleich

»Weg zum Evangelium“ und ,Gegensatz
zum Evangelium“, in Analogie zum refor-
matorischen ,Homo justus simul et peccator®
ist — abgelehnt; ebenso sein radikal aktua-
listischer Kirchenbegriff der Zeit zwischen
dem Rémerbriefkommentar und der Dogma-
tik. Es wird dann behutsam Schritt fir
Schritt die Theologie der Kirche zumal ans
dem vierten Band der Dogmatik (I u. II) des
reformierten Theologen dargestellt. Die
These des Autors ist diese: Barths heutiger
Kirchenbegriff hat sich in seinem prinzipiel-
len Ansatz dem katholischen, nach dem Kir-
che ,Heilsanstalt“ und ,Ereignis“ der je



Budhbesprediungen 73

jetzt von oben einfallenden Gnade ist, eine
horizontale und vertikale Dimension hat,
sehr angendhert. Der Vf. sdireibt: ,Uber
die These: ,Kirche als Ereignis‘ kann sich
die katholische Theologie mit Karl Barth
durchaus verstindigen. Denn die von ihm
gemeinte Dynamik und Aktualitdt ist nicht
ohne Wesenssein, nicht ohne Substanz, Kon-
tinuitit und Zustindlichkeit. Der fiir die
Ekklesiologie geltende Aktualismus Barths
ist, wie sein christologischer Aktualismus,
nicht in der Bewegung und puren Ereignis-
haftigkeit des Wortes Gottes begriindet,
sondern im Wort, das Jesus Christus selbst
ist, das Natur und Sein, Substanz und We-
sen, Bestand und Kontinuitdt hat“ (108). Mit
Redht wird natiirlich darauf aufmerksam ge-
macht, daff Barths Ablehnung der hierarchi-
schen Verfafitheit der Kirche nicht nur nicht
dem Befund der Quellen entspricht, sondern
auch von seinem Ansatz her, wenn und weil
Kirche auch ein sich geschichtlich Durchhal-
tendes ist, nicht gefordert wird, Wiinschens-
wert wire es allerdings gewesen, wenn die
Konfrontation der Barthschen Ekklesiologie
mit der katholischen etwas ausgebreiteter
geschehen wire. Es werden eigentlich nur,
wenn ich absehe von der etwas genaueren
Behandlung des Problems des Amtes in der
Kirche, in Stichworten die Titel einer sol-
chen Auseinandersetzung genannt.

Beim ersten Aufsatz: ,Von der Glaub-
wiirdigkeit der Kirche* befriedigt es nicht,
dafl der Begriff ,Glaubwiirdigkeit“ nur un-
genau theologisch ausgearbeitet ist. So wird
die Frage fiir cin theologisches Verstindnis
etwas vage gestellt. H.Wulf S]

\
Semmelroth Otto S]: Ich glaube
an die Kirche. Diisseldorf, Pat-
mos-Uerlag 1959. 120 S., Ln. DM 7,80.

Der Vf. nennt die Form der Darlegungen,
in denen der Glaube an die Kirche, die so-
wohl Glaubensgegenstand wie Glaubens-
grund und in gewissem Sinn auch Glaubens-
ziel ist, behandelt wird, ,Erwigungen®. Sol-
che ,Erwigungen® setzen auf der einen Seite
die theologischen Erkenntnisse voraus, er-
reichen aber auf der anderen Seite noch nicht
den Status der Meditation, der Betrachtung,
die im Herzen geschieht und in der sich
wadhisend Erkenntnis und Liebe durchdrin-
gen. ,Erwigungen“ iber geistliche Gegen-
stinde haben somit die sehr wichtige Funk-
tion der Vermittlung zwischen der begriff-
lich-strengen kirchenamtlichen und theologi-
schen Aussage und eben der Meditation, die
Gebet ist.

Die ,Erwigungen® setzen in einem ersten
Kapitel mit Aussagen iiber ,Das gottmensch-

liche Geheimnis der Kirche® ein. Glaube an
die Kirdhe griindet im Glauben an Gott, wird
zum Glauben ,auf die Kirche® hin, weil das
Heil, der Herr und sein Geist, in der Kirdhe
wirklich und doch erst verhillt, vorlaufig,
auf die eschatologische Erfillung hin, an-
wesend ist. Gerade so ist Kirche der ,ge-
heimnisvolle Leib des Gottmenschen“. Ein
zweiter Teil der ,Erwidgungen“ handelt
vom Menschen in der Kirche, und hier wird
ausdriicklich. gezeigt, daff dieser Mensch in
all seinen Dimensionen in der Kirche mit
Gott geeint wird. In der ,leibhaftigen“ Kir-
che wird der ganze Mensch, der Geist in
Leib ist, sozusagen geborgen. Wahrlich: Der
verleiblichte Geist des Menschen ist mit-
menschlicher Geist, welches Mit-Sein durch
das Medium des Leibes hindurch sich voll-
zieht. Dem mitmenschlichen Daseinsvollzug
ist die Kirche als Gesellschaft zugeordnet.
Hier ist die Rede vom Irrtum eines Heils-
individualismus, und es wird gezeigt, dafl
das Heil des Einzelnen durch die Gemein-
schaft des Heils, die die Kirche ist, vermit-
telt wird. In einer dritten, sehr bedeutsamen
»Erwigung® dieses Kapitels wird der Bezug
von Kirche und Welt bedacht: der leibhaf-
tige Mensch und seine ebenso leibhaftige
Vergemeinschaftung seines Hineingebunden-
seins in die Erde, in der die Kirche das
schlechthin heilende Element ist, die aber
wiederum von ihr her spezifisch gefihrdet
wird. Die ,Erwidgungen® iiber die Hinein-
nahme des ganzen Menschen in den Raum
der Kirche schlieflen endlich ab im Beden-
ken seiner geschichtlichen Situation. Der ge-
schichtliche Mensch wird hineingerufen in
die Heilsgeschichte der Kirche, die als sol-
che aufgehoben wird, wenn dieser Aon am
Jingsten Tag sein Ende findet und der Tag
der Ewigkeit anhebt.

Das dritte Kapitel legt dar, dafl in der
Leibhaftigkeit der pilgernden Kirche, die
den ganzen geschichtlichen Menschen, Geist
in Leib und Erde, aufgenommen hat, Gott
selbst als ,Seele der Kirche* gegenwartig
ist. Es wird die Beziehung von Kirche und
Heiligen Geist dargelegt. (Hier wird iibri-
gens eine gewisse Unsicherheit des Autors
spiirbar, die zusammenhingt mit der Frage
der ,cigentlichen“ oder nur ,zugeeigneten®
Beziehung der Trinitdt zur erlésten und be-
gnadeten Welt.) Von der Anwesenheit Got-
tes in der Kirche her wird dann zum Schlufl
ein dreifaches Geheimnis erhellt, daff sie
ndmlich Ort zuletzt einer unfehlbaren reli-
giosen Wahrbeit ist, daf sich in ihr die
ewige® Kirche vollendet und dafl sic das
~Heilige® in sich trigt und den ,Heiligen®
mitteilt.

Semmelroth hat in der deutschen Theolo-



74 Buchbesprechungen

gie den Kirchentraktat wesentlich mit auf-
gebaut. Diese seine Leistung ist anf jeder
Seite seiner ,Erwigungen“ zu spiiren. Das
Buch ist sehr geeignet, in Priestern und
Laien das hervorzarufen, was man im ,, Zeit-
alter der Kirche“ das ,Erwachen der Kirche
in den Seelen® genannt hat. H. Wulf S]

Lochet, Louis: DieSendungder
Kircheim zwanzigsten Jahr-
hundert. Freiburg, Uerlag Herder,
1958. 387 S., Ln. DM 14,80.

Das Buch will keine wissenschaftliche Ab-
handlung dber die Lehre von der Kirche
sein, wie der Vf. selbst einleitend sagt. Es
ist vielmehr ,das Zeugnis eines Menschen,
der in der Kirche arbeitet und der zu ver-
stehen sucht, was er tut, indem er entdecdkt,
was sie ist® (VII). Aus dem Dienst an der
Kirche ist dieses Buch entstanden, und es
handelt vom Dienst in der Kirche. Das eige-
ne Apostolat 6ffnet Lochet, der Pfarrer einer
groflen Vorstadtgemeinde in Reims ist, das
Verstindnis in das Mysterium der Kirche.
Der Niederschlag dieser Erkenntnis ist ein
aungewdhnlich lauteres und begeistertes Be-
kenntnis zor Kirche. Ein Buch, das anch in
seiner sprachlichen Form ansprechend ist.
In den drei groflen Themenkreisen: Wirken
in der Kirche, Liuterung in der Kirche,
Kontemplation in der Kirche wird der Leser
mithelos an das Verstindnis des Geheim-
nisses der Kirche, wie sie sich vor allem als

Formkraft jeglicher Gemeinschaft darstellt,
herangefiihrt.

Obgleich das Buch ganz aus der seelsorg-
lichen Erfahrung gewachsen ist, so will es
dennoch nicht véllig auf Theorie verzichten.
Damit stellen sich die Schwichen des Buches:
Auch unter der Bedingung, dafl es keine
theologisch-wissenschaftliche Arbeit, son-
dern vielmehr die Reflexion anf das eigene
Tun in der Kirche sein will, ist die Behand-
lnong dogmatischer Wahrheiten, da sie non
einmal anfgenommen wurde, in vielen Fil-
len unbefriedigend. Solchen Themen wie:
»Die Kirche verkiindet durch thre Sakramen-
te das Heil der Welt“ (S.64), oder: ,Die
Einwohnung des Heiligen Geistes* (S. 168)
miilite man wohl im Ganzen einen breite-
ren Ranm widmen. Anf zwei bis drei Seiten
lassen sich derart gewichtige Glaubensinhal-
te kanm adiquoat erarbeiten. Will man das
Buch als Ganzes einordnen, so wird man
sagen missen, sein Wert liegt nicht in der
Originalitdt der gebotenen Gedanken, son-
dern in dem glithend-liebenden Bekenntnis
zur Kirche, das einmiindet in eine lebendig-
glinbige Antwort auf die Einladung der
Kirche zur Sendung in die Welt.

Unter den nenerscheinenden Bitchern fal-
len die zahlreichen Ubertragungen aus dem
Franzésischen anf — vielleicht weil der fran-
zbsische  Katholizismus manche Situation
frither und schirfer gesichtet hat. In dieser
Hinsicht bietet das besprochene Buch kaum
Uberraschungen. Was hier dargelegt wird,
ist zum Teil in der neneren Literatur bereits

gut gesagt worden. G. Soballa S]

Liturgie

Kirchgifiner, Alfons: Die mdch-
tigen Zeichen. Urspriinge, For-
men und Gesetze des Kultes. Freiburg,
Uerlag Herder 1959. 551 S., 16 Bild-
tafeln, Ln. DM 32,—.

Die Exegeten sind durch die Entdeckung
des genus literarinm einen entscheidenden
Schritt im Verstindnis der Heiligen Schrift
vorangekommen. Man kann sagen, dafl
Kirchgifiner in seinem groflangelegten Werk
versucht, anf einem dhnlichen Weg dem Ver-
standnis des christlichen Kultes nahezukom-
men. In acht grofien Kapiteln (Uberliefernng,
Weltbild, Symbol, Kategorien, Elementar-
formen, Raum und Zeit, Anfang und Ende,
Einzelne Riten) versucht er an Hand einer
Fiille religionsgeschichtlichen Materials sicht-
bar zu machen, wo im Gesamt der religios-
kultischen Uberlieferungen der Menschheit
die christlichen Riten ihren Platz haben.

Es gab bisher kein Buch dieser Art. Man
darf es als einen ersten, groflen Versuch wer-
ten. Der Vf. ist sich selbst bewufit, dafl er
noch nicht za endgiiltigen Ergebnissen kommt,
aber es wird sein Verdienst bleiben, als er-
ster in dieser Weise eine Unmenge von Ein-
zelergebnissen der religionswissenschaft-
lichen Forschung gesichtet und geordnet zun
haben. Sein Werk kann dem verstindigen
Leser helfen, den Gemeinsamkeiten auf die
Spur zu kommen, die den christlichen Knlt
mit der Religion der verschiedensten Zeiten
ond Vélker verbinden. Ohne Zweifel kann
ihm dadurch eine neune und tiefere Einsicht
in den urtiimlichen Sinn der christlichen Ri-
ten vermittelt werden.

Das Buch hat aber anch seine Schwichen.
Man versteht nicht ganz, warum auf jeden
wissenschaftlichen Apparat verzichtet wur-
de (wenn man von einem knappen Literatur-
verzeichnis absieht, in dem freilich die we-
sentlichsten Standardwerke anfgefithrt wer-



Buchbesprechungen 75

den). Der wissenschaftlich interessierte Leser
wird das bedauern, da er keine Moglichkeit
hat, die einzelnen Angaben nachzupriifen.
Der wissenschaftlich nicht gebildete Leser
aber kann leicht in Verwirrung geraten,
wenn er siecht, wie die ihm vertrauten Riten
(Weihen, Segnungen, Sakramente) unver-
mittelt und ungeschieden neben aduferlich
vielfach gleiche oder zumindest &dhnliche
heidnische Kultbriuche gestellt werden. Viel-
leicht wire es doch gut gewesen, deutlich
herauszustellen, worin eigentlich das Beson-
dere und grundsatzlich Andere des christ-
lichen Kultes besteht, das nun freilich nicht
in der bloflen Erscheinungsform liegt. Mit
dieser beschiftigt sich Kirchgdfiner aus-
schlieBlich und sie ist sehr haufig in den ver-
schiedensten Religionen zu finden. Aber so
vertraut auch der Religionswissenschaftler
mit dieser Tatsache sein mag, so verwirrend
kann sie u. U. auf den Lajen wirken.

In der Methode der blof} sichtenden und
nebeneinanderstellenden Bestandsaufnahme
liegt eine weitere Schwierigkeit. Es gibt viele
Riten, die duBlerlich vollkommen gleich aus-
schen, die aber in verschiedenen Kulturen
und Vglkern und zu verschiedenen Zeiten
einen véllig anderen Sinn haben kénnen.
Kirchgifiner weist selber mehrmals auf die
Vieldeutigkeit mancher Riten und Symbole
hin. Wenn das aber so ist, dann erscheint es
als ein etwas fragwiirdiges Unterfangen,
wenn man als eindeutig verstandene Riten
der christlichen Religion ohne weitere Er-
klirung neben durchaus vieldeutige und
vom Inhalt her vielleicht véllig verschiedene
Kultbriuche anderer Religionen stellt.

Trotzdem wird man das Buch im ganzen
positiv bewerten konnen. Nicht so sehr we-
gen dieser oder jener gegliickten Einzelheit.
Gerade im Einzelnen gibt es manche Beden-
ken anzumelden, anf die wir aber hier nicht
eingehen konnen (vgl. dazu unsere Bespre-
chung in der Zeitschr. f. kath. Theologie 82
[1960] 1. Heft). Wohl aber deswegen, weil
man hoffen kann, dafl gerade auf dem Weg,
den Kirchgifiner eingeschlagen hat, das Ver-
stdndnis fir den Kult und seine Formen ver-
tieft und belebt werden kann, Denn gerade
fir die anstehende Ermeuerung und Fort-
bildung liturgischer Formen in der katho-
lischen Kirche geniigt es nicht, nur die Ge-
schichte nach dem zu befragen, was war. Es
miissen auf breitester Basis die Grundformen
kultischen Lebens diberhaupt herausgearbei-
tet werden, damit man die Frage stellen und
beantworten kann, welcher Kultformen und
Symbole der moderne Mensch von heute
fahig ist. Auf dem Weg zur Losung dieser
Frage hat uns Kirchgidfiner einen Schritt vor-
angebracht. H.B. Meyer §]

Maertens, Thierry—Heuschen, Louis:
Die Sterbeliturgie der ka-
tholischen Kirche. Glaubens-
lehre und Seelsorge. Paderborn, Bonifa-
cius-Druckerei 1959. 166 S., Ln. DM
10,80.

Von der Abtei Sankt Andreas bei Briigge
ging die Anregung aus, die kirchliche Ster-
beliturgie durch Unterweisung des Volkes
und durch praktische Ubungen meu zu be-
leben. Den Niederschlag der dabei vorgeleg-
ten Gedanken und der gewonnenen seelsorg-
lichen Erfahrungen bietet das vorliegende
Buch. In seiner Grundkonzeption ist es ganz
auf belgisch-franzosische Verhiltnisse zu-
geschnitten. Der Ubersetzer und Herausge-
ber, Herr Pfarrer Hans Steffens, hat das
Ganze aber in sehr sorgfiltiger und griind-
licher Weise auf unsere deutschen Verhalt-
nisse ausgerichtet, die insofern giinstiger
liegen, als viele Texte in unseren Didzesan-
gebetbiichern oder in den deutschen Mefibii-
chern von Schott oder Bomm allen Glaubi-
gen leicht zuginglich sind. Auflerdem ist in
der neuen ,, Collectio rituum® von 1950 schon
vieles neu geformt, was fiir andere Linder
noch unerfiillte Wiinsche sind.

Die einzelnen Teile des Werkes bringen
zundchst jeweils die Literaturhinweise fir
die einzelnen Abschnitte des Sterberitus,
zeigen diesen dann in seiner geschichtlichen
und kirchenrechtlichen Sicht, entwickeln die
in den liturgischen Texten liegende Lehre
und besprechen am Schlufl die seelsorglichen
Folgerungen. Die vier groflen Abschnitte,
um die es geht, sind: die Wegzehrung, die
Sterbegebete, das Gebet fiir den Verstorbe-
nen und das Begrabnis.

Besonders wertvoll ist die Herausarbei-
tung des Gedankens, dafl die Sterbeliturgie
eigentlich keine Trauerliturgie ist, sondern
vielmehr 6sterlichen Charakter hat, weil sie
die Feier der Heimkehr des Christen zum
Vater ist. Daraus ergeben sich ganz neue
Perspektiven, die sehr wohl geeignet sind,
die ganze Liturgie neu zu beleben und fiir
alle Beteiligten duflerst fruchtbar zu machen.

Die Fiille der gebotenen Amnregungen ist
grofl. Zugleich wirkt aber auch wohltuend
die taktvolle Zuriickhaltung, die Verstind-
nis dafiir zeigt, dafl gerade im Sterbezim-
mer auf vieles und auf viele Riicksicht ge-
nommen werden mufl. Eins ist aber sicher:
ein Priester, der die Gedanken dieses Bu-
ches in sich aufgenommen hat, wird die
Sterbeliturgie innerlich mit einer ganz an-
deren, neuen Anteilnahme vollziehen und
in der Lage sein, allen Umstehenden davon
in reichem Mafle mitzugeben.

Ad. Rodewyk S]



76 Bucdhbesprechungen

Hagiographie und Biographie

Duillot, Jaques: Was ist ein
Heiliger? (Enzyklopidie, herausg.
v. Joh. Hirschmann S], VIII 8). Aschaf-
fenburg, Pattloch-Uerlag, 1958. 122 S.,
kart. DM 3,80,

»Was ist ein Heiliger?* Um diese Frage
zu beantworten, wird zundchst der Begriff
»heilig® geklirt und dann an einigen - wie
uns scheint zn knappen — Beispielen gezeigt,
wie Heilige sind. Wohl der beste Abschnitt
handelt iiber die Seele der Heiligen. Sie
werden geschildert als Menschen, die glaub-
ten, Mut zur Entscheidung hatten, grofher-
zig und heldenmiitig waren. In diesem Zu-
sammenhang ist auch die Rede von den
Whandern und vom Gebet der Heiligen, von
Heiligkeit und Gesnndheit, Aszese und Ge-
nie. Dabei kommen u.E. aber die Fragen
nach Krankheit und nervésen Stérungen so-
wie nach dem Auflergewdhnlichen, das bei
manchen Heiligen leib-seelisch bedingt war,
zu kurz. — Der zweite Teil des Buches be-
faflt sich mit der Heiligenverehrnng und der
Hagiographie. Hier ist man ein wenig fiber-
rascht, dal sowohl im Text wie auch bei der
Literatnr die exakten bibliographischen An-
gaben iber die Acta Sanctornm und die
Analecta Bollandiana fehlen, obwohl ihre
Geschichte in grofien Ziigen skizziert wird.
Andch die von den Bollandisten 1940 besorg-
te kritische Ausgabe des Martyrologiums
hitte nicht fehlen diirfen. Das Werk Bene-
dikts XIV. iiber den Heiligsprechungsprozef§
scheint uns zu fliichtig gestreift. Bei der Schil-
dernng des Seligsprechungsprozesses wire
es gut gewesen, nicht nur die Sache als sol-
che darznlegen, sondern auch die darin regel-
miflig vorkommenden Ausdriike (wie In-
troductio causae; Decretum de tuto u.4&.)
mitzuberficksichtigen. Aufs Ganze gesehen
stellt aber das Biichlein eine gute und all-
gemein verstindliche Ubersicht dar, was die
Kirche unter Heiligen und Heiligenver-
ehrung versteht. Ad. Rodewyk S]

Moretti, Girolamo M.: Die Heili-
gen und ihre Handschrift
Heidelberg, Kerle-Uerlag, 1960. 255 S.,
Ln. DM 22,50.

Die italienische Originalausgabe wurde
bereits im Jahrgang 81 (S. 217-226) dieser
Zeitschrift ausfiihrlich besprochen, so daff
hier nur noch die deutsche Ansgabe zu wiir-
digen bleibt, die von Karl-Angnst Gotz be-
sorgt wurde. Es handelt sich um eine gute

Ubersetzung, die aber gegeniiber dem Ori-
ginal auch ibre Eigenheiten hat. Znnichst
fehlt die ausfiihrliche theologische und gra-
phologische Einleitung, die mit den Prinzi-
pien und dem System Morettis bekannt
macht; nur auf vier Seiten werden einige
graphologische Anhaltspunkte gegeben. Von
den 58 Handschriften werden nur 385 wie-
dergegeben, allerdings die wichtigsten und
interessantesten. Das biographische Material
ist selbstindig verarbeitet; nach einer kur-
zen Biographie folgen jeweils die betr.
Handschriftenanalyse nnd Belegstiicke zn
einzelnen Behauptungen. Die biographischen
Daten sind meist den italienischen Werken,
die auch Moretti benutzte, entnommen, aber
zusatzlich auch deutschen wie z. B. den ,Hel-
den des Christentums®. Sie sind gut ausge-
wihlt. Eine Vereinfachung der italienischen
Ausgabe liegt insofern vor, als vor der
Handschriftenanalyse nicht zuerst die ein-
zelnen Merkmale aufgezihlt und nach ihrem
Stiarkegrad gewertet werden; denn das wiir-
de doch nur jenen Lesern etwas besagen, die
mit dem graphologischen System Morettis
naher vertraut sind, und das dirften in
Deutschland wenige sein. Anch die Analy-
sen selbst sind nicht sklavische Ubersetzun-
gen, sondern sind selbstindig durchgearbei-
tet und zum Teil im Aufbau neu gruppiert,
wobei nebensdchliche Bemerknngen ansge-
lassen wurden. Das braucht man nicht zu be-
davern, denn das Gesamtbild hat dadurch
an Klarheit gewonnen. In der Vorbemer-
kung hitte das eigentliche Anliegen Moret-
tis schirfer herausgearbeitet werden miissen,
ndmlich zn zeigen, was von den spiteren
Heiligen rein natiirlich zu erwarten bzw. zu
befiirchten war und was sie durch die Gnade
Gottes und ihre personliche Anstrengung
trotz dieser oft sehr schwierigen Anlagen ge-
worden sind. Nur so verstanden, wird das
Buch fiir jeden ein echter Ansporn und ein
grofler Trost sein. Ad. Rodewyk S]

Lexikon der deutschen Hei-
ligen, Seligen, Ehrwirdi-
genund Gotiseligen. Unter Mit-
arbeit von Rudolf Lill und Placidus
Mittler OSB, herausg. v. Jakob Torsy.
Kéln, Uerlag ]. P. Bachem, 1959, 580
Sp., Ln. DM 24,~—.

Das Lexikon fuflt in seinem Grundbestand
auf dem von Msgr. Albert Schiitte im Jahre



Buchbesprechungen 71

1941 veréffentlichten ,Handbuch der deut-
schen Heiligen“, das seiner Zeit ein sehr
gutes Echo in der Kritik gefunden hat. Fiir
Schiitte war das Werk eine Lebensarbeit ge-
wesen, dem schon zwei Publikationen: ,Un-
sere Taufnamen® (1904) und ,Die deutschen
Heiligen* (1923) vorausgegangen waren.
Die jetzigen Bearbeiter haben den im ,Hand-
buch“ erfafiten Personenkreis nach zwei Sei-
ten hin erginzt und erweitert: ,einmal fan-
den Personlichkeiten mit einem vorbildhaf-
ten Leben und Sterben auch aus der jiingsten
Vergangenheit Aufnahme; dann aber wer-
den auch die Heiligen und Seligen aufge-
fithrt, die zwar nicht aus dem deutschen Raum
stammen, aber hier liturgischen Kult oder
Verehrung geniefen“ (Vorwort). Nach un-
seren Stichproben hat man hierin eher zu-
viel als zu wenig getan. Jedenfalls haben
die Neubearbeiter mit grofler Sorgfalt ein
immenses Material zusammengetragen und
anch die neuere Literatur (z. B. die Arbeiten
von G. Schreiber) durchgearbeitet. Die histo-
rischen Angaben (die das Legendire aus-
driicklich als solches erwiahnen) und die Cha-
rakteristiken sind aufs kiirzeste gehalten. Die
Literaturangaben verweisen auf das aus-
fiihrliche Literaturverzeichnis zu Beginn des
Lexikons. Man darf von der Neubearbeitung
das gleiche sagen, was von Schiittes Erstaus-
gabe gesagt worden ist, dafl hier ein zuver-
Iissiges Nachschlagewerk auf seinem Gebiet
vorliegt. .

Ein paar Anregungen, um die die Her-
ausgeber im Vorwort bitten, seien noch ge-
stattet. Ob es ganz klug war, die bekannten
Heiligen der Kirche (angefangen von den
Aposteln) im Hinblick auf den Kult, den sie
in Deutschland gefunden haben oder finden,
mit in das Lexikon aufzunehmen, ist uns
nicht ganz klar. Denn man wiederholt hier
nur in Kurzform allzu bekannte Dinge. —
Manche Angaben sind wohl zu ungenau. —
Bei einigen Namen fehlt jegliche Zeitangabe,
— Mandhe Charakteristiken scheinen uns zu
nichtssagend. — Es soll das aber nicht aus
Kritiksucht gesagt sein, sondern um die Her-
ausgeber aufzumuntern, weiter an ihrem

Werk zu arbeiten. F. Wulf §]

Rosenfeld, Emmy: Friedrich
Spee von Langenfeld. Eine
Stimme in der Wiiste (Quellen und For-
schungen z2ur Sprache und Kultur-
geschichte der germanischen Udlker.
Neue Folge 2 (126) hrsg. von Herm. Ku-
nisch), Berlin, Walter de Gruyter 1958.
399 S., Ln. DM 45,—.

Traditionsgetreuer und dem Forschungs-
stil unserer Zeit zugleich gemafier hatte die
neue Folge der ,Quellen und Forschungen®
nicht eréffnet werden kénnen, als durch das
literarhistorische Werk der Maildnder Ger-
manistin Rosenfeld. Es ist die erste erschop-
fende Monographie, in der die Ergebnisse
der gesamten Spee-Forschung kritisch verar-
beitet, entsprechend der Arbeitsweise und
Blickrichtung der heutigen Sprach- und Lite-
raturwissenschaft weitergefithrt und in vie-
len Punkten endgiiltig abgeschlossen werden.

Von Spees Schriften wird zuerst das ,,Giil-
dene Tugendbuch“ behandelt. Was Stil, Ein-
kleidung, Pathos und Ausdrucksmittel be-
trifft, wird es als barockes Kleinod gewer-
tet, wihrend die darin ausgesprochenen Ge-
danken, Belehrungen und Ermahnungen
vielfach dberzeitliche Bedeutung haben. Dar-
um ist es zu bedauern, dafl eine kritische
Ausgabe des ,Giildenen Tugendbuches“ noch
aussteht, um so mehr, als die ,freien Bearbei-
tungen® von 1939 u. 1941 Spees Ideen u. Ab-
sichten stark verwissert haben. — Als zwei-
te Schrift Spees wird das Liederbuch , Trutz-
nachtigall“ untersucht, seine Genesis, sein
Aufbau und seine Sprache. Von ihm besitzen
wir die textkritische Ausgabe von G. V.
Arlt. — Am meisten Raum und Aufmerk-
samkeit wird begreiflicherweise der Cautio
criminalis geschenkt, jener kithnen Schrift,
die fiir eine groflere, rechtliche Sicherheit
in der Fihrung der Hexenprozesse eintritt
und dazu eine Hilfe sein will. Entstehungs-
geschichte, Aufbau, Ausgaben, Titel und Pro-
gramm des Werkes werden ausfiihrlich dar-
gestellt, seine Aufnahme und Wirkang in
Deutschland und im Ausland quellenmiflig
geschildert. — Im Anhang wird der ,Theo-
logische Prozef“, eine 82 Seiten umfas-
sende Schrift (gegen Balke und andere) als
ein Werk Spees erwiesen und gezeigt, dafl
es sich um einen geistlichen Trostspiegel zum
Gebrauch jener Priester handelt, denen die
Seelsorge der ,Hexen“ anvertraut war und
die die Aufgabe hatten, die Verurteilten auf
den letzten Gang vorzubereiten und bis zum
Scheiterhaufen zu begleiten.

Die Vf. holt in ihren Milieu-Schilderun-
gen weit aus, oft sogar zu weit, wie z. B. im
Kapitel iiber Friedrich Spee und die Hexen-
prozesse, da iiber dieses Thema bereits das
bekannte Buch von H. Zwetsloot SJ
vorliegt, dem die Vf., namentlich in der
Kenntnis der Spezialliteratur, viel verdankt.
Im ganzen ein ausgezeichnetes Werk, das
Person und Leben des Menschen, Seelsorgers
und Dichters Spee in das Licht der Kultur-
und Geistesgeschichte einer bewegten Zeit
hineinstellt. H. Bleienstein S]



78 : Buchbesprechungen

Guitton, Jean: Synthese des
Christlichen. Theologie des blin-
den Pariser Lazaristen Monsieur Pou-
get. Wien — Miinchen, Uerlag Herold,
1959, 204 S., Ln. DM 24,50.

Dieses Buch iiber den Bauernsohn, der
einer der Kampfer gegen den Modernismus
wurde, Gber den Naturwissenschaftler, des-
sen Liebe zur Heiligen Schrift und ihrer
wissenschaftlichen Exegese aber so sehr
wuchs, daf er ganze Biicher auf Hebraisch
und Griechisch auswendig lernte, iber den
Ordensmann, der sich durch Demut und
stindigen Dienst eine solche geistige Unab-
hangigkeit errang, dafl er bei Bergson sei-
nen eigenen Gottesbegriff wiederfinden und
stets der Freund Loisys bleiben konnte, ist
eigentlich fir den theologisch und kirchen-
geschichtlich interessierten Leser gedacht.

Maurice Pouget wurde 1847 geboren; ab-
gesehen von der iiblichen Seminarbildung
scheint er sich sein ganzes Wissen auf eigene
Initiative und auf eigenen Wegen verschafft
z1 haben; schnell wurde er in seinem Orden
Lehrer und Professor, und zwar ungefdhr
fiir alles, was der damaligen Zeit wissens-
wert erschien. Im Zuge des Modernisten-
streites mufite er 1905 dem Lehramt Lebe-
wohl sagen. Zwei Jahre spiter traf ihn ein
noch hirterer Schlag: er verlor sein Augen-
licht. Doch dank seines aufergewdhnlichen
Gedachtnisses ging seine wissenschaftliche

Titigkeit rastlos weiter. Sie schlug sich we-
niger in schriftlichen Arbeiten nieder (die
der Vf. leider nicht angibt), wirkte dafir
aber um so starker itber den Einfluf}, den er
auf seine immer zahlreicher werdenden Be-
sucher nahm. Er starb 1933, bis in sein pa-
triarchalisches Alter um immer neue Durch-
dringung der Schépfung und des Evange-
liums bemiht.

Seine Spiritualitit war die eines geschei-
ten und frommen Bauern (124). Auch in
Christus sah er weniger den Adel der Per-
sonlichkeit, den kampferischen Mut, die
Weisheit und die Wunderkraft, als einen
unkomplizierten, lebhaften Bauernchristus
(1681.), der offen seine Forderungen stellt
und sich demiitig dem Vater, aber nicht den
Menschen beugt (171). ,Mystisches im tech-
nischen Sinne*, ,lange Gebete® (182) waren
nicht seine Sache: er sah in der Kontempla-
tion schnell einen Riickzug von dem Haupt-
gebot der Gottes- und Nidhstenliebe (184).
Von einer Aszese hielt er auch nicht viel:
sein Wissens- und Arbeitsdrang trieb ihn
von selbst in sein aufopferndes Studium.

Pouget war eben ,Baner®, aufrecht, kernig
und manchmal sehr eigenwillig. Sein Lebens-
inhalt waren die Wissenschaft und der
Dienst an den Nichsten, die nach Belehrung
hungerten. So ist er wirklich ,eine Art von
Heiliger® (165/191), fiir den Gottesdienst
und Arbeit nur noch eins waren.

J. Sudbrack S}

Meditation

Lercaro, Giacomo, Kardinal: e ge
zum betrachtenden Gebet. Ba-
sel—Freiburg—UWien. Herder, 1959. 384
Seiten, Ln. DM 22,—.

Es sind in den letzten Jahren eine ganze
Reihe von Biichern iiber die Meditation ge-
schrieben worden. Die meisten von ihnen
nehmen von der katholischen Uberlieferung
dieser Ubung nur am Rande Notiz. Aber
auch dort, wo auf katholischer Seite iiber die
Meditation gehandelt worden ist, kam die
Anregung dazu nicht so sehr aus dem inner-
kirchlichen Raum als vielmehr aus nichtka-
tholischen oder sogar nichtchristlichen Krei-
sen. Dementsprechend werden in erster Linie
die allgemein menschlichen Ziele der Medi-
tation (Entspannung, Sammlung, seelische
Vertiefung, innere Erfahrung, leib-seelische
Gesundheit) herausgestellt. Im Gegensatz
zu solchen Tendenzen, wie sie vor allem in
der angelsichsischen und der deutschen Lite-
ratur zu beobachten sind, will das vorliegen-
de Buch des heutigen Kardinals von Bologna,

das wihrend des letzten Krieges nieder-
geschriechen wurde, vor allem die reiche ka-
tholische Uberlieferung des inneren oder be-
trachtenden Gebetes aufzeigen, dessen ein-
deutiges Ziel die christliche Vollkommenheit,
die wachsende Vereinigung mit Gott ist. Es
handelt in 15 Kapiteln von der Notwendig-
keit und der Geschichte des betrachtenden
Gebetes, von seinen Methoden (Ignatins v.
Loyola, Franz v. Sales, St. Sulpice, Karmel,
Alfons v. Liguori, Joh. B, de La Salle) und
Stufen (diskursive Betrachtung, affektives
oder Herzensgebet, Gebet der Einfachheit,
erworbene Beschauung) sowie von den stell-
vertretenden Betrachtungsformen (betrach-
tende Lesung, Wiederholung von Stofigebe-
ten usw.). Das Buch ist auflerordentlich klar
geschrieben; es ist weniger ein Erbauungs-
als ein Lehrbuch, das vor allem Seelsorgern,
Spirituilen, Novizenmeistern und Novizen-
meisterinnen eine Hilfe fiir den Unterricht
und fiir die geistliche Leitung sein will. Da
uns dergleichen im deutschen Sprachbereich
fehlt, ist das Buch nur zu begriiRen. Es be-



Buchbesprechungen 79

deutet ein Gegengewicht gegen die einseitige
Akzentuierung der ,Meditation“ als einer
Ubung der Verinnerlichung, die im Erleb-
nisbewufitsein, in der Tiefenseele vollzo-
gen und darum von der ,Betrachtung” unter-
schieden wird. — Bei der Darstellung der
ignatianischen Betrachtungsmethode wire es
u. E. besser gewesen, die verschiedenen Wei-
sen des inneren Gebetes, wie sie im Exerzi-
tienbiichlein vorkommen, nicht auseinander-
zureiflen, weil sonst doch wieder der weit-
verbreiteten Ansicht Vorschub geleistet wird,
als sei die ,Ubung mit den drei Seelenkrif-
ten“ (also die diskursive Betrachtung) die ig-
natianische Betrachtungsmethode, was sicher
nicht der Fall ist. — Der hohe Vf. des Bu-
ches bedauert, dafl in unserer Zeit eine all-
gemeine Nivellierung der Betrachtungsme-
thoden zu beobachten ist, die der Ubung des
betrachtenden Gebetes zum Schaden gereicht.
Er fihrt das auf eine Unkenntnis der Tra-
dition zuriick. Das mag zu einem guten Teil
sein. Anderseits hat es auch seine Vorteile,
wenn heutzutage die Schulunterschiede nicht
mehr allzu einseitig und doktrindr heraus-
gestellt werden. Die Kunst der Seelenfiih-
rung besteht darin, jeden seine eigene Me-
thode finden zu lassen und vor Extremen
zu bewahren. Fr. Wulf §]

Melzer, Friso: Anleitung zur
Meditation. Zweite verinderte und
erweiterte Auflage. Stuttgart, Evangeli-
sches Uerlagswerk 1959. 142 S., Leinen
DM 10,80.

Urspriinglich war das Buch unter dem
Titel ,Meditation — Eine Lebenshilfe®
(1954) herausgekommen (vgl. dazu die aus-
fihrliche Besprechung in Gul 27 [1954]
4291f.). Seitdem hat es eine véllige Umarbei-
tung erfahren (1958), und auch diese Um-
arbeitung weist in der vorliegenden 2. Aufl.
noch einmal nicht unerhebliche Verinderun-
gen und Erweiterungen auf. Ob und wieweit
das ein Anzeichen dafiir ist, dafl der Medi-
tationsweg des Vf.s eine Entwicklung mit-
gemacht hat, soll am Schluf kurz beriihrt
werden. Zundchst sei dieser Meditationsweg
in seimer jetzigen Form wiedergegeben.

Der V. unterscheidet die ,Meditation*
einerseits von der Betrachtung, die ein Nach-
denken, ein Bedenken, ein Nachsinnen zber
etwas, ein andichtiges Verweilen vor einem
Gegeniiber bedeutet und im sogenannten
2Denkbewufltsein®  stattfindet, anderseits
von der (buddhistischen) Versenkung, die
zum Ziel hat, ,das Bewufltsein vom Unter-
schiedenen auszuldschen und in das All-Eine
einzugehen“ (16). Meditation — der V{. ge-
braucht dafiir das Wort ,Innerung® — setzt

zwar eine gedankliche Durchdringung des
Meditationsgegenstandes voraus, um nicht
ins Schweifen zu geraten, schaltet aber selbst
das aktive Denken und Wollen aus, ist re-
zeptiv d. h. aufnehmend; meditieren (,sich
innern“) heiflt soviel wie erleben, ergriffen
werden. In der Meditation — ,Innerung® —
setzt sich der Meditierende einem Gegeniiber
aus, um in einen unmittelbaren Kontakt mit
ihm zu kommen, ihm zu begegnen, es in sich
hineinzunehmen, sich einzubilden, um im er-
lebten Gegeniiber sich selbst, seiner Tiefen-
seele zu begegnen, um eine Tiefenschau sei-
ner selbst zu erlangen, um von dorther u. U.
Weisung und Fithrung zu erhalten. Die me-
ditative Ubung findet demnach im sogenann-
ten ,Erlebnisbewufitsein® statt, an der Gren-
ze zum Unbewuflten hin, von woher immer
wieder spontan Bilder, Inhalte und Impul-
se einstromen, mit denen sich der Meditie-
rende auseinanderzusetzen hat. Die Medi-
tationsiibung erfolgt also in drei Stufen: Auf
der ersten Stufe erlangt der Meditierende
den unmittelbaren Kontakt mit dem Gegen-
iber, dem er sich innerlich aussetzt, Diese
Stufe hat Entspannung, Sammlung und Hin-
gabe an das zu meditierende Gegeniiber zur
Voraussetzung; die hauptsichlichen Akte des
Meditierenden sind hier schanen und héren.
— Auf der zweiten Stufe holt der Meditie-
rende das ihm Gegeniiberstehende in sich
hinein, so dafl es Gegenwart in ihm gewinnt
und sich ihm lebendig einprigt. Auf der drit-
ten Stufe endlich wird dieses Gegentiber fir
die Tiefe der Seele durchsichtig; ,am Gegen-
iber und durch es hindurch macht sich die
Seele selbst bemerkbar® (21).

Fiir diese Meditationsiibung gibt nun der
V{. — und das macht den grofiten Teil sei-
nes Buches aus — formale Anweisungen und
inhaltliche Anleitungen. — Formale Anwei-
sungen: Hier ist die Rede von den leib-see-
lischen Vorbereitungen, also von der aufle-
ren und inneren Haltung des Meditierenden,
sowie von der ,geistlichen Zuriistung® d. h.
von der religiésen Vorbereitung, dem Gebet
um Gottes Schutz und Hilfe. — Inhaltliche
Anleitungen: Hier werden Meditationsinhal-
te angegeben, langsam aufsteigend von den
Innerungen in der Natur dber Innerungen
heilsamer Bilder und heiliger Zeichen bis zu
Innerungen von Bibelworten, und zugleich
(sehr unterschiedliche) Erfahrungen solcher
mitgeteilt, die die betreffenden Gestalten,
Bilder, Zeichen und Worte meditiert haben.
Die beiden letzten Kapitel des Buches han-
deln schliefllich noch von den Gefahren der
Meditation und ihrer Abwehr sowie von den
Meditationswegen in Ost und West.

Der Meditationsweg des Vf.s setzt sich
scharf gegen &stliche Meditationsmethoden



80 Buchbesprechungen

ab; der Meditierende soll sich stets seines
personalen Selbst bewufit sein und nicht mit
dem ,Gegeniiber® verschmelzen. Aber eben-
so scharf gegen die ,Betrachtung®, wenn die-
se auch als Vorbereitung fiir eine fruchtbare
Meditation unbedingt fir notwendig erach-
tet wird. (In den angefithrten Meditations-
erfahrungen gehen allerdings — wie es auch
gar nicht anders méglich ist, wenn der Medi-
tierende sich personal verhilt — Gedanken
und Bilder bzw. Erlebnisse ineinander iiber.)
Sie zeigt viele Gemeinsamkeiten mit der psy-
chotherapeutischen Meditation. Darum ha-
ben beide z. T. auch das gleiche Ziel: sie
wollen den itberreflexen Menschen von heute
wieder in eine Unmittelbarkeit zum Mitmen-
schen und zu den Dingen bringen, wollen ihn
wieder zu sich selbst filhren und u. U. ein
beilsamer Weg zur Aufdeckung und Heilung
seelischer Schdden sein (10). Anderseits
schreibt der Vf. aber auch wieder als Christ
und fiar Christen. Sein Meditationsweg zielt
im tiefsten auf christliche Inhalte hin und
hat die christliche Formung des Menschen
vor Augen. Es scheint uns erfreulich, wie der
Vi. dieses Ziel im Laufe der Jahre immer
klarer herausgearbeitet hat. Man kann daher
sein Biichlein sowohl nach der Seite der for-
malen Anweisungen wie auch der Medita-
tionsinhalte empfehlen. Aber man muf auch
hinzufiigen, dafl er trotz seines Willens zur

LexikonfirTheologieund
Kirche Zweite, vollig neu bearbeitete
Aufl., herausg. von Jos. Hiéfer, Rom, u.
Karl Rahner, Innsbruck. Bd. 11I: Colet
bis Faistenberger. Uerlag Herder, Frei-
burg, 1959. 1344 Sp. mit 64 Bildern. Ln.
Subskript. DM 77,—.

An bedeutenden theologischen Artikeln
enthdlt der Band die Stichworte: Dogma,
Dogmatik, Dogmenentwicklung, Dogmenge-
schichte, Dreifaltigkeit, Engel, Entmytholo-
gisierung, Erbsiinde, Erlésung, Eucharistie.
Ein Vergleich mit der Darstellung der glei-
chen Stichworte in der ersten Aufl. des Kir-
chenlexikons zeigt uniibersehbar, wieviele
Fragen neu bedacht und durch Riickgriff
auf Schrift und Vatertheologie in einen um-
fassenderen heilstheologischen Zusammen-
hang gestellt worden sind. Auch die geistliche
Theologie ist gut vertreten, u. a. Demut,
Deutsche Mystik, Ecole frangaise, Ekstase,

Objektivitit die katholische Uberlieferung
nach wie vor nur vom Hoérensagen und aus
einigen wenigen literarischen Zeugnissen
kennt und nur unzureichend beschreibt. Es
fehlt ihm hier offenbar die Erfahrung, die aber
nach seiner eigenen Aussage notwendig ist,
um einen Meditationsweg beurteilen zu kon-
nen. Der unverkennbare Unterschied zwi-
schen der von ihm vorgelegten Meditations-
tibung und der ,geistlichen Ubung® (exerci-
tium spirituale) der christlichen Uberliefe-
rung scheint uns einmal der zu sein, daf} die-
se sich nicht nur auf die Ubung im Erlebnis-
bewufitsein beschrinkt, sondern alle Akte
von der Schriftlesung bis zum Gebet der
Einfachheit (Herzensgebet) umfafit und als
Einheit begreift (die Einengung des Begriffes
»Meditation® auf das Erlebnisbewufitsein
wird sich v. E. im kath. Raum nicht durch-
setzen, da sie weder vom Wort noch von der
Uberlieferung her gerechtfertigt ist); und
zweitens, dafl sie im tiefsten Gebet sein will;
eben darum heiflt sie ja auch einfachhin , In-
neres Gebet® oder ,Betrachtendes Gebet®.
Daf man auch im evangelischen Raum, dort
wo es um die grofe Nachfolge Christi geht,
zu dieser Tradition zuriickfindet, zeigt die
reformierte Bruderschaft von Taizé, deren
Meditationsiibung in diesem Heft unserer
Zeitschrift beschrieben und kommentiert wird.
F. Wulf S]

Erbauung, Erfahrung (rel.), Erleuchtung, Er-
scheinungen, Erweckung, Evangelische Rite;
nicht wenige Stichworte sind hier neu hinzu-
gekommen, u. a. Diskretion, Echtheit (rel.),
Einfalt, Eutrapelie. Einiges vermifit man al-
lerdings auch, z. B. Ehespiritualitit, Ehre
Gottes als Motiv des religios-aszetischen Le-
bens. Hin und wieder fehlt auch die Beriick-
sichtigung wichtiger Literatur, z. B. bei Ein-
falt des grundlegenden Artikels von H.
Bacht in RAC IV, 821ff. oder bei Ekstase der
Aufsidtze von K. Rahner und St. Griinewald
in ZAM 9 (1934) 1ff., 124f., 219ff. Im gan-
zen aber wird man sagen miissen, daf die
Neuauflage desLexikons tiefer in der Durch-
dringung des dargebotenen Stoffes ist und
stirker auf die aktuelle Problematik ein-
geht. Ein besonderes Interesse erfahren u. a.
die Gebiete: Schrift, Liturgie, Psychologie,
evangelische Theologie und evangelische Kir-
che. Das Lexikon will in seiner jetzigen
Redaktion nicht nur Wissen vermitteln, son-
dern auch Hilfen und Anregungen zur Wei-
terarbeit geben. F. Wulf S]





