
BUCHBESPRECHUNGEN 

Wege zum Glauben 

De Lubac, Henri: Üb er dieW e ge 
Gottes. Freiburg, Verlag Herder, 
1958. 352 S., Ln. DM 15,80. 

Dieses Werk ist die umgearbeitete und er- 
weiterte Neuauflage des Buches •De la con- 
naissance de Dieu", das 1949 unter dem Ti- 
tel •Vom Erkennen Gottes" deutsch erschie- 
nen war und seinerzeit vielfach angegriffen 
wurde. Der Vf. setzt sich in einem ausführ- 
lichen Nachwort mit seinen Kritikern aus- 
einander und versucht in der Neubearbei- 
tung, seinen Sätzen jene Ausgewogenheit zu 
geben, die Mißverständnisse nicht so leicht 
aufkommen läßt. Aber es blieb die aphoristi- 
sche Form, und auch inhaltlich wird man 
keine Formulierung finden, die zurückgenom- 
men wurde. Nur wird mehr erklärt, verdeut- 
licht, und auch die Übersetzung bemüht sich 
um eine bessere Eindeutschung der geprägten 
Sprache De Lubacs. 

Für den spekulativen Gehalt kommt dem 
Belgier Marechal eine besondere Bedeutung 
zu. Von ihm hat der Vf. gelernt, die •Be- 
rührung" und •Begegnung" mit Gott (29) in 
der •Anerkenntnis Gottes" zu finden, in der 
tiefsten Tätigkeit des menschlichen Geistes 
also, wo Denken und Wollen eine Einheit 
sind. Hier haben wir Gott wirklich, aber 
nicht als einen Besitz, sondern als den, auf 
den wir zugehen: unser •Seelengrund" ist 
nichts anderes als die Bewegung auf Gott 
hin. Bilder und auch Begriffe müssen zurück- 
treten, nicht weil sie falsch wären, sondern 
weil sie analog sind und darum über sich 
selbst hinausweisen. Jede formulierte Aus- 
sage über Gott ist nur insoweit richtig, als 
sie von diesem Streben, das über alle For- 
mulierungen je hinausweist, getragen wird, 
als sie eben auf der Anerkenntnis Gottes 
aufbaut. 

In dieser •Affirmation" liegt die Größe 
des Menschen (Einleitung), hier liegt der 
Ursprung der Gottesidee (1. Kap.). In dieser 
Affirmation vereinigt sich die Nähe zu Gott, 
wie sie sich im ontologischen Gottesbeweis 
ausdrückt, mit der •Wette" Pascals, die den 
ganzen Menschen engagiert (2. Kap.): der 
Gottesbeweis (3. Kap.), der mehr und zu- 
gleich weniger ist, als manche Lehrbücher 
glauben machen, ist nur die theoretische Fas- 
sung dieses lebendigen Erkennens Gottes 
(4. Kap.). Wenn Gott von manchen als der 
»Unaussprechliche"   gepriesen  wird,   so  ist 

das weniger Blindheit, als ein Anbeten sei- 
nes Geheimnisses; jeder, der auf der Suche 
nach Gott ist (6. Kap.), muß wissen, daß vor 
dem Mysterium Gottes alles Besitzen nur 
ein ständiges Suchen sein kann. Bei einer 
solchen Auffassung darf man mit Recht von 
der •Aktualität Gottes" für den heutigen 
Menschen sprechen (7. Kap.). 

Aus den wenigen Verweisen auf die Tra- 
dition in der ursprünglichen Fassung wurde 
eine Art •Florilegiüm" von 130 Seiten 
Anmerkungen (!) aus Religionsgeschichte, 
Schrift, Vätern, Theologen, bis zur modernen 
französischen Religionsphilosophie, zum Exi- 
stentialismus und Marxismus. Diese Erwei- 
terung ist ebenso eine qualitative Verbesse- 
rung. 

Wie soll man das Werk kennzeichnen: 
Subtile Psychologie oder Geistesgeschichte, 
Metaphysik oder Mystik, positive Wissen- 
schaft oder glühendes Bekenntnis? - Alles 
trifft zu, aber alles dient nur dem einen Ziel, 
den Weg des Menschen zu Gott zu zeigen, 
oder besser, Gottes Weg zu uns. Denn •stets 
ist es Gott, der uns sucht" (163/220). 

/. Sudbrack SJ 

Leist, Fritz: Moses • Sokrates 
• Jesus. Um die Begegnung mit der 
biblisdien und der antiken Welt. Frank- 
furt am Main, Verlag Josef Knecht, 
1959. 448 S., Ln. DM 17,80. 

In Moses, Sokrates und Jesus verdichten 
sich für den Vf. die grundlegenden Form- 
kräfte der heutigen abendländischen Welt: 
das Christentum, das aufruht auf dem Alten 
Bund und in ständiger Auseinandersetzung 
mit dem geistigen Kosmos der Griechen groß 
geworden ist. Es ist das brennende Anliegen 
des Buches, dem Prozeß der •Entgeschicht- 
lichung", der die Person Jesu für unser Be- 
wußtsein zu einem unwirklichen, ja märchen- 
haften Klischee hat verblassen lassen, ent- 
gegenzuwirken und durch eine intensive 
Durchdringung der historischen Daten zu 
einer persönlichen Begegnung mit der kon- 
kreten Realität des Ereignisses •Jesus Chri- 
stus" zu führen; Moses und Sokrates werden 
als Weg zu Jesus betrachtet, insoweit sich 
in ihnen die Welt verkörpert, aus der er 
selbst kommt, bzw. jene, mit der er und sei- 
ne Jünger sich auseinandersetzen mußten. 



70 Buchbesprechungen 

Die Göttlichkeit Christi, auf die im Grunde 
doch abgezielt wird, findet auf den 15 Seiten 
des Schlußkapitels eine im Vergleich zu dem 
Bemühen um die geschichtliche Realität et- 
was dürftige Behandlung. 

Der Vf. will in diesem Buch keine wissen- 
schaftliche Forschung betreiben, sondern die 
Ergebnisse der modernen Exegese, Ge- 
schichtsforschung und Archäologie •existen- 
tiell" fruchtbar machen; darauf ist vielleicht 
der gehackte, aphorismenhafte Stil zurück- 
zuführen. Im übrigen wäre eine saubere 
Trennung zwischen gesicherten Ergebnissen 
und bloßen Hypothesen wünschenswert ge- 
wesen. 

Zu dem Anliegen des Vf.s ist zu sagen, 
daß es gewiß seine Berechtigung hat. Dane- 
ben sollte jedoch nicht übersehen werden, 
daß für die Vorbereitung einer lebendigen 
Begegnung mit Jesus Christus in seiner vol- 
len, gott-menschlichen Realität dem gelebten 
Zeugnis des Glaubens eine größere Bedeu- 
tung zukommt, als allen Bemühungen um 
die bloße historische Konkretion. Für den 
wirklich Glaubenden, der täglich mit dem 
Herrn • im Glauben • Umgang hat, be- 
steht das Problem der Entgeschichtlichung, 
das für den Vf. den Ausgangspunkt bildet, 
nicht. Der Gebildete aber wird bei seiner 
Suche nach dem Geheimnis Jesu auf diesel- 
ben Quellenwerke zurückgehen, die Leist für 
seine Absicht auszuwerten versucht hat. Dem 
heutigen Durchschnittsleser mag das Buch 
manche gute Anregung geben, aber es bleibt 
zu bezweifeln, ob er dem eigentlichen Anlie- 
gen wird folgen können, das durch ein ge- 
wisses Kokettieren mit der Unsicherheit und 
dem Zweifel keine gradlinige Durchführung 
findet und darum mehr Urteilsvermögen er- 
fordert, als man allgemein wird vorausset- 
zen  dürfen. G. Hinzmann SJ 

Busenbender Wilfried OFM: Die 
Welt als Chance des Glau- 
bens. Frankfurt am Main. Verlag Jo- 
sef Knecht • Carolusdruckerei 1959.194 
S., Pappband DM 7,80. 

Thema des Buches ist das Verhältnis des 
Christen zur Welt, seine Weltaufgabe, d. h. 
die Bewältigung, Durchdringung und Ge- 
staltung  der  Welt  aus  dem  Glauben,  die 

Aufschließung aller Bereiche der Welt für 
die Fülle des Lebens im Sinne des Schöp- 
ferwillens, für die Herrschaft und die Herr- 
lichkeit Gottes. •Welt als Chance des Glau- 
bens" bedeutet von hierher die durch den 
Kontakt und die Auseinandersetzung mit der 
Welt gegebene Möglichkeit, •durch Ver- 
wirklichung den ganzen Reichtum der ge- 
offenbarten Wahrheit in immer neuer, rei- 
cherer Lebensfülle ans Licht zu bringen" 
(189). Grundansatz für die Durchführung 
dieses Themas ist die These, daß das Urver- 
hältnis des Menschen zur Welt das der •Ver- 
suchung" sei. Damit soll folgendes gesagt 
sein: Analog zum medizinischen Begriff der 
•physiologischen Entzündung" wird die Be- 
gegnung des Menschen mit der Welt als ein 
entzündlicher (und eben dadurch gefährlicher 
wie fruchtbarer) Vorgang im Menschengeist 
verstanden, durch den es zur Auseinander- 
setzung mit der Welt, zu •Angleichung, 
Verschmelzung und Aneignung" oder auch 
zu •Trennung und Ausscheidung" kommt. 
Die heutige Weltsituation ist nach dem Vf. 
eine Situation erhöhter Versuchung, einmal 
weil die in ihren Kräften entbundene Welt 
sozusagen dichter, unausweichlicher gewor- 
den ist, zum zweiten weil die Welt in der 
Sicht und im Bemühen der Christen so lange 
ausgelassen wurde und darum eine Welt der 
verpaßten Möglichkeiten ist. Es kommt dar- 
um darauf an, den heutigen Christen auf 
seine Weltaufgabe hinzulenken, ihm an die 
Hand zu gehen, wie er die Angst vor der 
Welt, die aus einem falschen Sicherungs- 
streben herrührende Abkapselung von der 
Welt, die durch die Vorherrschaft des Ap- 
parates bedingte Anonymität überwindet 
und wieder in eine echte Begegnung und 
Auseinandersetzung mit der Welt kommt. 
Der Vf. zeigt die dafür notwendigen Hal- 
tungen auf: Dienstbereitschaft gegenüber 
Gottes Schöpfer- und Erlöserwillen, Sorge, 
Mut, Wagnis und vor allem die Hoffnung, 
die aus dem Vertrauen auf das Verhei- 
ßungswort Gottes lebt. 

Das Anliegen des Buches ist aktuell und 
brennend. Aber der Gedankengang und 
auch die Ausdrucksweise des Vf. sind sehr 
eigenwillig (obwohl oft auch äußerst treff- 
liche Bilder und Vergleiche gebraucht wer- 
den), so daß wahrscheinlich manche Leser 
auf der Strecke bleiben. F. Wulf SJ 

Heilige Schrift 

Danielou, Jean: Die heiligen 

Heiden des alten Testaments. 

Stuttgart, Schwabenverlag, 1959. 143 

Seiten, Ln. DM 7,90. 

Danielous große Kunst ist es, die histori- 
schen Forschungen für die Gegenwart frucht- 
bar zu machen. Als verknüpfendes Band zwi- 
schen den Gestalten der Vergangenheit und 
unserer Zeit (wie auch der Zukunft) dient 



Buchbesprechungen 71 

ihm die •Typologie": Melchisedech z. B. leb- 
te nicht nur damals für seine Zeit, sondern 
verkörperte einen Sinn, der erst in späterer 
Zeit erschlossen (Ps. 109, 4: •Du bist Prie- 
ster in Ewigkeit nach der Ordnung des Mel- 
chisedech") und durch das neue Testament 
bis in die letzten Tiefen ausgelotet wurde 
(Hebr 6, 20 ff. sieht ihn als Bild Christi). So 
läßt sich verstehen, daß er einen Platz im 
Kanon der heiligen Messe bekam. 

Der Vf. knüpft im vorliegenden Buch ein 
Netz von Beziehungen zwischen den antiken 
Religionen, der Archäologie, dem Judentum, 
der Heiligen Schrift, der Patristik, der Li- 
turgie und Frömmigkeitsgeschichte. Er be- 
handelt Gestalten, die in der Heiligen 
Schrift und der christlichen Tradition hoch- 
verehrt werden, aber außerhalb des alten 
und des neuen Bundes stehen, Gestalten des 
•kosmischen" Bundes, wie Danielou sagt, um 
den umstrittenen Ausdruck •natürliche Reli- 
gion" zu vermeiden. 

Neben Melchisedech ist es Abel, der Hirte, 
das Urbild der peregrinatio spiritualis, des- 
sen Opfer Gott aus freiem Wohlgefallen, 
nicht nach Verdienst annimmt, der als Op- 
fernder und zugleich Opfer Typos und Vor- 
läufer Christi ist; weiterhin Danel (sie! Ez 
14, 14), der heilige König der Urzeit, Noe, 
der Mann des •kosmischen" Bundes, der ge- 
gen allen Anschein glaubte und, wie Hebr 11 
sagt, das Gericht auf die Menschheit herab- 
rief; Job, der nach dem hebr. Text derjenige 
ist, den die Unsinnigkeit des Leides zer- 
bricht und der dennoch gerecht bleibt, da er 
Gott nicht fluchen will, der in der griechi- 
schen Übersetzung, als langsam die Wirk- 
lichkeit einer jenseitigen Vergeltung herauf- 
dämmerte, der Mann der Geduld wird und 
der bei den Vätern als Vorbild Christi an- 
gesehen wurde; Lot, der die Tugenden der 
•kosmischen" Religion verkörpert: Gast- 
freundschaft und Reinheit, und der im Ver- 
trauen auf Gott nicht hinter sich auf seine 
verlassene Heimat blickt; schließlich die Kö- 
nigin von Saba, die Sucherin nach Weisheit. 
Für unseren Leserkreis vielleicht besonders 
interessant ist die Gestalt des Henoch, des 
Weisen der Urzeit, dessen Entrückung zu 
Gott schon die christlichen Apokryphen als 
ein mystisches Erlebnis deuten, das ihn zum 
Propheten der •kosmischen" Religion er- 
hebt. 

Es erübrigt sich zu betonen, daß Danielou 
zeigt (thematisch im Einleitungs- und 
Schlußkapitel), wie auch der Heide, wenn 
er Gottes Manifestation im Kosmos und im 
menschlichen Gewissen folgt, ein Heiliger 
ist und wie seine •kosmische" Religion un- 
serem Glauben Begriffe und Bräuche ge- 
schenkt hat. 

Die Übersetzung liest sich gut. Einige 
Druckfehler sind stehengeblieben. Auf Sei- 
te 109 f. wird nicht klar, wieso Brahma die 
letzte Verinnerlichung des Opfergedankens 
ist, und auf Seite 74 wäre es interessant zu 
wissen, was die Zitierung S.A.A.O. bedeu- 
tet. ]. Sudbrack SJ 

Tyciak, Julius: Untergang und 
Verheißung. Aus der Welt der 
Propheten Jeremias, Ezechiel und Da- 
niel. Düsseldorf, Patmos-Verlag, 1957. 
186 S., Ln. DM 9,80. 

Die Schrift enthält acht Vorträge, je drei 
über Jeremias und Ezechiel und zwei über 
Daniel. Sie hat den gleichen kerygmatischen 
Charakter wie die frühere Vortragssamm- 
lung des Vf.s über den Propheten Isaias 
(•Prophetie und Mystik"). Sie will aufge- 
schlossene Christen, die sich aber noch wenig 
mit dem AT befaßt haben, mit der mensch- 
lich-religiösen Gestalt der Propheten be- 
kannt machen und in deren geistig-religiöse 
Welt einführen. Das ist nicht leicht; denn 
auch schon ein erstes Verstehen der prophe- 
tischen Bücher des AT setzt eine Menge von 
zeitgeschichtlichem Wissen voraus. Aber ge- 
rade hierin liegt die pädagogische Stärke des 
Vf.s: in sehr geschickter Weise weiß er bei- 
des zu verbinden: den zeitgeschichtlichen 
Hintergrund und die heilsgeschichtlich und 
heilstheologisch bedeutsamen Wahrheiten 
der großen Propheten. Dem Charakter von 
Vorträgen entsprechend entbehrt die Schrift 
der Systematik. Sie greift jeweils nur ein 
bestimmtes Thema heraus, z. B. Jeremias, 
der Prophet des Neuen Bundes, Ezechiels 
Gottbegegnung, Daniels Geschichtsschau. Das 
Buch wird seinem Zweck vorzüglich gerecht. 
Die Unmittelbarkeit des gesprochenen Wor- 
tes, die gerade für Tyciak so wesentlich ist, 
geht naturgemäß beim bloßen Nachlesen et- 
was verloren. - Der Satz: •Auf des Petrus 
Bekenntnis zu Cäsarea Philippi steht die 
neutestamentliche Gemeinde, die Kirche Got- 
tes, auf dem Grunde der Apostel und Pro- 
pheten' (Eph 2, 20), wie es später Paulus sa- 
gen wird" (113) ist mißverständlich, denn 
nicht der Glaube des Petrus und der übri- 
gen Apostel ist das Erstentscheidende für 
den Bestand der Kirche, sondern ihre gna- 
denhafte Berufung, die allem menschlichen 
Tun vorhergehende objektive Gründung der 
Kirche durch Christus den Herrn. 

F. Wulf SJ 

Soubigou, L.: Meditons el pr e - 
chons l e s Epitr e s. Paris, Lethiel- 
leux 1958. 300 S., geh. ffrs. 1200. 

Diese Betrachtungen und Predigtentwürfe 



72 Buchbesprechungen 

über die Episteltexte der Sonntage sind eine 
Neubearbeitung eines Buches, das der Vf. 
1934 erscheinen ließ. Die einzelnen Texte 
sind gründlich ausgewertet und in übersicht- 
licher Weise dargestellt. Sie bieten Stoff für 
mehr als eine Predigt. Wenn eine Lesung 
an anderer Stelle im Kirchenjahr wieder- 
kehrt, so ist einfach auf diese verwiesen, z. B. 
.Fest der Heiligen Familie siehe 5. Sonntag". 
Das dürfte nicht ganz glücklich sein, denn 
dieselben Perikopen sollen an den einzelnen 
Tagen doch in einer verschiedenen Sicht ge- 
sehen werden. Ad. Rodewyk SJ 

Barraud, Marc • Haldas, Georges • 
Golaz, Emile • Brüschweiler, Jura 
(Hrsg.): Das Leben Christi. Von 
den Malern des 11. bis 15. Jahrhunderts 
und gemäß der Hl. Schrift dargestellt. 
Genf, M. Weber 8c Cie., 1959. 153 S., 
Kunstleder DM 104,•. 

•Im Mittelpunkt dieses Werkes steht die 
einzigartige Gestalt des Gottmenschen oder 
vielmehr des Mensch gewordenen Gottes", 
so umreißt der erste Satz der kurzen, aber 
theologisch tiefen Einleitung den Sinn dieses 
großformatigen Prachtbandes. Aus Texten 
der Evangelien und entsprechenden Darstel- 
lungen der großen christlichen Malerei sollte 
eine harmonische Einheit entstehen, und man 
wird den Herausgebern bestätigen, daß ihr 
Vorhaben gelungen ist. 

Sie haben sich um des harmonischen Zu- 
sammenklangs willen auf Fresko- und Ta- 
felgemälde beschränkt, die bis auf eine Aus- 
nahme italienischen Schulen angehören und 
sich gegenseitig vielfach ergänzen, ohne sich 
je zu stören. In den meisten Fällen wurde 
nur ein Ausschnitt wiedergegeben, um das 
vom Evangelium berichtete Geschehen (vom 

Johannesprolog bis zur Auferstehung) je- 
weils so zu illustrieren, daß sich der Leser 
meditierend darin einleben kann. Fra Ange- 
lico, Cimabue, Duccio di Buoninsegna, Giot- 
to mit seiner Schule, Barna da Siena u. a. 
sind mit ihren Meisterwerken vertreten. 
Dank der hochentwickelten Reproduktions- 
technik• es handelt sich durchweg um Farb- 
drucke • gelingt es, einen zutreffenden Ein- 
druck von den Originalen zu vermitteln; der 
Fortschritt gegenüber dem sonst sehr ähn- 
lichen •Evangelium im Bild" (Kösel, Mün- 
chen 1954) ist augenfällig. 

Die Texte wurden der Obersetzung des 
Neuen Testamentes von Rupert Storr ent- 
nommen. Überall spürt man das Bemühen 
um ein vornehmes, ruhiges Druckbild, das 
durch nichts von der gesammelten Betrach- 
tung ablenken will. Alle Zahlen- und Na- 
menangaben wurden in übersichtlicher An- 
ordnung am Schluß zusammengefaßt. Dort 
findet man auch zu jedem Bild eine knappe, 
sehr inhaltsreiche Anmerkung mit wertvol- 
len zeit- und kunstgeschichtlichen Hinwei- 
sen. 

Vielleicht fragt sich der eine oder andere 
nach der Berechtigung solcher Prachtausga- 
ben, die gerade ihrer Kostbarkeit wegen nur 
wenigen vorbehalten sind. Aber es ist hier 
wie überall, wo es um den christlichen Ge- 
brauch der Güter und Werte dieser Welt 
geht: warum soll nicht Pracht und Schönheit 
dort •verschwendet" werden, wo wir alle 
den Reichtum unseres Lebens finden • in 
der Selbstverschwendung Gottes an uns? 
Weil die Menschwerdung die natürlichen 
Ordnungen nicht einfachhin aufhebt, sondern 
sie vielmehr verklärend durchdringt, sind 
wir berechtigt, bei unserer Aneignung dieser 
göttlichen Gnade den Glanz und den natür- 
lichen Reichtum der Welt in Anspruch zu 
nehmen, soweit uns das möglich ist. 

G. Hinzmann SJ 

Kirche 

Fries Heinrick: Kirche als Er- 
eignis. Düsseldorf, Patmos-V erlag 
1958. 118 S., Ln. DM 7,80. 

Unter dem Titel •Kirche als Ereignis" 
legt der Vf. einige Arbeiten vor, die an 
einem ganz bestimmten Kirchenverständnis 
orientiert sind, was besonders im letzten und 
theologisch bedeutsamsten Aufsatz, dem das 
schmale Buch seinen Titel verdankt, deutlich 
wird. In diesem Beitrag setzt sich Prof. Fries 
mit der Kirchentheologie Karl Barths aus- 
einander. Zunächst wird der dialektische 
Kirchenbegriff Barths • Kirche, die zugleich 

•Weg zum Evangelium" und •Gegensatz 
zum Evangelium", in Analogie zum refor- 
matorischen •Homo Justus simul etpeccator" 
ist • abgelehnt; ebenso sein radikal aktua- 
listischer Kirchenbegriff der Zeit zwischen 
dem Römerbriefkommentar und der Dogma- 
tik. Es wird dann behutsam Schritt für 
Schritt die Theologie der Kirche zumal aus 
dem vierten Band der Dogmatik (I u. II) des 
reformierten Theologen dargestellt. Die 
These des Autors ist diese: Barths heutiger 
Kirchenbegriff hat sich in seinem prinzipiel- 
len Ansatz dem katholischen, nach dem Kir- 
che   •Heilsanstalt"  und  •Ereignis"   der  je 



Buchbesprechungen 73 

jetzt von oben einfallenden Gnade ist, eine 
horizontale und vertikale Dimension hat, 
sehr angenähert. Der Vf. schreibt: •Über 
die These: .Kirche als Ereignis' kann sich 
die katholische Theologie mit Karl Barth 
durchaus verständigen. Denn die von ihm 
gemeinte Dynamik und Aktualität ist nicht 
ohne Wesenssein, nicht ohne Substanz, Kon- 
tinuität und Zuständlichkeit. Der für die 
Ekklesiologie geltende Aktualismus Barths 
ist, wie sein christologischer Aktualismus, 
nicht in der Bewegung und puren Ereignis- 
haftigkeit des Wortes Gottes begründet, 
sondern im Wort, das Jesus Christus selbst 
ist, das Natur und Sein, Substanz und We- 
sen, Bestand und Kontinuität hat" (108). Mit 
Recht wird natürlich darauf aufmerksam ge- 
macht, daß Barths Ablehnung der hierarchi- 
schen Verfaßtheit der Kirche nicht nur nicht 
dem Befund der Quellen entspricht, sondern 
auch von seinem Ansatz her, wenn und weil 
Kirche auch ein sich geschichtlich Durchhal- 
tendes ist, nicht gefordert wird. Wünschens- 
wert wäre es allerdings gewesen, wenn die 
Konfrontation der Barthschen Ekklesiologie 
mit der katholischen etwas ausgebreiteter 
geschehen wäre. Es werden eigentlich nur, 
wenn ich absehe von der etwas genaueren 
Behandlung des Problems des Amtes in der 
Kirche, in Stichworten die Titel einer sol- 
chen Auseinandersetzung genannt. 

Beim ersten Aufsatz: •Von der Glaub- 
würdigkeit der Kirche" befriedigt es nicht, 
daß der Begriff •Glaubwürdigkeit" nur un- 
genau theologisch ausgearbeitet ist. So wird 
die Frage für ein theologisches Verständnis 
etwas vage gestellt. H. Wulf S] 

Semmelroth Otto SJ: Ich glaube 
an die Kirche. Düsseldorf, Pat- 
mos-Verlag 1959. 120 S., Ln. DM 7,80. 

Der Vf. nennt die Form der Darlegungen, 
in denen der Glaube an die Kirche, die so- 
wohl Glaubensgegenstand wie Glaubens- 
grund und in gewissem Sinn auch Glaubens- 
ziel ist, behandelt wird, •Erwägungen". Sol- 
che •Erwägungen" setzen auf der einen Seite 
die theologischen Erkenntnisse voraus, er- 
reichen aber auf der anderen Seite noch nicht 
den Status der Meditation, der Betrachtung, 
die im Herzen geschieht und in der sich 
wachsend Erkenntnis und Liebe durchdrin- 
gen. •Erwägungen" über geistliche Gegen- 
stände haben somit die sehr wichtige Funk- 
tion der Vermittlung zwischen der begriff- 
lich-strengen kirchenamtlichen und theologi- 
schen Aussage und eben der Meditation, die 
Gebet ist. 

Die •Erwägungen" setzen in einem ersten 
Kapitel mit Aussagen über •Das gottmensch- 

liche Geheimnis der Kirche" ein. Glaube an 
die Kirche gründet im Glauben an Gott, wird 
zum Glauben •auf die Kirche" hin, weil das 
Heil, der Herr und sein Geist, in der Kirche 
wirklich und doch erst verhüllt, vorläufig, 
auf die eschatologische Erfüllung hin, an- 
wesend ist. Gerade so ist Kirche der •ge- 
heimnisvolle Leib des Gottmenschen". Ein 
zweiter Teil der •Erwägungen" handelt 
vom Menschen in der Kirche, und hier wird 
ausdrücklich, gezeigt, daß dieser Mensch in 
all seinen Dimensionen in der Kirche mit 
Gott geeint wird. In der •leibhaftigen" Kir- 
che wird der ganze Mensch, der Geist in 
Leib ist, sozusagen geborgen. Wahrlich: Der 
verleiblichte Geist des Menschen ist mit- 
menschlicher Geist, welches Mit-Sein durch 
das Medium des Leibes hindurch sich voll- 
zieht. Dem mitmenschlichen Daseinsvollzug 
ist die Kirche als Gesellschaft zugeordnet. 
Hier ist die Rede vom Irrtum eines Heils- 
individualismus, und es wird gezeigt, daß 
das Heil des Einzelnen durch die Gemein- 
schaft des Heils, die die Kirche ist, vermit- 
telt wird. In einer dritten, sehr bedeutsamen 
•Erwägung" dieses Kapitels wird der Bezug 
von Kirche und Welt bedacht: der leibhaf- 
tige Mensch und seine ebenso leibhaftige 
Vergemeinschaftung seines Hineingebunden- 
seins in die Erde, in der die Kirche das 
schlechthin heilende Element ist, die aber 
wiederum von ihr her spezifisch gefährdet 
wird. Die •Erwägungen" über die Hinein- 
nahme des ganzen Menschen in den Raum 
der Kirche schließen endlich ab im Beden- 
ken seiner geschichtlichen Situation. Der ge- 
schichtliche Mensch wird hineingerufen in 
die Heilsgeschichte der Kirche, die als sol- 
che aufgehoben wird, wenn dieser Äon am 
Jüngsten Tag sein Ende findet und der Tag 
der Ewigkeit anhebt. 

Das dritte Kapitel legt dar, daß in der 
Leibhaftigkeit der pilgernden Kirche, die 
den ganzen geschichtlichen Menschen, Geist 
in Leib und Erde, aufgenommen hat, Gott 
selbst als •Seele der Kirche" gegenwärtig 
ist. Es wird die Beziehung von Kirche und 
Heiligen Geist dargelegt. (Hier wird übri- 
gens eine gewisse Unsicherheit des Autors 
spürbar, die zusammenhängt mit der Frage 
der •eigentlichen" oder nur •zugeeigneten" 
Beziehung der Trinität zur erlösten und be- 
gnadeten Welt.) Von der Anwesenheit Got- 
tes in der Kirche her wird dann zum Schluß 
ein dreifaches Geheimnis erhellt, daß sie 
nämlich Ort zuletzt einer unfehlbaren reli- 
giösen Wahrheit ist, daß sich in ihr die 
•ewige" Kirche vollendet und daß sie das 
•Heilige" in sich trägt und den •Heiligen" 
mitteilt. 

Semmelroth hat in der deutschen Theolo- 



74 Buchbesprechungen 

gie den Kirchentraktat wesentlich mit auf- 
gebaut. Diese seine Leistung ist auf jeder 
Seite seiner •Erwägungen" zu spüren. Das 
Buch ist sehr geeignet, in Priestern und 
Laien das hervorzurufen, was man im •Zeit- 
alter der Kirche" das •Erwachen der Kirche 
in den Seelen" genannt hat.     H. Wulf SJ 

Lochet, Louis: DieSendungder 
Kir ehe im zwanzigsten Jahr- 
hundert. Freiburg, Verlag Herder, 
1958. 337 S., Ln. DM 14,80. 

Das Buch will keine wissenschaftliche Ab- 
handlung über die Lehre von der Kirche 
sein, wie der Vf. selbst einleitend sagt. Es 
ist vielmehr •das Zeugnis eines Menschen, 
der in der Kirche arbeitet und der zu ver- 
stehen sucht, was er tut, indem er entdeckt, 
was sie ist" (VII). Aus dem Dienst an der 
Kirche ist dieses Buch entstanden, und es 
handelt vom Dienst in der Kirche. Das eige- 
ne Apostolat öffnet Lochet, der Pfarrer einer 
großen Vorstadtgemeinde in Reims ist, das 
Verständnis in das Mysterium der Kirche. 
Der Niederschlag dieser Erkenntnis ist ein 
ungewöhnlich lauteres und begeistertes Be- 
kenntnis zur Kirche. Ein Buch, das auch in 
seiner sprachlichen Form ansprechend ist. 
In den drei großen Themenkreisen: Wirken 
in der Kirche, Läuterung in der Kirche, 
Kontemplation in der Kirche wird der Leser 
mühelos an das Verständnis des Geheim- 
nisses der Kirche, wie sie sich vor allem als 

Formkraft jeglicher Gemeinschaft darstellt, 
herangeführt. 

Obgleich das Buch ganz aus der seelsorg- 
lichen Erfahrung gewachsen ist, so will es 
dennoch nicht völlig auf Theorie verzichten. 
Damit stellen sich die Schwächen des Buches: 
Auch unter der Bedingung, daß es keine 
theologisch-wissenschaftliche Arbeit, son- 
dern vielmehr die Reflexion auf das eigene 
Tun in der Kirche sein will, ist die Behand- 
lung dogmatischer Wahrheiten, da sie nun 
einmal aufgenommen wurde, in vielen Fäl- 
len unbefriedigend. Solchen Themen wie: 
•Die Kirche verkündet durch ihre Sakramen- 
te das Heil der Welt" (S. 64), oder: •Die 
Einwohnung des Heiligen Geistes" (S. 168) 
müßte man wohl im Ganzen einen breite- 
ren Raum widmen. Auf zwei bis drei Seiten 
lassen sich derart gewichtige Glaubensinhal- 
te kaum adäquat erarbeiten. Will man das 
Buch als Ganzes einordnen, so wird man 
sagen müssen, sein Wert liegt nicht in der 
Originalität der gebotenen Gedanken, son- 
dern in dem glühend-liebenden Bekenntnis 
zur Kirche, das einmündet in eine lebendig- 
gläubige Antwort auf die Einladung der 
Kirche zur Sendung in die Welt. 

Unter den neuerscheinenden Büchern fal- 
len die zahlreichen Übertragungen aus dem 
Französischen auf - vielleicht weil der fran- 
zösische Katholizismus manche Situation 
früher und schärfer gesichtet hat. In dieser 
Hinsicht bietet das besprochene Buch kaum 
Überraschungen. Was hier dargelegt wird, 
ist zum Teil in der neueren Literatur bereits 
gut gesagt worden. G. Soballa SJ 

Liturgie 

Kirchgäßner, Alfons: Die mäch- 
tigen Zeichen. Ursprünge, For- 
men und Gesetze des Kultes. Freiburg,, 
Verlag Herder 1959. 551 S., 16 Bild- 
tafeln, Ln. DM 32,•. 

Die Exegeten sind durch die Entdeckung 
des genus literarium einen entscheidenden 
Schritt im Verständnis der Heiligen Schrift 
vorangekommen. Man kann sagen, daß 
Kirchgäßner in seinem großangelegten Werk 
versucht, auf einem ähnlichen Weg dem Ver- 
ständnis des christlichen Kultes nahezukom- 
men. In acht großen Kapiteln (Überlieferung, 
Weltbild, Symbol, Kategorien, Elementar- 
formen, Raum und Zeit, Anfang und Ende, 
Einzelne Riten) versucht er an Hand einer 
Fülle religionsgeschichtlichen Materials sicht- 
bar zu machen, wo im Gesamt der religiös- 
kultischen Überlieferungen der Menschheit 
die christlichen Riten ihren Platz haben. 

Es gab bisher kein Buch dieser Art. Man 
darf es als einen ersten, großen Versuch wer- 
ten. Der Vf. ist sich selbst bewußt, daß er 
poch nicht zu endgültigen Ergebnissen kommt, 
aber es wird sein Verdienst bleiben, als er- 
ster in dieser Weise eine Unmenge von Ein- 
zelergebnissen der religionswissenschaft- 
lichen Forschung gesichtet und geordnet zu 
haben. Sein Werk kann dem verständigen 
Leser helfen, den Gemeinsamkeiten auf die 
Spur zu kommen, die den christlichen Kult 
mit der Religion der verschiedensten Zeiten 
und Völker verbinden. Ohne Zweifel kann 
ihm dadurch eine neue und tiefere Einsicht 
in den urtümlichen Sinn der christlichen Ri- 
ten vermittelt werden. 

Das Buch hat aber auch seine Schwächen. 
Man versteht nicht ganz, warum auf jeden 
wissenschaftlichen Apparat verzichtet wur- 
de (wenn man von einem knappen Literatur- 
verzeichnis absieht, in dem freilich die we- 
sentlichsten Standardwerke aufgeführt wer- 



Buchbesprechungen 75 

den). Der wissenschaftlich interessierte Leser 
wird das bedauern, da er keine Möglichkeit 
hat, die einzelnen Angaben nachzuprüfen. 
Der wissenschaftlich nicht gebildete Leser 
aber kann leicht in Verwirrung geraten, 
wenn er sieht, wie die ihm vertrauten Riten 
(Weihen, Segnungen, Sakramente) unver- 
mittelt und ungeschieden neben äußerlich 
vielfach gleiche oder zumindest ähnliche 
heidnische Kultbräuche gestellt werden. Viel- 
leicht wäre es doch gut gewesen, deutlich 
herauszustellen, worin eigentlich das Beson- 
dere und grundsätzlich Andere des christ- 
lichen Kultes besteht, das nun freilich nicht 
in der bloßen Erscheinungsform liegt. Mit 
dieser beschäftigt sich Kirchgäßner aus- 
schließlich und sie ist sehr häufig in den ver- 
schiedensten Religionen zu finden. Aber so 
vertraut auch der Religionswissenschaftler 
mit dieser Tatsache sein mag, so verwirrend 
kann sie u. U. auf den Laien wirken. 

In der Methode der bloß sichtenden und 
nebeneinanderstellenden Bestandsaufnahme 
liegt eine weitere Schwierigkeit. Es gibt viele 
Riten, die äußerlich vollkommen gleich aus- 
sehen, die aber in verschiedenen Kulturen 
und Völkern und zu verschiedenen Zeiten 
einen völlig anderen Sinn haben können. 
Kirchgäßner weist selber mehrmals auf die 
Vieldeutigkeit mancher Riten und Symbole 
hin. Wenn das aber so ist, dann erscheint es 
als ein etwas fragwürdiges Unterfangen, 
wenn man als eindeutig verstandene Riten 
der christlichen Religion ohne weitere Er- 
klärung neben durchaus vieldeutige und 
vom Inhalt her vielleicht völlig verschiedene 
Kultbräuche anderer Religionen stellt. 

Trotzdem wird man das Buch im ganzen 
positiv bewerten können. Nicht so sehr we- 
gen dieser oder jener geglückten Einzelheit. 
Gerade im Einzelnen gibt es manche Beden- 
ken anzumelden, auf die wir aber hier nicht 
eingehen können (vgl. dazu unsere Bespre- 
chung in der Zeitschr. f. kath. Theologie 82 
[1960] 1. Heft). Wohl aber deswegen, weil 
man hoffen kann, daß gerade auf dem Weg, 
den Kirchgäßner eingeschlagen hat, das Ver- 
ständnis für den Kult und seine Formen ver- 
tieft und belebt werden kann. Denn gerade 
für die anstehende Erneuerung und Fort- 
bildung liturgischer Formen in der katho- 
lischen Kirche genügt es nicht, nur die Ge- 
schichte nach dem zu befragen, was war. Es 
müssen auf breitester Basis die Grundformen 
kultischen Lebens überhaupt herausgearbei- 
tet werden, damit man die Frage stellen und 
beantworten kann, welcher Kultformen und 
Symbole der moderne Mensch von heute 
fähig ist. Auf dem Weg zur Lösung dieser 
Frage hat uns Kirchgäßner einen Schritt vor- 
angebracht. H. B. Meyer SJ 

Maertens, Thierry•Heuschen, Louis: 
Die Sterbeliturgie der ka- 
tholischen Kirche. Glaubens- 
lehre und Seelsorge. Paderborn, Bonifa- 
cius-Druckerei 1959. 166 S., Ln. DM 
10,80. 

Von der Abtei Sankt Andreas bei Brügge 
ging die Anregung aus, die kirchliche Ster- 
beliturgie durch Unterweisung des Volkes 
und durch praktische Übungen neu zu be- 
leben. Den Niederschlag der dabei vorgeleg- 
ten Gedanken und der gewonnenen seelsorg- 
lichen Erfahrungen bietet das vorliegende 
Buch. In seiner Grundkonzeption ist es ganz 
auf belgisch-französische Verhältnisse zu- 
geschnitten. Der Übersetzer und Herausge- 
ber, Herr Pfarrer Hans Steffens, hat das 
Ganze aber in sehr sorgfältiger und gründ- 
licher Weise auf unsere deutschen Verhält- 
nisse ausgerichtet, die insofern günstiger 
liegen, als viele Texte in unseren Diözesan- 
gebetbüchern oder in den deutschen Meßbü- 
chern von Schott oder Bomm allen Gläubi- 
gen leicht zugänglich sind. Außerdem ist in 
der neuen •Collectio rituum" von 1950 schon 
vieles neu geformt, was für andere Länder 
noch unerfüllte Wünsche sind. 

Die einzelnen Teile des Werkes bringen 
zunächst jeweils die Literaturhinweise für 
die einzelnen Abschnitte des Sterberitus, 
zeigen diesen dann in seiner geschichtlichen 
und kirchenrechtlichen Sicht, entwickeln die 
in den liturgischen Texten liegende Lehre 
und besprechen am Schluß die seelsorglichen 
Folgerungen. Die vier großen Abschnitte, 
um die es geht, sind: die Wegzehrung, die 
Sterbegebete, das Gebet für den Verstorbe- 
nen und das Begräbnis. 

Besonders wertvoll ist die Herausarbei- 
tung des Gedankens, daß die Sterbeliturgie 
eigentlich keine Trauerliturgie ist, sondern 
vielmehr österlichen Charakter hat, weil sie 
die Feier der Heimkehr des Christen zum 
Vater ist. Daraus ergeben sich ganz neue 
Perspektiven, die sehr wohl geeignet sind, 
die ganze Liturgie neu zu beleben und für 
alle Beteiligten äußerst fruchtbar zu machen. 

Die Fülle der gebotenen Anregungen ist 
groß. Zugleich wirkt aber auch wohltuend 
die taktvolle Zurückhaltung, die Verständ- 
nis dafür zeigt, daß gerade im Sterbezim- 
mer auf vieles und auf viele Rücksicht ge- 
nommen werden muß. Eins ist aber sicher: 
ein Priester, der die Gedanken dieses Bu- 
ches in sich aufgenommen hat, wird die 
Sterbeliturgie innerlich mit einer ganz an- 
deren, neuen Anteilnahme vollziehen und 
in der Lage sein, allen Umstehenden davon 
in reichem Maße mitzugeben. 

Ad. Rodewyk SJ 



76 Buchbesprechungen 

Hagiographie und Biographie 

Duillot, Jaques: Was ist ein 
Heiliger? (Enzyklopädie, herausg. 
v. Joh. Hirschmann SJ, VIII 8). Aschaf- 
fenburg, Pattloch-Verlag, 1958. 122 S., 
kart. DM 3,80. 

•Was ist ein Heiliger?" Um diese Frage 
zu beantworten, wird zunächst der Begriff 
•heilig" geklärt und dann an einigen - wie 
uns scheint zu knappen - Beispielen gezeigt, 
wie Heilige sind. Wohl der beste Abschnitt 
handelt über die Seele der Heiligen. Sie 
werden geschildert als Menschen, die glaub- 
ten, Mut zur Entscheidung hatten, großher- 
zig und heldenmütig waren. In diesem Zu- 
sammenhang ist auch die Rede von den 
Wundern und vom Gebet der Heiligen, von 
Heiligkeit und Gesundheit, Aszese und Ge- 
nie. Dabei kommen u. E. aber die Fragen 
nach Krankheit und nervösen Störungen so- 
wie nach dem Außergewöhnlichen, das bei 
manchen Heiligen leib-seelisch bedingt war, 
zu kurz. - Der zweite Teil des Buches be- 
faßt sich mit der Heiligenverehrung und der 
Hagiographie. Hier ist man ein wenig über- 
rascht, daß sowohl im Text wie auch bei der 
Literatur die exakten bibliographischen An- 
gaben über die Acta Sanctorum und die 
Analecta Bollandiana fehlen, obwohl ihre 
Geschichte in großen Zügen skizziert wird. 
Auch die von den Bollandisten 1940 besorg- 
te kritische Ausgabe des Martyrologiums 
hätte nicht fehlen dürfen. Das Werk Bene- 
dikts XIV. über den Heiligsprechungsprozeß 
scheint uns zu flüchtig gestreift. Bei der Schil- 
derung des Seligsprechungsprozesses wäre 
es gut gewesen, nicht nur die Sache als sol- 
che darzulegen, sondern auch die darin regel- 
mäßig vorkommenden Ausdrücke (wie In- 
troductio causae; Decretum de tuto u. ä.) 
mitzuberücksichtigen. Aufs Ganze gesehen 
stellt aber das Büchlein eine gute und all- 
gemein verständliche Übersicht dar, was die 
Kirche unter Heiligen und Heiligenver- 
ehrung versteht. Ad. Rodewyk SJ 

Übersetzung, die aber gegenüber dem Ori- 
ginal auch ihre Eigenheiten hat. Zunächst 
fehlt die ausführliche theologische und gra- 
phologische Einleitung, die mit den Prinzi- 
pien und dem System Morettis bekannt 
macht; nur auf vier Seiten werden einige 
graphologische Anhaltspunkte gegeben. Von 
den 58 Handschriften werden nur 35 wie- 
dergegeben, allerdings die wichtigsten und 
interessantesten. Das biographische Material 
ist selbständig verarbeitet; nach einer kur- 
zen Biographie folgen jeweils die betr. 
Handschriftenanalyse und Belegstücke zu 
einzelnen Behauptungen. Die biographischen 
Daten sind meist den italienischen Werken, 
die auch Moretti benutzte, entnommen, aber 
zusätzlich auch deutschen wie z. B. den •Hel- 
den des Christentums". Sie sind gut ausge- 
wählt. Eine Vereinfachung der italienischen 
Ausgabe liegt insofern vor, als vor der 
Handschriftenanalyse nicht zuerst die ein- 
zelnen Merkmale aufgezählt und nach ihrem 
Stärkegrad gewertet werden; denn das wür- 
de doch nur jenen Lesern etwas besagen, die 
mit dem graphologischen System Morettis 
näher vertraut sind, und das dürften in 
Deutschland wenige sein. Auch die Analy- 
sen selbst sind nicht sklavische Übersetzun- 
gen, sondern sind selbständig durchgearbei- 
tet und zum Teil im Aufbau neu gruppiert, 
wobei nebensächliche Bemerkungen ausge- 
lassen wurden. Das braucht man nicht zu be- 
dauern, denn das Gesamtbild hat dadurch 
an Klarheit gewonnen. In der Vorbemer- 
kung hätte das eigentliche Anliegen Moret- 
tis schärfer herausgearbeitet werden müssen, 
nämlich zu zeigen, was von den späteren 
Heiligen rein natürlich zu erwarten bzw. zu 
befürchten war und was sie durch die Gnade 
Gottes und ihre persönliche Anstrengung 
trotz dieser oft sehr schwierigen Anlagen ge- 
worden sind. Nur so verstanden, wird das 
Buch für jeden ein echter Ansporn und ein 
großer Trost sein. Ad. Rodewyk SJ 

Moretti, Girolamo M.: Die Heili- 
gen und ihre Handschrift. 
Heidelberg, Kerle-Verlag, 1960. 255 S., 
Ln. DM 22,50. 

Die italienische Originalausgabe wurde 
bereits im Jahrgang 31 (S. 217-226) dieser 
Zeitschrift ausführlich besprochen, so daß 
hier nur noch die deutsche Ausgabe zu wür- 
digen bleibt, die von Karl-August Götz be- 
sorgt wurde. Es handelt sich um eine gute 

Lexikon der deutschen Hei- 
ligen, Seligen, Ehrwürdi- 
gen und Gottseligen. Unter Mit- 
arbeit von Rudolf Lill und Placidus 
Mittler OSB, herausg. v. Jakob l'orsy. 
Köln, Verlag J. P. Bachern, 1959. 580 
Sp., Ln. DM 24,•. 

Das Lexikon fußt in seinem Grundbestand 
auf dem von Msgr. Albert Schütte im Jahre 



Buchbesprechungen 77 

1941 veröffentlichten •Handbuch der deut- 
schen Heiligen", das seiner Zeit ein sehr 
gutes Echo in der Kritik gefunden hat. Für 
Schütte war das Werk eine Lebensarbeit ge- 
wesen, dem schon zwei Publikationen: •Un- 
sere Taufnamen" (1904) und •Die deutschen 
Heiligen" (1923) vorausgegangen waren. 
Die jetzigen Bearbeiter haben den im •Hand- 
buch" erfaßten Personenkreis nach zwei Sei- 
ten hin ergänzt und erweitert: •einmal fan- 
den Persönlichkeiten mit einem vorbildhaf- 
ten Leben und Sterben auch aus der jüngsten 
Vergangenheit Aufnahme; dann aber wer- 
den auch die Heiligen und Seligen aufge- 
führt, die zwar nicht aus dem deutschen Raum 
stammen, aber hier liturgischen Kult oder 
Verehrung genießen" (Vorwort). Nach un- 
seren Stichproben hat man hierin eher zu- 
viel als zu wenig getan. Jedenfalls haben 
die Neubearbeiter mit großer Sorgfalt ein 
immenses Material zusammengetragen und 
auch die neuere Literatur (z. B. die Arbeiten 
von G. Schreiber) durchgearbeitet. Die histo- 
rischen Angaben (die das Legendäre aus- 
drücklich als solches erwähnen) und die Cha- 
rakteristiken sind aufs kürzeste gehalten. Die 
Literaturangaben verweisen auf das aus- 
führliche Literaturverzeichnis zu Beginn des 
Lexikons. Man darf von der Neubearbeitung 
das gleiche sagen, was von Schuttes Erstaus- 
gabe gesagt worden ist, daß hier ein zuver- 
lässiges Nachschlagewerk auf seinem Gebiet 
vorliegt. 

Ein paar Anregungen, um die die Her- 
ausgeber im Vorwort bitten, seien noch ge- 
stattet. Ob es ganz klug war, die bekannten 
Heiligen der Kirche (angefangen von den 
Aposteln) im Hinblick auf den Kult, den sie 
in Deutschland gefunden haben oder finden, 
mit in das Lexikon aufzunehmen, ist uns 
nicht ganz klar. Denn man wiederholt hier 
nur in Kurzform allzu bekannte Dinge. • 
Manche Angaben sind wohl zu ungenau. • 
Bei einigen Namen fehlt jegliche Zeitangabe. 
• Manche Charakteristiken scheinen uns zu 
nichtssagend. • Es soll das aber nicht aus 
Kritiksucht gesagt sein, sondern um die Her- 
ausgeber aufzumuntern, weiter an ihrem 
Werk zu arbeiten. F. Wulf SJ 

Rosenfeld, Emmy: Friedrich 
S pe e von Langenfeld. Eine 

Stimme in der Wüste (Quellen und For- 
schungen zur Sprache und Kultur- 
gescliichte der germanischen Völker. 

Heue Folge 2 (126) hrsg. von Herrn. Kli- 
nisch), Berlin, Walter de Gruyter 1958. 
399 S., Ln. DM 45,•. 

Traditionsgetreuer und dem Forschungs- 
stil unserer Zeit zugleich gemäßer hätte die 
neue Folge der •Quellen und Forschungen" 
nicht eröffnet werden können, als durch das 
literarhistorische Werk der Mailänder Ger- 
manistin Rosenfeld. Es ist die erste erschöp- 
fende Monographie, in der die Ergebnisse 
der gesamten Spee-Forschung kritisch verar- 
beitet, entsprechend der Arbeitsweise und 
Blickrichtung der heutigen Sprach- und Lite- 
raturwissenschaft weitergeführt und in vie- 
len Punkten endgültig abgeschlossen werden. 

Von Spees Schriften wird zuerst das •Gül- 
dene Tugendbuch" behandelt. Was Stil, Ein- 
kleidung, Pathos und Ausdrucksmittel be- 
trifft, wird es als barockes Kleinod gewer- 
tet, während die darin ausgesprochenen Ge- 
danken, Belehrungen und Ermahnungen 
vielfach überzeitliche Bedeutung haben. Dar- 
um ist es zu bedauern, daß eine kritische 
Ausgabe des •Güldenen Tugendbuches" noch 
aussteht, um so mehr, als die •freien Bearbei- 
tungen" von 1939 u. 1941 Spees Ideen u. Ab- 
sichten stark verwässert haben. • Als zwei- 
te Schrift Spees wird das Liederbuch •Trutz- 
nachtigall" untersucht, seine Genesis, sein 
Aufbau und seine Sprache. Von ihm besitzen 
wir die textkritische Ausgabe von G. V. 
Arlt. • Am meisten Raum und Aufmerk- 
samkeit wird begreiflicherweise der Cautio 
criminalis geschenkt, jener kühnen Schrift, 
die für eine größere, rechtliche Sicherheit 
in der Führung der Hexenprozesse eintritt 
und dazu eine Hilfe sein will. Entstehungs- 
geschichte, Aufbau, Ausgaben, Titel und Pro- 
gramm des Werkes werden ausführlich dar- 
gestellt, seine Aufnahme und Wirkung in 
Deutschland und im Ausland quellenmäßig 
geschildert. • Im Anhang wird der •Theo- 
logische Prozeß", eine 32 Seiten umfas- 
sende Schrift (gegen Balke und andere) als 
ein Werk Spees erwiesen und gezeifft, daß 
es sich um einen geistlichen Trostspiegel zum 
Gebrauch jener Priester handelt, denen die 
Seelsorge der •Hexen" anvertraut war und 
die die Aufgabe hatten, die Verurteilten auf 
den letzten Gang vorzubereiten und bis zum 
Scheiterhaufen zu begleiten. 

Die Vf. holt in ihren Milieu-Schilderun- 
gen weit aus, oft sogar zu weit, wie z. B. im 
Kapitel über Friedrich Spee und die Hexen- 
prozesse, da über dieses Thema bereits das 
bekannte Buch von H. Zwetsloot SJ 
vorliegt, dem die Vf., namentlich in der 
Kenntnis der Spezialliteratur, viel verdankt. 
Im ganzen ein ausgezeichnetes Werk, das 
Person und Leben des Menschen, Seelsorgers 
und Dichters Spee in das Licht der Kultur- 
und Geistesgeschichte einer bewegten Zeit 
hineinstellt. H. Bleienstein SJ 



78 Buchbesprechungen 

Guitton, Jean: Synthese des 
Christlichen. Theologie des blin- 
den Pariser Lazaristen Monsieur Pou- 
get. Wien • München, Verlag Herold, 
1959. 204 S., Ln. DM 24,50. 

Dieses Buch über den Bauernsohn, der 
einer der Kämpfer gegen den Modernismus 
wurde, über den Naturwissenschaftler, des- 
sen Liebe zur Heiligen Schrift und ihrer 
wissenschaftlichen Exegese aber so sehr 
wuchs, daß er ganze Bücher auf Hebräisch 
und Griechisch auswendig lernte, über den 
Ordensmann, der sich durch Demut und 
ständigen Dienst eine solche geistige Unab- 
hängigkeit errang, daß er bei Bergson sei- 
nen eigenen Gottesbegriff wiederfinden und 
stets der Freund Loisys bleiben konnte, ist 
eigentlich für den theologisch und kirchen- 
geschichtlich interessierten Leser gedacht. 

Maurice Pouget wurde 1847 geboren; ab- 
gesehen von der üblichen Seminarbildung 
scheint er sich sein ganzes Wissen auf eigene 
Initiative und auf eigenen Wegen verschafft 
zu haben; schnell wurde er in seinem Orden 
Lehrer und Professor, und zwar ungefähr 
für alles, was der damaligen Zeit wissens- 
wert erschien. Im Zuge des Modernisten- 
streites mußte er 1905 dem Lehramt Lebe- 
wohl sagen. Zwei Jahre später traf ihn ein 
noch härterer Schlag: er verlor sein Augen- 
licht. Doch dank seines außergewöhnlichen 
Gedächtnisses   ging   seine   wissenschaftliche 

Tätigkeit rastlos weiter. Sie schlug sich we- 
niger in schriftlichen Arbeiten nieder (die 
der Vf. leider nicht angibt), wirkte dafür 
aber um so stärker über den Einfluß, den er 
auf seine immer zahlreicher werdenden Be- 
sucher nahm. Er starb 1933, bis in sein pa- 
triarchalisches Alter um immer neue Durch- 
dringung der Schöpfung und des Evange- 
liums bemüht. 

Seine Spiritualität war die eines geschei- 
ten und frommen Bauern (124). Auch in 
Christus sah er weniger den Adel der Per- 
sönlichkeit, den kämpferischen Mut, die 
Weisheit und die Wunderkraft, als einen 
unkomplizierten, lebhaften Bauernchristus 
(168 f.), der offen seine Forderungen stellt 
und sich demütig dem Vater, aber nicht den 
Menschen beugt (171). •Mystisches im tech- 
nischen Sinne", •lange Gebete" (182) waren 
nicht seine Sache: er sah in der Kontempla- 
tion schnell einen Rückzug von dem Haupt- 
gebot der Gottes- und Nächstenliebe (184). 
Von einer Aszese hielt er auch nicht viel: 
sein Wissens- und Arbeitsdrang trieb ihn 
von selbst in sein aufopferndes Studium. 

Pouget war eben •Bauer", aufrecht, kernig 
und manchmal sehr eigenwillig. Sein Lebens- 
inhalt waren die Wissenschaft und der 
Dienst an den Nächsten, die nach Belehrung 
hungerten. So ist er wirklich •eine Art von 
Heiliger" (165/191), für den Gottesdienst 
und Arbeit nur noch eins waren. 

J. Sudbrack S] 

Meditation 

Lercaro, Giacomo, Kardinal: Wege 
zum betrachtenden Gebet. Ba- 
sel•Freiburg•Wien. Herder, 1959. 384 
Seiten, Ln. DM 22,•. 

Es sind in den letzten Jahren eine ganze 
Reihe von Büchern über die Meditation ge- 
schrieben worden. Die meisten von ihnen 
nehmen von der katholischen Überlieferung 
dieser Übung nur am Rande Notiz. Aber 
auch dort, wo auf katholischer Seite über die 
Meditation gehandelt worden ist, kam die 
Anregung dazu nicht so sehr aus dem inner- 
kirchlichen Raum als vielmehr aus nichtka- 
tholischen oder sogar nichtchristlichen Krei- 
sen. Dementsprechend werden in erster Linie 
die allgemein menschlichen Ziele der Medi- 
tation (Entspannung, Sammlung, seelische 
Vertiefung, innere Erfahrung, leib-seelische 
Gesundheit) herausgestellt. Im Gegensatz 
zu solchen Tendenzen, wie sie vor allem in 
der angelsächsischen und der deutschen Lite- 
ratur zu beobachten sind, will das vorliegen- 
de Buch des heutigen Kardinals von Bologna, 

das während des letzten Krieges nieder- 
geschrieben wurde, vor allem die reiche ka- 
tholische Überlieferung des inneren oder be- 
trachtenden Gebetes aufzeigen, dessen ein- 
deutiges Ziel die christliche Vollkommenheit, 
die wachsende Vereinigung mit Gott ist. Es 
handelt in 15 Kapiteln von der Notwendig- 
keit und der Geschichte des betrachtenden 
Gebetes, von seinen Methoden (Ignatius v. 
Loyola, Franz v. Sales, St. Sulpice, Karmel, 
Alfons v. Liguori, Joh. B. de La Salle) und 
Stufen (diskursive Betrachtung, affektives 
oder Herzensgebet, Gebet der Einfachheit, 
erworbene Beschauung) sowie von den stell- 
vertretenden Betrachtungsformen (betrach- 
tende Lesung, Wiederholung von Stoßgebe- 
ten usw.). Das Buch ist außerordentlich klar 
geschrieben; es ist weniger ein Erbauungs- 
ais ein Lehrbuch, das vor allem Seelsorgern, 
Spirituälen, Novizenmeistern und Novizen- 
meisterinnen eine Hilfe für den Unterricht 
und für die geistliche Leitung sein will. Da 
uns dergleichen im deutschen Sprachbereich 
fehlt, ist das Buch nur zu begrüßen. Es be- 



Buchbesprechungen 79 

deutet ein Gegengewicht gegen die einseitige 
Akzentuierung der •Meditation" als einer 
Übung der Verinnerlichung, die im Erleb- 
nisbewußtsein, in der Tiefenseele vollzo- 
gen und darum von der •Betrachtung" unter- 
schieden wird. • Bei der Darstellung der 
ignatianischen Betrachtungsmethode wäre es 
u. E. besser gewesen, die verschiedenen Wei- 
sen des inneren Gebetes, wie sie im Exerzi- 
tienbüchlein vorkommen, nicht auseinander- 
zureißen, weil sonst doch wieder der weit- 
verbreiteten Ansicht Vorschub geleistet wird, 
als sei die •Übung mit den drei Seelenkräf- 
ten" (also die diskursive Betrachtung) die ig- 
natianische Betrachtungsmethode, was sicher 
nicht der Fall ist. • Der hohe Vf. des Bu- 
ches bedauert, daß in unserer Zeit eine all- 
gemeine Nivellierung der Betrachtungsme- 
thoden zu beobachten ist, die der Übung des 
betrachtenden Gebetes zum Schaden gereicht. 
Er führt das auf eine Unkenntnis der Tra- 
dition zurück. Das mag zu einem guten Teil 
sein. Anderseits hat es auch seine Vorteile, 
wenn heutzutage die Schulunterschiede nicht 
mehr allzu einseitig und doktrinär heraus- 
gestellt werden. Die Kunst der Seelenfüh- 
rung besteht darin, jeden seine eigene Me- 
thode finden zu lassen und vor Extremen 
zu bewahren. Fr. Wulf S] 

Melzer, Friso: Anleitung zur 
Meditation. Zweite veränderte und 
erweiterte Auflage. Stuttgart, Evangeli- 
sches Verlagswerk 1959. 142 S., Leinen 
DM 10,80. 

Ursprünglich war das Buch unter dem 
Titel •Meditation • Eine Lebenshilfe" 
(1954) herausgekommen (vgl. dazu die aus- 
führliche Besprechung in GuL 27 [1954] 
429ff.). Seitdem hat es eine völlige Umarbei- 
tung erfahren (1958), und auch diese Um- 
arbeitung weist in der vorliegenden 2. Aufl. 
noch einmal nicht unerhebliche Veränderun- 
gen und Erweiterungen auf. Ob und wieweit 
das ein Anzeichen dafür ist, daß der Medi- 
tationsweg des Vf.s eine Entwicklung mit- 
gemacht hat, soll am Schluß kurz berührt 
werden. Zunächst sei dieser Meditationsweg 
in  seiner jetzigen Form wiedergegeben. 

Der Vf. unterscheidet die •Meditation" 
einerseits von der Betrachtung, die ein Nach- 
denken, ein Bedenken, ein Nachsinnen über 
etwas, ein andächtiges Verweilen vor einem 
Gegenüber bedeutet und im sogenannten 
•Denkbewußtsein" stattfindet, anderseits 
von der (buddhistischen) Versenkung, die 
zum Ziel hat, •das Bewußtsein vom Unter- 
schiedenen auszulöschen und in das All-Eine 
einzugehen" (16). Meditation • der Vf. ge- 
braucht dafür das Wort •Innerung" • setzt 

zwar eine gedankliche Durchdringung des 
Meditationsgegenstandes voraus, um nicht 
ins Schweifen zu geraten, schaltet aber selbst 
das aktive Denken und Wollen aus, ist re- 
zeptiv d. h. aufnehmend; meditieren (•sich 
innern") heißt soviel wie erleben, ergriffen 
werden. In der Meditation • •Innerung" • 
setzt sich der Meditierende einem Gegenüber 
aus, um in einen unmittelbaren Kontakt mit 
ihm zu kommen, ihm zu begegnen, es in sich 
hineinzunehmen, sich einzubilden, um im er- 
lebten Gegenüber sich selbst, seiner Tiefen- 
seele zu begegnen, um eine Tiefenschau sei- 
ner selbst zu erlangen, um von dorther u. U. 
Weisung und Führung zu erhalten. Die me- 
ditative Übung findet demnach im sogenann- 
ten •Erlebnisbewußtsein" statt, an der Gren- 
ze zum Unbewußten hin, von woher immer 
wieder spontan Bilder, Inhalte und Impul- 
se einströmen, mit denen sich der Meditie- 
rende auseinanderzusetzen hat. Die Medi- 
tationsübung erfolgt also in drei Stufen: Auf 
der ersten Stufe erlangt der Meditierende 
den unmittelbaren Kontakt mit dem Gegen- 
über, dem er sich innerlich aussetzt. Diese 
Stufe hat Entspannung, Sammlung und Hin- 
gabe an das zu meditierende Gegenüber zur 
Voraussetzung; die hauptsächlichen Akte des 
Meditierenden sind hier schauen und hören. 
• Auf der zweiten Stufe holt der Meditie- 
rende das ihm Gegenüberstehende in sich 
hinein, so daß es Gegenwart in ihm gewinnt 
und sich ihm lebendig einprägt. Auf der drit- 
ten Stufe endlich wird dieses Gegenüber für 
die Tiefe der Seele durchsichtig; •am Gegen- 
über und durch es hindurch macht sich die 
Seele selbst bemerkbar" (21). 

Für diese Meditationsübung gibt nun der 
Vf. • und das macht den größten Teil sei- 
nes Buches aus • formale Anweisungen und 
inhaltliche Anleitungen. • Formale Anwei- 
sungen: Hier ist die Rede von den leib-see- 
lischen Vorbereitungen, also von der äuße- 
ren und inneren Haltung des Meditierenden, 
sowie von der •geistlichen Zurüstung" d. h. 
von der religiösen Vorbereitung, dem Gebet 
um Gottes Schutz und Hilfe. • Inhaltliche 
Anleitungen: Hier werden Meditationsinhal- 
te angegeben, langsam aufsteigend von den 
Innerungen in der Natur über Innerungen 
heilsamer Bilder und heiliger Zeichen bis zu 
Innerungen von Bibelworten, und zugleich 
(sehr unterschiedliche) Erfahrungen solcher 
mitgeteilt, die die betreffenden Gestalten, 
Bilder, Zeichen und Worte meditiert haben. 
Die beiden letzten Kapitel des Buches han- 
deln schließlich noch von den Gefahren der 
Meditation und ihrer Abwehr sowie von den 
Meditationswegen in Ost und West. 

Der Meditationsweg des Vf.s setzt sich 
scharf   gegen   östliche Meditationsmethoden 



80 Buchbesprechungen 

ab; der Meditierende soll sich stets seines 
personalen Selbst bewußt sein und nicht mit 
dem •Gegenüber" verschmelzen. Aber eben- 
so scharf gegen die •Betrachtung", wenn die- 
se auch als Vorbereitung für eine fruchtbare 
Meditation unbedingt für notwendig erach- 
tet wird. (In den angeführten Meditations- 
erfahrungen gehen allerdings • wie es auch 
gar nicht anders möglich ist, wenn der Medi- 
tierende sich personal verhält • Gedanken 
und Bilder bzw. Erlebnisse ineinander über.) 
Sie zeigt viele Gemeinsamkeiten mit der psy- 
chotherapeutischen Meditation. Darum ha- 
ben beide z. T. auch das gleiche Ziel: sie 
wollen den Überreflexen Menschen von heute 
wieder in eine Unmittelbarkeit zum Mitmen- 
schen und zu den Dingen bringen, wollen ihn 
wieder zu sich selbst führen und u. U. ein 
heilsamer Weg zur Aufdeckung und Heilung 
seelischer Schäden sein (10). Anderseits 
schreibt der Vf. aber auch wieder als Christ 
und für Christen. Sein Meditationsweg zielt 
im tiefsten auf christliche Inhalte hin und 
hat die christliche Formung des Menschen 
vor Augen. Es scheint uns erfreulich, wie der 
Vf. dieses Ziel im Laufe der Jahre immer 
klarer herausgearbeitet hat. Man kann daher 
sein Büchlein sowohl nach der Seite der for- 
malen Anweisungen wie auch der Medita- 
tionsinhalte empfehlen. Aber man muß auch 
hinzufügen, daß er trotz seines Willens zur 

Objektivität die katholische Überlieferung 
nach wie vor nur vom Hörensagen und aus 
einigen wenigen literarischen Zeugnissen 
kennt und nur unzureichend beschreibt. Es 
fehlt ihm hier offenbar die Erfahrung, die aber 
nach seiner eigenen Aussage notwendig ist, 
um einen Meditationsweg beurteilen zu kön- 
nen. Der unverkennbare Unterschied zwi- 
schen der von ihm vorgelegten Meditations- 
übung und der •geistlichen Übung" (exerci- 
tium spirituale) der christlichen Überliefe- 
rung scheint uns einmal der zu sein, daß die- 
se sich nicht nur auf die Übung im Erlebnis- 
bewußtsein beschränkt, sondern alle Akte 
von der Schriftlesung bis zum Gebet der 
Einfachheit (Herzensgebet) umfaßt und als 
Einheit begreift (die Einengung des Begriffes 
•Meditation" auf das Erlebnisbewußtsein 
wird sich u. E. im kath. Raum nicht durch- 
setzen, da sie weder vom Wort noch von der 
Überlieferung her gerechtfertigt ist); und 
zweitens, daß sie im tiefsten Gebet sein will; 
eben darum heißt sie ja auch einfachhin •In- 
neres Gebet" oder •Betrachtendes Gebet". 
Daß man auch im evangelischen Raum, dort 
wo es um die große Nachfolge Christi geht, 
zu dieser Tradition zurückfindet, zeigt die 
reformierte Bruderschaft von Taize, deren 
Meditationsübung in diesem Heft unserer 
Zeitschrift beschrieben und kommentiert wird. 

F. Wulf SJ 

Lexikon für Theologie und 
Kirche. Zweite, völlig neu bearbeitete 
Aufl., herausg. von Jos. Hof er, Rom, u. 
Karl Rahner, Innsbruck. Bd. Hl: Colet 
bis Faistenberger. Verlag Herder, Frei- 
burg, 1959. 1344 Sp. mit 64 Bildern. Ln. 
Subskript. DM 77,•. 

An bedeutenden theologischen Artikeln 
enthält der Band die Stichworte: Dogma, 
Dogmatik, Dogmenentwicklung, Dogmenge- 
schichte, Dreifaltigkeit, Engel, Entmytholo- 
gisierung, Erbsünde, Erlösung, Eucharistie. 
Ein Vergleich mit der Darstellung der glei- 
chen Stichworte in der ersten Aufl. des Kir- 
chenlexikons zeigt unübersehbar, wieviele 
Fragen neu bedacht und durch Rückgriff 
auf Schrift und Vätertheologie in einen um- 
fassenderen heilstheologischen Zusammen- 
hang gestellt worden sind. Auch die geistliche 
Theologie ist gut vertreten, u. a. Demut, 
Deutsche Mystik, Ecole francaise, Ekstase, 

Erbauung, Erfahrung (rel.), Erleuchtung, Er- 
scheinungen, Erweckung, Evangelische Räte; 
nicht wenige Stichworte sind hier neu hinzu- 
gekommen, u. a. Diskretion, Echtheit (rel.), 
Einfalt, Eutrapelie. Einiges vermißt man al- 
lerdings auch, z. B. Ehespiritualität, Ehre 
Gottes als Motiv des religiös-aszetischen Le- 
bens. Hin und wieder fehlt auch die Berück- 
sichtigung wichtiger Literatur, z. B. bei Ein- 
falt des grundlegenden Artikels von H. 
Bacht in RAC IV, 82Iff. oder bei Ekstase der 
Aufsätze von K. Rahner und St. Grünewald 
in ZAM 9 (1934) Iff., 124ff., 219ff. Im gan- 
zen aber wird man sagen müssen, daß die 
Neuauflage des Lexikons tiefer in der Durch- 
dringung des dargebotenen Stoffes ist und 
stärker auf die aktuelle Problematik ein- 
geht. Ein besonderes Interesse erfahren u. a. 
die Gebiete: Schrift, Liturgie, Psychologie, 
evangelische Theologie und evangelische Kir- 
che. Das Lexikon will in seiner jetzigen 
Redaktion nicht nur Wissen vermitteln, son- 
dern auch Hilfen und Anregungen zur Wei- 
terarbeit geben. F. Wulf SJ 




