Tod und Auferstehung

Von Johannes B. Lotz SJ, Pullach bei Miinchen

Beginnen wir mit einer Frage, die scheinbar weit von unserem Thema ab-
liegt: Ist der Sonntag fiir den Christen der letzte oder der erste Tag der
Woche? Nach einer mittelalterlichen Zihlung, die der liturgische Kalender
bis heute beibehalten hat, wird der Montag ,feria secunda“ (zweiter Wochen-
tag) genannt und damit der Sonntag als erster Tag der Woche angesetzt. Im
Gegensatz dazu betrachtete die frithe Christenheit den Sonntag eindeutig als
letzten Tag der Woche. Hierin klingt wohl die Ordnung des Alten Bundes
nach, wonach der Sabbat die Vollendung der Woche bedeutete. Der christ-
liche Sonntag, der den Sabbat verdringte, hat dessen Bedeutung iibernom-
men, aber dariiber hinaus vertieft und mit neuen Inhalten gefiillt. Seine Stel-
lung als letzter Tag der Woche macht etwas vom innersten Geheimnis der
Erldsung und der christlichen Botschaft kund. Sehen wir das im einzelnen.

Der Sabbat griindet, wie bekannt, im Schopfungsbericht, nach dem Gott
am siebten Tage seines Werkes ruhte. In diesem Verhalten Gottes liegt das
Urbild fiir die Gestaltung der Woche: ,Und Gott segnete den siebten Tag
und erkldrte ihn fiir heilig“ (Gen 2, 3). Hier erscheint der Sabbat als der Tag
des Herrn, insofern er dem Schopfergott geweiht ist. Diese Sinngebung
schwingt auch im christlichen Sonntag weiter, wird aber zugleich durch einen
neuen Gehalt iiberhdht, der fortan in den Vordergrund tritt. Er leuchtet aus
der christlichen Bedeutung des Wortes , Tag des Herrn“, wofiir im lateini-
schen ,dies dominica® und im griechischen ,Kyriake“ steht. Der ,Dominus®
oder ,Kyrios“ ist ndmlich, besonders nach der Botschaft des Apostels Paulus,
Christus, der menschgewordene Sohn Gottes, und zwar vor allem in der
Herrlichkeit des Vaters, also der Auferstandene, der zur Rechten Gottes
thront (vgl. Phil 2, 5—11). In dieselbe Richtung weist das Wort ,Sonn-tag*;
denn Christus wurde als ,Sol invictus®, als die von den Michten der Finster-
nis nicht besiegte und in der Auferstehung siegende Sonne gesehen. Nach
allem haben die Christen den Ruhetag vom Sabbat darum auf den darauf
folgenden Tag verlegt, weil an diesem Christus von den Toten erstanden ist.
Somit gilt der Sonntag nicht nur als Tag Gottes, als der Tag der Schopfung,
sondern vor allem als Tag Christi, als Tag der Erlésung. Er wird als letzter
Tag der Woche gefeiert, insofern sich in ihm mit der Vollendung des Schip-
fungswerkes nunmehr die Vollendung des Erlosungswerkes verbindet.

Die hier angedeutete Sinngebung des Sonntags verstehen wir tiefer, wenn
wir uns vergegenwirtigen, dafl die frithe Christenheit jede Woche das Ge-
ddchtnis unserer Erlosung beging. Zumal das Ende der Woche war diesem



82 Johannes B. Lotz

Geheimnis geweiht, was ja auch heute noch nicht vergessen ist. Man erlebte
und erlebt an den drei heiligen Tagen vom Freitag bis zum Sonntag immer
wieder jenen dramatischen Ablauf, der iber den Tod Christi zu seiner Auf-
erstehung fihrte und der fiir unser gesamtes Dasein schlechthin entscheidend
ist. Dieser Wochenzyklus spiegelte und spiegelt seinerseits den Jahreszyklus
wider, der ebenfalls das Geheimnis unserer Erlésung zum alles umfassenden
Thema hat und der im , Triduum sacrum®, in den heiligen drei Tagen chne-
gleichen, von Karfreitag bis Ostern, seine Mitte und seinen Hohepunkt
erfahrt. Hieraus ergibt sich ohne weiteres, dafl der Sonntag als der letzte Tag
der Woche gefeiert wird, weil erst an ihm das Geheimnis unserer Erlésung
zum Abschluff kommt. — Dies vorausgesetzt, 1aft sich auch der mittelalter-
lichen Zahlung, die den Sonntag an den Anfang der Woche stellt, ein tieferer
Sinn abgewinnen; denn der Abschlufl der Erlosung ist zugleich der Beginn
des Weges der Christenheit hin zum Ende der Zeiten, ist der Brunnquell, aus
dem sie Gnade um Gnade schépft.

In dem bisher Gesagten zeigt sich ein ganz bestimmter Zusammenhang von
Karfreitag und Ostern, von Tod und Auferstehung, den wir scharfer heraus-
arbeiten miissen. Das evangelische Christentum sieht meist im Karfreitag
seinen hochsten Feiertag und begrindet das damit, dafl sich im Tode Christi
unsere Erlosung vollziehe und vollende. Auch in katholischenKreisen herrscht
nicht selten eine dhnliche Auffassung, insofern man der Auferstehung fast
nur eine apologetische Bedeutung zumifit oder in ihr lediglich die Krone jener
Zeichen erblickt, durch die Christus seine géttliche Sendung bestitigt hat,
wahrend man ihren wesentlichen inneren Beitrag zu unserer Erlésung oder
unserem Heil kaum erkennt. — Im Gegensatz dazu bilden fiir das Glaubens-
bewufitsein der ersten christlichen Jahrhunderte Tod und Auferstehung
Christi eine untrennbare Einheit. Letztlich geht es um ein und dasselbe Ge-
schehen, innerhalb dessen sich freilich zwei Phasen abzeichnen. Dabei ist der
Tod der Durchgang zur Auferstehung, in der sich erfillt, was mit jenem
beginnt; noch nicht in Christi Tod, sondern erst in seiner Auferstehung ist
unsere Erlosung abgeschlossen. Deshalb feiert die Christenheit Ostern als ihr
altestes und hochstes Fest, worin der Karfreitag als die notwendige Vorstufe
enthalten ist. Somit kommt der Auferstehung eine eminente Heilsbedeutung
zu, und das christliche Dasein ist vorwiegend durch den Jubel von Ostern,
nicht durch die Trauer des Karfreitags gekennzeichnet. Das pragt sich in der
Grundstimmung der ,Eucharistia®, der frohen Danksagung der Erlésten aus,
die sich in dem zentralen sakramentalen Geschehen der Opferfeier verdichtet
und dieser darum mit Recht ihren Namen gibt.

Wollen wir dem umschriebenen Zusammenhang von Tod und Auferste-
hung im einzelnen nachspiiren, so bietet sich uns dafiir als das Nachstliegende



Tod und Auferstehung 83

die Liturgie des Osterfestes an. Dort singt die Kirche in der Préfation von
Christus: ,Mortem nostram moriendo destruxit et vitam resurgendo repara-
vit“ (,durch sein Sterben hat er unseren Tod iiberwunden und durch seine
Auferstehung hat er das Leben wiederhergestellt®). Demnach umfafit unsere
Erlosung zwei Schritte: das Uberwinden des Todes der Siinde oder der Got-
tesferne und das Wiederherstellen des Lebens der Gnade oder des Lebens in
Gott. Sicher bereitet der erste Schritt den zweiten vor; ebenso sicher erfullt
sich unsere Erlosung aber erst im zweiten Schritt; im Grunde handelt es sich
um zwei Seiten eines und desselben Vorgangs. Nun ist mit Christi Tod der
erste Schritt gegeben; offenbar bewirkt sein Sterben nach der Prafation das
Uberwinden unseres Todes. Der zweite Schritt hingegen ist an Christi Auf-
erstehung gebunden; offensichtlich folgt nach derselben Préfation aus seinem
neuen Leben die Wiederherstellung unseres Lebens. Schiiefilich gehort inner-
halb des einen Erlosungsgeschehens der Tod Christi mit seiner Auferstehung
untrennbar zusammen; in Christi Tod grundgelegt, vollendet sich unsere
Erlosung in seiner Auferstehung, die sich damit fiir uns als entscheidendes
Heilsmysterium darstellt. Darum heifit es im Romerbrief: ,Um unserer Siin-
den willen ward er dahingegeben, um unserer Rechtfertigung willen ward er
auferweckt“ (Roém 4, 25).

In die Osterfeier war von Anfang an das Grundsakrament des Christen-
tums, die Taufe, eingebettet. Sie wurde in der Osternacht gespendet, weil der
erleuchtete Glaube der ersten Zeiten das neue Leben, das sie verleiht, als
Teilnahme am Ostergeheimnis oder an der Herrlichkeit des auferstandenen
und verklirten Herrn sah. Darin war Christi Tod mitenthalten; denn das
dreimalige Unter- und Auftauchen im Taufwasser wies auf das Begraben-
werden des alten Menschen mit dem toten Christus und auf die Wiedergeburt
des neuen Menschen mit dem auferstandenen Christus hin.

Dieselbe Sicht des Taufsakramentes kiindigt sich schon bei Paulus an. Dort
geht es um die Freiheit von der Herrschaft der Siinde, weshalb in der Taufe
vor allem die Teilnahme an Christi Tod hervortritt. Durch sie ist der alte
Mensch mitgekreuzigt, sind wir der Siinde gestorben und damit ihrer Gewalt
entzogen. ,,Oder wifit ihr nicht, dafl wir alle, die wir auf Christus getauft sind,
auf seinen Tod hin getauft sind?“ (Rom 6, 3). Zugleich jedoch wird der innere
Zusammenhang der Taufe mit Christi Auferstehung betont. Wenn wir ndm-
lich mit seinem Tode verwachsen und dadurch diesem angeglichen sind, so
werden wir auch mit seiner Auferstehung verwachsen und dadurch dieser
angeglichen sein; ,denn wenn wir mit der Angleichung an seinen Tod zusam-
mengewachsen sind, so werden wir es auch mit derjenigen an seine Aufer -
stehung sein“ (6, 5). Die Wirkung dieser doppelten Angleichung liegt darin,
dafl wir, der Siinde gestorben, in der Neuheit des Lebens wandeln, dafl wir



84 Johannes B. Lotz

mit Christus leben oder in Christus fiir Gott leben. Unser neues Leben hat
also in Christi Auferstehung seinen nachsten Ursprung.

Eine Bestatigung fiur das bisher Gesagte findet sich bei Christus selbst.
Gewifl hat er seine Auferstehung auch als bezeugendes Zeichen seiner Sen-
dung gedeutet (Mt 12, 38—42; Joh 2, 18—22). Doch stellt er sie vor allem als
wesentlichen Bestandteil seines Erlésungswerkes dar; das zeigt die drei-
malige Ankiindigung seines Endes, von der die Synoptiker berichten. Danach
miindet sein Leiden jedesmal in die Auferstehung ein (ausgenommen allein
die zweite Voraussage bei Lukas); beide bilden eine Einheit; das Leiden ist
die unerldfiliche Vorbedingung fir die Auferstehung als Vollendung, wie
Jesus selbst mit den Worten an die Emmausjiinger bezeugt: ,Mufite nicht
Christus dies leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen?“ (Lk 24, 26).

Noch deutlicher hebt Johannes den Gehalt der ,Stunde“ ohnegleichen her-
aus, der Christi Erdenleben entgegenstrebt; es ist die Stunde, ,,da der Men-
schensohn verherrlicht wird“ (Joh 12,23). Fur diese Stunde gilt die Bitte: ,, Vater,
verherrliche mich nun bei dir mit der Herrlichkeit, die ich bei dir hatte, ehe
die Welt war® (Joh 17, 5); die Herrlichkeit des ewigen Logos wird jetzt auch
seiner Menschennatur zuteil, was erst in der Auferstehung, der Himmelfahrt
und im Thronen zur Rechten geschieht. Zugleich jedoch umschliefit die Ver-
herrlichung den Opfertod: ,Wenn ich von der (aus der) Erde erhoht bin,
werde ich alle an mich ziehen. Mit diesen Worten wollte er andeuten, welchen
Todes er sterben sollte* (Joh 12, 32 f.). Demnach besagt das Erhéhen zu-
ndchst das Erheben des Herrn iiber die Erde am Stamme des Kreuzes; die
Eigenart dieses Todes ist aber erst dann ausgeschopft, wenn wir das Erhohen
im paulinischen Sinne (vgl. Phil 2,9) verstehen als Erhohen der Auferstehung
und Verherrlichung, das den Herrn aus dem Bereich des Hiesigen fortnimmt
oder uber die irdische Daseinsweise hinausfiihrt. Kraft der doppelten Erhé-
hung zieht der Gekreuzigte und Verklarte alle an sich, indem er sie dem Tod
entreifit und mit dem Leben begnadet.

Ahnlich klingt es in den Worten an: ,Wenn das Weizenkorn nicht in die
Erde fillt und stirbt, bleibt es allein; wenn es aber stirbt, bringt es viele
Frucht® (Joh 12, 24). Das Weizenkorn stirbt, insofern es als solches verschwin-
det; es bringt viele Frucht, insofern aus ihm das neue Leben der entfalteten
Pflanze wichst. Christus als das gottmenschliche Weizenkorn stirbt am Kreuz,
wodurch seine irdische Daseinsweise verschwindet; damit bringt er in denen,
die zu ihm gehéren, viele Frucht, weil aus seinem Tode das neue Leben der
Auferstehung hervorgeht, an dem er die Seinen teilnehmen lifit,

Auf das Opfer Christi angewandt, bedeutet dies: es gelangt erst durch die

Avuferstehung in seine Vollendung. Das Opfer nimlich umschlieft wesentlich
die Annahme der Opfergabe durch Gott; so entspricht der Hingabe Christi in



Tod und Auferstehung 85

seinem Tod die Annahme des Opfers von seiten des Vaters in seiner Aufer-
stehung. Christi Tod entzieht seine Opfergabe dem irdischen Bereich; seine
Avuferstehung aber besagt, dafl dieselbe Opfergabe von des Vaters Herrlich-
keit durchstrahlt, ergriffen, in Besitz genommen und folglich angenommen ist.
Darauf weisen die Worte des Hebrierbriefes hin: er ist ,ein fir allemal in
das Heiligtum eingetreten® (9, 12). Auferdem umfafit das Opfer Christi in
seiner heilstheologischen Sinnfiille wesentlich das Opfermahl oder die Teil-
nahme an der Opferfrucht. Christus selbst spricht von dem neuen Mahl, zu
dem sein Opfer hingeleitet: , Wahrlich, ich sage euch, ich werde von dem Ge-
wachs des Weinstocks nicht mehr trinken bis zu dem Tage, da ich es neu im
Reiche Gottes trinken werde“ (Mk 14, 25). Der Tag, von dem hier die Rede
ist, fallt mit der ,Stunde“ bei Johannes zusammen und meint daher Christi
Auferstehung oder Verherrlichung, die uns erst die volle Teilnahme an der
Opferfrucht des Kreuzes gewihrt. — Hieraus ergeben sich wichtige Folge-
rungen fiir die heilige Messe, die gerade als Opferfeier die Auferstehung in
sich tragt, wie das eben Gesagte zeigt, und deshalb mit Recht ,Eucharistia®
genannt wird.

Unsere Darlegungen suchen die Heilsbedeutung der Auferstehung heraus-
zuarbeiten, ohne die Kraft des Opfertodes zu verringern. Das heifit fir die
christliche Lebensgestaltung: ,Wer sein Leben lieb hat, verliert es; wer dage-
gen sein Leben in dieser Welt hafit, wird es fiir das ewige Leben bewahren®
(Joh 12, 25). Allein wer Christi Opfertod mit allem, was er einschliefit, per-
sonal iibernimmt und im inneren Sterben des alten Menschen nadhvolizieht,
wird am géttlichen Leben Anteil haben, das von der Auferstehung her uns
zustromt. Man darf darum Opfertod und Auferstehung Christi nicht getrennt
sehen, sondern muf sie als eine Einheit betrachten, um vor Augen zu haben,
daf} sich jedes mit Christus dargebrachte Opfer im Leben vollendet. Ein herr-
liches Symbol fiir diese Einheit stellt der am Kreuz triumphierende Christus
dar, den die frithmittelalterliche Kunst so eindrucksvoll dargestellt hat.*
MCn zu diesem Versuch verdankt der Verfasser den Liturgievorlesungen von
JA. Jungmann und dem Buch: F. X. Durrwell, Die Auferstchung Jesu als Heils-
mysterium. Salzburg 1958. — In verwandten Bahnen bewegt sich das Kapitel ,Die Chri-

stus-Meditation als Erfiillung des meditativen Lebens® in: J. L o t z, Meditation im Alltag,
Frankfurt 1959, 180—159.






