
Tod und Auferstehung 

Von Johannes B. L o t z SJ, Pullach bei München 

Beginnen wir mit einer Frage, die scheinbar weit von unserem Thema ab- 
liegt: Ist der Sonntag für den Christen der letzte oder der erste Tag der 
Woche? Nach einer mittelalterlichen Zählung, die der liturgische Kalender 
bis heute beibehalten hat, wird der Montag •feria secunda" (zweiter Wochen- 
tag) genannt und damit der Sonntag als erster Tag der Woche angesetzt. Im 
Gegensatz dazu betrachtete die frühe Christenheit den Sonntag eindeutig als 
letzten Tag der Woche. Hierin klingt wohl die Ordnung des Alten Bundes 
nach, wonach der Sabbat die Vollendung der Woche bedeutete. Der christ- 
liche Sonntag, der den Sabbat verdrängte, hat dessen Bedeutung übernom- 
men, aber darüber hinaus vertieft und mit neuen Inhalten gefüllt. Seine Stel- 
lung als letzter Tag der Woche macht etwas vom innersten Geheimnis der 
Erlösung und der christlichen Botschaft kund. Sehen wir das im einzelnen. 

Der Sabbat gründet, wie bekannt, im Schöpfungsbericht, nach dem Gott 
am siebten Tage seines Werkes ruhte. In diesem Verhalten Gottes liegt das 
Urbild für die Gestaltung der Woche: •Und Gott segnete den siebten Tag 
und erklärte ihn für heilig" (Gen 2, 3). Hier erscheint der Sabbat als der Tag 
des Herrn, insofern er dem Schöpfergott geweiht ist. Diese Sinngebung 
schwingt auch im christlichen Sonntag weiter, wird aber zugleich durch einen 
neuen Gehalt überhöht, der fortan in den Vordergrund tritt. Er leuchtet aus 
der christlichen Bedeutung des Wortes •Tag des Herrn", wofür im lateini- 
schen •dies dominica" und im griechischen •Kyriake" steht. Der •Dominus" 
oder •Kyrios" ist nämlich, besonders nach der Botschaft des Apostels Paulus, 
Christus, der menschgewordene Sohn Gottes, und zwar vor allem in der 
Herrlichkeit des Vaters, also der Auferstandene, der zur Rechten Gottes 
thront (vgl. Phil 2, 5•11). In dieselbe Richtung weist das Wort •Sonn-tag"; 
denn Christus wurde als •Sol invictus", als die von den Mächten der Finster- 
nis nicht besiegte und in der Auferstehung siegende Sonne gesehen. Nach 
allem haben die Christen den Ruhetag vom Sabbat darum auf den darauf 
folgenden Tag verlegt, weil an diesem Christus von den Toten erstanden ist. 
Somit gilt der Sonntag nicht nur als Tag Gottes, als der Tag der Schöpfung, 
sondern vor allem als Tag Christi, als Tag der Erlösung. Er wird als letzter 
Tag der Woche gefeiert, insofern sich in ihm mit der Vollendung des Schöp- 
fungswerkes nunmehr die Vollendung des Erlösungswerkes verbindet. 

Die hier angedeutete Sinngebung des Sonntags verstehen wir tiefer, wenn 
wir uns vergegenwärtigen, daß die frühe Christenheit jede Woche das Ge- 
dächtnis unserer Erlösung beging. Zumal das Ende der Woche war diesem 



82 Johannes B. Lotz 

Geheimnis geweiht, was ja auch heute noch nicht vergessen ist. Man erlebte 
und erlebt an den drei heiligen Tagen vom Freitag bis zum Sonntag immer 
wieder jenen dramatischen Ablauf, der über den Tod Christi zu seiner Auf- 
erstehung führte und der für unser gesamtes Dasein schlechthin entscheidend 
ist. Dieser Wochenzyklus spiegelte und spiegelt seinerseits den Jahreszyklus 
wider, der ebenfalls das Geheimnis unserer Erlösung zum alles umfassenden 
Thema hat und der im •Triduum sacrum", in den heiligen drei Tagen ohne- 
gleichen, von Karfreitag bis Ostern, seine Mitte und seinen Höhepunkt 
erfährt. Hieraus ergibt sich ohne weiteres, daß der Sonntag als der letzte Tag 
der Woche gefeiert wird, weil erst an ihm das Geheimnis unserer Erlösung 
zum Abschluß kommt. • Dies vorausgesetzt, läßt sich auch der mittelalter- 
lichen Zählung, die den Sonntag an den Anfang der Woche stellt, ein tieferer 
Sinn abgewinnen; denn der Abschluß der Erlösung ist zugleich der Beginn 

des Weges der Christenheit hin zum Ende der Zeiten, ist der Brunnquell, aus 
dem sie Gnade um Gnade schöpft. 

In dem bisher Gesagten zeigt sich ein ganz bestimmter Zusammenhang von 
Karfreitag und Ostern, von Tod und Auferstehung, den wir schärfer heraus- 
arbeiten müssen. Das evangelische Christentum sieht meist im Karfreitag 
seinen höchsten Feiertag und begründet das damit, daß sich im Tode Christi 
unsereErlösung vollziehe und vollende. Auch in katholischenKreisen herrscht 
nicht selten eine ähnliche Auffassung, insofern man der Auferstehung fast 
nur eine apologetische Bedeutung zumißt oder in ihr lediglich die Krone jener 
Zeichen erblickt, durch die Christus seine göttliche Sendung bestätigt hat, 
während man ihren wesentlichen inneren Beitrag zu unserer Erlösung oder 
unserem Heil kaum erkennt. • Im Gegensatz dazu bilden für das Glaubens- 
bewußtsein der ersten christlichen Jahrhunderte Tod und Auferstehung 
Christi eine untrennbare Einheit. Letztlich geht es um ein und dasselbe Ge- 
schehen, innerhalb dessen sich freilich zwei Phasen abzeichnen. Dabei ist der 
Tod der Durchgang zur Auferstehung, in der sich erfüllt, was mit jenem 
beginnt; noch nicht in Christi Tod, sondern erst in seiner Auferstehung ist 
unsere Erlösung abgeschlossen. Deshalb feiert die Christenheit Ostern als ihr 
ältestes und höchstes Fest, worin der Karfreitag als die notwendige Vorstufe 

enthalten ist. Somit kommt der Auferstehung eine eminente Heilsbedeutung 
zu, und das christliche Dasein ist vorwiegend durch den Jubel von Ostern, 
nicht durch die Trauer des Karfreitags gekennzeichnet. Das prägt sich in der 
Grundstimmung der •Eucharistia", der frohen Danksagung der Erlösten aus, 
die sich in dem zentralen sakramentalen Geschehen der Opferfeier verdichtet 
und dieser darum mit Recht ihren Namen gibt. 

Wollen wir dem umschriebenen Zusammenhang von Tod und Auferste- 
hung im einzelnen nachspüren, so bietet sich uns dafür als das Nächstliegende 



Tod und Auferstehung 83 

die Liturgie des Osterfestes an. Dort singt die Kirche in der Präfation von 
Christus: •Mortem nostram moriendo destruxit et vitam resurgendo repara- 
vit" (•durch sein Sterben hat er unseren Tod überwunden und durch seine 
Auferstehung hat er das Leben wiederhergestellt"). Demnach umfaßt unsere 
Erlösung zwei Schritte: das Überwinden des Todes der Sünde oder der Got- 
tesferne und das Wiederherstellen des Lebens der Gnade oder des Lebens in 
Gott. Sicher bereitet der erste Schritt den zweiten vor; ebenso sicher erfüllt 
sich unsere Erlösung aber erst im zweiten Schritt; im Grunde handelt es sich 
um zwei Seiten eines und desselben Vorgangs. Nun ist mit Christi Tod der 
erste Schritt gegeben; offenbar bewirkt sein Sterben nach der Präfation das 
Überwinden unseres Todes. Der zweite Schritt hingegen ist an Christi Auf- 
erstehung gebunden; offensichtlich folgt nach derselben Präfation aus seinem 
neuen Leben die Wiederherstellung unseres Lebens. Schließlich gehört inner- 
halb des einen Erlösungsgeschehens der Tod Christi mit seiner Auferstehung 
untrennbar zusammen; in Christi Tod grundgelegt, vollendet sich unsere 
Erlösung in seiner Auferstehung, die sich damit für uns als entscheidendes 
Heilsmysterium darstellt. Darum heißt es im Römerbrief: •Um unserer Sün- 
den willen ward er dahingegeben, um unserer Rechtfertigung willen ward er 
auferweckt" (Rom 4, 25). 

In die Osterfeier war von Anfang an das Grundsakrament des Christen- 
tums, die Taufe, eingebettet. Sie wurde in der Osternacht gespendet, weil der 
erleuchtete Glaube der ersten Zeiten das neue Leben, das sie verleiht, als 
Teilnahme am Ostergeheimnis oder an der Herrlichkeit des auferstandenen 
und verklärten Herrn sah. Darin war Christi Tod mitenthalten; denn das 
dreimalige Unter- und Auftauchen im Taufwasser wies auf das Begraben- 
werden des alten Menschen mit dem toten Christus und auf die Wiedergeburt 
des neuen Menschen mit dem auferstandenen Christus hin. 

Dieselbe Sicht des Taufsakramentes kündigt sich schon bei Paulus an. Dort 
geht es um die Freiheit von der Herrschaft der Sünde, weshalb in der Taufe 
vor allem die Teilnahme an Christi Tod hervortritt. Durch sie ist der alte 
Mensch mitgekreuzigt, sind wir der Sünde gestorben und damit ihrer Gewalt 
entzogen. •Oder wißt ihr nicht, daß wir alle, die wir auf Christus getauft sind, 
auf seinen Tod hin getauft sind?" (Rom 6, 3). Zugleich jedoch wird der innere 
Zusammenhang der Taufe mit Christi Auferstehung betont. Wenn wir näm- 
lich mit seinem Tode verwachsen und dadurch diesem angeglichen sind, so 
werden wir auch mit seiner Auferstehung verwachsen und dadurch dieser 
angeglichen sein; •denn wenn wir mit der Angleichung an seinen Tod zusam- 
mengewachsen sind, so werden wir es auch mit derjenigen an seine Aufer- 
stehung sein" (6, 5). Die Wirkung dieser doppelten Angleichung liegt darin, 
daß wir, der Sünde gestorben, in der Neuheit des Lebens wandeln, daß wir 



84 Johannes B. Lotz 

mit Christus leben oder in Christus für Gott leben. Unser neues Leben hat 
also in Christi Auferstehung seinen nächsten Ursprung. 

Eine Bestätigung für das bisher Gesagte findet sich bei Christus selbst. 
Gewiß hat er seine Auferstehung auch als bezeugendes Zeichen seiner Sen- 
dung gedeutet (Mt 12, 38•42; Joh 2, 18•22). Doch stellt er sie vor allem als 
wesentlichen Bestandteil seines Erlösungswerkes dar; das zeigt die drei- 
malige Ankündigung seines Endes, von der die Synoptiker berichten. Danach 
mündet sein Leiden jedesmal in die Auferstehung ein (ausgenommen allein 
die zweite Voraussage bei Lukas); beide bilden eine Einheit; das Leiden ist 
die unerläßliche Vorbedingung für die Auferstehung als Vollendung, wie 
Jesus selbst mit den Worten an die Emmausjünger bezeugt: •Mußte nicht 
Christus dies leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen?" (Lk 24, 26). 

Noch deutlicher hebt Johannes den Gehalt der •Stunde" ohnegleichen her- 
aus, der Christi Erdenleben entgegenstrebt; es ist die Stunde, •da der Men- 
schensohn verherrlicht wird " (Joh 12,23). Für diese Stunde gilt die Bitte: • Vater, 
verherrliche mich nun bei dir mit der Herrlichkeit, die ich bei dir hatte, ehe 
die Welt war" (Joh 17,5); die Herrlichkeit des ewigen Logos wird jetzt auch 
seiner Menschennatur zuteil, was erst in der Auferstehung, der Himmelfahrt 
und im Thronen zur Rechten geschieht. Zugleich jedoch umschließt die Ver- 
herrlichung den Opfertod: •Wenn ich von der (aus der) Erde erhöht bin, 
werde ich alle an mich ziehen. Mit diesen Worten wollte er andeuten, welchen 
Todes er sterben sollte" (Joh 12, 32 f.). Demnach besagt das Erhöhen zu- 
nächst das Erheben des Herrn über die Erde am Stamme des Kreuzes; die 
Eigenart dieses Todes ist aber erst dann ausgeschöpft, wenn wir das Erhöhen 
im paulinischen Sinne (vgl. Phil 2,9) verstehen als Erhöhen der Auferstehung 
und Verherrlichung, das den Herrn aus dem Bereich des Hiesigen fortnimmt 
oder über die irdische Daseinsweise hinausführt. Kraft der doppelten Erhö- 
hung zieht der Gekreuzigte und Verklärte alle an sich, indem er sie dem Tod 
entreißt und mit dem Leben begnadet. 

Ähnlich klingt es in den Worten an: •Wenn das Weizenkorn nicht in die 
Erde fällt und stirbt, bleibt es allein; wenn es aber stirbt, bringt es viele 
Frucht" (Joh 12, 24). Das Weizenkorn stirbt, insofern es als solches verschwin- 
det; es bringt viele Frucht, insofern aus ihm das neue Leben der entfalteten 
Pflanze wächst. Christus als das gottmenschliche Weizenkorn stirbt am Kreuz, 
wodurch seine irdische Daseinsweise verschwindet; damit bringt er in denen, 
die zu ihm gehören, viele Frucht, weil aus seinem Tode das neue Leben der 
Auferstehung hervorgeht, an dem er die Seinen teilnehmen läßt. 

Auf das Opfer Christi angewandt, bedeutet dies: es gelangt erst durch die 
Auferstehung in seine Vollendung. Das Opfer nämlich umschließt wesentlich 
die Annahme der Opfergabe durch Gott; so entspricht der Hingabe Christi in 



Tod und Auferstehung 85 

seinem Tod die Annahme des Opfers von Seiten des Vaters in seiner Aufer- 
stehung. Christi Tod entzieht seine Opfergabe dem irdischen Bereich; seine 
Auferstehung aber besagt, daß dieselbe Opfergabe von des Vaters Herrlich- 
keit durchstrahlt, ergriffen, in Besitz genommen und folglich angenommen ist. 
Darauf weisen die Worte des Hebräerbriefes hin: er ist •ein für allemal in 
das Heiligtum eingetreten" (9, 12). Außerdem umfaßt das Opfer Christi in 
seiner heilstheologischen Sinnfülle wesentlich das Opfermahl oder die Teil- 
nahme an der Opferfrucht. Christus selbst spricht von dem neuen Mahl, zu 
dem sein Opfer hingeleitet: •Wahrlich, ich sage euch, ich werde von dem Ge- 
wächs des Weinstocks nicht mehr trinken bis zu dem Tage, da ich es neu im 
Reiche Gottes trinken werde" (Mk 14,25). Der Tag, von dem hier die Rede 
ist, fällt mit der •Stunde" bei Johannes zusammen und meint daher Christi 
Auferstehung oder Verherrlichung, die uns erst die volle Teilnahme an der 
Opferfrucht des Kreuzes gewährt. • Hieraus ergeben sich wichtige Folge- 
rungen für die heilige Messe, die gerade als Opferfeier die Auferstehung in 
sich trägt, wie das eben Gesagte zeigt, und deshalb mit Recht •Eucharistia" 
genannt wird. 

Unsere Darlegungen suchen die Heilsbedeutung der Auferstehung heraus- 
zuarbeiten, ohne die Kraft des Opfertodes zu verringern. Das heißt für die 
christliche Lebensgestaltung: •Wer sein Leben lieb hat, verliert es; wer dage- 
gen sein Leben in dieser Welt haßt, wird es für das ewige Leben bewahren" 
(Joh 12, 25). Allein wer Christi Opfertod mit allem, was er einschließt, per- 
sonal übernimmt und im inneren Sterben des alten Menschen nachvollzieht, 
wird am göttlichen Leben Anteil haben, das von der Auferstehung her uns 
zuströmt. Man darf darum Opfertod und Auferstehung Christi nicht getrennt 
sehen, sondern muß sie als eine Einheit betrachten, um vor Augen zu haben, 
daß sich jedes mit Christus dargebrachte Opfer im Leben vollendet. Ein herr- 
liches Symbol für diese Einheit stellt der am Kreuz triumphierende Christus 
dar, den die frühmittelalterliche Kunst so eindrucksvoll dargestellt hat.* 

* Anregungen zu diesem Versuch verdankt der Verfasser den Liturgievorlesungen von 
J. A. Jungmann und dem Buch: F. X. Durrwell, Die Auferstehung Jesu als Heils- 
mysterium. Salzburg 1958. • In verwandten Bahnen bewegt sich das Kapitel •Die Chri- 
stus-Meditation als Erfüllung des meditativen Lebens" in: J. L o t z , Meditation im Alltag, 
Frankfurt 1959, 130•159. 




