Die Seitenwunde Jesu

Von André Lefévre SJ, Chantilly bei Paris

Johannes ist der einzige Evangelist, der beim Tod Jesu zugegen war. Sein Bericht
ist das Zeugnis dessen, der gesehen hat. Nach seinem eigenen Wort will er uns durch
dieses Zeugnis zum Glauben fithren (Joh 19, 85). Der Inhalt des Berichtes sind die
Taten des Erlosers: in ihrer menschlichen Greifbarkeit spricht sich die Liebe Gottes
aus, der uns rettet. ,Diese Zeichen sind aufgeschrieben, damit ihr glaubt, daf Jesus
Christus der Sohn Gottes ist und damit ihr dadurch, dafl ihr glaubt, in seinem Namen
Leben habt“ (Joh 20, 31). Es gilt demnach, in den schlichten Worten des Berichtes die
Offenbarung der Erldserliebe zu vernehmen.

Eine solche Untersuchung darf nicht das Werk frommer Findigkeit sein, noch han-
delt es sich darum, die Schriftworte mit Gewalt in ein theologisches System einzu-
ordnen. Es mufl uns gelingen, hinter den Ausdriicken des Evangelisten seinen glii-
henden Glauben zu entdecken. Geborgen in der Gemeinde Israels, getragen von
ihren Riten und Festen war die Seele des Johannes durch die Schriftbetrachtung ge-
bildet worden. Sodann hatte er im langen und vertrauten Umgang mit Jesus erfah-
ren, wie sich das Harren Israels erfullte. Auf diese Erfahrung warf dann der Oster-
morgen ein neues Licht. Danach hatte Johannes im Schof} der jungen Kirche durch
lange Jahre hindurch sein Zeugnis abgelegt. Der Glaube, den er an die andern
weitergab und den er gegen die ersten Irrlehren verteidigte, klirte sich mehr und
mehr. Dieses ausgereifte Zeugnis legte er am Abend seines Lebens schriftlich nieder.

Wenn wir das Zeugnis richtig begreifen wollen, miissen wir es mit den Augen
des Johannes lesen. Das soll im folgenden versucht werden. Wir trachten danach, uns
so weit wie mdglich in der Gedankenwelt des Johannes zu bewegen. Wir nehmen
seine anderen Schriften zu Hilfe, um die Bedeutung der Ausdriicke genau zu bestim-
men, und wir versuchen zu ermitteln, wohin genau seine Gedanken gehen, wenn er
in dem Zeugnis ausdriicklich auf das Alte Testament verweist.

»Er neigte das Haupt und lieferte den Geist aus“ (Joh 19,306)

»Das Haupt neigen“ findet sich im Neuen Testament nur noch in der bekannten
Antwort des Herrn: ,Der Menschensohn hat nichts, wo er sein Haupt hinneigen kann®
(Mt 8,20; Lk 9, 58). Jetzt, wo das Tagwerk getan ist, hat Jesus Ruhe gefunden. In-
dem er das Leben hingab, hat er das Liebeswerk vollendet, das ihm sein Vater auf-
getragen hatte (Joh 10,17); er hat seinen Vater verherrlicht und der Vater verherr-
licht ihn (Joh 13,31—32; 17, 4—35); jetzt kann er den Geist ausliefern. Der Ausdruck
ist ungewohnt. Markus sagt blofl: ,Er hauchte aus® (Mk 15, 87). Lukas fiigt das
Psalmwort hinzu: ,In deine Hinde befehle ich meinen Geist“ (Lk 28, 46). Matthius:
»Er gab den Geist auf“ (Mt 27, 50). Es fillt auf, wie die Evangelisten im Augenblick
des Todes Jesu mit Nachdruck den Geist erwdhnen; die gewohnliche Formel hitte
gelautet: ,die Seele aufgeben® (vgl. Gen 35,18 LXX). Aber der Ausdrudk, den Jo-
hannes braudht, ist noch auffallender: ausliefern. Er verwendet ihn sonst nur noch



Die Seitenwunde Jesu 87

im Zusammenhang mit dem Verrat: Judas liefert Jesus den Juden aus (Joh 6,64. 71;
12,4; 18,2.11. 21; 18,2. 5); die Juden liefern ihn Pilatus aus (Joh 18,30. 35—36;
19,11); Pilatus liefert ihn zum Tod am Kreuze aus (Joh 19,16). Ausliefern bedeutet
das Ergreifen von etwas, um es in die Macht eines Dritten zu geben. Siinde, Tod,
menschliche Vollmacht vermdgen iiber Jesus nichts; Jesus liefert sein Leben selber
aus: ,Niemand nimmt mir das Leben, sondern ich gebe es von mir aus hin“ (Joh
10,18). Die Unbestimmtheit des Ausdrucks (es wird nicht gesagt, wem der Geist aus-
geliefert wird) vertieft noch die Perspektive. Als Jesus im Tempel rief: ,Wenn
jemand diirstet, komme er zu mir und trinke!“, meinte er, nach der Erklarung des
Evangelisten, die Sendung des Geistes, wie sie sich ereignen sollte bei der Verherr-
lichung (Joh 7,87—39). Jetzt ist Jesus verherrlicht, der Geist ist ausgeliefert, die
Quelle 6ffnet sich. Im letzten Seufzer Jesu offenbarte sich {ir Johannes die voll-
kommene Freiheit der siegreichen Liebe Gottes: Jesus liefert sein Leben aus zu
unserm Heil und schenkt damit der Welt den lebenspendenden Geist.

Der Lanzenstofi

Wir ahnen schon, wohin uns die Betrachtung der Wunde fithren wird, aus welcher
Blut und Wasser flieBen. Diese Wunde kann nur Zeichenwert besitzen. Als Toter
vermag Christus keine Verdienste mehr zu erwerben; das Erlosungswerk ist voll-
endet. Aber es beginnt das Sakrament. Dieses Zeichen ist fiir Johannes von grofier
Wichtigkeit; er besteht hier auf der Wahrhaftigkeit seines Zeugnisses. In seinem
ersten Brief kommt er auf das Zeugnis des Geistes zuriick, das bekraftigt wird durch
das Zeugnis des Blutes und Wassers (1 Joh 5, 5—8). Im ersten Kapitel der Apoka-
lypse (Apk 1,5.7) erscheint wiederum die Gestalt des durchbohrten Erlosers, dies-
mal als Richter. — Hier ist ein Knotenpunkt der johanneischen Theologie. Es gilt,
die Fiden sorgfiltig auseinander zu halten, die an dieser Stelle zusammenlaufen. ‘

»Kein Knochen soll an ihm zerbrochen werden® ( Joh 19, 36}

Den Weg weist uns Johannes selber durch die beiden Zitate aus dem Alten Testa-
ment. Das erste spielt eindeutig auf eine Vorschrift an, die den Ritus des Oster-
lammes betrifft: seine Knochen durften nicht zerbrochen werden (Ex 12,46 und 10
LXX; Num 9, 12). Im Gekreuzigten erblickt Johannes jene Wirklichkeit, deren Vor-
Zeichen dasOsterlamm war. Die jahrliche Feier geschah zur Erinnerung an die grofie
Erlosung des jungen Israels, an den Tag, da Gott sein Volk aus der Sklaverei befreit
hatte, um es zu seinem erstgeborenen Sohn zu machen. Das Blut des Lammes war
das Erkennungszeichen der Erlosten: in dem durch das Blut beschiitzten und gehei-
ligten Hause wachte die Familie die ganze Nacht, vereint beim heiligen Mahl. Kei-
ner durfte in dieser Nacht den Blutbezirk verlassen. Aber am Morgen verlieflen sie
ihn alle als Sieger, frei, beladen mit der Beute ihrer Herren von gestern. Agypten
aber beweinte seine Erstgeborenen.

Alle diese Ereignisse, welche ihm vertraut waren wie jedem Israeliten, bezieht
Johannes auf Jesus, das wahre Lamm, das geschlachtet ward vor dem Tore Jerusa-
lems und dessen gedffnete Seite mit Blut bezeichnet ist.



88 André Lefévre

Das Verbot, die Knochen zu brechen, mufl aber auch in sich einen Sinn haben. Das
Rituale des Exodus gibt uns dariiber keinerlei Aufschluff. Zweifellos griindet die
Vorschrift in der Ehrfurcht, mit der man die heiligen Dinge behandelte. So machte
ein zerbrochenes Glied jedes Tier untauglich fiir ein Opfer (Lev 22,22) und jeden
Priester untauglich fiir den Altardienst (Lev 21,19). Johannes will somit den sakra-
len Charakter des am Kreuze hangenden Opfers unterstreichen. Aber das Zitat ver-
weist auch, hochst aufschlufireich, auf einen Weisheitspsalm.

Uiele Ubel widerfahren dem Gerechten,
aber aus qllen errettet ihn der Herr.
Eyr behiitet alle seine Gebeine,
dafl ihrer nicht eins zerbrochen wird,
Das Ubel wird den Gottlosen téten;
die den Gerechten hassen, miissen es bezaklen.
Der Herr erlost die Seele seiner Knechte,
alle, die auf ihn vertrauen, sie miissen nichts bezahlen.

Ohne Zweifel denkt Johannes an diesen Schlufl des 34. Psalmes. Im Gekreuzigten
erblickt er den Typus des verfolgten Gerechten, von dem der Psalmist spricht. Das
Bild von den Gebeinen kehrt in andern Psalmen wieder: das Gebein versinnbildet
das solide Geriist, gleichsam die Substanz des kérperlichen Wesens. So klagt im
22. Psalm (,Mein Gott, mein Gott...“) der von allen Seiten Bedringte: ,Es lésen
sich alle meine Gebeine® (Ps 22, 15); ,ich kann alle meine Gebeine zihlen“ (Ps 22,
18). Aber aus der Tiefe seiner Verlassenheit ruft er zu Gott mit unerschiitterlichem
Vertrauen, und der Psalm schliefit mit einer Danksagung, da Gott das Rufen der
Ungliicklichen hort. Alle Armen aber sollen in seinen Lobgesang einstimmen. Dieses
Thema nimmt der 84. Psalm auf und entfaltet es. Das Gebet des Séngers ist gehort
worden; nun 13dt er alle Leidensbriider ein, Gott mit ihm zu loben. Aber dieser Sin-
ger ist auch ein Lehrer der Weisheit: aus seiner Erfahrung schopfend unterweist er
jene, die gleich ihm die Gerechtigkeit lieben und auf Gott vertrauen. Sie werden
Rettung finden; man wird ihnen kein Glied zerbrechen, denn Gott beschiitzt seine
Knedite. — Fiir Johannes hingt am Kreuz der Gerechte, weldher in der Verfolgung
das Gottvertrauen nicht verliert; der Knecht, welcher bis zum Ende den Willen Got-
tes erfallt.

Es war der Wille des Herrn, ihn mit Krankheit zu zerbredhen.
Wenn er sein Leben zum Schuldopfer einsetzt,
wird er Nachkommen sehen und lange leben.
Seinetwegen wird der Wille des Herrn triumphieren . . .
Durch diese Erfahrung wird der Gerechte, mein Knedht,
vielen Gerechtigkeit schaffen . . .
Er hat die Siinden der vielen getragen,
er wird fir die Siinder eintreten (Is 58, 10—12).

Daf} Johannes im Hinblick auf den Gerechten des 34. Psalms an den Leidens-
knecht dachte, 148t sein erster Brief deutlich erkennen: , Wir haben einen Beistand



Die Seitenwunde Jesu 89

beim Vater, Jesus Christus, den Gerechten. Er ist das Siihnopfer fir unsere Siinden,
aber nicht nur fiir die unsern, sondern auch fiir die der ganzen Welt“ (1 Joh2,1—2).

Indem Johannes gleichzeitig an den Osterritus und den leidenden Gerechten er-
innert, 14dt er uns ein, am Kreuze zunichst das Lamm zu betrachten, das uns aus der
Knechtschaft des Bosen befreit, dann aber auch den Knecht, der geopfert ist wie ein
Lamm zur Sithne fiir die Siinde: Osterlamm und Lamm, das die Siinde der Welt tragt.

Das Zeichen der unversehrten Gebeine ist aber auch ein Ausdruck der Hoffnung.
Gott verldfit nicht den Gerechten, seinen Knecht. Wiirden ihm die Gebeine zerbro-
chen, bedeutete dies seine endgiiltige und totale Vernichtung, den ,Tod des Gott-
losen“ (vgl. Dan 6,24 und Ps 34,22). Die unversehrten Gebeine hingegen bedeuten
eine Verheiflung: der Atem des Geistes kann ihnen das Leben zuriickgeben (Ez 37).
Die Gebeine der Gerechten sollen wieder aufblithen (Is 66, 14; Sir 46, 12; 49, 10).
Gott hat es jenem versprochen, der seinen Willen erfiillt, der die Gerechtigkeit liebt
und das Gute tut:

Er wird deine Gebeine stirken,

und du wirst sein wie etn wohlbewisserter Garten;

wie ein Wasserquell

von nie versiegendem Wasser (Is 58,11; vgl. Is 58,6—11).

Das Zeichen der unversehrten Gebeine weckte somit bei Johannes eine Reihe von
Bildern, die sich eins um andere riefen. Der Gekreuzigte ist das Lamm, welches be-
freit (Ex 12), und gleichzeitig ist er der verfolgte Gerechte (Ps 22), den Gott beschiitzt
(Ps 34); er ist der Knecht, welcher bis zum Ende den heilspendenden Willen Gottes
erfiillt hat (Is 53) und dessen Gebeine in Frieden auf ein neues, volles Leben harren,
das fiir die Welt eine Quelle des Lebens sein wird (Is 58).

»Sie werden aufschauen zu dem, weldhen sie durchbohrt haben!* (Joh 19,87)

Im 34. Psalm lud der Singer die ungliicklichen Armen ein, ihren Blick auf Gott
zu richten:
Schaut auf zu thm,
und thr werdet strahlen
und keineswegs verwirrt sein (Ps 34,6).

Dieses Aufschauen meint Johannes mit dem zweiten Zitat: ,Sie werden aufschauen
zu dem, welchen sie durchbohrt haben® (Zach 12,10). Johannes erinnert sich an das
Wort Jesu an Nikodemus: Christus am Kreuz ist das wahre Heilszeichen, weit wirk-
licher als es die von Moses erhohte Schlange war, welche die verstockten Hebraer
vom Bif} der giftigen Tiere heilte. Die Menschheit, todlich verletzt durch die Siinde,
kann das Heil nur in einem glaubensstarken Aufschauen zum Kreuz erlangen. Der
Glaube entdeckt im gekreuzigten Menschensohn die unendliche Liebe des Vaters,
der uns seinen einzigen Sohn gibt, um uns dem Unheil zu entreiflen und uns Zugang
zu verschaffen zum wahrhaftigen Leben. Dieses neue Leben ist jenseits vom Tod,
denn es ist das Leben Gottes selber (vgl. Joh 3,14—16 und Weish 16,5—14). Am



?

90 André Lefévre

Kreuz sagt uns Jesus eindringlicher denn je: , Wer mich sieht, sieht den Vater* (Joh
14,19).

Die hier zitierte Prophetie notigt uns, etwas weiter auszuholen und das Erlésungs-
werk in der historischen Perspektive seiner langsamen Vorbereitung in Israel zu
betrachten. Unser Glaube wird dadurch an Gestalt und Tiefe gewinnen. Der ganze
SchluB des Buches Zacharias (Zach 9—14) und besonders der angefiihrte Vers (Zach
12,10) geben der Exegese mannigfache Rétsel auf. Worauf es uns hier jedoch an-
kommt, ist der Text, wie ihn Johannes liest und wie er ihn versteht. Gleich den
andern Evangelisten sah auch er in diesen Kapiteln ein Vor-Bild der Passion. Im
Friedenskénig (Zach 9,9; Joh 12,15; Mt 21, 5), in dem mit Gott innig verbundenen
Hirten (Zach 13,7; Joh 16,32), der zu den schlechten Hirten im Gegensatz steht
(Zach 11; Joh 10) und dessen gewaltsamer Tod einerseits zur Zerstreuung eines
groBen Teils von Israel fiihrt, wenigstens fiir cine gewisse Zeit, andererseits zur
groflen Versammlung der Volker (Zach 183—14; Joh 16, 82; 11, 49—52; Mt 26, 31),
— in all dem erblickt Johannes die Gestalt Jesu, des durchbohrten Erlésers (Zach
12,10 und Joh 19,87). Er las diesen Vers nicht isoliert, deshalb miissen auch wir
ihn im Zusammenhang lesen.

»Und iiber das Haus David und {iber die Bewohner Jerusalems will ich einen
Geist der Gnade und des Flehens ausgiefen, und sie werden aufschauen zu dem,
welchen sie durchbohrt haben, und um ihn klagen, wie man klagt um das einzige
Kind, und bitterlich {iber ihn weinen, wie man weint iiber den Erstgeborenen* (Zach
12,10). Die folgenden Verse (Zach 12,11—14) beschreiben diese Klage und verglei-
chen sie mit jener von Megiddo. Dann fihrt Zacharias fort: ,An jenem Tage wird
dem Hause David und den Bewohnern Jerusalems ein Quell aufgetan sein, Siinde
und Unreinheit abzuwaschen“ (Zach 13, 1). Die Fortsetzung schildert diese Reinigung:
die Gotzen verschwinden mitsamt dem kanaaniischen Prophetentum (Zach 13,2—6).

Uber Jerusalem, das den einzigen Sohn beweint, wird der Geist ausgegossen. Eine
Quelle 6ffnet sich und reinigt die Stadt vom alten kanaandischen Geist. An seine
Stelle tritt der Geist der Gnade. Ereignete sich nicht genau das auf Kalvaria? Aber
noch mehr. Diese spite Prophetie war fiir Johannes das Echo einer ganzen Tradition.

Zacharias spielt hier zweifellos auf den Tod des Josias an, den ein Pfeil in der
Ebene von Megiddo durchbohrt und den man feierlich beweint hatte zu Jerusalem
(2K5 23,29 und 2 Chr 35,20—25). Josias, der vorbildlichste aller Séhne Davids,

, batte den Tempel und das ganze Land vom Gétzendienst und dem falschen Prophe-
tentum gesdaubert. Er hatte den Gottesdienst in seiner Reinheit wiederhergestellt,
Ostern gefeiert, wie es seit dem Auszug aus Agypten nicht mehr gefeiert worden
war. Er hatte den Bund erncuert. Er ging soweit, den Gétzenaltar von Bethel zu
entweihen, indem er aus nahen Gribern menschliche Gebeine holen lieft und sie auf
ihm verbrannte. Dabei schonte er aber der Gebeine jenes Gottesmannes, der ehedem
hierher gesandt worden war, den Altar zu verfluchen und der auf dem Riickweg
den Tod erlitten hatte wegen der Liige eines anderen (2 K6 22,23; vgl. 1 K6 13). —
All dies weist auf Zacharias hin.

Die Reform des Josias hatte mit einem Miflerfolg geendet. Jeremias aber sah
darin ein Zeichen Gottes: der Tempel wird zerstort werden, menschliche Gebeine



Die Seitenwunde Jesu 91

werden den Ort entweihen {Jer 7,8), die mosaische Religion wird einem neuen Bund
weichen, der sich in die Herzen einschreiben wird (Jer 31, 31—35). Eine Zeitlang
wird Trauer sein, aber dann wird sich die Trauer in Freude verwandeln. ,Mit Wei-
nen kommen sie und unter Flehen; ich werde sie leiten, werde sie filhren zu Wasser-
bichen auf ebenem Wege, auf dem sie nicht straucheln. Denn ich bin ein Vater fiir
Israel, und Ephraim ist mein Erstgeborener® (Jer 31).

Ezechiel nimmt die Verheifiung dieses neuen Auszuges auf (Ez 34—36). Die heili-
genden Wasser werden die Herzen reinwaschen; der Geist, welcher sie erfiillt, wird
die Herzen von Stein in Herzen von Fleisch verwandeln. Aus dem neuen Tempel —
aus Stein oder Fleisch? — wird eine Quelle stromen, rechts vom Altar. Thr Wasser
wird Leben spenden, volles paradiesisches Leben. Selbst das Wasser des Toten
Meeres wird darob gesunden (Ez 47,1—12)!

Der Troster im Exil (Is 40—55) schildert die Riickkehr nach Jerusalem als einen
neuen Auszog, der herrlicher sein wird als der erste. Vollkommener als am Horeb
wird dem Volke, das zu seinem Gott zuriickkehrt, das Geist-Wasser zum Leben gerei-
chen (Is 43,20; 44,1—5; 48,21; 49,10). Der Knecht wird sein Leben hingeben zur
Tilgung der Schuld. Man wird ihn wegen der Siinde der andern durchbohren, und
er wird seine Seele ausgieflen durch die Offnung dieser Wunde. So erlangt er Ver-
zeihung fiir die Siinder (Is 53). Zur ewigen Hochzeit Jahwes mit Jerusalem (Is 54)
werden sodann alle Diirstenden geladen sein: Wasser, Wein und Milch werden in
Stromen flieBen; Korn und alle ergdtzliche Nahrung wird man unentgeltlich erhal-
ten, und als fruchtbarer Regen wird das Wort Gottes auf die diirre Erdefallen (Is 55).

Zacharias ist die Sammelstelle all dieser Prophetien. Nach der Erschiitterung, welche
der Tod des Hirten auslést (Zach 13), sieht er dem neuen Jerusalem eine Quelle ent-
stromen. Sie bewissert den Osten und den Westen. Alle Geschlechter der Erde sind
eingeladen, hier am Laubhiittenfest das Leben zu schdpfen (vgl. Joh 7,37—39). Doch
wehe jenen, welche diesen Aufruf verachten: sie werden am Gnadenregen keinen
Anteil haben.

Die Quelle, welche beim Lanzenstol zu stromen begann, bedeutet fiir Johannes
die Erfiillung der von allen Propheten verheiflenen Erlosung. Das Zachariaszitat
steht fiir die ganze Tradition; es fafit alle Teiloffenbarungen des Alten Testamentes
zusammen (vgl. He 1, 1).

Der Kreuzestod Jesu verwirklicht den Liebesplan Gottes. Gott entreifit sein
ecigensinniges Kind, seine treulose Gattin, sein verirrtes Schaf dem Tod und 6ffnet
ihm den Zugang zum Lebensbrunnen (vor allem Jer 31 und Is 54—55). Der Hirt,
welcher sein Leben 1ifit fir die Herde, ist so innig mit Gott verbunden (Zach 13,7),
dafl er ihm gleichgesetzt wird: der einzig wahre Hirt ist Gott und David zugleich
(Ez 84). Gott selber fithrt seine Herde (Zach 9,16; 10,3), und dennoch ist die Rede
von einem menschlichen Hirten (Zach 11 und 13). So ist im hebrdischen Wortlaut
des Johanneszitates (Zach 12, 10) der Durchbohrte, zu dem man aufschaut, Gott sel-
ber. Dieser geopferte Hirte ist aber gleichzeitig das Lamm, welches die Siinde der
Welt trigt und hinwegnimmt. Er ist der Gerechte, der den Willen Gottes vollkom-
men erfiillt. Seine Wunden sind fiir die Menschheit ein Lebensquell (Is 53). Und er
ist der erhdhte und verherrlichte Knecht Gottes (Is 52, 13 LXX), — eine Bezeich-



92 André Lefévre

nung, die wir bei Johannes wiederfinden. Sein Auge erblickt also am Kreuz den er-
hohten Menschensohn, den verherrlichten Gottessohn, den Hirten, welcher sein
Leben hingibt, das Lamm, das geschlachtet ist zur Sithne fiir die Siinde und zur
Redhtfertigung des Sinders!. Mit dem Blut und Wasser entstrémt der Seite Jesu der
Geist, welcher das Bose besiegt und die Welt zum Leben erweckt.

Was bedeutet aber fiir Johannes das Zeichen von Blut und Wasser? Seine Schrif-
ten mégen uns dariiber Auskunft geben,

Das Wasser und das Blut

Der erste Brief erwihnt das Zeugnis von Blut und Wasser: ,Wer ist es, der die
Welt iiberwindet, wenn nicht der, welcher glaubt, dafl Jesus der Sohn Gottes ist?
Dieser ist es, der durch Wasser und Blut gekommen ist, Jesus Christus, nicht im Was-
ser allein, sondern im Wasser und im Blut. Und der Geist ist es, der dafiir Zeugnis
ablegt, denn der Geist ist die Wahrheit. Drei nimlich sind es, die Zeugnis ablegen:
der Geist und das Wasser und das Blut, und die drei gehen auf eins“ (I Joh 5, 5—8).

Das Wasser, das Jesus verheiflen hat (Joh 7, 87—39; vgl. Ez 36; Is 44), ist der
Geist. Als Jesus der Samariterin das Wasser anbot, sagte er ausdriicklich: ,Gott ist
Geist® (Joh 4,24). Auch haben wir gesehen, daff das Wort Gottes ein Regen ist
(Is 55) und die Weisheit ein Strom (Sir 24, 25—33). Das Wasser bedeutet also den
Geist und das Wort, welche von Gott kommen. Gott selber ist die Quelle des leben-
digen Wassers (Jer 2,18). So ist das Wasser ein Zeichen der Géttlichkeit.

Johannes betont hier aber die Verbindung des Wassers mit dem Blut. Blut be-
deutet Leben, das Leben alles Fleisches (vgl. Gen 9,4—6). ,Fleisch und Blut“ be-
zeichnet in der biblischen Sprache die menschliche Natur. Damit wird die Hinfillig-
keit im Gegensatz zu Gott betont, der Geist ist (Joh 1,13; vgl. He 2,14; u. a.). Johan-
nes geht hier gegen den Irrglauben jener vor, welche die Menschheit Christi auf eine
blofie Scheinbarkeit reduzieren wollten (vgl. 1 Joh 1, 2). Indem er die Einheit von
Blut und Wasser betont, verweist er auf den siegreichen Glaubenssatz: ,Das Wort
ist Fleisch geworden®; es ist wahrer Gott und wahrer Mensch.

Quelle der Heilighkeit

Das Fleisch ist der lebendige Leib, das Blut verweist auf das Opfer. Das mit Was-
ser vereinigte Blut ist ein Zeichen der Erlosung: die mit dem Wort vereinigte
Menschheit ist geopfert.

Die Reinigungs- und Weiheriten des Alten Bundes verlangten einen Durchgang

! Man erklirt hente die Gleichsetzung des Knechtes mit dem Lamm Gottes durch eine
verschiedene Ubersetzung des aramiischen Wortes talja, das gleichzeitig Kind und Lamm
bedeutet. Schon der Isaiastext 53 legt diese Gleichsetzung nahe, Der Knecht gibt sein Leben
zur Tilgung der Schuld (asam); nun ist aber das Opfertier eines Schuldopfers immer ein
Widder oder, im Falle eines Aussitzigen, ein minnliches Lamm, wie das Osterlamm. Der
Knecht wiederum wird geschildert als ein Aussitziger, ,von Gott geschlagen, sich das Haupt
verhiillend*, insofern er unsere Siinde trigt. So stellt sich die Bezichung von Lamm zu ihm
als dem Schuldopfer unmittelbar her. Bemerkenswert ist iiberdies, daff in der Apk das
Lamm égviov heiflt, ,junger Widder®. Als solcher fithrt er die Herde an (Apk 7, 17).



Die Seitenwunde Jesu 93

durch Wasser und Blut. Wenn ein Ausséitziger nach seiner Genesung wieder ins hei-
lige Volk aufgenommen wurde, mufite er sich zunéchst baden, sodann weihte man
seinen Koérper mit dem Blut eines Opferlammes (Lev 14). Ahnlich vollzog sich die
Weihe der Priester (Lev 8).

Auch Jesus ist durch Blut und Wasser gegangen. Davon gibt der Geist der Wahr-
heit Zeugnis. Am Jordan offenbart der Geist dem Taufer, dafl dieser Mensch der
Sohn Gottes ist (Joh 1,29—34); allsogleich nennt ihn der Taufer das Lamm, das die
Siinde der Welt hinwegnimmt. Bevor er die Bluttaufe empfangt, kehrt Jesus zu die-
sem Ort der Wassertaufe zuriick (Joh 10,40).

Auch die Apostel miissen durch das Blut und Wasser gehen. Ehe Jesus sie teil-
nehmen 138t am Werk seines Erlosungsopfers, wascht er ihnen die Fiifle. Es ist dies
eine unerlidfiliche Bedingung, damit sie ihm als dem Knecht beigesellt werden kon-
nen (Joh 13,1—17). Zwar folgt nur Johannes seinem Meister auf Kalvaria, aber
nach der Auferstehung sehen alle Apostel die Wunden seiner Hinde und seiner Seite.
Erst dann empfangen sie den Geist fir den Kampf wider die Sinde (Joh 20,
19-23). .

Das Blut Jesu, des Sohnes Gottes, reinigt uns von aller Siinde (1 Joh 1,7). Aber
noch mehr: es macht aus uns ein Konigreich von Priestern (Apk 1,6). Die Liebe Got-
tes wollte uns nicht blof im Wasser géttlich-geistig reinwaschen, sie wollte uns auch
menschlich-greifbar heiligen im Blute des fleischgewordenen Wortes. Das Blut, wel-
ches sich mit dem Wasser verbindet, bezeugt, dafl die Licbe Gottes Mensch geworden
ist und sich geopfert hat, um uns zu reinigen und zu heiligen.

Quelle des Lebens

»Wer an mich glaubt, den diirstet nie mehr, sagt Jesus zur Volksmenge (Joh
6,35). Der Glaube schaut auf zu dem, welcher durchbohrt ist; die Quelle, die aus
seiner Seite fliefit, 16scht allen Durst.

Wie sein Tod uns das Leben gibt, so gibt uns sein Durst zu trinken. Dieser Durst
war schon ein Zug im Bilde des Knechtes (Is 53, 2), der als diirstendes Kind {joneq:
Sdugling, aber auch Sprof eines Wurzelstockes) in einem ausgedérrten Land auf-
wuchs, Jesus hat Durst gelitten. Auf dem Weg durch Samaria setzte er sich miide an
den Jakobsbrunnen, ,die Quelle“ zu seiner Seite. Auch dort war es um die sechste
Stunde. Er verlangte zu trinken, obwohl er wuflte, dafl eine Samariterin ihm die
Erquickung verweigern wirde. Doch mit seiner Bitte ,Mich diirstet* wollte Jesus die
Sehnsucht und das Verlangen all jener aufwecken, die um ihren tédlichen Durst nicht
wissen! Er will ihnen zu trinken geben. ,Kenntest du jenen, welcher dir sagt: Gib
mir zu trinken, dann wirst du es, die ihn darum gebeten hitte, und er hitte dir
lebendiges Wasser gegeben... Wer von dem Wasser trinkt, das ich ihm geben
werde, wird in Ewigkeit nicht diirsten: das Wasser, das ich ihm gebe, wird in ihm
zu einer Quelle von Wasser werden, das sprudelt, um ewiges Leben zu speuden®
(Joh 4).

Am Kreuz sagt Jesus wieder: ,Mich diirstet.“ Er weifl wohl, dafl kein mensch-
liches Mitgefiihl seinen brennenden Durst l16schen kann. Die Soldaten geben ihm
Essig. Jesus trinkt den Becher seines Vaters bis auf den Grund (vgl. Joh 18,11). Er



94 André Lefévre

geht bis zur duflersten Moglichkeit einer menschlichen Liebe. Jetzt ist der erschop-
fende Weg zuEnde. Er neigt das Haupt und liefert seinen Geist aus (Joh 19, 28—30).
Nun ist Christus verherrlicht, und uns ist der Geist geschenkt. Alle Menschen sind
eingeladen, aus der gedffneten Quelle zu trinken: ,Wer Durst hat, der komme zu
mir und trinke® (Joh 7,37).

Das Wasser bedeutet den Geist und das Wort Gottes, welches der Glaube auf-
nimmt. Das Blut bedeutet das zum Leben der Welt hingegebene Fleisch, die geop-
ferte Menschheit. Gewifl, das Fleisch ist zu nichts niitze, der Geist machi lebendig.
Aber das Fleisch und das Blut sind geheiligt durch die Herrlichkeit, die das Wort
vom Vater hat seit dem Beginn. So sind sie Geist und Leben geworden, so dafl der
Glaube auch aus dieser Quelle trinken kann. Solange wir im Fleisch sind, bedarf der
Glaube greifbarer Zeichen. Die Kirche hat im Blut und Wasser immer schon die
Zeichen der Taufe und Eucharistie gesehen. Das Wasser reinigt und schenkt uns das
gottliche Leben. Das Blut befreit von der Siinde und vereint uns mit dem geopferten
und verherrlichten Leib Christi. Bei den Opfern des Alten Bundes waren das Blut
und das Fett Gott vorbehalten. Jesus hingegen tragt uns auf, sein Fleisch zu essen
und sein Blut zu trinken. Er ist das Weizenkorn, das sich in die Erde einsenkt, um
zu sterben und so reiche Frucht zu tragen. Er ist der wahre Weinstock, und wer in
ihm bleibt, tragt Frucht, die bleibt. Das neue Israel ndhrt sich vom Fett des Weizens
und vom Blut der Traube — Wahrzeichen einer Segnung, welche die Friichte des
gelobten Landes iiberdauért (vgl. Dt 32, 14).

Die Hochzeit des Lammes

Aus den Gebeinen des Gerechten ist ein wohlbewdsserter Garten geworden, ein
nie versiegender Lebensbrunnen (vgl. Is 58,11). Der am Kreuz Entschlafene erinnert
an den ersten Menschen, der im Garten Eden schlief. Gott hatte Adam eine Rippe
genommen und daraus das Weib geformt. Aus der Seitenwunde geht die Braut
Christi hervor, seine Kirche. Diese Gegentiberstellung 1afit sich aus der Schrift wohl
begriinden. '

Das Osterlamm erinnert an die Verlobungszeit in der Wiiste (vgl. Jer 2,2). Das
freiwillige Opfer des Knechtes leitet die Hochzeit des neuen Jerusalems ein, bei der
der Wein in Stromen flieRen wird (Is 53—55). Und bei der Hochzeit des Lammes
sicht Johannes einen Wasserstrom vom Throne ausgehen, zur Wonne des neuen
Jerusalems, seiner Braut. ,Wer dirstet, der komme. Wer will, der nehme Wasser
des Lebens umsonst!“ (Apk 22,1.17).

Mehrere Stellen des Evangeliums weisen in dieselbe Richtung. An den Wassern
des Jordans hat der Freund des Briutigams im Lamm den wahren Briutigam
erkannt (Joh 38,29).

Am Jakobsbrunnen bietet Jesus einer Frau das Lebenswasser an, und seine Jiin-
ger sind erstaunt dariiber. Diese Frau, die finf Minner hat, von denen zumindest
der letzte nicht legitim ist, — versinnbildet sie nicht das treulose Israel, das allen
Gétzen nachlduft, wie ehedem zur Zeit des Oseas? Der Traum des Propheten geht in
Erfullung: Gottes Liebe triumphiert; der Heiland bricht auf, um die verirrte
Menschheit zu suchen. Und er macht sie zu seiner Braut (Joh 4).



Die Seitenwunde Jesu 95

Schon das erste Zeichen, das Johannes erwihnt, steht im Zusammenhang mit
einer Hochzeit. Die Mutter Jesu ist mit den Jiingern in Kana. Sie erkennt und nennt
den Durst der Giste, noch ehe diese selber daran denken. An der Seite Jesu ist sie
der Notschrei der Menschheit, die nach Gott diirstet; an der Seite der Menschen ist
sie die Ratgeberin, die den Weg zum Heile weist: ,Tut, was er euch sagt!“ Zur
Freude des Hochzeitsfestes, zur Freude Mariens und zu unserer Freude 143t Jesus den
kostlichen Wein einschenken, der das Wasser der jiidischen Reinigung ersetzt (Joh
2,1—11).

Auf Kalvaria, in der Stunde der Verherrlichung, ist Maria wieder da mit einem
der Jiinger, dem Liebesjiinger. Jesus sagt zu ihr: ,, Weib, siche da deinen Sohn.*
So wird Maria, wahrer als Eva, zur Mutter aller Lebendigen; zar Mutter all jener,
die ihre Kleider gewaschen haben, um Zutritt zu finden zum Lebensbaum; all jener,
die kommen, um aus dem Lebensquell zu trinken (Apk 22,14.17).

Hier hat die Hochzeit des Lammes begonnen. Die unsichtbare, heilige und unbe-
fleckte Kirche, die Mutter aller und dennoch Jungfrau, ist hier gegenwirtig und
sichtbar in der Gestalt Mariens, Sie ist es, die den Hochzeitswein einschenken lafit
— hier im Zeichen, spater im Licht —, das Blut des wahren Weinstocks, das aus
der Uffnung quillt, die die Lanze schuf.

Vollkommen wird die Hochzeitsfrende sein, wenn das neue, heilige Jerusalem aus
dem Himmel herabkommen wird, geriistet wie eine Braut, die fir ihren Mann
geschmiickt ist (Apk 21,2). Aber in der Hoffnung ist uns diese Frende schon gegeben.
Die Liebe Christi zu seiner Kirche ist fir das Auge des Glaubens immer schon sicht-
bar im Leben der Christen. Die eheliche Liebe zwischen Mann und Frau ist ein Zei-
chen dieses grofen Geheimnisses (Eph 5,22—32). Aber damit ist es nicht genug. Auf
Kalvaria war die Liebe Christi reine Hingabe, ganz und gar Opfer seiner selbst: die
gottliche Liebe kennt nur das Geben. Auch in seiner Kirche erweckt der Herr Zei-
chen dieser Liebe. Die Jungfrauen, welche keinen andern Gatten haben als Chri-
stus, teilen mit dessen Mutter den Ruhm einer Mutterliebe ohne Grenzen. Der jung-
frauliche Apostel, welcher dem Lamm iiberallhin folgt, auch er liebt bis zum duier-
sten: er ist bereit, sein Leben fiir die Kirche, seine Braut, hinzugeben (Apk 14,1—5).

Solche Liebe, die unméglich scheint, schopfen diese Menschen von Fleisch und Blut
aus dem Brunnen der Seite Christi. Sie schauen auf den Durchbohrten, und ihr
Glaube gewahrt eine tibermenschliche Liebe, die Liebe Gottes, die alle Menschen
retten will. ,O ruhmreiches und kostbares Blut des Lammes ohne Makel! Wer wird
so toricht und so verstockt sein, daf} er nicht die kleine Schale seines Herzens nihme
und mit feuriger Liebe zur Seite des Gekreuzigten ginge, aus der das Blut in Stro-
men flieft? Dort finden wir Gott, Gottheit vereint mit der Menschheit. Wir finden
das Feuer der Liebe, das uns durch die Uffnung der Seite das Herzensgeheimnis
offenbart. Dieses Uffnen sagt uns, dafl die Qualen, die Jesus litt, die Grofe seiner
Liebe nicht zu zeigen vermochten, denn sie nahmen ein Ende; sein Verlangen und
sein Wollen aber waren grofier! Zwischen den begrenzten Leiden und der grenzen-
losen Liebe gibt es kein Mafverhiltnis . . .“ (Katharina von Siena, 55. Brief).

Die Verehrung des Herzens Jesu nahm bei der Betrachtung der Wunden ihren
Anfang. Bald aber wandte sie sich dem lebendigen Herzen zu. Man teilte die Not



96 August Brunner

des zermalmten und verschmihten Herzens. Man neigte sich mit dem Liebesjinger
an die Brust des Meisters. Man miihte sich um die Gesinnungen des milden und
demiitigen Herzens. All das besteht zu Recht und kann seine Frucht tragen.

Das Herz, das nicht mehr schligt, vermag vielleicht die Empfindungen weniger zu
rithren, doch sein Sinn ist tiefer: es offenbart das Geheimnis der Erldserliebe. Die
menschliche Liebe Jesu hat ein Ende genommen (Joh 13,1), er konnte nicht mehr
tun als sein Leben hingeben. Aber nachdem alles vollbracht war, empfingen wir die
ewige Liebe, den Heiligen Geist. Er sprudelt als Lebensquell aus dem geopferten
und verherrlichten Leib des Wortes.

Die Wunde des Herzens verkindet den Triumph der Liebe iiber den Tod. Die
Liebe trigt die Fille ihrer Friichte allein im Ganzopfer. Wie Christus kann auch
der Christ sein Leben nicht anders einsetzen, als indem er es opfert. Kann man
dieses Wort haoren, ohne sich zu entriisten? Ja, man kann es, wenn das fleischgewor-
dene Worte uns trankt mit dem Wasser und dem Blut; mit dem Glauben, der belebt,
und der Liebe, die berauscht, in Taufe und Eucharistie.

Der Heilige Geist

Von August Brunner SJ, Minchen

1. Die Gabe

Der Geist! wird vom Vater im Namen des Sohnes zu den Aposteln gesandt. Er
spricht in seiner Offenbarung nicht aus Eigenem, sondern nur das, was er vom Sohn
und vom Vater gehort hat (Joh 16,13). Er geht vom Vater aus und wird auch vom
Sohn geschickt, und zwar vom Vater her (Joh 15,26). Er kommt also vom Vater her
durch den Sohn; wie alles, so empfiangt der Sohn auch dies, dafl er den Heiligen
Geist aussendet, vom Vater.

Der Geist unterscheidet sich also als gottliche Person vom Vater und vom Sohn
dadurch, dafl er ausgeht: er wird gesandt und sendet selbst nicht. Fr ist der, der sein
Gottsein vom Vater durch den Sohn empféngt, ohne es wie der Sohn weiterzugeben.
Er vermittelt nicht wie dieser. Darum ist sein Empfangen auch nicht Sohnschaft, die
das Erbe weitergibt (Rom 8,17). Er ist der rein Empfangende, wie der Vater der
rein Schenkende ist; er ist als Person Gabe und nur Gabe.

Es konnte scheinen, dafl er damit unter den Vater und auch unter den Sohn zu
stehen kommt. Eine blof empfangende Gottlichkeit ist doch weniger erhaben als
eine schenkende. Schenken ist Ausdruck des Reichtums, der Gréfle und der Grofd-
berzigkeit. Empfangen hingegen bezeugt Armut und Bediirftigkeit und hat Abhin-
gigkeit zur Folge, Abhangigkeit, die manchen so bedriickend erscheint, dafl ihnen
die Wohltat zum Anlafl wird, den Wohltater zu hassen.

1 Vgl. diese Ztschr. 82 (1959) 26—33: Vater und Sohn.





