96 August Brunner

des zermalmten und verschmihten Herzens. Man neigte sich mit dem Liebesjinger
an die Brust des Meisters. Man miihte sich um die Gesinnungen des milden und
demiitigen Herzens. All das besteht zu Recht und kann seine Frucht tragen.

Das Herz, das nicht mehr schligt, vermag vielleicht die Empfindungen weniger zu
rithren, doch sein Sinn ist tiefer: es offenbart das Geheimnis der Erldserliebe. Die
menschliche Liebe Jesu hat ein Ende genommen (Joh 13,1), er konnte nicht mehr
tun als sein Leben hingeben. Aber nachdem alles vollbracht war, empfingen wir die
ewige Liebe, den Heiligen Geist. Er sprudelt als Lebensquell aus dem geopferten
und verherrlichten Leib des Wortes.

Die Wunde des Herzens verkindet den Triumph der Liebe iiber den Tod. Die
Liebe trigt die Fille ihrer Friichte allein im Ganzopfer. Wie Christus kann auch
der Christ sein Leben nicht anders einsetzen, als indem er es opfert. Kann man
dieses Wort haoren, ohne sich zu entriisten? Ja, man kann es, wenn das fleischgewor-
dene Worte uns trankt mit dem Wasser und dem Blut; mit dem Glauben, der belebt,
und der Liebe, die berauscht, in Taufe und Eucharistie.

Der Heilige Geist

Von August Brunner SJ, Minchen

1. Die Gabe

Der Geist! wird vom Vater im Namen des Sohnes zu den Aposteln gesandt. Er
spricht in seiner Offenbarung nicht aus Eigenem, sondern nur das, was er vom Sohn
und vom Vater gehort hat (Joh 16,13). Er geht vom Vater aus und wird auch vom
Sohn geschickt, und zwar vom Vater her (Joh 15,26). Er kommt also vom Vater her
durch den Sohn; wie alles, so empfiangt der Sohn auch dies, dafl er den Heiligen
Geist aussendet, vom Vater.

Der Geist unterscheidet sich also als gottliche Person vom Vater und vom Sohn
dadurch, dafl er ausgeht: er wird gesandt und sendet selbst nicht. Fr ist der, der sein
Gottsein vom Vater durch den Sohn empféngt, ohne es wie der Sohn weiterzugeben.
Er vermittelt nicht wie dieser. Darum ist sein Empfangen auch nicht Sohnschaft, die
das Erbe weitergibt (Rom 8,17). Er ist der rein Empfangende, wie der Vater der
rein Schenkende ist; er ist als Person Gabe und nur Gabe.

Es konnte scheinen, dafl er damit unter den Vater und auch unter den Sohn zu
stehen kommt. Eine blof empfangende Gottlichkeit ist doch weniger erhaben als
eine schenkende. Schenken ist Ausdruck des Reichtums, der Gréfle und der Grofd-
berzigkeit. Empfangen hingegen bezeugt Armut und Bediirftigkeit und hat Abhin-
gigkeit zur Folge, Abhangigkeit, die manchen so bedriickend erscheint, dafl ihnen
die Wohltat zum Anlafl wird, den Wohltater zu hassen.

1 Vgl. diese Ztschr. 82 (1959) 26—33: Vater und Sohn.



Der Heilige Geist 97

Aber wir miissen doch genauer zusehen. Es gibt verschiedenes Schenken auch schon
im menschlichen Bereich. Und aus diesem Bereich heraus miissen wir die Worte der
Offenbarung zuerst verstehen, wenn sie uns iiber Gott etwas aussagen sollen, so sehr
wir wissen, dafl der gleiche Sachverhalt in Gott auf gottliche Weise verwirklicht ist,
ohne die Beschrinkungen und Schwichen, die ihm die menschliche Begrenztheit und
Briichigkeit auferlegt.

Es ist wohl so, daf das Empfangen von materiellen Giitern und Diensten, von
Dingen, die sich in Geldwert ausdriicken lassen, am deutlichsten und hiufigsten den
Empfinger vom Schenkenden abhingig macht und ihm ein Gefiihl der Unterlegen-
heit gibt, das schwer zu ertragen ist. Darum sucht man, wenn moglich, solche Ge-
schenke durch Gegengeschenke abzugelten, um als gleichberechtigter Schenkender
dazustehen und dem anderen nichts zu schulden.

Solche Gaben sind aber dem Geber und dem Empfiinger sehr dulerlich; sonst
liefen sie sich nicht in Geldwert ausdriicken. Sie stehen dem Lohn nahe, besonders
da, wo man einem Bediirftigen gibt, um ihm in der Not zu helfen. Das Verhiltnis
dndert sich sofort, wenn die duflere Gabe starker der Ausdruck der inneren Gesin-
nung der Ebrfurcht, der Achtung, des Wohlwollens und schlieflich der Liebe ist. Da
tritt ihr Symbolwert immer klarer vor den Sachwert; dieser ist nur Triger und Dar-
stellung von jenem. Mag der Sachwert der Gabe noch 5o grof} sein, er deutet dann
gerade dadurch an, wie hoch man den Empfinger schitzt; zugleich zeugt er vom
Adel der inneren Gesinnung des Schenkenden dem Beschenkten gegeniiber. Darum
wihlt man als Ausdruck solcher personlichen Gesinnungen gerne etwas, was man
selbst verfertigt hat, damit es einen persénlichen Stempel trage. Oder die Gabe muf§
etwas von einem Kunstwerk an sich haben und darf nicht ein dringend benétigter
Gebrauchsgegenstand sein. Das wahre Kunstwerk als solches ist ja etwas Einmaliges,
von den Lebensnotwendigkeiten her gesehen Uberfliissiges, durch Geld nicht eigent-
lich zu Bezahlendes; deswegen kann es so gut der Ausdruck fiir eine Gesinnung sein,
die die Ebene des gerechten Ausgleichs, des Lohnes oder des beherrschenden Macht-
willens, der andere in Abhédngigkeit von sich bringen will, weit {iberstiegen hat.
Das Geschenk ist hier Ausdruck von persénlicher Verbundenheit, von Gemeinschaft
und Liebe. In ihnen lebt der Schenkende; und durch diese seine Gesinnung ist er als
Person der, der er ist. Das Schenken ist in seiner reinsten Gestalt der reine Uberfluf,
ohne den der Schenkende sich nicht vollendete. Es ist reine Selbstbewegung, die des
Anreizes und Anstofles durch einen Vorteil, den man selbst erlangt, nicht bedarf;
darum seine geistige Méchtigkeit personhafter Art, der grofite und klarste Erweis

* des Selbstbesitzes. Das soll die Gabe in ihrer Nichtnotwendigkeit, in ihrer Unbezahl-
barkeit, wie sie vor allem dem Kunstwerk eignet, darstellen, ein Uberstrémen ohne
Zwedk, aber voller Sinn.

Am klarsten kommt der Wesenscharakter des Geschenks da zum Ausdruck, wo es
zwischen Liebenden vermittelt. Da ist es der Ausdruck der eigentlichen Gabe, die
unsichtbar ist, des eigenen Selbst, das in der Liebe gegeben wird und wodurch die
Liebe das ist, was sie ist. Geschenk ist die dufiere Bewegung, die einem andern ein
Ding iiberreicht, nur dadurch, dafl die Ubergabe Symbol ist, und zwar Symbol des
eigenen Selbst, aus dessen Bereich die Gabe in den Bereich des andern Selbst iiber-



98 August Brunner

geht und mit ihr das schenkende Selbst, das nunmehr dem Beschenkten zugehort, wie
das geschenkte Ding. So ist das reine Geschenk Darstellung und Vermittlung der
Liebe. Es gibt keine Gabe im wahren Sinn ohne begleitende Selbsthingabe. Nur
soweit diese geht, so weit ist die Ubergabe auch wahres Schenken und nicht blof}
Tausch. N

Die Annahme des Geschenkes erhalt hier ein anderes Gesicht, als in den Fillen,
die dem Lohn nahestehen. Sie ist Annahme der Liebe und damit Gegenliebe. Oder
Anerkennung der Gesinnungen der Hochachtung, des Wohlwollens, der Ehrerbietung,
und damit die Bekundung, daf man auf sic Wert legt und den, der sie hegt und im
Geschenk zum Ausdruck bringt, hochschitzt. Im Annehmen liegt hier schon ein
Zurickgeben der eigentlichen Gabe, so dafl das Geschenk wie eine Briicke ist, auf
der die Gesinnungen sich begegnen. In dem Augenblick, wo die Gabe die Hand des
Schenkenden zu verlassen sich anschickt und in der Hand des Empfangenden anlangt
und entgegengenommen wird, in eben diesem Augenblick stellt sich das geistige
Geschehen, das dem Adufleren Tun Sinn und Wesen gibt, die beiderseits entspre-
chende Gesinnung der gleichen Liebe am deutlichsten dar. Auf gleicher Hohe
begegnen sich hier Schenken und Empfangen. Bediirfte es der Darstellung durch die
duflere Gabe und die korperliche Bewegung nicht mehr, weil man des Geistigen
unvermittelt inne wiirde, dann erschienen Schenkender und Beschenkter in einer
personhaft-innigen Begegnung auf gleicher Hohe, in einem Verhalten, das in seiner
Verschiedenheit sich genau entspricht und den einen durch den andern erfillt.

Denn damit das Geschenk als solches sich verwirklicht, muf} es als Geschenk ohne
Nebenabsichten angenommen werden. Aller Zwang, alle Bedirftigkeit, alle Gier,
sich durch den der Gabe eigenen Wert zu bereichern, mufl verschwunden sein und
die reine Absicht des Schenkenden, sich selbst mitzugeben, seine Freiheit vom Emp-
fangenden, mufl volle Anerkennung finden. Eine solche Anerkennung ist aber eine
Tat der gleichen Freiheit wie dasSchenken. Sie fordert eine gleiche geistige Selbstin-
digkeit, einen personhaften Selbstbesitz, der die Anerkennung leistet ohne den
Anstof des eigenen Gewinns und Nutzens, rein aus der Freude iiber die Schonheit
und Freiheit des schenkenden Gestus und damit der Grofle und des Selbstseins des
Schenkenden heraus. Solches Empfangen bejaht und bestatigt in Vollkommenheit
den Schenkenden, gibt ihm sein Sein als Schenkender zurick. Daf es fiir uns Men-
schen schwer ist, eine solche reine Anerkennung zu leisten, ohne sich von dem
eigenen Zuwachs und Vorteil bannen zu lassen, ja, ohne nur an ihn zu denken, das
beweist schon die Geistigkeit und Hohe einer solchen Haltung. Das reine Geschenk
findet sich nur da, wo Schenkender und Beschenkter sich in dieser von Menschen
immer nur anndhernd zu verwirklichenden Gesinnung gegenseitiger reiner und
freudiger Anerkennung begegnen. Es ist jetzt klar, dafl der Beschenkte in diesem
Fall dem Schenkenden das gleiche zuriick gibt, was er erhidlt, die Anerkennung des
personhaften Seins, das allein fahig ist, wahrhaft zu schenken und wahrhaft zu
empfangen, weil es allein den Dingen frei gegenibersteht und im Selbstsein so iiber
sich selbst verfiigt, daBl es sich dem andern in Liebe zu geben vermag.

Wie hier der Schenkende keine Nebenabsichten verfolgt, so fiirchtet der Beschenkte
keine Abhéngigkeit, die seine Selbstindigkeit bedrohen kénnte; diese wird im Ge-



Der Heilige Geist 99

genteil durch das Geschenk der Liebe gerade ancrkannt. Er fiihlt sich darum durch
das Geschenk nicht erniedrigt und im geheimen beleidigt. Unausdriicklich und chne
Stolz wei} er sich dem andern gerade durch die Vollkommenheit und Reinheit des
Empfangens und Anerkennens ebenbiirtis. Wie das Schenken im Schenkenden
seinen Ausgang hat, so im Empfangenden seine Vollendung. Ohne die Haltung
beider kime es nicht zustande, begegneten sich die beiden nicht in der gemeinsamen
Mitte der liebenden Anerkennung, durch die sie erst voll und ganz das sind, was sie
sein kénnen.

Das wahre Geschenk verbindet somit Schenkenden und Beschenkten auf der héch-
sten Ebene ihres Seins, verbindet sie als Ebenbiirtige. Beide wachsen durch das Schen-
ken. Sie wachsen, nicht in dufleren Dingen und sachlichen Werten, die hier nur als
Symbole in Frage kommen. Sie wachsen in dem, was sie selbst sind, was ihnen so zu
eigen ist, wie keine duflere Gabe es je werden kann, in ihrem Personsein. Dieses ist
aber das, was alles andere erst moglich macht und allem seinen Wert gibt, der
Grund und die Erméglichung von Besitz und Macht und Ansehen und Ehre. In der
»Nutzlosigkeit* solchen Tuns wie Schenken und Empfangen liegt alle Moglichkeit,
niitzlich zu sein, begriindet. Ein in Reinheit dargebotenes Geschenk auch rein zu
empfangen, der hohen Gesinnung in der gleichen Héhe und mit gleichem Adel zu
antworten, das ist nicht minder groff als das Schenken. In beiden Fillen muf} der
Mensch von seinem innersten Wesenskern her dem andern in liebender Freiheit
begegnen.

Wir wissen, daf} dies selten geschicht, weil es schwer ist. Richtiges und wahres Schen-
ken ist ebenso selten wie solches Empfangen. Denn der Mensch lebt selten von dieser
innersten Mitte her. Es ist bequemer, sich auf Ebenen des eigenen Seins zu halten,
die dem Sachhaften, der Sorge um das eigene Leben ndher stehen, und sich von
ihnen her zum anderen Menschen zu verhalten. Die Selbstlosigkeit, die das Leben
vom innersten Wesenspunkt her voraussetzt, ist fiir uns zu schwer, als dafl wir diese
Haltung dauernd und wie von selbst einnehmen konnten. Die mithsame und opfer-
reiche Arbeit eines langen Lebens ist erfordert, damit wir echte Schenkende und
Empfangende werden kénnen und darin unser Personsein in die letzten Méglich-
keiten hinein entfalten.

Auf der Ebene des selbstlosen Schenkens und Empfangens zeigt sich dann auch,
daf der Schenkende und der Empfangende durch ihr Tun wachsen. Denn nur hier
geht dem Schenkenden die Gabe nicht verloren und nur hier geht sie ganz und
unvermindert an den Beschenkten iiber. Die stoffliche Gabe kann nicht zweien
" zugleich zugehoren, ohne dafl diese Zugehdrigkeit wenigstens fiir den einen vermin-
dert wird. Was einer besitzt an stofflichen Giitern, ist den andern entzogen. Anders
ist es mit dem geistigen Besitz, Dieser entfaltet sich und wird nur dadurch zu eigen,
dafl er andern mitgeteilt wird. Das ist schon so mit dem Sachwissen. Noch klarer
wird es beim eigentlich menschlichen Wissen, der Weisheit, und den geistigen Fihig-
keiten. Am reinsten tritt jedoch diese Eigenart des Geistigen auf der Ebene des
Personseins zutage. Ganz er selbst wird der Mensch nur in der Hingabe an andere.
Indem er das Kostbarste, was er hat, seinen Selbstbesitz, in der selbstlosen Liebe
verschenkt, erreicht er erst die hochsten Méglichkeiten des Selbstseins. Dieses wird



100 August Brunner

ihm dadurch weder genommen noch auch nur vermindert; im Gegenteil: beide, der
Liebende und der Geliebte, besitzen das Selbstsein dessen, der sich schenkt, und
zwar voll und ganz, aber sie besitzen es auf verschiedene Weise.

Auf der menschlichen Ebene ist allerdings dieses liebende Verschenken nie voll-
kommen. Dem widersetzt sich nicht nur der Leib, der nie vollstindig in den Selbst-
besitz eingeht und von ihm durchwaltet wird. Als Geschopfe verfiigen wir auch tiber
unser Dasein immer nur nachtriglich zur Tatsache dieses Daseins. Wir haben den
Quell unseres Seins nicht in unserer Hand. Hier stoft das Schenken und Annehmen
auf Grenzen, die wir aus unserer Kraft nicht iibersteigen kénnen. Deshalb ist auch
der innigsten und selbstlosesten Liebe zwischen zwei Menschen, ja zwischen zwei
Geschopfen iberhaupt, ein Letztes verwehrt; ein innerstes Heiligtum bleibt ihr
verschlossen und versiegelt. Es kann weder gegeben noch empfangen werden.

Diese Grenze besteht aber in Gott nicht. Denn Gott hat sein Dasein nicht anders-
woher, und sei es auch nur aus einem Grund seines Wesens, iiber den er nicht verfiigte,
in dem er nicht ganz er selbst wire. Deshalb verwirklichen hier Schenken und
Empfangen vollkommen ihr Wesen. Das Gottsein kann vom Quellpunkt des Daseins
her vollkommen geschenkt und vollkommen empfangen werden. Es ist nicht so, als
ob der Vater zuerst existierte und dann schenkte; sondern er existiert als Vater nur
durch das Schenken; Entsprechendes gilt vom Sohn und vom Geist. Dabei geht weder
dem Schenkenden noch dem Empfangenden etwas verloren: vielmehr ist Gott nur in
diesem unendlichen Schenken, Vermitieln und Empfangen. In einer unendlichen
Liebe des Schenkens, Vermittelns und Empfangens sind die drei gottlichen Personen
die eine Gottheit — der eine Gott —; in dieser Liebe finden sie sich, menschlich
gesprochen, wie Liebende in ihrer beiderseitigen Seinsmitte zusammen, ohne daf
aber etwas iibrig bliebe, das nicht gemeinsam wire, was man weder schenken noch
entgegennehmen kénnte. Was die menschliche Liebe vergebens erstrebt, das ist hier
ewige Tatsache und Wahrheit. Und auch die menschliche Liebe kann ihre Erfiillung
nur dadurch erreichen, dafl sie in diese vollkommene Gemeinschaft der Licbe aufge-
nommen wird.

Was der Mensch durch schwere Bemithungen hindurch hienieden immer nur
unvollkommen erreicht, das ist Gott aus seinem Wesen heraus. Dem vollkommenen
Schenken des Vaters und dem ebenso vollkommenen vermittelnden Weitergeben des
Sohnes entspricht das vollkommene Empfangen des Heiligen Geistes. Ohne dieses
bliebe das Schenken des Vaters, bliebe das Weitergeben des Sohnes unbeantwortet
und darum unvollendet, konnte Gott nicht Gott sein. Die Vollkommenheit liegt hier
darin, dafl zwischen Schenken, Vermitteln und Annehmen einerseits und der
geschenkten, vermittelten und entgegengenommenen Gabe anderseits kein Abstand
und keine Verschiedenheit mehr besteht. Die Gabe ist eben das, was man reinst und
innigst selbst ist, das Gottsein; keine der Personen behilt sich etwas davon vor, um
sich den andern gegeniiber als etwas Besonderes zu behaupten. Man findet sich im
gleichen, im Eigensten, in der unendlichen Mitte des Gotiseins; aber man findet sich
als Schenkender, Vermittelnder, Empfangender, darum verschieden in der Weise,
die Gottheit zu besitzen, verschieden also im Selbst, als Person. In diesem Personsein
sind aber Vater, Sohn und Geist aufeinander bezogen und vollenden sich gegen-



Der Heilige Geist 101

seitig. Der Vater ist nicht weniger Vater durch den Geist als der Geist Geist ist durch
den Vater; denn im Geist findet das Schenken des Vaters Anerkennung und Ent-
gegennahme und vollendet sich so. Und nur an den Geist kann der Sohn weiter-
geben und so das Wesen des Sohnseins erfiillen.

So ist der Geist Annahme und angenommene Gabe in eins, als ewiger, person-
hafter und darum substantieller Vollzug, also darin dem Sohn und Vater eben-
biirtig. Er ist die Antwort. Wie schon im menschlichen Personsein das Ich nicht wére
ohne das Du, so und noch wesenhafter und entschiedener sind die drei in der Gott-
beit nur durch und in einander. Die Antwort vollendet gleichsam die Gottheit,
schliefit den heiligen Kreis, der Gott wesenhaft zu eigen ist und ihn unendlich von
allem Geschaffenen unterscheidet, in den kein Geschépf von sich aus eindringen
kann, Darum wird dieser Geist der Heilige genannt. Nur das Vollendete ist ganz;
ganz, unversehrt ist aber die Urbedeutung von heilig. Die griechischen Viter nennen
ihn denn auch den Abschluf}, die Vollendung der Dreifaltigkeitz.

Diese Vollendung tritt dadurch ein, dafl der Hl. Geist die Gottheit nicht mehr
weitergibt. Dadurch unterscheidet er sich von Vater und Sohn. Er ist nicht Sohn,
obschon er wie dieser die Gottheit empfiangt; er empfangt sie auf andere Weise,
nicht als Erbe, das immer wieder weitergegeben wird, nicht als Sohn, der zwischen
dem Vater und dem kommenden Geschlecht vermittelt. Er ist nicht Sohn, sondern
Gabe. Er ist reine Gabe, die vom Vater ausgeht (Joh 15,26), und reines Empfangen
zugleich, und durch solches Empfangen ist er Gabe in einer unvorstellbaren Ein-
maligkeit, in der gleichen vollkommenen Einmaligkeit, durch die der Vater Vater,
der Sohn Sohn ist. Im Wesen des Geschenks als solchen liegt es, dafl es fir den
Empfinger personlich bestimmt ist und dafl dieser es als Ausdruck der Liebe oder
der Hochachtung fiir sich behalten soll. Je reiner eine Gabe den Charakter des
Geschenks an sich hat, um so mehr scheuen wir uns, sie weiter zu verschenken. Es ist
uns, als beleidigten wir dadurch den Geber, und als miifiten wir der Gabe zuerst
etwas herunterreifien, gewifl etwas Unsichtbares und Unstoffliches, aber doch Wirk-
liches, eben den Charakter des personlichen Geschenks, bevor wir sie weitergeben
kénnen. Was man ohne Scheu wieder verschenken kann, das hat als Gabe schon
etwas minder Personliches, etwas Allgemeines an sich. Somit driickt die Bezeichnung
des HI. Geistes als Gabe die Art seines Personseins so gut aus, als menschliche Worte
dies nur vermégen.

So ergibt sich, dafl in der Gottheit die grundlegenden Bezichungen des mensch-
lichen Lebens, urspriingliches Schenken, empfangendes Vermitteln und dankbares
Entgegennehmen, durch die das personhafte Leben der Menschen {iberhaupt még-
lich ist und sich entfaltet, die gottlichen Personen ausmachen als die personhaften
Weisen, die eine und gleiche Gottheit zu besitzen, und zwar in einem Einklang und
in einer Vollkommenheit der Liebe, die sie in der Gottheit zusammenfallen, ein Gott
sein lassen. Dies 1afit nachtriglich, nachdem die Offenbarung geschehen ist, in etwa
verstehen, dafl der Mensch zur gnadenhaften Teilnahme am innergéttlichen Leben
erhoben werden kann.

. 2 de Régnon, Etudes de théologie positive sur la Sainte Trinité, IV, Paris 1892, S. 820.



102 August Brunner

2. Der Geist

Fiir die zwei ersten Weisen dieses personhaften Besitzes konnte das menschliche
Urverhaltnis von Vater und Sohn Name und Wesen bereitstellen, wenn auch als
ein ferner Schatten der géttlichen Wirklichkeit. Fiir die dritte Weise gibt es kein
dhnliches menschliches, unmittelbar sichtbares Verhaltnis. Das Schenken bezieht sich
ja im menschlichen Raum sichtbar auf ein Ding; die personliche Hingabe schwingt
unsichtbar mit, Immerhin schafft das Geschenk einen unsichtbaren gemeinsamen
Raum, in dem Schenkender und Beschenkter zusammenkommen und sich in der bei-
derseitigen Wesensmitte treffen, einen gemeinsamen Geist. Er ist etwas Unfafibares
und doch Wirkliches, die hochste Entfaltung des personhaften Lebens und seine un-
iiberwindliche Kraft durch die Vollendung des Selbstseins in der Begegnung. Und
so diirfen wir wohl den Namen der dritten Person zunichst einmal mit diesem
gemeinsamen Raum in Verbindung bringen.

Etwas Unsichtbares, das doch durchdringend und méchtig ist, ist aber der be-
lebende Atemhauch wie auch der Wind. Beides aber bedeutet der urspriingliche
Name des Geistes, Pneuma im Griechischen, Ruach im Hebriischen und Spiritus im
Lateinischen. Sie sind wirklich und méichtig. Wo der Atem aufhért, schwindet das
Leben dahin. Und wenn der Wind als Sturm dahinbraust, widersteht ihm nichts.
Beide sind durchdringend und gegenwirtig, ohne daf man um das Geheimnis jhres
Ursprungs weifl. Geheimnisvoll ist anch, dafl sie trotz ihrer machtigen Wirklichkeit
unsichtbar und unfafibar bleiben; der Mensch kann sich ihrer nicht beméachtigen. Sie
fahren in voller Freiheit dahin (Joh 3, 8). Ihre Macht verbirgt sich aber unter dem
Anschein der Schwiche, so wie auch Gott in der Welt scheinbar ohnmadhtig ist. Sie
sind so nahe, so innig Mensch und Dingen verbunden wie sonst nichts; und doch
liefern sie sich damit keiner fremden Gewalt aus, bleiben kéniglich frei.

All das schwingt im Wort Geist mit. Zuerst die Freiheit und Beweglichkeit, die
ja zugleich auch Anzeichen hochster Lebendigkeit sind. Alle sonstigen Sinnbilder
des Hl. Geistes betonen zugleich auch diese Wesensziige Gottes: das Wasser, das
Feuer, der Duft, das Ol der Salbung. Sie alle sind wie Hauch und Wind in Be-
wegung. Sie sind unfaflbar und doch gegenwartig, eindringend, als wiren sie nur
mehr eins mit den Dingen. Und sie sind unscheinbar, schwach und doch von mich-
tiger Wirkung.

Die Sinnbilder der beiden ersten Personen weisen klar und verstindlich auf deren
personhaften Charakter hin. Aber man kénnte mit ihnen leicht etwas zwar nicht
Totes, aber doch etwas Naturhaftes, etwas allzu Festes, Starres verbinden; Vater
und Sohn sind im Menschlichen wohl durch den Ursprung verbunden; aber sie sind
jeder etwas fiir sich selbst, auch ohne den andern. Sie kénnen wie fremd nebenein-
anderstehen. Der Name Geist fiir die dritte Person hebt diesen Anschein auf und
andert fir uns sozusagen riickwirkend die Bedeutung der Sinnbilder. Wie der Vater
nicht Vater wire ohne den HI. Geist, und der Sohn ohne ihn nicht Sohn, sondern nur
in der Verbundenheit mit ihm, so konnen und sollen wir auch das Verhiltnis von
Vater und Sohn nach dem HI. Geist begreifen. Auch die menschliche Person ist ja
zugleich fiir sich und doch nicht wie das leblose Ding verschlossen, sondern offen fiir
Gemeinschaft mit andern Personen, fhig, mit ihnen eine innige Einheit zu bilden;



Der Heilige Geist 103

sic verliert sich dadurch selbst so wenig, dafl sie gerade durch die Innigkeit des Fiir-
einander zu sich selbst kommt. Das ist in der Gottheit noch unsagbar viel reiner und
michtiger der Fall. Der Name Geist erinnert uns daran.

Wir kénnen noch weiter gehen. Vater und Sohn sind verbunden in der Schenkung
der Gottheit an den Geist. Sie schenken zwar jeder auf seine Weise, aber doch
gemeinsam als eine einzige Schenkung. Der Geist ist wie der aus ihrer Gemcinsam-
keit und Einheit, ihres innersten Zusammentreffens eben im Schenken, ihrer Einig-
keit und Verbundenheit entstehende geistige Raum. Vater und Sohn sind ein Akt
gemeinsamer Schenkung (2 Kor 13,13), und doch schenkt der Vater anders als der
Sohn, nicht zufillig, sondern wesentlich, eben als Vater, indem der Vater dem Sohn
die Méchtigkeit des Schenkens verleiht und dieser dadurch sein Sohn ist. Die abend-
landische und die griechische Weise, das Hervorgehen des Geistes von Vater und
Sohn darzustellen, driicken nur zwei Seiten des unergriindlichen géttlichen Vorgangs
aus, den wir in einem einzigen Bild nicht zu fassen vermoégen.

So versteht man auch, daf der Hl. Geist das Band der Liebe zwischen Vater und
Sohn genannt wird. Die Liebe ist zwar das Wesen aller drei Personen, wie sie in der
Liturgie des Dreifaltigkeitsfestes auch allen drei zugeschrieben wird: Caritas Pater,
Caritas Filius, Caritas Spiritus Sanctus. Denn das reine Schenken wie auch das reine
Empfangen ist Liebe. Aber der HI. Geist als die gemeinsame und doch personliche
Gabe von Vater und Sohn, als ihr gemeinsames und doch personliches Tun innerhalb
der Gottheit, als ihr Zusammentreffen in diesem einen Tun, spricht diese Liebe
gleichsam unmittelbarer aus als die Worte Vater und Sohn. Er ist personhafte freu-
dige Anerkennung dieser Gemeinschaft, die er dadurch vollendet. In dieser An-
erkennung strémt die Liebe zuriick durch den Sohn zum Vater.

Dieses Zuriickstromen, in dem Geist, Sohn und Vater vollkommen verbunden, ein
Gott sind, konnte auch der Grund sein, warum Paulus vom Geist sagt: ,Sein Geist
erforscht alles, auch die Tiefen Gottes“ (1 Kor 2,10). Wie wir uns in unserem Selbst-
bewufltsein gleichsam zuriickwenden auf uns, und unser Geist, wie Paulus an der
gleichen Stelle sagt, allein weifl, was in uns vorgeht, weil er in uns gegenwirtig ist,
so gleicht die anerkennende Hinwendung des Geistes als Empfangenden zum Vater
durch den Sohn dieser Bewegung des Wissens um uns selbst. Zugleich wissen wir
aber um uns nur dadurch, dafl wir um die andern wissen; nur am Du entspringt das
Selbstbewufisein. So wissen die gottlichen Personen um sich durch die beiden andern;
denn sie sind als Personen nur je durch die andern und ihr Sein ist auch thr Wissen.
Wenn also der HI. Geist den Kreis des gottlichen Lebens gleichsam abschliefit und
vollendet, so erméglicht er auch das Selbstbewufitsein der einzelnen Personen, das
unzertrennlich ist vom Wissen um die andern und deren Selbstbewufltsein.

Diese Vollendung durch und am andern, die wir schon im menschlichen Bereich
erfahren, erreicht ihren hochsten Grad in der Liebe. Darum weif8 diese auch am ein-
dringlichsten vom andern in dem, was er eigentlich selbst ist. Allerdings ist dieses
Wissen ungegenstdndlich, ein Gemeinschaftsbewufitsein und Vertrautheitswissen,
das bei uns leicht vom Sachwissen iibertont und verfalscht wird. Als die licbende
Vereinigung von Vater und Sohn im personhaften Schenken der Gottheit ist der Geist
so, daB unser echtes Wissen um den Mitmenschen ein fernes Abbild seiner person-



104 August Brunner

haften Seinsweise ist. Darum auch heifit es von ihm, daf er die Tiefen der Gottheit
durchforscht. Zudem ist er es, der uns dieses Wissen Gottes um sich selbst zur Kennt-
nis bringt durch die Offenbarung, die uns mit ihm zum Sohn und Vater hinwendet.

Wie wir aber das Verhiltnis Vater-Sohn nur durch den HI. Geist richtig ver-
stehen, eben als lebendiges, bewegliches, rein geistiges und personhaftes Verhiltnis
ohne die Starre des Stofflichen, aber mit der Substantialitit und Personhaftigkeit.
die die Namen durch sich unmittelbar aussagen, so erfassen wir die Bedeutung des
Namens Geist richtig nur vom Vater und vom Sohn her. Der Geist als die Betonung
des Atmospharischen, Beweglichen, Unfafibaren, Alldurchdringenden und Allgegen-
wartigen konnte leicht dazu verleiten, ihn als eine unpersénliche géttliche Kraft
mifizuverstehen. Das gleiche gilt von den meisten andern Sinnbildern, der Gabe,
dem Feuer, dem Wasser und der Salbung. Aber die Gleichordnung des Geistes mit
dem Vater und dem Sohn bringt die andere Seite in Erinnerung, daf der Geist
ebenso eine gottliche Person ist wie sie.

3. Der Beistand

Dem besonderen Charakter des H1. Geistes als Person entspricht auch sein Ver-
hiltnis zur Schopfung, wie die H1. Schrift es darstellt. Darum wird dieser Charakter
auch erhellt durch die Aussagen iber sein Wirken in der Schépfung. Er durchdringt
sie, belebt sie und schenkt ihr Tatigkeit. Diese Nahe wird durch den Namen Geist
verstindlich. Der Geist durchdringt alles, der Hauch belebt den ganzen Leib. Diese
Nabhe ist nicht so zu verstehen, als ob der Geist uns niher und gegenwirtiger sei als
der Vater und der Sohn. Wohl aber hat die Kreatur sozusagen als Kreatur eine
besondere Ahnlichkeit mit dem HI. Geist. Dieser ist die Gabe. Aber auch alle Schop-
fung ist Schenkung, freie Gabe Gottes. Darin gleicht sie, in unendlichem Abstand,
dem HI. Geist. Bevor die Kreatur etwas ist, und alles, was sie ist, ist sie als Empfan-
gen, Entgegennehmen. Und alles was sie tut, vermag sie nur auf Grund dieses Emp-
fangens, des Geschaffenseins, vermag sie nur als Antwort, die eine Anerkennung
dieser Geschopflichkeit sein sollte. Sie ist weder Anfang, noch aus sich vermittelndes
Weitergeben, sondern zuerst Antwort. Und erst auf Grund des Antwortseins ist es
ihr in besonderen Fillen auch gegeben, zu vermitteln oder gar geschopflicher Ur-
sprung zu sein. Als geschenktes Dasein steht sie, menschlich unzuléinglich gesprochen,
dem HI. Geist, der Person als Empfangen, zunichst niher als den beiden andern
Personen, und sie kommt zu diesen durch ihn, wie sie vom Vater der Lichter, von
dem jede gute Gabe herstammt (Jak 1,17), durch die Vermittlung des Sohnes im
Hl. Geist geschaffen ist. ,Im HI. Geist“: er ist gleichsam der Raum, in dem allein
die Schopfung durch die Macht des Vaters und die Vermittlung des Sohnes bestehen
kann. Als das erste Schopfungswort erklang, da schwebte der Geist iiber den Was-
sern, iiber der wiisten und formlosen Leere des Nichts. Das Geschopf ist wesentlich
. Riickwendung zu Gott als Antwort, wie der HI. Geist als Person die Wendung zum
Vater durch den Sohn ist.

Der Charakter des Geschenktseins ist im fibernatiirlichen Leben noch einmal iiber-
hoht. Die Kreatur wird aus dem ihr geméfien Lebensraum des blof Geschopflichen
iiber sich selbst in den géttlichen Lebensraum, in eine personliche Beziehung zu den



Der Heilige Geist 105

einzelnen drei gottlichen Personen erhoben. Auch einmal geschaffen kann sie auf
eine solche Auszeichnung niemals Anspruch erheben; Gott wohnt gerade als person-
hafter Gott im unzugénglichen Licht (1 Tim 6, 16) seiner Heiligkeit. Er ist in seinem
Sein unendlich iiber alles Geschaffene erhaben. Aber weil er personhaft ist, kann er
das Geschopf gleichsam zu sich erheben. Diese Erhebung ist freies, unverdienbares
Geschenk; sie ist Gnade und bleibt es. Nie vermag das Geschopf sich aus eigenen
Kriften in diesem gottlichen Raum zu halten, noch weniger als in seinem natiirlichen
Sein. Das ganze iibernatiirliche Leben ist Antwort auf die freie Tat des Vaters, der
uns durch Christus berufen hat, seine S6hne und Briider und Miterben Christi zu
sein. Hier ist der Charakter als Antwort auf Grund des Geschenktseins so ausschliefi-
lich, so sichtbar und wesentlich, dafl dieses Leben als Gnade bezeichnet wird.

Dadurch wird aber hier die Wesensniahe zum HI. Geist stirker betont, und auch
mit um so groflerem Redcht, als in diesem Raum Beziehungen zu den Personen der
Gottheit bestehen, die je verschieden, wenngleich voneinander unzertrennlich sind.
Da der Hl. Geist Geschenk und Antwort ist, so gehen alle iibernatiirlichen Taten
des Menschen gleichsam in der Richtung seiner innergéttlichen Bewegung. Sie stre-
ben zuriick zum Urheber alles Guten, zum Vater. Und so sehen wir denn auch, dafl
die Offenbarung das ganze Gnadenleben dem HI. Geist zuschreibt. Es vollzieht sich
im HI. Geiste; der Christ lebt und wandelt im Geiste (Gal 5, 25). Dieser ist sozusagen
das gottliche Mitsubjekt, das mit uns alles iibernatiirliche Tun vollzieht, der géttliche
Odem als innerste Kraft des neuen Lebens, der ,Beistand“ (Joh 14—16), ohne den
wir das iibernatiirliche Leben nicht fithren konnen. Er ist die Ursache aller Heiligung
und Heiligkeit, die fiir das begnadete Gesch6pf ja Riickwendung zu Gott ist, zum
Vater, von dem die Berufung ursprunghaft ausgeht, um durch den Sohn vermittelt
und weitergegeben sich mit und im HI. Geist zu vollziehen. Er bringt uns in ein
dhnliches Verhiltnis zum Sohn und zum Vater, wie er selbst es als Person ist, und
tritt dadurch selbst in eine personliche Beziehung zu uns, Durch ihn werden wir zur
richtigen Antwort auf den Ruf des Vaters, den er uns durch seinen Sohn zukommen
lie}, befihigt. Die Gnade, die den Menschen in den gottlichen Lebensraum hinein-
versetzt und zum Leben darin fahig macht, ist darum mit dem HI. Geist verbunden.
Der Christ ist mit dem HI. Geist getauft, eingetaucht in den géttlichen Raum (1 Kor
12,13), und wird so zuseinem Tempel (1Kor6; 11,17; Eph 2,22). Die Gnade verbindet
so innig mit ihm, wie eine Salbe in die Haut eindringt, und er durchdringt das
Dasein so unfafilich und doch so wirksam wie der Duft des Salbols. Wie das Wasser
die Wiiste in einen Garten verwandelt, so trankt seine Gegenwart den von Natur
aus Gbernatiirlich unfruchtbaren, toten Menschen (1 Kor 12,18) und belebt ihn zu
einem Kind des Vaters und einem Bruder und Miterben Christi {Rom 8, 151f.). Die
ibernatiirlichen Tugenden sind seine Frucht, die aus seinem Antrieb hervorwichst
(Gal 5,221.). Durch seine Einwohnung sind auch Vater und Sohn als unzertrennlich
von ihm, als die gleiche Gottheit besitzend, im begnadeten Menschen gegenwirtig,
und zwar durch eine neue, erhohte, sozusagen personlichere Gegenwart als die, durch
die sie in der Schopfung gegenwirtig sind, durch neue personliche Beziehungen zu
den drei Personen, die die Heiligkeit ausmachen, da der Mensch dadurch in den
Raum der gottlichen Seinsweise eintritt. Zu diesen neuen (R6m 7, 6) Beziehungen



106 August Brunner

formt der Geist den Christen, indem er ihm wie ein aufgedriicktes Siegel die Tben-
bildlichkeit mit dem Sohn verleiht (Eph 1, 13; 4, 30).

So begegnet der Mensch dem Raum der wesentlichen Heiligkeit gleichsam durch
den HI. Geist, und durch ihn in diesem Raum auch dem Sohn und dem Vater. Die
Heiligkeit, dieser Wesenszug Gottes und dessen, was zu ihm in nidherer Bezichung
steht, berithrt uns in ihm. In den Einwirkungen des géttlichen Geistes mégen die
so Beschenkten tief ergriffen, auch voller Schrecken iiber die eigene Unwiirdigkeit,
der Heiligkeit Gottes greifbar inne geworden sein. Es war ein Geist der Heiligkeit,
der HI. Geist, der ihnen begegnet war, mochten sie auch noch nicht um das Ge-
heimnis des dreipersonlichen Gottes wissen. Dieser Grund der Benennung der
dritten gottlichen Person hingt aber mit ihrem pers6nlichen, oben geschilderten
Charakter so eng zusammen, dafl dieser Grund kein neuer und anderer ist als der
bereits oben angegebene; nur ist die gleiche Wirklichkeit einmal gleichsam in Gott
selbst, und dann vom Menschen her gesehen.

So ist der HI. Geist nach der HI. Schrift der Ursprung und die Kraft des christ-
lichen Lebens. Die Griindung der Kirche ist sein Werk (Apg 2). Er ist die treibende
und leitende Kraft in ihrem Leben, wie dies vor allem die Apostelgeschichte hervor-
hebt. In ihm besteht der Neue Bund (2 Kor 3,6), von ihm stammt die Offenbarung
(1 Kor 14; 2,26) und die Amtsgewalt (1 Kor 5,3f.). Alle iibernatirliche Erkenntnis
des personlichen innergéttlichen Lebens ist durch den vermittelt, der ,die Tiefen
Gottes erforscht®; er bringt den geistigen Blick des Menschen gleichsam in die Rich-
tung auf den Sohn und den Vater. Deshalb spricht er durch die Propheten, leitet die
Apostel in ihrer Verkiindigung und ist der gottliche Urheber der Heiligen Schrift.
Er ist der Miturheber aller iibernatiirlichen Unternehmungen des Menschen, des
Bekenntnisses (Mt 10,19f.; 1 Kor 12,81f.), des Gebetes (Rém 5,1 ff.), der Liebe
(R8m 5; Rém 7, 15; Gal 4, 6) wie auch der Prophezeiung (Apg 2, 4; 20, 22; 2 Petr
1,21; 1 Petr 1, 10) und der Wunder (1 Kor 2,4). Er vereinigt mit Christus und schafft
so die Glaubigen zu cinem Volk, einem Leib (1 Kor 12,13; Eph 4,4); er ist der ge-
meinsame Geist dieses Leibes und darum aller Christen, soweit sie Christen sind
(Phil 2,1; 1,27; 2Kor 18,13; 3,6f.). Er erneuert (Rm 7,6), rechtfertigt (1 Kor
7,11), heiligt (1 Kor 6,11), macht zu Kindern Gottes (1 Kor 2,10 ff.; R6m 8,15). Das
Gebet ist iibernatiirlich dadurch, dafl er mitbetet (R6m 8, 15f.; Gal 4,6); denn nur,
wenn wir durch ihn in den Bereich des Géttlichen erhoben sind, kénnen wir Gott
wahrhaft Vater nennen und uns als seine Kinder in unserm Wandel bewihren. Er
bewahrt und hiitet die von Christus als dem Bilde des Vaters iiberbrachte Offen-
barung und fithrt immer wieder in ihr Verstindnis ein (Joh 14,26; 16, 134f.). Er
spricht auch im Herzen eines jeden Menschen die Sprache, die dieser zu verstehen
imstande ist, sofern er nur dazu bereit ist, so wie am ersten Pfingstfest die Apostel
von ihren Horern je in ihrer Sprache verstanden wurden (Apg 2). Durch seinen Rat
erkennt der Christ, was er in seiner jeweiligen Lage zu tun hat. Er befihigt den
Glaubigen durch seine gottliche Freiheit, mit der er in der Welt ist, ohne von der
Welt zu sein, sich von der Weltverhaftung frei zu machen und gibt ihm den festen
Stand in Gott (R6m 8,13). Er ist ein innerer Antrieb des christlichen Lebens, schenkt
die Neigung fiir das Gott Wohlgefillige, das Trachten danach (Rém 8, 6—14; Gal



Der Heilige Geist ' 107

5,8). Er spricht im Herzen der Gliubigen fiir Gott und sein heiliges Gebot (Joh
16,81F.). Als die personhafte Anerkennung von Vater und Sohn ist er der Zeuge fiir
sie (Joh 15,26 f.) und Ursprung des Zeugnisses der Gliubigen fiir Christus vor dem
Gericht (Lk 12, 111.) und vor der Welt, wie auch das Bekenntnis der Gottheit Christi
nur in ihm moglich ist (1 Kor 12, 3).

Wegen dieser engen Verbundenheit mit den Begnadeten werden diese zu seinem.
Tempel (1 Kor 6,11.17; Eph 2,22); er wohnt in ihnen (Rom 8,9ff.; 1 Kor 8,16). Er
trankt und durchdringt sie wie das fruchtspendende Wasser die Erde (1 Kor 12,18).
Er ist ihnen so innig verbunden wie das Siegel dem Wachs (Eph 1,138), so dafi man
bei Paulus zwischen dem Hl. Geist als dem Urheber der iibernatiirlichen Lebens-
duBerungen und dem begnadeten Christen als Miturheber oft nicht unterscheiden
kann. Wo sich in einem Menschen Anbetung, Dank, Freude und Jubel in der Liebe
zu Gott erheben, da geschieht es im HI. Geiste. Denn als anerkennender Empfang
der Gottheit vom Vater her durch den Sohn ist er der Jubel und der Dank und die
Liebe in Person. ,

Als Vollender der Gottheit aber schenkt er die Vollendung des christlichen Lebens,
wie er auch dessen Anfang ist. Solche Vollendung, der nichts mehr feblt, die ganz
erfiillt ist, ist Friede und Heiligkeit, Friede, wie ihn die HI. Schrift versteht, als
Vollendung des Seins (R6m 14,17f.). Daraus entspringt die Gbernatiirliche Freude
(1 Th 1,5 ff.). Alles aber ist umfaflt und ausgerichtet auf die Liebe zu Gott, auf die
wahrhafte Hingabe an ihn. Diese aber vollzieht gleichsam die Wendung des HI
Geistes zum Vater durch den Sohn mit. Darum ist sie die héchste und wesentliche
Geistgabe (1 Kor 18). Durch sie wird der Mensch gnadenhaft Kind Gottes, Bruder
und Miterbe Christi; darum werden auch diese Gaben dem HI. Geist zugeschrieben
(1 Kor2,10ff.; Rom 8,15f.). Er biirgt auch fiir das einst anzutretende Erbe {Eph
1,14). Durch alle seine Gaben filhrt er zu der innigen Gemeinschaft mit dem Vater
und dem Sohn, in der die drei gottlichen Personen selbst untereinander zu der einen
Gottheit verbunden sind. Darum wird er zum Quell der Einheit der Kirche, der
Christen unter sich in der christlichen Liebe (R6m 15, 30) und wirkt in ihnen als die
Macht ewigen Lebens, als die Macht der Auferstehung (Rom 8,11). So erreicht die
Schépfung in ihm und durch ihn ihre Vollendung, wenn sie zuriickkehrt zu ihrem

Ursprung, zum Vater, und ihr Daseinskreis sich schlieflt, so wie der Feuerkreis des
gottlichen Lebens in ihm sich abschliefit und vollendet.

Immer aber bleibt diese Wirkung des Geistes Geschenk, reine Gabe. Sie wird uns
zu eigen, wird wir selbst. Inniger als jede mogliche Verbindung mit einem Menschen
verbindet sich der Hl. Geist mit dem Begnadeten, so dafl das gemeinsame Tun ein
einziges Werk beider ist. Aber dennoch 1afit sich diese Gabe nicht aneignen wie ein -
Ding, dessen man sich bemichtigt und dann, wenn es einmal durch Geschenk unser
geworden ist, frei und unabhingig dariiber verfiigt. Wir verfiigen ja schon tber
unser eigenes Selbstsein nicht; sondern es verfligt fiber alles in uns. Noch weniger
konnen wir uns des Geistes bemdichtigen, selbst dann, wenn er mit uns wirkt. Er
bleibt auch in der innigsten Verbindung mit dem Geschopf doch immer der Wind,
der kommt und geht, man weifl nicht woher und wohin. Was ihn bei uns festhalt,
das ist nichts, das von uns ausginge. Sondern es ist seine unendliche Liebe zu uns.



" 108 August Brunner

Diese aber ist Freiheit. Darum verteilt er die Gaben, wie er will (1 Kor 12,11; Ré6m
12,3; Eph 4,7), und er ist keinem Rechenschaft schuldig. Jede Gabe aber ist ein An-
erbieten an den Menschen, mit dem Geist zur Ehre von Sohn und Vater zusammen-
zuwirken und sie nicht in Selbstsucht auf den eigenen Vorteil zu beziehen und sie
krampfhaft wie ein Eigentum festzuhalten. Durch die Selbstlosigkeit, mit der wir
uns den Weisungen des Geistes zur Verfiigung halten, nehmen wir teil an dessen
gottlicher Freiheit (2 Kor 3,17).

Diese einzigartige, personliche Beziehung des HI. Geistes zum dibernatiirlichen
Leben mag vielleicht eine Tatsache erkldren, die auffillig ist und sonst schwer zu
verstehen wire. Unter den Personen der HI. Dreifaltigkeit wird der HI. Geist am
wenigsten beachtet. Man wendet sich viel weniger an ihn als an den Sohn und den
Vater. Vielleicht liegt das an den unpersénlichen Sinnbildern, unter denen wir ihn
fast ausschlieBlich kennen. Aber wire dies der eigentliche Grund, so lige in dieser
geringeren Verehrung eine Vernachldssigung, die einer Miflachtung seiner Gleichheit
mit Vater und Sohn gleichkdme und die darum so schnell wie méglich behoben wer-
den miifite und die seine Kirche schon lingst behoben hitte.

Ist aber der Hl. Geist gleichsam das Mitsubjekt unseres iibernatiirlichen Lebens,
dann erkldrt sich auch diese sonderbare Tatsache. Das menschliche Subjekt geht
natiirlicherweise von sich weg zu den Mitmenschen und zur Welt der Dinge. Und in
dieser Bewegung wird es auch seiner selbst inne, nicht wie eines Gegenstandes, son-
dern eben als Subjekt, als Ausgang der Taten und der Hinwendung za den andern.
Das Auge sicht sich selbst nicht, sondern das andere. So auch der menschliche Geist,
nur dafl er als Geist um sein Sehen, um sein Tun und so um sich selbst weif}.

Es ist aber das Wesen des Geistes, wie wir sahen, dafl er die Riickwendung durch
den Sohn zum Vater ist. Diese Haltung gleicht der des menschlichen Subjekts, und
das macht verstindlich, warum gerade der Geist mit uns als Urheber die iibernatiir-
lichen Werke vollzieht. Er ist die Wendung gleichsam von sich weg durch den Sohn
hin zum Vater, und er ist nur als diese Wendung. Er ist also auch in uns nur so, da8
er uns zum Sohn und Vater hinwendet, uns auf sie aufmerksam madht, zur Anbetung
und liebenden Unterwerfung unter sie befahigt. Und er ist um so mehr in uns, je
starker diese Haltungen in uns werden. Ebenso wird er von uns um so mehr verehrt,
je entschiedener und ausschliefllicher diese Wendung wird, je mehr wir den Vater
und den Sohn ehren. Seine Ehre ist so wenig von der des Vaters und des Sohnes ge-
trennt, wie die des Vaters von der des Sohnes (Joh 5,23). Aber er wird entsprechend
seinem persénlichen Charakter anders geehrt als diese beiden und zugleich immer
mit ihnen. Je mehr der Christ sich vom Geiste erfassen, durchdringen und von ihm
leiten 14f8t, je feinhoriger er fiir seine Weisungen wird und je gehorsamer er seinen
Eingebungen folgt, um so mehr lebt er zum Lobe der Herrlichkeit Gottes, ehrt Vater,
Sohn und Geist in deren jeweiligem personlichen Charakter, indem er in dem einen
heiligen Raum des géttlichen Seins unzertrennbar von einander dem Vater als Kind,
dem Sohn als Bruder gegeniibertritt in der Kraft und Gnade ihres gottlichen Geistes.






