
96 August Brunner 

des zermalmten und verschmähten Herzens. Man neigte sich mit dem Liebes jünger 
an die Brust des Meisters. Man mühte sich um die Gesinnungen des milden und 
demütigen Herzens. All das besteht zu Recht und kann seine Frucht tragen. 

Das Herz, das nicht mehr schlägt, vermag vielleicht die Empfindungen weniger zu 
rühren, doch sein Sinn ist tiefer: es offenbart das Geheimnis der Erlöserliebe. Die 
menschliche Liebe Jesu hat ein Ende genommen (Joh 13,1), er konnte nicht mehr 
tun als sein Leben hingeben. Aber nachdem alles vollbracht war, empfingen wir die 
ewige Liebe, den Heiligen Geist. Er sprudelt als Lebensquell aus dem geopferten 
und verherrlichten Leib des Wortes. 

Die Wunde des Herzens verkündet den Triumph der Liebe über den Tod. Die 
Liebe trägt die Fülle ihrer Früchte allein im Ganzopfer. Wie Christus kann auch 
der Christ sein Leben nicht anders einsetzen, als indem er es opfert. Kann man 
dieses Wort hören, ohne sich zu entrüsten? Ja, man kann es, wenn das fleischgewor- 
dene Worte uns tränkt mit dem Wasser und dem Blut; mit dem Glauben, der belebt, 
und der Liebe, die berauscht, in Taufe und Eucharistie. 

Der Heilige Geist 

Von August B r u n n e r SJ, München 

/. Die Gabe 

Der Geist1 wird vom Vater im Namen des Sohnes zu den Aposteln gesandt. Er 
spricht in seiner Offenbarung nicht aus Eigenem, sondern nur das^was er vom Sohn 
und vom Vater gehört hat (Joh 16,13). Er geht vom Vater aus und wird auch vom 
Sohn geschickt, und zwar vom Vater her (Joh 15,26). Er kommt also vom Vater her 
durch den Sohn; wie alles, so empfängt der Sohn auch dies, daß er den Heiligen 
Geist aussendet, vom Vater. 

Der Geist unterscheidet sich also als göttliche Person vom Vater und vom Sohn 
dadurch, daß er ausgeht: er wird gesandt und sendet selbst nicht. Er ist der, der sein 
Gottsein vom Vater durch den Sohn empfängt, ohne es wie der Sohn weiterzugeben. 
Er vermittelt nicht wie dieser. Darum ist sein Empfangen auch nicht Sohnschaft, die 
das Erbe weitergibt (Rom 8,17). Er ist der rein Empfangende, wie der Vater der 
rein Schenkende ist; er ist als Person Gabe und nur Gabe. 

Es könnte scheinen, daß er damit unter den Vater und auch unter den Sohn zu 
stehen kommt. Eine bloß empfangende Göttlichkeit ist doch weniger erhaben als 
eine schenkende. Schenken ist Ausdruck des Reichtums, der Größe und der Groß- 
herzigkeit. Empfangen hingegen bezeugt Armut und Bedürftigkeit und hat Abhän- 
gigkeit zur Folge, Abhängigkeit, die manchen so bedrückend erscheint, daß ihnen 
die Wohltat zum Anlaß wird, den Wohltäter zu hassen. 

1 Vgl. diese ZUdbr. 32 (1959) 26•33: Vater und Sohn. 



Der Heilige Geist 97 

Aber wir müssen doch genauer zusehen. Es gibt verschiedenes Schenken auch schon 
im menschlichen Bereich. Und aus diesem Bereich heraus müssen wir die Worte der 
Offenbarung zuerst verstehen, wenn sie uns über Gott etwas aussagen sollen, so sehr 
wir wissen, daß der gleiche Sachverhalt in Gott auf göttliche Weise verwirklicht ist, 
ohne die Beschränkungen und Schwächen, die ihm die menschliche Begrenztheit und 
Brüchigkeit auferlegt. 

Es ist wohl so, daß das Empfangen von materiellen Gütern und Diensten, von 
Dingen, die sich in Geldwert ausdrücken lassen, am deutlichsten und häufigsten den 
Empfänger vom Schenkenden abhängig macht und ihm ein Gefühl der Unterlegen- 
heit gibt, das schwer zu ertragen ist. Darum sucht man, wenn möglich, solche Ge- 
schenke durch Gegengeschenke abzugelten, um als gleichberechtigter Schenkender 
dazustehen und dem anderen nichts zu schulden. 

Solche Gaben sind aber dem Geber und dem Empfänger sehr äußerlich; sonst 
ließen sie sich nicht in Geldwert ausdrücken. Sie stehen dem Lohn nahe, besonders 
da, wo man einem Bedürftigen gibt, um ihm in der Not zu helfen. Das Verhältnis 
ändert sich sofort, wenn die äußere Gabe stärker der Ausdruck der inneren Gesin- 
nung der Ehrfurcht, der Achtung, des Wohlwollens und schließlich der Liebe ist. Da 
tritt ihr Symbolwert immer klarer vor den Sachwert; dieser ist nur Träger und Dar- 
stellung von jenem. Mag der Sachwert der Gabe noch so groß sein, er deutet dann 
gerade dadurch an, wie hoch man den Empfänger schätzt; zugleich zeugt er vom 
Adel der inneren Gesinnung des Schenkenden dem Beschenkten gegenüber. Darum 
wählt man als Ausdruck solcher persönlichen Gesinnungen gerne etwas, was man 
selbst verfertigt hat, damit es einen persönlichen Stempel trage. Oder die Gabe muß 
etwas von einem Kunstwerk an sich haben und darf nicht ein dringend benötigter 
Gebrauchsgegenstand sein. Das wahre Kunstwerk als solches ist ja etwas Einmaliges, 
von den Lebensnotwendigkeiten her gesehen Überflüssiges, durch Geld nicht eigent- 
lich zu Bezahlendes; deswegen kann es so gut der Ausdruck für eine Gesinnung sein, 
die die Ebene des gerechten Ausgleichs, des Lohnes oder des beherrschenden Macht- 
willens, der andere in Abhängigkeit von sich bringen will, weit überstiegen hat. 
Das Geschenk ist hier Ausdruck von persönlicher Verbundenheit, von Gemeinschaft 
und Liebe. In ihnen lebt der Schenkende; und durch diese seine Gesinnung ist er als 
Person der, der er ist. Das Schenken ist in seiner reinsten Gestalt der reine Überfluß, 
ohne den der Schenkende sich nicht vollendete. Es ist reine Selbstbewegung, die des 
Anreizes und Anstoßes durch einen Vorteil, den man selbst erlangt, nicht bedarf; 
darum seine geistige Mächtigkeit personhafter Art, der größte und klarste Erweis 
des Selbstbesitzes. Das soll die Gabe in ihrer Nichtnotwendigkeit, in ihrer Unbezahl- 
barkeit, wie sie vor allem dem Kunstwerk eignet, darstellen, ein Überströmen ohne 
Zweck, aber voller Sinn. 

Am klarsten kommt der Wesenscharakter des Geschenks da zum Ausdruck, wo es 
zwischen Liebenden vermittelt. Da ist es der Ausdruck der eigentlichen Gabe, die 
unsichtbar ist, des eigenen Selbst, das in der Liebe gegeben wird und wodurch die 
Liebe das ist, was sie ist. Geschenk ist die äußere Bewegung, die einem andern ein 
Ding überreicht, nur dadurch, daß die Übergabe Symbol ist, und zwar Symbol des 
eigenen Selbst, aus dessen Bereich die Gabe in den Bereich des andern Selbst über- 



98 August Brunner 

geht und mit ihr das schenkende Selbst, das nunmehr dem Beschenkten zugehört, wie 
das geschenkte Ding. So ist das reine Geschenk Darstellung und Vermittlung der 
Liebe. Es gibt keine Gabe im wahren Sinn ohne begleitende Selbsthingabe. Nur 
soweit diese geht, so weit ist die Übergabe auch wahres Schenken und nicht bloß 
Tausch. * 

Die Annahme des Geschenkes erhält hier ein anderes Gesicht, als in den Fällen, 
die dem Lohn nahestehen. Sie ist Annahme der Liebe und damit Gegenliebe. Oder 
Anerkennung der Gesinnungen der Hochachtung, des Wohlwollens, der Ehrerbietung, 
und damit die Bekundung, daß man auf sie Wert legt und den, der sie hegt und im 
Geschenk zum Ausdruck bringt, hochschätzt. Im Annehmen liegt hier schon ein 
Zurückgeben der eigentlichen Gabe, so daß das Geschenk wie eine Brücke ist, auf 
der die Gesinnungen sich begegnen. In dem Augenblick, wo die Gabe die Hand des 
Schenkenden zu verlassen sich anschickt und in der Hand des Empfangenden anlangt 
und entgegengenommen wird, in eben diesem Augenblick stellt sich das geistige 
Geschehen, das dem äußeren Tun Sinn und Wesen gibt, die beiderseits entspre- 
chende Gesinnung der gleichen Liebe am deutlichsten dar. Auf gleicher Höhe 
begegnen sich hier Schenken und Empfangen. Bedürfte es der Darstellung durch die 
äußere Gabe und die körperliche Bewegung nicht mehr, weil man des Geistigen 
unvermittelt inne würde, dann erschienen Schenkender und Beschenkter in einer 
personhaft-innigen Begegnung auf gleicher Höhe, in einem Verhalten, das in seiner 
Verschiedenheit sich genau entspricht und den einen durch den andern erfüllt. 

Denn damit das Geschenk als solches sich verwirklicht, muß es als Geschenk ohne 
Nebenabsichten angenommen werden. Aller Zwang, alle Bedürftigkeit, alle Gier, 
sich durch den der Gabe eigenen Wert zu bereichern, muß verschwunden sein und 
die reine Absicht des Schenkenden, sich selbst mitzugeben, seine Freiheit vom Emp- 
fangenden, muß volle Anerkennung finden. Eine solche Anerkennung ist aber eine 
Tat der gleichen Freiheit wie das Schenken. Sie fordert eine gleiche geistige Selbstän- 
digkeit, einen personhaften Selbstbesitz, der die Anerkennung leistet ohne den 
Anstoß des eigenen Gewinns und Nutzens, rein aus der Freude über die Schönheit 
und Freiheit des schenkenden Gestus und damit der Größe und des Selbstseins des 
Schenkenden heraus. Solches Empfangen bejaht und bestätigt in Vollkommenheit 
den Schenkenden, gibt ihm sein Sein als Schenkender zurück. Daß es für uns Men- 
schen schwer ist, eine solche reine Anerkennung zu leisten, ohne sich von dem 
eigenen Zuwachs und Vorteil bannen zu lassen, ja, ohne nur an ihn zu denken, das 
beweist schon die Geistigkeit und Höhe einer solchen Haltung. Das reine Geschenk 
findet sich nur da, wo Schenkender und Beschenkter sich in dieser von Menschen 
immer nur annähernd zu verwirklichenden Gesinnung gegenseitiger reiner und 
freudiger Anerkennung begegnen. Es ist jetzt klar, daß der Beschenkte in diesem 
Fall dem Schenkenden das gleiche zurück gibt, was er erhält, die Anerkennung des 
personhaften Seins, das allein fähig ist, wahrhaft zu schenken und wahrhaft zu 
empfangen, weil es allein den Dingen frei gegenübersteht und im Selbstsein so über 
sich selbst verfügt, daß es sich dem andern in Liebe zu geben vermag. 

Wie hier der Schenkende keine Nebenabsichten verfolgt, so fürchtet der Beschenkte 
keine Abhängigkeit, die seine Selbständigkeit bedrohen könnte; diese wird im Ge- 



Der Heilige Geist 99 

genteil durch das Geschenk der Liebe gerade anerkannt. Er fühlt sich darum durch 
das Geschenk nicht erniedrigt und im geheimen beleidigt. Unausdrücklich und ohne 
Stolz weiß er sich dem andern gerade durch die Vollkommenheit und Reinheit des 
Empfangens und Anerkennens ebenbürtig. Wie das Schenken im Schenkenden 
seinen Ausgang hat, so im Empfangenden seine Vollendung. Ohne die Haltung 
beider käme es nicht zustande, begegneten sich die beiden nicht in der gemeinsamen 
Mitte der liebenden Anerkennung, durch die sie erst voll und ganz das sind, was sie 
sein können. 

Das wahre Geschenk verbindet somit Schenkenden und Beschenkten auf der höch- 
sten Ebene ihres Seins, verbindet sie als Ebenbürtige. Beide wachsen durch das Schen- 
ken. Sie wachsen, nicht in äußeren Dingen und sachlichen Werten, die hier nur als 
Symbole in Frage kommen. Sie wachsen in dem, was sie selbst sind, was ihnen so zu 
eigen ist, wie keine äußere Gabe es je werden kann, in ihrem Personsein. Dieses ist 
aber das, was alles andere erst möglich macht und allem seinen Wert gibt, der 
Grund und die Ermöglichung von Besitz und Macht und Ansehen und Ehre. In der 
•Nutzlosigkeit" solchen Tuns wie Schenken und Empfangen liegt alle Möglichkeit, 
nützlich zu sein, begründet. Ein in Reinheit dargebotenes Geschenk auch rein zu 
empfangen, der hohen Gesinnung in der gleichen Höhe und mit gleichem Adel zu 
antworten, das ist nicht minder groß als das Schenken. In beiden Fällen muß der 
Mensch von seinem innersten Wesenskern her dem andern in liebender Freiheit 
begegnen. 

Wir wissen, daß dies selten geschieht, weil es schwer ist. Richtiges und wahres Schen- 
ken ist ebenso selten wie solches Empfangen. Denn der Mensch lebt selten von dieser 
innersten Mitte her. Es ist bequemer, sich auf Ebenen des eigenen Seins zu halten, 
die dem Sachhaften, der Sorge um das eigene Leben näher stehen, und sich von 
ihnen her zum anderen Menschen zu verhalten. Die Selbstlosigkeit, die das Leben 
vom innersten Wesenspunkt her voraussetzt, ist für uns zu schwer, als daß wir diese 
Haltung dauernd und wie von selbst einnehmen könnten. Die mühsame und opfer- 
reiche Arbeit eines langen Lebens ist erfordert, damit wir echte Schenkende und 
Empfangende werden können und darin unser Personsein in die letzten Möglich- 
keiten hinein entfalten. 

Auf der Ebene des selbstlosen Schenken« und Empfangens zeigt sich dann auch, 
daß der Schenkende und der Empfangende durch ihr Tun wachsen. Denn nur hier 
geht dem Schenkenden die Gabe nicht verloren und nur hier geht sie ganz und 
unvermindert an den Beschenkten über. Die stoffliche Gabe kann nicht zweien 
zugleich zugehören, ohne daß diese Zugehörigkeit wenigstens für den einen vermin- 
dert wird. Was einer besitzt an stofflichen Gütern, ist den andern entzogen. Anders 
ist es mit dem geistigen Besitz. Dieser entfaltet sich und wird nur dadurch zu eigen, 
daß er andern mitgeteilt wird. Das ist schon so mit dem Sachwissen. Noch klarer 
wird es beim eigentlich menschlichen Wissen, der Weisheit, und den geistigen Fähig- 
keiten. Am reinsten tritt jedoch diese Eigenart des Geistigen auf der Ebene des 
Personseins zutage. Ganz er selbst wird der Mensch nur in der Hingabe an andere. 
Indem er das Kostbarste, was er hat, seinen Selbstbesitz, in der selbstlosen Liebe 
verschenkt, erreicht er erst die höchsten Möglichkeiten des Selbstseins. Dieses wird 



100 August Brunner 

ihm dadurch weder genommen noch auch nur vermindert; im Gegenteil: beide, der 
Liebende und der Geliebte, besitzen das Selbstsein dessen, der sich schenkt, und 
zwar voll und ganz, aber sie besitzen es auf verschiedene Weise. 

Auf der menschlichen Ebene ist allerdings dieses liebende Verschenken nie voll- 
kommen. Dem widersetzt sich nicht nur der Leib, der nie vollständig in den Selbst- 
besitz eingeht und von ihm durchwaltet wird. Als Geschöpfe verfügen wir auch über 
unser Dasein immer nur nachträglich zur Tatsache dieses Daseins. Wir haben den 
Quell unseres Seins nicht in unserer Hand. Hier stößt das Schenken und Annehmen 
auf Grenzen, die wir aus unserer Kraft nicht übersteigen können. Deshalb ist auch 
der innigsten und selbstlosesten Liebe zwischen zwei Menschen, ja zwischen zwei 
Geschöpfen überhaupt, ein Letztes verwehrt; ein innerstes Heiligtum bleibt ihr 
verschlossen und versiegelt. Es kann weder gegeben noch empfangen werden. 

Diese Grenze besteht aber in Gott nicht. Denn Gott hat sein Dasein nicht anders- 
woher, und sei es auch nur aus einem Grund seines Wesens, über den er nicht verfügte, 
in dem er nicht ganz er selbst wäre. Deshalb verwirklichen hier Schenken und 
Empfangen vollkommen ihr Wesen. Das Gottsein kann vom Quellpunkt des Daseins 
her vollkommen geschenkt und vollkommen empfangen werden. Es ist nicht so, als 
ob der Vater zuerst existierte und dann schenkte; sondern er existiert als Vater nur 
durch das Schenken; Entsprechendes gilt vom Sohn und vom Geist. Dabei geht weder 
dem Schenkenden noch dem Empfangenden etwas verloren: vielmehr ist Gott nur in 
diesem unendlichen Schenken, Vermitteln und Empfangen. In einer unendlichen 
Liebe des Schenkens, Vermitteins und Empfangens sind die drei göttlichen Personen 
die eine Gottheit • der eine Gott •; in dieser Liebe finden sie sich, menschlich 
gesprochen, wie Liebende in ihrer beiderseitigen Seinsmitte zusammen, ohne daß 
aber etwas übrig bliebe, das nicht gemeinsam wäre, was man weder schenken noch 
entgegennehmen könnte. Was die menschliche Liebe vergebens erstrebt, das ist hier 
ewige Tatsache und Wahrheit. Und auch die menschliche Liebe kann ihre Erfüllung 
nur dadurch erreichen, daß sie in diese vollkommene Gemeinschaft der Liebe aufge- 
nommen wird. 

Was der Mensch durch schwere Bemühungen hindurch hienieden immer nur 
unvollkommen erreicht, das ist Gott aus seinem Wesen heraus. Dem vollkommenen 
Schenken des Vaters und dem ebenso vollkommenen vermittelnden Weitergeben des 
Sohnes entspricht das vollkommene Empfangen des Heiligen Geistes. Ohne dieses 
bliebe das Schenken des Vaters, bliebe das Weitergeben des Sohnes unbeantwortet 
und darum unvollendet, könnte Gott nicht Gott sein. Die Vollkommenheit liegt hier 
darin, daß zwischen Schenken, Vermitteln und Annehmen einerseits und der 
geschenkten, vermittelten und entgegengenommenen Gabe anderseits kein Abstand 
und keine Verschiedenheit mehr besteht. Die Gabe ist eben das, was man reinst und 
innigst selbst ist, das Gottsein; keine der Personen behält sich etwas davon vor, um 
sich den andern gegenüber als etwas Besonderes zu behaupten. Man findet sich im 
gleichen, im Eigensten, in der unendlichen Mitte des Gottseins; aber man findet sich 
als Schenkender, Vermittelnder, Empfangender, darum verschieden in der Weise, 
die Gottheit zu besitzen, verschieden also im Selbst, als Person. In diesem Personsein 
sind aber Vater, Sohn und Geist aufeinander bezogen und vollenden sich gegen- 



Der Heilige Geist 101 

seitig. Der Vater ist nidit weniger Vater durch den Geist als der Geist Geist ist durch 
den Vater; denn im Geist findet das Schenken des Vaters Anerkennung und Ent- 
gegennahme und vollendet sich so. Und nur an den Geist kann der Sohn weiter- 
geben und so das Wesen des Sohnseins erfüllen. 

So ist der Geist Annahme und angenommene Gabe in eins, als ewiger, person- 
hafter und darum substantieller Vollzug, also darin dem Sohn und Vater eben- 
bürtig. Er ist die Antwort. Wie schon im menschlichen Personsein das Ich nicht wäre 
ohne das Du, so und noch wesenhafter und entschiedener sind die drei in der Gott- 
heit nur durch und in einander. Die Antwort vollendet gleichsam die Gottheit, 
schließt den heiligen Kreis, der Gott wesenhaft zu eigen ist und ihn unendlich von 
allem Geschaffenen unterscheidet, in den kein Geschöpf von sich aus eindringen 
kann. Darum wird dieser Geist der Heilige genannt. Nur das Vollendete ist ganz; 
ganz, unversehrt ist aber die Urbedeutung von heilig. Die griechischen Väter nennen 
ihn denn auch den Abschluß, die Vollendung der Dreifaltigkeit2. 

Diese Vollendung tritt dadurch ein, daß der Hl. Geist die Gottheit nicht mehr 
weitergibt. Dadurch unterscheidet er sich von Vater und Sohn. Er ist nicht Sohn, 
obschon er wie dieser die Gottheit empfängt; er empfängt sie auf andere Weise, 
nicht als Erbe, das immer wieder weitergegeben wird, nicht als Sohn, der zwischen 
dem Vater und dem kommenden Geschlecht vermittelt. Er ist nicht Sohn, sondern 
Gabe. Er ist reine Gabe, die vom Vater ausgeht (Joh 15,26), und reines Empfangen 
zugleich, und durch solches Empfangen ist er Gabe in einer unvorstellbaren Ein- 
maligkeit, in der gleichen vollkommenen Einmaligkeit, durch die der Vater Vater, 
der Sohn Sohn ist. Im Wesen des Geschenks als solchen liegt es, daß es für den 
Empfänger persönlich bestimmt ist und daß dieser es als Ausdruck der Liebe oder 
der Hochachtung für sich behalten soll. Je reiner eine Gabe den Charakter des 
Geschenks an sich hat, um so mehr scheuen wir uns, sie weiter zu verschenken. Es ist 
uns, als beleidigten wir dadurch den Geber, und als müßten wir der Gabe zuerst 
etwas herunterreißen, gewiß etwas Unsichtbares und Unstoffliches, aber doch Wirk- 
liches, eben den Charakter des persönlichen Geschenks, bevor wir sie weitergeben 
können. Was man ohne Scheu wieder verschenken kann, das hat als Gabe schon 
etwas minder Persönliches, etwas Allgemeines an sich. Somit drückt die Bezeichnung 
des Hl. Geistes als Gabe die Art seines Personseins so gut aus, als menschliche Worte 
dies nur vermögen. 

So ergibt sich, daß in der Gottheit die grundlegenden Beziehungen des mensch- 
lichen Lebens, ursprüngliches Schenken, empfangendes Vermitteln und dankbares 
Entgegennehmen, durch die das personhafte Leben der Menschen überhaupt mög- 
lich ist und sich entfaltet, die göttlichen Personen ausmachen als die personhaften 
Weisen, die eine und gleiche Gottheit zu besitzen, und zwar in einem Einklang und 
in einer Vollkommenheit der Liebe, die sie in der Gottheit zusammenfallen, ein Gott 
sein lassen. Dies läßt nachträglich, nachdem die Offenbarung geschehen ist, in etwa 
verstehen, daß der Mensch zur gnadenhaften Teilnahme am innergöttlichen Leben 
erhoben werden kann. 

2 de Regnon, Etudes de theologie positive sur la Sainte Trinite, IV, Paris 1892, S. 320. 



102 August Brunner 

2. Der Geist 

Für die zwei ersten Weisen dieses personhaften Besitzes konnte das menschliche 
Urverhältnis von Vater und Sohn Name und Wesen bereitstellen, wenn auch als 
ein ferner Schatten der göttlichen Wirklichkeit. Für die dritte Weise gibt es kein 
ähnliches menschliches, unmittelbar sichtbares Verhältnis. Das Schenken bezieht sich 
ja im menschlichen Raum sichtbar auf ein Ding; die persönliche Hingabe schwingt 
unsichtbar mit. Immerhin schafft das Geschenk einen unsichtbaren gemeinsamen 
Raum, in dem Schenkender und Beschenkter zusammenkommen und sich in der bei- 
derseitigen Wesensmitte treffen, einen gemeinsamen Geist. Er ist etwas Unfaßbares 
und doch Wirkliches, die höchste Entfaltung des personhaften Lebens und seine un- 
überwindliche Kraft durch die Vollendung des Selbstseins in der Begegnung. Und 
so dürfen wir wohl den Namen der dritten Person zunächst einmal mit diesem 
gemeinsamen Raum in Verbindung bringen. 

Etwas Unsichtbares, das doch durchdringend und mächtig ist, ist aber der be- 
lebende Atemhauch wie auch der Wind. Beides aber bedeutet der ursprüngliche 
Name des Geistes, Pneuma im Griechischen, Ruach im Hebräischen und Spiritus im 
Lateinischen. Sie sind wirklich und mächtig. Wo der Atem aufhört, schwindet das 
Leben dahin. Und wenn der Wind als Sturm dahinbraust, widersteht ihm nichts. 
Beide sind durchdringend und gegenwärtig, ohne daß man um das Geheimnis ihres 
Ursprungs weiß. Geheimnisvoll ist auch, daß sie trotz ihrer mächtigen Wirklichkeit 
unsichtbar und unfaßbar bleiben; der Mensch kann sich ihrer nicht bemächtigen. Sie 
fahren in voller Freiheit dahin (Joh 3,8). Ihre Macht verbirgt sich aber unter dem 
Anschein der Schwäche, so wie auch Gott in der Welt scheinbar ohnmächtig ist. Sie 
sind so nahe, so innig Mensch und Dingen verbunden wie sonst nichts; und doch 
liefern sie sich damit keiner fremden Gewalt aus, bleiben königlich frei. 

All das schwingt im Wort Geist mit. Zuerst die Freiheit und Beweglichkeit, die 
ja zugleich auch Anzeichen höchster Lebendigkeit sind. Alle sonstigen Sinnbilder 
des Hl. Geistes betonen zugleich auch diese Wesenszüge Gottes: das Wasser, das 
Feuer, der Duft, das öl der Salbung. Sie alle sind wie Hauch und Wind in Be- 
wegung. Sie sind unfaßbar und doch gegenwärtig, eindringend, als wären sie nur 
mehr eins mit den Dingen. Und sie sind unscheinbar, schwach und doch von mäch- 
tiger Wirkung. 

Die Sinnbilder der beiden ersten Personen weisen klar und verständlich auf deren 
personhaften Charakter hin. Aber man könnte mit ihnen leicht etwas zwar nicht 
Totes, aber doch etwas Naturhaftes, etwas allzu Festes, Starres verbinden; Vater 
und Sohn sind im Menschlichen wohl durch den Ursprung verbunden; aber sie sind 
jeder etwas für sich selbst, auch ohne den andern. Sie können wie fremd nebenein- 
anderstehen. Der Name Geist für die dritte Person hebt diesen Anschein auf und 
ändert für uns sozusagen rückwirkend die Bedeutung der Sinnbilder. Wie der Vater 
nicht Vater wäre ohne den Hl. Geist, und der Sohn ohne ihn nicht Sohn, sondern nur 
in der Verbundenheit mit ihm, so können und sollen wir auch das Verhältnis von 
Vater und Sohn nach dem Hl. Geist begreifen. Auch die menschliche Person ist ja 
zugleich für sich und doch nicht wie das leblose Ding verschlossen, sondern offen für 
Gemeinschaft mit andern Personen, fähig, mit ihnen eine innige Einheit zu bilden; 



Der Heilige Geist 103 

sie verliert sich dadurch selbst so wenig, daß sie gerade durch die Innigkeit des Für- 
einander zu sich selbst kommt. Das ist in der Gottheit noch unsagbar viel reiner und 
mächtiger der Fall. Der Name Geist erinnert uns daran. 

Wir können noch weiter gehen. Vater und Sohn sind verbunden in der Schenkung 
der Gottheit an den Geist. Sie schenken zwar jeder auf seine Weise, aber doch 
gemeinsam als eine einzige Schenkung. Der Geist ist wie der aus ihrer Gemeinsam- 
keit und Einheit, ihres innersten Zusammentreffens eben im Schenken, ihrer Einig- 
keit und Verbundenheit entstehende geistige Raum. Vater und Sohn sind ein Akt 
gemeinsamer Schenkung (2 Kor 13,13), und doch schenkt der Vater anders als der 
Sohn, nicht zufällig, sondern wesentlich, eben als Vater, indem der Vater dem Sohn 
die Mächtigkeit des Schenken« verleiht und dieser dadurch sein Sohn ist. Die abend- 
ländische und die griechische Weise, das Hervorgehen des Geistes von Vater und 
Sohn darzustellen, drücken nur zwei Seiten des unergründlichen göttlichen Vorgangs 
aus, den wir in einem einzigen Bild nicht zu fassen vermögen. 

So versteht man auch, daß der Hl. Geist das Band der Liebe zwischen Vater und 
Sohn genannt wird. Die Liebe ist zwar das Wesen aller drei Personen, wie sie in der 
Liturgie des Dreifaltigkeitsfestes auch allen drei zugeschrieben wird: Caritas Pater, 
Caritas Filius, Caritas Spiritus Sanctus. Denn das reine Schenken wie auch das reine 
Empfangen ist Liebe. Aber der Hl. Geist als die gemeinsame und doch persönliche 
Gabe von Vater und Sohn, als ihr gemeinsames und doch persönliches Tun innerhalb 
der Gottheit, als ihr Zusammentreffen in diesem einen Tun, spricht diese Liebe 
gleichsam unmittelbarer aus als die Worte Vater und Sohn. Er ist personhafte freu- 
dige Anerkennung dieser Gemeinschaft, die er dadurch vollendet. In dieser An- 
erkennung strömt die Liebe zurück durch den Sohn zum Vater. 

Dieses Zurückströmen, in dem Geist, Sohn und Vater vollkommen verbunden, ein 
Gott sind, könnte auch der Grund sein, warum Paulus vom Geist sagt: •Sein Geist 
erforscht alles, auch die Tiefen Gottes" (1 Kor 2,10). Wie wir uns in unserem Selbst- 
bewußtsein gleichsam zurückwenden auf uns, und unser Geist, wie Paulus an der 
gleichen Stelle sagt, allein weiß, was in uns vorgeht, weil er in uns gegenwärtig ist, 
so gleicht die anerkennende Hinwendung des Geistes als Empfangenden zum Vater 
durch den Sohn dieser Bewegung des Wissens um uns selbst. Zugleich wissen wir 
aber um uns nur dadurch, daß wir um die andern wissen; nur am Du entspringt das 
Selbstbewußtsein. So wissen die göttlichen Personen um sich durch die beiden andern; 
denn sie sind als Personen nur je durch die andern und ihr Sein ist auch ihr Wissen. 
Wenn also der Hl. Geist den Kreis des göttlichen Lebens gleichsam abschließt und 
vollendet, so ermöglicht er auch das Selbstbewußtsein der einzelnen Personen, das 
unzertrennlich ist vom Wissen um die andern und deren Selbstbewußtsein. 

Diese Vollendung durch und am andern, die wir schon im menschlichen Bereich 
erfahren, erreicht ihren höchsten Grad in der Liebe. Darum weiß diese auch am ein- 
dringlichsten vom andern in dem, was er eigentlich selbst ist. Allerdings ist dieses 
Wissen ungegenständlich, ein Gemeinschaftsbewußtsein und Vertrautheitswissen, 
das bei uns leicht vom Sachwissen übertönt und verfälscht wird. Als die liebende 
Vereinigung von Vater und Sohn im personhaften Schenken der Gottheit ist der Geist 
so, daß unser echtes Wissen um den Mitmenschen ein fernes Abbild seiner person- 



104 August Brunner 

haften Seinsweise ist. Darum auch heißt es von ihm, daß er die Tiefen der Gottheit 
durchforscht. Zudem ist er es, der uns dieses Wissen Gottes um sich selbst zur Kennt- 
nis bringt durch die Offenbarung, die uns mit ihm zum Sohn und Vater hinwendet. 

Wie wir aber das Verhältnis Vater-Sohn nur durch den Hl. Geist richtig ver- 
stehen, eben als lebendiges, bewegliches, rein geistiges und personhaftes Verhältnis 
ohne die Starre des Stofflichen, aber mit der Substantialität und Personhaftigkeit, 
die die Namen durch sich unmittelbar aussagen, so erfassen wir die Bedeutung des 
Namens Geist richtig nur vom Vater und vom Sohn her. Der Geist als die Betonung 
des Atmosphärischen, Beweglichen, Unfaßbaren, Alldurchdringenden und Allgegen- 
wärtigen könnte leicht dazu verleiten, ihn als eine unpersönliche göttliche Kraft 
mißzuverstehen. Das gleiche gilt von den meisten andern Sinnbildern, der Gabe, 
dem Feuer, dem Wasser und der Salbung. Aber die Gleichordnung des Geistes mit 
dem Vater und dem Sohn bringt die andere Seite in Erinnerung, daß der Geist 
ebenso eine göttliche Person ist wie sie. 

3. Der Beistand 

Dem besonderen Charakter des Hl. Geistes als Person entspricht auch sein Ver- 
hältnis zur Schöpfung, wie die Hl. Schrift es darstellt. Darum wird dieser Charakter 
auch erhellt durch die Aussagen über sein Wirken in der Schöpfung. Er durchdringt 
sie, belebt sie und schenkt ihr Tätigkeit. Diese Nähe wird durch den Namen Geist 
verständlich. Der Geist durchdringt alles, der Hauch belebt den ganzen Leib. Diese 
Nähe ist nicht so zu verstehen, als ob der Geist uns näher und gegenwärtiger sei als 
der Vater und der Sohn. Wohl aber hat die Kreatur sozusagen als Kreatur eine 
besondere Ähnlichkeit mit dem Hl. Geist. Dieser ist die Gabe. Aber auch alle Schöp- 
fung ist Schenkung, freie Gabe Gottes. Darin gleicht sie, in unendlichem Abstand, 
dem Hl. Geist. Bevor die Kreatur etwas ist, und alles, was sie ist, ist sie als Empfan- 
gen, Entgegennehmen. Und alles was sie tut, vermag sie nur auf Grund dieses Emp- 
fangens, des Geschaffenseins, vermag sie nur als Antwort, die eine Anerkennung 
dieser Geschöpflichkeit sein sollte. Sie ist weder Anfang, noch aus sich vermittelndes 
Weitergeben, sondern zuerst Antwort. Und erst auf Grund des Antwortseins ist es 
ihr in besonderen Fällen auch gegeben, zu vermitteln oder gar geschöpf licher Ur- 
sprung zu sein. Als geschenktes Dasein steht sie, menschlich unzulänglich gesprochen, 
dem Hl. Geist, der Person als Empfangen, zunächst näher als den beiden andern 
Personen, und sie kommt zu diesen durch ihn, wie sie vom Vater der Lichter, von 
dem jede gute Gabe herstammt (Jak 1,17), durch die Vermittlung des Sohnes im 
Hl. Geist geschaffen ist. •Im Hl. Geist": er ist gleichsam der Raum, in dem allein 
die Schöpfung durch die Macht des Vaters und die Vermittlung des Sohnes bestehen 
kann. Als das erste Schöpfungswort erklang, da schwebte der Geist über den Was- 
sern, über der wüsten und formlosen Leere des Nichts. Das Geschöpf ist wesentlich 
Rückwendung zu Gott als Antwort, wie der Hl. Geist als Person die Wendung zum 
Vater durch den Sohn ist. 

Der Charakter des Geschenktseins ist im übernatürlichen Leben noch einmal über- 
höht. Die Kreatur wird aus dem ihr gemäßen Lebensraum des bloß Geschöpflichen 
über sich selbst in den göttlichen Lebensraum, in eine persönliche Beziehung zu den 



Der Heilige Geist 105 

einzelnen drei göttlichen Personen erhoben. Auch einmal geschaffen kann sie auf 
eine solche Auszeichnung niemals Anspruch erheben; Gott wohnt gerade als person- 
hafter Gott im unzugänglichen Licht (1 Tim 6,16) seiner Heiligkeit. Er ist in seinem 
Sein unendlich über alles Geschaffene erhaben. Aber weil er personhaft ist, kann er 
das Geschöpf gleichsam zu sich erheben. Diese Erhebung ist freies, unverdienbares 
Geschenk; sie ist Gnade und bleibt es. Nie vermag das Geschöpf sich aus eigenen 
Kräften in diesem göttlichen Raum zu halten, noch weniger als in seinem natürlichen 
Sein. Das ganze übernatürliche Leben ist Antwort auf die freie Tat des Vaters, der 
uns durch Christus berufen hat, seine Söhne und Brüder und Miterben Christi zu 
sein. Hier ist der Charakter als Antwort auf Grund des Geschenktseins so ausschließ- 
lich, so sichtbar und wesentlich, daß dieses Leben als Gnade bezeichnet wird. 

Dadurch wird aber hier die Wesensnähe zum Hl. Geist stärker betont, und auch 
mit um so größerem Recht, als in diesem Raum Beziehungen zu den Personen der 
Gottheit bestehen, die je verschieden, wenngleich voneinander unzertrennlich sind. 
Da der Hl. Geist Geschenk und Antwort ist, so gehen alle übernatürlichen Taten 
des Menschen gleichsam in der Richtung seiner innergöttlichen Bewegung. Sie stre- 
ben zurück zum Urheber alles Guten, zum Vater. Und so sehen wir denn auch, daß 
die Offenbarung das ganze Gnadenleben dem Hl. Geist zuschreibt. Es vollzieht sich 
im Hl. Geiste; der Christ lebt und wandelt im Geiste (Gal 5,25). Dieser ist sozusagen 
das göttliche Mitsubjekt, das mit uns alles übernatürliche Tun vollzieht, der göttliche 
Odem als innerste Kraft des neuen Lebens, der •Beistand" (Joh 14•16), ohne den 
wir das übernatürliche Leben nicht führen können. Er ist die Ursache aller Heiligung 
und Heiligkeit, die für das begnadete Geschöpf ja Rückwendung zu Gott ist, zum 
Vater, von dem die Berufung ursprunghaft ausgeht, um durch den Sohn vermittelt 
und weitergegeben sich mit und im Hl. Geist zu vollziehen. Er bringt uns in ein 
ähnliches Verhältnis zum Sohn und zum Vater, wie er selbst es als Person ist, und 
tritt dadurch selbst in eine persönliche Beziehung zu uns. Durch ihn werden wir zur 
richtigen Antwort auf den Ruf des Vaters, den er uns durch seinen Sohn zukommen 
ließ, befähigt. Die Gnade, die den Menschen in den göttlichen Lebensraum hinein- 
versetzt und zum Leben darin fähig macht, ist darum mit dem Hl. Geist verbunden. 
Der Christ ist mit dem Hl. Geist getauft, eingetaucht in den göttlichen Raum (1 Kor 
12,13), und wird so zu seinem Tempel (lKor6; 11,17; Eph 2,22). Die Gnade verbindet 
so innig mit ihm, wie eine Salbe in die Haut eindringt, und er durchdringt das 
Dasein so unfaßlich und doch so wirksam wie der Duft des Salböls. Wie das Wasser 
die Wüste in einen Garten verwandelt, so tränkt seine Gegenwart den von Natur 
aus übernatürlich unfruchtbaren, toten Menschen (1 Kor 12,13) und belebt ihn zu 
einem Kind des Vaters und einem Bruder und Miterben Christi (Rom 8,15 ff.). Die 
übernatürlichen Tugenden sind seine Frucht, die aus seinem Antrieb hervorwächst 
(Gal 5,22 f.). Durch seine Einwohnung sind auch Vater und Sohn als unzertrennlich 
von ihm, als die gleiche Gottheit besitzend, im begnadeten Menschen gegenwärtig, 
und zwar durch eine neue, erhöhte, sozusagen persönlichere Gegenwart als die, durch 
die sie in der Schöpfung gegenwärtig sind, durch neue persönliche Beziehungen zu 
den drei Personen, die die Heiligkeit ausmachen, da der Mensch dadurch in den 
Raum der göttlichen Seins weise eintritt. Zu diesen neuen (Rom 7, 6) Beziehungen 



106 August Brunner 

formt der Geist den Christen, indem er ihm wie ein aufgedrücktes Siegel die Eben- 
bildlichkeit mit dem Sohn verleiht (Eph 1,13; 4,30). 

So begegnet der Mensch dem Raum der wesentlichen Heiligkeit gleichsam durch 
den Hl. Geist, und durch ihn in diesem Raum auch dem Sohn und dem Vater. Die 
Heiligkeit, dieser Wesenszug Gottes und dessen, was zu ihm in näherer Beziehung 
steht, berührt uns in ihm. In den Einwirkungen des göttlichen Geistes mögen die 
so Beschenkten tief ergriffen, auch voller Schrecken über die eigene Unwürdigkeit, 
der Heiligkeit Gottes greifbar inne geworden sein. Es war ein Geist der Heiligkeit, 
der Hl. Geist, der ihnen begegnet war, mochten sie auch noch nicht um das Ge- 
heimnis des dreipersönlichen Gottes wissen. Dieser Grund der Benennung der 
dritten göttlichen Person hängt aber mit ihrem persönlichen, oben geschilderten 
Charakter so eng zusammen, daß dieser Grund kein neuer und anderer ist als der 
bereits oben angegebene; nur ist die gleiche Wirklichkeit einmal gleichsam in Gott 
selbst, und dann vom Menschen her gesehen. 

So ist der Hl. Geist nach der Hl. Schrift der Ursprung und die Kraft des christ- 
lichen Lebens. Die Gründung der Kirche ist sein Werk (Apg 2). Er ist die treibende 
und leitende Kraft in ihrem Leben, wie dies vor allem die Apostelgeschichte hervor- 
hebt. In ihm besteht der Neue Bund (2 Kor 3,6), von ihm stammt die Offenbarung 
(1 Kor 14; 2,26) und die Amtsgewalt (1 Kor 5,3ff.). Alle übernatürliche Erkenntnis 
des persönlichen innergöttlichen Lebens ist durch den vermittelt, der •die Tiefen 
Gottes erforscht"; er bringt den geistigen Blick des Menschen gleichsam in die Rich- 
tung auf den Sohn und den Vater. Deshalb spricht er durch die Propheten, leitet die 
Apostel in ihrer Verkündigung und ist der göttliche Urheber der Heiligen Schrift. 
Er ist der Miturheber aller übernatürlichen Unternehmungen des Menschen, des 
Bekenntnisses (Mtl0,19f.; 1 Kor 12,3ff.), des Gebetes (Röm5,lff.), der Liebe 
(Rom 5; Rom 7, 15; Gal 4, 6) wie auch der Prophezeiung (Apg 2, 4; 20, 22; 2 Petr 
1,21; 1 Petr 1,10) und der Wunder (1 Kor 2,4). Er vereinigt mit Christus und schafft 
so die Gläubigen zu einem Volk, einem Leib (1 Kor 12,13; Eph 4,4); er ist der ge- 
meinsame Geist dieses Leibes und darum aller Christen, soweit sie Christen sind 
(Phil 2,1; 1,27; 2 Kor 13,13; 3,6ff.). Er erneuert (Rom 7,6), rechtfertigt (1 Kor 
7,11), heiligt (1 Kor 6,11), macht zu Kindern Gottes (1 Kor 2,10 ff.; Rom 8,15). Das 
Gebet ist übernatürlich dadurch, daß er mitbetet (Rom 8,15 f.; Gal 4,6); denn nur, 
wenn wir durch ihn in den Bereich des Göttlichen erhoben sind, können wir Gott 
wahrhaft Vater nennen und uns als seine Kinder in unserm Wandel bewähren. Er 
bewahrt und hütet die von Christus als dem Bilde des Vaters überbrachte Offen- 
barung und führt immer wieder in ihr Verständnis ein (Joh 14,26; 16,13ff.). Er 
spricht auch im Herzen eines jeden Menschen die Sprache, die dieser zu verstehen 
imstande ist, sofern er nur dazu bereit ist, so wie am ersten Pfingstfest die Apostel 
von ihren Hörern je in ihrer Sprache verstanden wurden (Apg 2). Durch seinen Rat 
erkennt der Christ, was er in seiner jeweiligen Lage zu tun hat. Er befähigt den 
Gläubigen durch seine göttliche Freiheit, mit der er in der Welt ist, ohne von der 
Welt zu sein, sich von der Weltverhaftung frei zu machen und gibt ihm den festen 
Stand in Gott (Rom 8,13). Er ist ein innerer Antrieb des christlichen Lebens, schenkt 
die Neigung für das Gott Wohlgefällige, das Trachten danach (Rom 8, 6•14; Gal 



Der Heilige Geist 107 

5,8). Er spricht im Herzen der Gläubigen für Gott und sein heiliges Gebot (Joh 
16,8 ff.). Als die personhafte Anerkennung von Vater und Sohn ist er der Zeuge für 
sie (Joh 15,26 f.) und Ursprung des Zeugnisses der Gläubigen für Christus vor dem 
Gericht (Lk 12,11 f.) und vor der Welt, wie auch das Bekenntnis der Gottheit Christi 
nur in ihm möglich ist (1 Kor 12,3). 

Wegen dieser engen Verbundenheit mit den Begnadeten werden diese zu seinem 
Tempel (1 Kor 6,11.17; Eph 2,22); er wohnt in ihnen (Rom 8,9 ff.; 1 Kor 3,16). Er 
tränkt und durchdringt sie wie das fruchtspendende Wasser die Erde (1 Kor 12,13). 
Er ist ihnen so innig verbunden wie das Siegel dem Wachs (Eph 1,13), so daß man 
bei Paulus zwischen dem Hl. Geist als dem Urheber der übernatürlichen Lebens- 
äußerungen und dem begnadeten Christen als Miturheber oft nicht unterscheiden 
kann. Wo sich in einem Menschen Anbetung, Dank, .Freude und Jubel in der Liebe 
zu Gott erheben, da geschieht es im Hl. Geiste. Denn als anerkennender Empfang 
der Gottheit vom Vater her durch den Sohn ist er der Jubel und der Dank und die 
Liebe in Person. 

Als Vollender der Gottheit aber schenkt er die Vollendung des christlichen Lebens, 
wie er auch dessen Anfang ist. Solche Vollendung, der nichts mehr fehlt, die ganz 
erfüllt ist, ist Friede und Heiligkeit, Friede, wie ihn die Hl. Schrift versteht, als 
Vollendung des Seins (Rom 14,17 f.). Daraus entspringt die übernatürliche Freude 
(1 Th 1,5 ff.). Alles aber ist umfaßt und ausgerichtet auf die Liebe zu Gott, auf die 
wahrhafte Hingabe an ihn. Diese aber vollzieht gleichsam die Wendung des Hl. 
Geistes zum Vater durch den Sohn mit. Darum ist sie die höchste und wesentliche 
Geistgabe (1 Kor 13). Durch sie wird der Mensch gnadenhaft Kind Gottes, Bruder 
und Miterbe Christi; darum werden auch diese Gaben dem Hl. Geist zugeschrieben 
(1 Kor 2,10 ff.; Rom 8,15 f.). Er bürgt auch für das einst anzutretende Erbe (Eph 
1,14). Durch alle seine Gaben führt er zu der innigen Gemeinschaft mit dem Vater 
und dem Sohn, in der die drei göttlichen Personen selbst untereinander zu der einen 
Gottheit verbunden sind. Darum wird er zum Quell der Einheit der Kirche, der 
Christen unter sich in der christlichen Liebe (Rom 15,30) und wirkt in ihnen als die 
Macht ewigen Lebens, als die Macht der Auferstehung (Rom 8,11). So erreicht die 
Schöpfung in ihm und durch ihn ihre Vollendung, wenn sie zurückkehrt zu ihrem 
Ursprung, zum Vater, und ihr Daseinskreis sich schließt, so wie der Feuerkreis des 
göttlichen Lebens in ihm sich abschließt und vollendet. 

Immer aber bleibt diese Wirkung des Geistes Geschenk, reine Gabe. Sie wird uns 
zu eigen, wird wir selbst. Inniger als jede mögliche Verbindung mit einem Menschen 
verbindet sich der Hl. Geist mit dem Begnadeten, so daß das gemeinsame Tun ein 
einziges Werk beider ist. Aber dennoch läßt sich diese Gabe nicht aneignen wie ein 
Ding, dessen man sich bemächtigt und dann, wenn es einmal durch Geschenk unser 
geworden ist, frei und unabhängig darüber verfügt. Wir verfügen ja schon über 
unser eigenes Selbstsein nicht; sondern es verfügt über alles in uns. Noch weniger 
können wir uns des Geistes bemächtigen, selbst dann, wenn er mit uns wirkt. Er 
bleibt auch in der innigsten Verbindung mit dem Geschöpf doch immer der Wind, 
der kommt und geht, man weiß nicht woher und wohin. Was ihn bei uns festhält, 
das ist nichts, das von uns ausginge. Sondern es ist seine unendliche Liebe zu uns. 



108 August Brunner 

Diese aber ist Freiheit. Darum verteilt er die Gaben, wie er will (1 Kor 12,11; Rom 
12,3; Eph 4,7), und er ist keinem Rechenschaft schuldig. Jede Gabe aber ist ein An- 
erbieten an den Menschen, mit dem Geist zur Ehre von Sohn und Vater zusammen- 
zuwirken und sie nicht in Selbstsucht auf den eigenen Vorteil zu beziehen und sie 
krampfhaft wie ein Eigentum festzuhalten. Durch die Selbstlosigkeit, mit der wir 
uns den Weisungen des Geistes zur Verfügung halten, nehmen wir teil an dessen 
göttlicher Freiheit (2 Kor 3,17). 

Diese einzigartige, persönliche Beziehung des Hl. Geistes zum übernatürlichen 
Leben mag vielleicht eine Tatsache erklären, die auffällig ist und sonst schwer zu 
verstehen wäre. Unter den Personen der Hl. Dreifaltigkeit wird der. Hl. Geist am 
wenigsten beachtet. Man wendet sich viel weniger an ihn als an den Sohn und den 
Vater. Vielleicht liegt das an den unpersönlichen Sinnbildern, unter denen wir ihn 
fast ausschließlich kennen. Aber wäre dies der eigentliche Grund, so läge in dieser 
geringeren Verehrung eine Vernachlässigung, die einer Mißachtung seiner Gleichheit 
mit Vater und Sohn gleichkäme und die darum so schnell wie möglich behoben wer- 
den müßte und die seine Kirche schon längst behoben hätte. 

Ist aber der Hl. Geist gleichsam das Mitsubjekt unseres übernatürlichen Lebens, 
dann erklärt sich auch diese sonderbare Tatsache. Das menschliche Subjekt geht 
natürlicherweise von sich weg zu den Mitmenschen und zur Welt der Dinge. Und in 
dieser Bewegung wird es auch seiner selbst inne, nicht wie eines Gegenstandes, son- 
dern eben als Subjekt, als Ausgang der Taten und der Hinwendung zu den andern. 
Das Auge sieht sich selbst nicht, sondern das andere. So auch der menschliche Geist, 
nur daß er als Geist um sein Sehen, um sein Tun und so um sich selbst weiß. 

Es ist aber das Wesen des Geistes, wie wir sahen, daß er die Rückwendung durch 
den Sohn zum Vater ist. Diese Haltung gleicht der des menschlichen Subjekts, und 
das macht verständlich, warum gerade der Geist mit uns als Urheber die übernatür- 
lichen Werke vollzieht. Er ist die Wendung gleichsam von sich weg durch den Sohn 
hin zum Vater, und er ist nur als diese Wendung. Er ist also auch in uns nur so, daß 
er uns zum Sohn und Vater hinwendet, uns auf sie aufmerksam macht, zur Anbetung 
und liebenden Unterwerfung unter sie befähigt. Und er ist um so mehr in uns, je 
stärker diese Haltungen in uns werden. Ebenso wird er von uns um so mehr verehrt, 
je entschiedener und ausschließlicher diese Wendung wird, je mehr wir den Vater 
und den Sohn ehren. Seine Ehre ist so wenig von der des Vaters und des Sohnes ge- 
trennt, wie die des Vaters von der des Sohnes (Joh 5,23). Aber er wird entsprechend 
seinem persönlichen Charakter anders geehrt als diese beiden und zugleich immer 
mit ihnen. Je mehr der Christ sich vom Geiste erfassen, durchdringen und von ihm 
leiten läßt, je feinhöriger er für seine Weisungen wird und je gehorsamer er seinen 
Eingebungen folgt, um so mehr lebt er zum Lobe der Herrlichkeit Gottes, ehrt Vater, 
Sohn und Geist in deren jeweiligem persönlichen Charakter, indem er in dem einen 
heiligen Raum des göttlichen Seins unzertrennbar von einander dem Vater als Kind, 
dem Sohn als Bruder gegenübertritt in der Kraft und Gnade ihres göttlichen Geistes. 




