Priestertum und Ritestand

Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Die Gegeniiberstellung von Priestertum und Rétestand geschieht meist existen-
tiell, mit personlicher Anteilnahme. Man ist mit seinem Herzen beteiligt, man enga-
giert sich fiir diese oder jene Ansicht. Man akzentuiert entweder ihre Zuordnung
oder ihren Unterschied. Die einen méchten eine moglichst enge Verbindung zwischen
beiden; sie verweisen auf die tatsichliche historische Entwicklung, bis zu den welt-
priesterlichen Sdkularinstituten der jiingsten Zeit. Die anderen unterstreichen das
Diézesan- und Weltpriestertum, um sich vom Ordenspriestertum abzuheben.

Wir nehmen im folgenden auf diese Fragestellung unmittelbar keinen Bezug, son-
dern wollen rein objektiv — vom Neuen Testament ausgehend — beider Eigenart
und ihr Verhiltnis zueinander neu in den Blick zu bekommen suchen und von da aus
ihre weitere Entwicklung in der Kirche verfolgen.

I

DER NEUTESTAMENTLICHE BEFUND
1. Was beinhalten Priestertum und Ritestand nach dem NT?

a. Vom Priestertum ist in der Verkiindigung Jesu direkt nicht die Rede, und auch
Jesus selbst nennt sich nicht Priester (iggetg); erst in der apostolischen Zeit wird er
so genannt (Hebr 2, 17; 4, 141.; 7, 15 ff.). Das ist schon ein Zeichen dafiir, dalf das
neutestamentliche Priestertum sich wesentlich von jedem anderen, auch dem alt-
testamentlichen Priestertum unterscheidet. Es ist nicht nur dem Kult zugeordnet,
sondern schlieft das Prophetentum mit ein, ja, dieses Prophetentum hat innerhalb
des neutestamentlichen Priestertums vor dem reinen Kultpriestertum den Vorrang.
Auch der neutestamentliche Kult ist im tiefsten Verkiindigung, Verkindigung
dessen, was Jesus an uns getan hat!. Im {ibrigen ist aber auch das neutestamentliche
Priestertum nicht rein charismatischer Natur, sondern ein Amt und — in der Sprache
der urchristlichen Gemeinden — ein Dienst. So heifit es z. B. bei der Wahl des
Matthias zum Nachfolger des Judas: ,Dann beteten sie: ,Herr, du kennst die Herzen
aller; zeige an, welchen von diesen beiden du erwihlt bast als den, der die Stelle
dieses Dienstes und Apostelamies erhalten soll, von dem Judas ausschied“ (Apg
9,24 f.).

Dieser Dienst und dieses Amt werden zu einem zweifachen Zweck verliehen:

(1) zur Heilsvermittlung. Den Aposteln ist ,der Dienst des Wortes“ (Apg 6, 4)
anvertraut, niherhin ,der Dienst der Verséhnung“ (2 Kor 5, 18). Sie sollen im
Namen Jesu ,Bufie predigen zur Vergebung der Siinden“ (Lk 24,47). Sie sind
Gesandte an Christi Statt, um die Welt mit Gott zu verséhnen (2 Kor 5, 20}. Thr
Dienst geschieht im Wort und im Werk, ja ihr bezeugendes Wort ist zugleich Werk;

! Vgl. unseren Aufsatz: Die Spiritualitit und Frémmigkeit des Weltpriesters, in: Geist
und Leben 32 (1959) 394.



110 Friedrich Walf

in ithrem Wort kommt Christus zu Wort, wird Christi Erlosungstat wirksam. So
kann Paulus sich als ,Liturge (Diener) Christi Jesu fiir die Heiden® bezeichnen, der
.einen priesterlichen Dienst am Evangelium ausiibt, damit die Heiden eine wohl-
gefillige Opfergabe werden, geheiligt im Heiligen Geist® (R6m 15, 16). Und noch
deutlicher: ,Ich werde es nicht wagen, von etwas zu reden, was nicht Christus durch
mich gewirkt hat, um die Heiden zum Gehorsam (gegen das Evangelium) zu bringen
durch Wort und Werk, in Kraft von Zeichen und Wundern, in Kraft des Geistes
Gottes (ebd. V. 19—20a). Das entspricht dem Sendebefebl Jesu: ,Gehet hin und
machet alle Vélker zu Jiingern, indem ihr sie tauft auf den Namen des Vaters und
des Sohnes und des Heiligen Geistes und sie lehrt, alles zu halten, was ich euch auf-
getragen habe® (Mt 28, 19 £.). Die Apostel und ihre Helfer predigen, taufen, lassen
Siinden nach, feiern die Eucharistie, segnen, sprechen den Friedensgrufl diber ein
Haus oder eine Gemeinde, heilen Kranke und treiben Ddmonen aus. Institutionelle
und charismatische Elemente sind urspriinglich im neutestamentlichen Amt zu einer
Einheit verbunden.

(2) zur Ordnung und Leitung der Kirche. EinschluBweise ist das schon mit dem Wort
gesagt, mit dem der Herr die Jiinger zum apostolischen Dienst aussandte: , Wer euch
hort, der hort mich, und wer euch verwirft, der verwirft mich“ (Lk 10,16). Aus-
driicklich aber steht es so in jenem anderen Herrenwort: ,Hat dein Bruder gegen
dich gesiindigt, so geh hin und stelle ihn unter vier Augen zur Rede. Hort er auf dich,
50 hast du deinen Bruder gewonnen. Hort er nicht auf dich, so nimm noch einen oder
zwei mit dir, damit ,die ganze Sache auf dem Munde zweier oder dreier Zeugen
beruhe’ (Dt 19, 15). Hort er aber auch auf diese nicht, so sage es der Kirche; wenn er
aber auf die Kirche nicht hort, so sei er dir wie ein Heide und Zollner* (Mt 18,15 ff.).
Die Ordnungs- und Leitungsgewalt der kirchlichen Amtstriager reicht von der Mah-
nung bis zum Ausschlufl aus der Gemeinde, wie der Fall desBlutschinders inKorinth
zeigt (1 Kor 5,1 ff.). Nicht zuletzt obliegt dem Amt die Gesetzgebung. Der in der
Apostelgeschichte erwihnte Konzilbeschlufl (15, 22 f.), der den GenuB von Opfer-
fleisch verbietet, wird eine ,von den Aposteln und Presbytern getroffene Entschei-
dung® (Apg 16,4; vgl. 15,22.23) genannt.

Aufler den Aposteln und Presbytern treten im NT als Amtstrager noch in Erschei-
nung: Propheten, Lehrer, Evangelisten, Hirten, Bischofe, Diakone, Vorsteher. ,Die
Bezeichnungen der Amter werden aus den konkreten Dienstleistungen geschopft oder
aus dem (hellenistischen) Judentum (moeofitegog) oder dem griechischen Vereins-
wesen (dudxovog, Emioxomog, fiyobuevog) ibernommen. Einige Namen treten wieder
zurtick, andere bleiben als Amtstitel der Kirche (Diakon, Priester, Bischof) erhal-
ten“2, Das Amt verleiht Vollmacht (¢Eouoia), besagt aber letztlich Dienst (Juonovia).
So wird es darum auch am baufigsten genannt. Es ist Dienst in der Gemeinde und
fir die Gemeinde. _

b. Vom Radtestand ist im NT ausdriicklich nur an einer Stelle die Rede, im ersten
Korintherbrief (7, 25), wo Paulus denen, die noch die Wahl haben, den ,Rat“ gibt
(den er vom ,Gebot des Herrn® abhebt), wegen der Bedringnis der Zeit, d. h. wegen
des bevorstehenden Endgerichts, und wegen der ungeteilien Liebe zum Herrn ehe-
los zu bleiben (V. 7. 25. 32. 34. 40). Der Sache nach kommt dieser Stelle das bekannte

2 K.H.Schelkle, in: LThK?1, 458.



Priestertum und Rétestand 111

Herrenwort iiber die ,Verschnittenen, die sich um des Himmelreiches willen ver-
schnitten haben®, gleich (Mt 19,12). Es gehort eine besondere Gnadengabe dazu, im
Sinne dieses Wortes ehelos zu bleiben. Denn ,nicht alle fassen es, sondern nur die,
denen es gegeben ist“( ebd. V. 11 u. 12). Das angegebene Motiv: ,um des Himmel-
reiches willen® 1488t an sich noch mehrere Deutungen offen. Es kénnte zunichst auf
die vollkommene Herrschaft Gottes im eigenen Herzen hinweisen, die durch die
Befolgung des Rates aufgerichtet werden soll. Man muf} aber zu seinem vollen Ver-
stindnis wohl die Perikope vom Reichen Jiingling heranziehen, die im selben Sinn-
zusammenhang steht. Dort ist die Preisgabe der irdischen Giiter — die freiwillige
Armut — und ebenso das Verlassen von Vater und Mutter, von Weib und Kind an
die buchstibliche Nachfolge Jesu gekniipft (Mt 19,21.27.29). ,Um des Himmel-
reiches willen® wird darum den gleichen Sinn haben. Ehelosigkeit als Gnade hiefle
dann so viel wie Berufung zur besonderen Nachfolge Jesu. In Jesus wird fir uns
das ,Himmel-“ oder ,Gottesreich” greifbar. Daraus folgt etwas sehr Entscheidendes
fir die Bedeutung des ,Evangelischen Rates“. Der ,Evangelische Rat“ hat nicht in
in erster Linie die Vollkommenheit des einzelnen zum Ziel — so sehr diese selbst-
verstindlich eingeschlossen ist — als vielmehr die Gemeinschaft mit dem Herrn und
seiner Gefolgschaft bzw. seinem Werk. Darum heifit es auch bei Mk, dafl man ,um
seinet- und des Evangeliums willen“ alles verlassen miisse (Mk 10, 29).

Dazu kommt noch folgendes: Jesus hat den Rétestand nicht nur begriindet —
durch den Ruf zur Nachfolge —, sondern ihn auch vorbildhaft dargestellt, Er ver-
langt nichts von denen, die er in seine Gefolgschaft beruft, was er ithnen nicht selbst
vorlebt; er ruft sie auf keinen Weg, den er nicht selbst zuvor gegangen ist. Als ihn
einmal jemand bat, ihm folgen zu diirfen, gab er ihm zur Antwort: ,Die Fiichse
haben Hohlen und die Végel des Himmels Nester, der Menschensohn aber hat nicht,
wo er sein Haupt hinlegen kann“ (Mt 8,20 par.). Wer sich zur Nachfolge Jesu beru-
fen glaubt, muf} arm sein wollen wie Jesus selbst, muf} die arme Lebensweise Jesu
teilen. Rétestand bedeutet also neutestamentlich geschen sowohl die buchstibliche
Nachfolge Jesu wie auch die Ubernahme seiner Lebensweise. Will man darum wis-
sen, welches im einzelnen die Evangelischen Rite sind, so mufl man danach fragen,
worin die Lebensweise Jesu bestand, insofern sie sich von der gewohnlichen Lebens-
weise der Menschen unterschied.

Nach alter und einhelliger christlicher Uberlieferung zihlt man drei Evangelische
Réte auf, die eine feste Einheit bilden: Armut, Keuschheit und Gehorsam. Sind sie
als solche im Evangelium nachweisbar und haben sie vor allem in der Lebensweise
Jesu ihren Ursprung? Von der Armut ist das ohne weiteres zuzugeben. Fiir Keusch-
heit heifit es im Evangelium ,Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen“. Der Unter-
schied der Ausdrucksweise mag belanglos erscheinen. In Wirklichkeit ist er aber
nicht unwichtig. Denn Keuschheit zielt auf die Person des einzelnen; sie weist als
solche nicht iiber den einzelnen hinaus. ,Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen®
aber macht den Sozialcharakter des Rates deutlich. Was schlieflich den Gehorsam
betrifft, so ist er als Rat im Evangelium nicht nachweisbar, mag dieser Nachweis
auch noch so oft versucht worden sein. Worin sollte Jesus hier auch — wie bei Armut
und Ehelosigkeit — im Sinne einer nicht-gewShnlichen Lebensweise Vorbild gewe-
sen sein? Weder der Gehorsam gegeniiber seinem Vater noch der gegeniiber seinen



112 Friedrich Wulf

Eltern, so vorbildlich sie waren, gehéren als solche in das Gebiet des Rates. Sie
waren ihm geboten, Worin Jesus aber im Bereich von Herrschen und Dienen iber
das Gebotene hinaus Vorbild war, ist dies: er hat auf ein eigenes Leben, auf das
eigene Heim, den eigenen Beruf, auf die Verfiigung tber sich selbst und iiber seine
Zeit, auf den eigenen Lebensweg, die eigene Lebensgestaltung, wie sie seiner Natur
zugesagt und entsprochen hitten, zugunsten anderer verzichtet. Er batte gegeniiber
dem Erlésungswillen Gottes und den erldsungsbediirftigen Menschen keine Eigen-
wiinsche mehr. Sein einziger Beruf sollte es sein, Knecht Gottes und Diener der Men-
schen zu heiflen. Obwohl aufgrund seiner Wiirde ,,Herr“, Herr der Welt und Haupt
der Menschheit, ist ,der Menschensohn nicht gekommen, sich bedienen zu lassen, son-
dern zu dienen und sein Lebemals Losepreis hinzugeben fiir viele* (Mt 20,28), Knechts-
dienste zu tun, der Geringste aller zu sein, auf das Recht der Freien zu verzichten
und wie ein Sklave den Fluch und die Schmach des Menschengeschlechtes ans Kreuzes-
holz zu schleppen, sich schlagen zu lassen und sein Leben als verwirkt zu eracditen.

Hier leuchtet der dritte Evangelische Rat auf. Er besagt eine radikale Dienst-
bereitschaft, eine Liebe ,bis zum duflersten” (Joh 13, 1). ,Ibr nennt mich Meister
und Herr, und mit Recht; denn ich bin es. Wenn nun ich eure Fiifle gewaschen habe,
dann seid auch ihr (die ihr zu meiner besonderen Gefolgschaft gehort) verpllichtet,
einander die Fiile zu waschen® (Joh 13,131f.). ,Ihr willt, daB die Herrscher der
Vaolker -iiber sie den Herrn spielen und die Groflen sie ihre Macht spiiren lassen.
Nicht so soll es unter euch sein; sondern wer unter euch grof sein will, der sei euer
Diener; und wer unter euch der Erste sein will, der sei ener Knecht* (Mt 20, 25 ff.).
Wer zu solcher Lebensweise berufen wird, wird zugleich zur engeren Gefolgschaft
Jesu berufen, zur Jingergemeinde, zu jener neuen Bruderschaft, deren Haupt und
Mitte der Herr ist. Hier, in der neuen briiderlichen Gemeinschaft, die auf der
Gefolgschaft Jesu griindet, hat der Dienstwille des Berufenen seinen ersten Ort; er
hat sich zunéichst den Briidern gegentiber zu erweisen. Hier gilt es auch, dem einzigen
Herrn der Gemeinschaft, Christus, und dem, der seine Stelle vertritt {in den
Ordensgemeinschaften der Obere, in den Sikularinstituten zugleich alle rechtmafi-
gen Vorgesetzten) jenen Gehorsam zu leisten, der aus dem vorbehaltlosen Willen,
zu lieben und aus Liebe ,sein Leben als Losepreis fiir viele hinzugeben®, erwachst.
Man kann also nur indirekt von einem Rat des Gehorsams sprechen, insofern nam-
lich der Gehorsam den Dienstwillen des Nachfolgers Jesu in besonderer Weise sicht-
bar macht. Man mufl aber darauf hinweisen, dafl die Akte des Gehorsams keines-
wegs die ganze Fiille des dritten Rates ausschopfen. Dieser Rat erstreckt sich viel-
mehr auf alle Akte jener Liebe, die um der Erlosung, um der Briider, ,um des
Himmelreiches willen“ (das in der christlichen Bruderschaft zum Ausdruck kommt),
bis zum Vergessen seiner selbst und bis zur Hingabe des Lebens dienen will. So
wenig die Armut und die Ehelosigkeit in sich einen sittlichen Wert darstellen, so
noch viel weniger die Unterordnung als solche. Es gilt darum hier ganz besonders,
ihre christliche Wurzel offen zu legen.

Die Evangelischen Rite sind in ihrem tiefsten Sinn nur aus dem zentralen Ge-
heimnis unserer Erlésung zu verstehen, aus dem Geheimnis des Kreuzes und der
Auferstehung, wobei der Kreuzestod Jesu nur der schmerzliche Weg war, um das
Leben in der Auferstehung zu ermdglichen. Insofern sie Verzicht bedeuten, ein Sich-



Priestertum und Ritestand 113

Lésen von aller Begehrlichkeit unserer durch die Siinde verwundeten Natur, sind
sie Anteilnahme an der Passion des Herrn, an seiner biiBenden Armut, seiner angst-
vollen Einsamkeit, seinem Knechtsdienst und Sklaventod. Aber das ist nicht ihr
Letates, das ist nur Vorstufe und Durchgang. Nicht auf das Leid, nicht auf das Ster-
ben zielen sie hin, sondern auf das Leben, auf die Verwirklichung jenes Geheim-
nisses, von dem der Herr im Abendmahlsaal sprach: ,(Vater), ich habe die Herrlich-
keit, die du mir gegeben hast, auch ihnen gegeben, damit sie eins seien, so wie wir
eins sind: ich in ihnen und du in mir, so dafl sie vollkommen seien im Einssein und
die Welt erkenne, dafl du mich gesandt hast und sie geliebt hast, wie du mich
geliebt hast“ (Joh 17,271.). In einem Leben nach den Evangelischen Riten soll im
Glauben schon vorweggenommen werden, was einmal, am Ende, in der Vollendung
sein wird, wo Gott in seinem menschgewordenen Sohn in greifbarer Herrlichkeit
unter uns weilen wird, wo darum Gottes- und Nachstenliebe fir das menschliche
Bewufdtsein zu einer Einheit werden und sich in unvorstellbarer Weise die Wahrheit
des Johanneswortes erweist: , Wer Gott liebt, liebt auch seinen Bruder“ (1 Joh4, 21).

Wenn man von diesem Geheimnis her die Evangelischen Rite zu verstehen sucht,
dann begreift man auch, wie sebr sie zum Wesen der diristlichen Botschaft, ja zum
Wesen Christi selbst gehoren. Jesus ,mufite“ arm, ehelos und Diener aller sein. In
der Sinde wurde die urspringliche Gemeinschaft der Menschen mit Gott zerstort,
Christus stellte sie wieder her, aber mitten in einer Welt der Siinde, ohne die siind-
hafte Verfassung der Welt (eine Wirkung der Siinde) einfach aufzuheben, ohne
dem Menschen den Anreiz zur Siinde zu nehmen und darum unter Fortdauer seiner
stindigen Begehrlichkeit. Das bringt einen schmerzlichen Zwiespalt fiir ein christ-
liches Leben in der Welt mit sich, der in den Evangelischen Raten seinen scharfsten
Ausdruck findet. Diesen Zwiespalt hat auch Christus durch die Annahme der -, Ge-
stalt des siindigen Fleisches“ (Rom 8, 3) auf sich genommen und in seinem Todes-
leiden fiir uns alle fruchtbar gemacht. Er erhellt darum am deutlichsten den Sinn
von Armut, Ehelosigkeit und Knechtsdienst. Als Gottessohn gehort ihm alles, ist er
der geborene Eigentiimer aller Geschopfe. Er kann darum gar nicht wie die iibrigen
Menschen danach trachten, irdische Giiter zu erwerben, um seine Existenz sicher zu
stellen. Das widerspriche nicht nur seinem Wesen, sondern bedeutete auch einen
Mangel an Vertrauen auf die Liebe seines Vaters, der fiir ihn mehr sorgt als fiir die
Lilien auf dem Felde und fiir die Vigel des Himmels. Mag die Wirklichkeit des
Lebens darum auch noch iso sehr den gegenteiligen Eindruck erwecken — das ist die
Folge der Siinde —, er wei} sich immer und tberall, auch in der Entbehrung, von
der Liebe des Vaters umgeben. Er bat die dngstliche Sorge des Menschen um sein
Leben in seiner Armut diberwunden. — Als Gottessohn ist er auch das geborene
Haupt der Menschheit, und in der Erlésung ist er das Haupt einer neuen Menschheit
geworden. Er kann darum ,um des Himmelreiches willen“ nicht an einen einzigen
Menschen gebunden sein. Er mufl allen gehéren und alle gehoren ihm zu eigen. Nur
aufgrund der Ehelosigkeit konnte er die geheimnisvolle Ehe mit der Kirche (vgl.
Eph 5, 32) eingehen. Er vollendet sich erst in dem Geheimnis ,Haupt und Leib ein
Christus“ (Augustinus). — Als Gottessohn ist er endlich die sichtbar gewordene
Liebe des Vaters zu den Siindern. Er kann darum gar nicht anders, als diese Liebe
ausstrahlen und sich im Knechtsdienst fiir die Siinder verbrauchen.



114 Friedrich Wulf

Arm sein ,um des Himmelreiches willen* kann man nur in der Anteilnahme an
der Armut Christi, d. h. konkret in sciner Gefolgschaft, in der von ihm gegriindeten
Bruderschaft, die ihn zur Mitte hat. Den Segen des Rates der Armut erfihrt man
darum auch nur in der Gemeinschaft seiner Jinger, wie es die Apostelgeschichte
bezeugt: ,Die Menge der Glaubigen war ein Herz und eine Seele, und nicht ein
einziger nannte etwas von dem, was er besa}, sein eigen, sondern sie hatten alles
gemeinsam und es war kein Notleidender unter ihnen“ (4, 32. 34). Hier, in der
Gemeinschaft gibt es nicht mehr die dngstliche Frage: ,Was werden wir essen, was
werden wir-trinken, womit werden wir uns kleiden. Denn nach all dem trachten die
Heiden. Es weifl ja unser himmlischer Vater, dafl wir all dessen bediirfen* (Mt 6,
311.). Der in Christus Arme ist nach dem Apostel ,nichts habend und doch alles
besitzend” (2 Kor 6, 10). Ehelosigkeit ,um des Himmelreiches willen“ bedeutet in
der Verbundenheit mit der Ehelosigkeit Christi nicht in erster Linie eine zweiseitige,
brautliche Gemeinschaft der Einzelseele mit Gott, sondern die ungeteilte Sorge ,,um
das, was des Herrn ist“ (1 Kor 7,82.34), um seinen geheimnisvollen Leib, um die
Herrschaft Gottes auf Erden, um die Verwirklichung und Darlebung des ,ich (Chri-
stus) in ihnen und du (Vater) in mir* (Joh 17, 28). Der Gehorsam ,um des Himmel-
reiches willen“ endlich realisiert dieses Geheimnis am ausdruckstirksten von allen
drei Riten, indem der Christ sich hier im Knechtsdienst fiir die Briider verzehrt.

So sind die drei Evangelischen Rite nach dem Willen Christi die Impulse, die das
christliche Leben wach halten und immer wieder erneuern. Sie gehen nicht nur die
Christen des Rétestandes, sondern alle Christen an.

2. Beauftragung zum Amt und Berufung zur Nachfolge nach dem NT

Es ist nicht leicht, im NT priesterliches Amt und Ritestand auseinanderzuhalten.
Denn beide sind zunichst im gleichen Personenkreis miteinander verbunden. Die
Apostel sind nicht nur Amtstrager (,Du bist Petrus der Fels...“ [Mt 16, 18]; , Tut
dies ... zu meinem Gedadchtnis!“ [1 Kor 11, 25]), sondern gehéren auch zam Rétc-
stand (,,Siche, wir haben alles verlassen und sind dir nachgefolgt“ [Mk 10, 28]). Erst
in der apostolischen Zeit treten beide stirker auseinander, was vor allem dadurch
bedingt ist, daf Jesus nicht mehr unter den Seinen weilt und die Missionsarbeit
beginnt. Es ist darum auch nicht immer mit letzter Sicherheit festzustellen — beson-
ders nicht in den synoptischen Evangelien —, wann vom Amt als solchem und wann
vom Stand der Nachfolge die Rede ist. Ganz allgemein kann man aber doch wohl
sagen, dafl das Amt iibertragen und zur Nachfolge berufen wird. Da die Nadifolge
in den Evangelien zeitlich frither in Erscheinung tritt als das Amt und auch klarer
zu fassen ist, soll im folgenden zunichst von dieser die Rede sein.

a) Uon der Berufung zur Nachfolge

Die erste Gnade auf dem Weg der Berufung zur Nachfolge besteht nach dem
Zeugnis der Evangelien darin, daf der Herr die Berufenen liebend anschaut. So
heifit es z. B. bei Mk 1, 16: ,Und als er (Jesus) am See von Galilia entlang ging,
sah er den Simon und den Bruder Simons, Andreas, das Netz auswerfen®. Das ist
kein zufélliges, nur augenblickliches Schen, sondern ein gnadenhaftes, gnadenzutei-
lendes Anschauen, wie die folgenden Verse klar zeigen. Das wird noch deutlicher bei



Priestertum und Rétestand 115

Joh 1, 38: ,Jesus wandte sich um, und als er sie (Johannes und Andreas) nach-
kommen sah, sprach er zu ihnen...“. Ahnlich in der Perikope vom reichen Jiing-
ling: ,Jesus aber blickte ihn liebevoll an und sprach zu ihm...“ (oder nach einer
anderen Ubersetzung: ,Jesus aber blickte ihn an, gewann ihn lieb und sprach zu
ihm*) (Mk 10, 21). Der liebende Blick ist die Sichtbarwerdung des inneren Vorgangs
der auserwihlenden und werbenden Gnade.

Dem gnadenhaften Anschauen folgt der gnadenhafte Ruf Jesu. Er sprach zu
Simon und Andreas: ,Kommt her, mir nach!* (Mk 1,17). Und zu Johannes und
Andreas: ,Kommt und ihr werdet sehen® (Joh 1, 39) oder zu Levi-Matthius: ,Folge
mir nach!“ (Mk 2, 14). Das ist eine Einladung und klingt fast wie ein Befehl, ein
Zeichen, wie stark der innere Antrieb zur Nachfolge von den Jiingern empfunden
worden ist. Wer dem Dringen der Gnade folgt und den Ruf Christi annimmt, der
ist von der Person des Herrn ganz erfillt und kann sich darum leicht von allem
16sen. Die Fischer des Sees verlieflen obne Zogern Familie und Beruf, Matthius
seine Zollstdtte. Man hat aus den Evangelien nicht den Eindrudk, als hitten sie erst
mit sich ringen missen. ,Sofort verlieRen sie ihre Netze und folgten ihm“ (Mk 1,18).
»Und er stand auf und folgte ihm nach® (Mk 2, 14). Keiner von ihnen hatte sich
angeboten, war von sich aus auf den Gedanken gekommen, er konnte Jesu Jinger
werden, und selbst auf die Aufforderung des Taufers waren sie nur dngstlich-
z6gernd hinter dem Herrn hergegangen (Joh 1, 26 f.). Nun aber ,miissen“ sie ihm
folgen, ohne Riicksicht auf Heimat und Familie, auf den Vater, der im Boot mit den
Tageléhnern zurtickbleibt (Mk 1, 20). Wie ist diese plétzliche Wandlung zu erkli-
ren? Wie kénnen sie so selbstverstindlich alles, was ihr Herz bisher umfing, zuriick-
lassen und sich einem unbekannten Neuen zuwenden? Nur in der Kraft des Rufes
Jesu. Von anderen, die sich vordréngten und sich aus eigenem Antrieb zur Nachfolge
entschlossen hatten, wird entweder ausdriicklich gesagt, daB} sie abgewiesen wurden
(Mk 5,181.), oder zum mindesten nahegelegt, dafl sie nicht an ihr Ziel kamen (Lk 9,
571. u. 611.). Waren sie nicht geeignet, fehlte es ihnen an Lauterkeit der Gesinnung
und an innerer Bereitschaft? Wir wissen es nicht. Aber eines wissen wir. Keiner ist
fiir die Nachfolge tauglich, keiner bringt die Kraft fir ihre Forderungen auf, der nicht
zuvor von Christus angeschaut und gerufen wurde. Das ist das Entscheidende. Wohl
gilt es fir den Entschlufl zur Nachfolge auch rationale Uberlegungen anzustellen —
ob man die Voraussetzungen fiir sie mitbringe, ob man durchhalte usf. (vgl. Lk 14,
281f) —, aber ausschlaggebend ist jener gnadenhafte Ruf, der das Herz des Be-
rufenen fiir die Person der rufenden Herrn entbrennen 14t. Der Ritestand grundet
auf dem persénlichen Verhéltnis von Meister und Jinger. Weil der Reiche Jiingling
die Liebe des Herrn nicht beantwortete, konnte er ihm nicht folgen, und er beant-
wortete dessen Liebe nicht, weil die Anhinglichkeit an seine irdischen Giiter ihm
den Blick verstellte.

Wie sehr der Ritestand in erster Linie auf einer personalen Bindung an den
Herrn beruht und nicht auf ein sachliches Werk, auf eine Aufgabe ausgerichtet ist,
macht noch einmal die Wirklichkeit deutlich, die mit der Nachfolge gemeint ist. Im
Orient geht der Diener hinter dem Herrn her, der Schiiler hinter dem Lehrer, die
Frau hinter dem Mann. So auch hier. ,Kommt und seht! Sie gingen mit und sahen,



116 Friedrich Wulf

wo er wohnte* (Joh 1, 39). Die Jiinger sollten stindig bei ihrem Meister sein und
sein Leben, ja sein Lebensschicksal mit ihm teilen, Sie mufiten darum ihre eigenen
Lebensinteressen und -ziele zuriickstellen, mufiten Jesus als ihr Haupt, als ihren
Herrn und Meister anerkennen und entschlossen sein, mit ihm in den Tod zu gehen.
Das ist der Sinn des Herrenwortes: , Wenn einer mir nachfolgen will, so verleugne
er sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und so folge er mir® (Mk 8, 34). Sich-Ver-
leugnen heifdt soviel wie Sich-nicht-mehr-kennen, und sein Kreuz auf sich nelimen
bedeutet, sich als einen zum Tod Verurteilten betrachten, sein Leben darum nicht -
mehr sicherstellen wollen, sondern ganz an die Person und das Schicksal des Herrn
binden, im Sinne des Pauluswortes: ,Nicht mehr ich lebe, nein, Christus lebt in mir®
(Gal 2, 20). Das Leben im Ritestand wird darum nur dann ein erfiilltes sein und
nur dann durchgehalten, wenn die personliche Bindung an den Herrn nicht verloren
geht, wenn die Liebe zu ihm wach bleibt. Denn nur ,wer mir nachfolgt (d. h. mich
vor Augen hat), wird nicht in der Finsternis wandeln, sondern das Licht des Lebens
haben® (Joh 8,12). ,Ick bin der Weg, die Wahrheit und das Leben® (Joh 14,6),
das Licht (ebd. 8,12), das Brot (ebd. 6,35), der Weinstock (ebd. 15,1).

Die personliche Bindung an den Herrn bringt zugleich die personliche Bindung
an die Jingergemeinde, an die neue Bruderschaft mit sich. Beides ist voneinander
nicht zu trennen. Das neue Leben in Christus ist nicht nur Gemeinschaft mit Gott,
sondern auch Gemeinschaft mit den Briidern. In der Gefolgschaft Jesu soll vorbild-
haft vorgelebt werden, was es um dieses neue Leben ist. In ihr soll Gott in seinem
Sohn gegenwirtig sein und die Wirklichkeit des geheimnisvollen Herrenleibes in
besonderer Weise ins Licht treten. Sie soll ein lebendiges Bild der Kirche sein.

b) Uon der Beauftragung und Bevollmddhtigung zum ntl. Amt

Auch beim Amt ist das erste die Erwéhlung. ,Zeige an, welchen von beiden du
erwihlt hast* (Apg 1, 24), beten die Apostel bei der Neuwahl firr den ausgeschie-
denen Judas zum Herrn. Hatte nicht auch sie Jesus erwihlt? ,Er rief die zu sich,
die er wollte®, heifit es bei Markus (3, 13). Er hatte sie einzeln bei ihrem Namen
gerufen und einem von ihnen, im Hinblick auf sein besonderes Amt, einen neuen
Namen gegeben (ebd. 3, 16). Zwischen der Apostelwahl und der ersten Aussendung
zur Verkiindigung besteht eine enge Verbindung, wie sowohl aus dem Bericht des
Markus (3, 14f.) als auch dem des Matthdus (10, 1) hervorgeht. Es steht hier also
das Amt, nicht die Nachfolge im Vordergrund. Die Beauftragung und Bevollmichti-
gung zum ntl. Amt erfolgt durch Christus, und nach dessen Weggang durch den in
der Kirche anwesenden Heiligen Geist, den der erhhte Herr sendet. Darum kann
Paulus die Vorsteher der Gemeinde zu Ephesus mahnen: ,Habt acht auf euch und
auf die ganze Herde in der der Heilige Geist euch als Bischofe gesetzt hat, die Kirche
Gottes zu weiden, die er mit seinem Blut sich erworben hat® (Apg 20, 28). Aber nun
das Neue im Vergleich mit der Berufung zum Rétestand. Bei der Ubertragung eines
Amtes (durch Handauflegung) kommt auch der Kirche eine entscheidende Rolle zu.
Audh sie vollzieht eine Wahl. Ohne sie kann sich keiner auf den inneren Geist
berufen; sie muf ihn bestitigen. Welche Kriterien hat sie fiir ihre Wahl, fir die
Erkenntnis, daf} Gott einen Menschen zu einem kirchlichen Amt berufen hat? Seine
Wiirdigkeit und Geeignetheit. Bevor die Elf zur Apostelwahl schreiten, haben sie



Priestertum und Rétestand 117

schon zwei Kandidaten aufgestellt, die eine objektiv feststellbare Bedingung erfiil-
len (sie miissen Zeugen des Lebens und der Auferstehung Jesu sein) und nach dem
allgemeinen Urteil der Gemeinde fiir das Amt tauglich sind. Bevor Paulus Timotheus
zu seinem Begleiter wihlt und ihn schlieflich als seinen Vertreter in einigen Ge-
meinden einsetzt, haben die Briider von Lystra und lkonium fiir ihn ein gutes
Zeugnis ausgestellt (Apg 16, 2). Ebenso werden jene zu Diakonen bestimmt, ,die
ein gutes Zeugnis (d. h. einen guten Leumund) haben und erfiillt sind von Geist
und Weisheit; die wollen wir fiir diese Aufgabe bestellen“ (Apg 6, 3). Nach Tim
3,2 ff. soll der Bischof untadelig sein, mit einer einzigen Frau verheiratet, niich-
tern, besonnen, wohlgesittet, gastfreundlich, im Lehren bewandert, nicht dem
Trunke ergeben, nicht gewalttitig, sondern giitig, nicht zinkisch, nicht geldgierig.
Er soll seinem eigenen Hause in rechter Weise vorstehen und die Kinder in Zucht
halten in aller Ehrbarkeit. Wenn aber einer seinem Hause nicht vorzustehen
versteht, wie soll er dann fiir die Kirche Gottes Sorge tragen? . .. Er mufl aber auch
von denen, die drauflen stehen, ein gutes Zeugnis haben, damit er nicht iibler Nach-
rede verfalle und einer Schlinge des Teufels. Das gleiche gilt fiir die Diakone: sie
miissen ehrbar sein, nicht doppelziingig, nicht vielem Weingenuf§ ergeben, nicht auf
schimpflichen Gewinn bedacht... Auch sie sollen zuerst gepriift werden, und nur,
wenn sie untadelig sind, sollen sie das Amt versehen. Es sind also sehr niichterne
Erwigungen, die die Kirche anstellt, um sich ein Urteil dariber zu bilden, ob der in
ihr wirksame gottliche Geist einen Menschen zu einem Amt erwahlt hat. Der Unter-
schied von der Berufung zur Nachfolge ist nicht zu Gbersehen.

Den zum Amt Erwihlten werden Vollmachten verliehen. Die Apostel und Jiinger,
die zum ersten Male ausgesandt werden, sollen die Menschen im Namen Jesu zur
Umkehr aufrufen, das Reich Gottes als nahe bevorstehend ankiindigen; sie sollen
den Frieden spenden (so dafl er das Herz der Menschen auch wirklich erreicht),
Démonen austreiben und Krankheiten heilen (Mk 6,6 b—13 par.; Lk 10,1—12). Spa-
ter wird ihnen noch die Vollmacht gegeben, im Namen des dreifaltigen Gottes zu
taufen, Sinden zu vergeben und — als Héhepunkt — Christus selbst, als den Sich-
Opfernden, fiir die Menschen Sich-Hifxgebenden, als den in Liebe Sich-Verstrémen-
den gegenwirtig zu setzen. Natiirlich gesehen ist Jesu Auftrag eine Zumutung. Denn
an die von ihm verlichenen Vollmachten kann man nur glauben. Die hinter ihnen
stehende Wirklichkeit — das durch Christus bewirkte und vermittelte {ibernatiir-
liche Heil — kann man nicht sehen. Dennoch sollen die Jiinger, gleich einem Herold,
der seinem Herrn vorauszieht, das Ereignis der hereinbrechenden Gottesherrschaft
als schon gegenwirtig ansagen. Die Schockwirkung dieses Auftrags wird noch
dadurch erhéht, daB sie vollig mittellos auf den Weg geschickt werden, ,ohne Brot,
ohne Tasche, ohne Geld im Giirtel . . . nicht zwei Récke* (Mk 6, 8). Nicht auf ihre
Krifte und Talente sollen sie sich verlassen, damit sie nicht sich, ihr Ansehen, ihren
Erfolg suchen, sondern sich ginzlich dem ihnen anvertrauten Wort als Gottes Wort,
dem Erlosungswerk als Gottes Werk hingeben. Je lauterer sie das tun, um so mehr
werden sie erfahren, dafl Gott in ihnen wirksam ist. ,Voller Freude®, heifit es
darum im Evangelium, ,kehrten sie (von ihrer ersten apostolischen Arbeit) zuriick
und sprachen: Herr, auch die Dimonen sind uns in deinem Namen untertan Er



118 Friedrich Wulf

sprach zu ihnen: (Wahrend ihr hinginget und das Reich Gottes verkiindetet,) sah ich
den Satan wie einen Blitz vom Himmel fahren“ (Lk 10, 17 £.).

So steht denn das priesterliche Amt im NT unter dem doppelten Zeichen von
Sendung und Zeugenschaft. In seiner Sendung durch die Kirche, die eine Sen-
dung durch Christus im Heiligen Geist ist, nimmt der Apostel an der Sendung des
Gottessohnes zur Erlosung der Welt und zur Aufrichtung der Gottesherrschaft,
damit zugleich aber auch an der ewigen Sendung des Sohnes aus dem Herzen des
Vaters teil. ,Wie mich der Vater gesandt hat, so sende auch ich euch” (Joh 20, 21;
vgl. 17, 18). Darum kann Paulus sagen: ,, Wir sind Gesandte an Christi Statt® (2 Kor
5, 20) Er hat, wie seine Mitapostel, ein ausgesprochenes Sendungsbewuftsein. ,Ich,
Paulus, Apostel, nicht von Menschen, auch nicht durch Vermittlung eines Menschen,
sondern durch Jesus Christus und Gott, den Vater, der ihn auferweckt hat von den
Toten* (Gal 1, 1). Der Sendende aber und der Gesandte sind eins. ,Wer (darum)
euch hort, der hort mich, wer euch verwirft, der verwirft mich, wer aber mich ver-
wirft, der verwirft den, der mich gesandt hat“ (Lk 10,16). Ahnlich wie Christus zu
seinem Vater sagen kann: ,Das Meine ist alles dein, und das Deine ist mein, und
dadurch bin ich verherrlicht®, konnen auch die Apostel zu ihrem Herrn sprechen. Hat
nicht Christus fiir sie zu seinem Vater gebetet: ,Ich habe die Herrlichkeit, die du
mir gegeben hast, ihnen gegeben, damit sie eins sind, wie wir eins sind, ich in ihnen

" und du in mir . .. damit die Welt erkenne, daf du mich gesandt hast“? (Joh 17,22f.}.

Dem Sendungsauftrag entspricht die Pflicht zur Zeugenschaft. ,Der, welchen Gott
gesandt hat, der redet Gottes Wort“ (Joh 3, 34), und ,dazu bin ich in die Welt
gekommen, um der Wahrheit Zeugnis zu geben® (Joh 18, 87). An dieser Zeugen-
schaft Christi nehmen auch die Apostel teil. ,Jhr werdet meine Zeugen sein in
Jerusalem, in ganz Judda und Samaria und bis an die Grenzen der Erde“ (Apg
1, 8). Thre Predigt ist nichts anderes als ein Zeugnisgeben von Jesus Christus: ,Er
hat uns den Auftrag gegeben, dem Volk zu verkiinden und bezeugen, daf er der
von Gott bestimmte Richter iber Lebende und Tote sei“ (Apg 10, 42). ,Unméglich
ist es fiir uns, von dem nicht zu reden, was wir gesehen und gehort haben® (Apg
4, 20). ,Das Leben ist erschienen. Wir haben es gesehen und bezeugen es“ (1 Joh
1, 2). Der neutestamentliche Priester muff Augen- und Ohrenzeuge der Heilstaten
Jesu sein; er muf geistliche Erfahrung haben, um den Auferstandenen bezeugen zu
kénnen, er muf} nicht nur in der Person Jesu und in seinem Auftrag kommen, son-
dern ihn selbst sichtbar machen, so dal der Herr mit den Augen seines priesterlichen
Dieners sieht, mit dessen Ohren hoért, mit dessen Mund spricht und mit dessen Her-
zen liebt. Wahrend also der Ritestand das zentrale Geheimnis der Erlésung: den
mystischen Herrenleib, den in Christus unter uns wohnenden Gott, die neue Bruder-
schaft in Christus realisiert, darstellt und ausstrahlt, hat das ntl. Amt diesem Ge-
heimnis zu dienen, soll es zu seiner Entfaltung in Wort und Werk beitragen. Der
Ritestand soll jetzt schon sichtbar machen, was einmal sein wird: ,Er wird bei
ihnen wohnen, und sie werden sein Volk sein, und Gott selbst wird bei ihnen sein®
(Geh Offb 21, 8) — ,Gott alles und in allem“ (1 Kor 15, 28). Das Priestertum aber
ist Dienst, wie Christi Sendung Dienst war im Auftrag des Vaters zur Erlosung der
Welt. (Forts. folgt)





