
Priestertum und Rätestand 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Die Gegenüberstellung von Priestertum und Rätestand geschieht meist existen- 
tiell, mit persönlicher Anteilnahme. Man ist mit seinem Herzen beteiligt, man enga- 
giert sich für diese oder jene Ansicht. Man akzentuiert entweder ihre Zuordnung 
oder ihren Unterschied. Die einen möchten eine möglichst enge Verbindung zwischen 
beiden; sie verweisen auf die tatsächliche historische Entwicklung, bis zu den welt- 
priesterlichen Säkularinstituten der jüngsten Zeit. Die anderen unterstreichen das 
Diözesan- und tXte/fpriestertum, um sich vom Ordenspriestertum abzuheben. 

Wir nehmen im folgenden auf diese Fragestellung unmittelbar keinen Bezug, son- 
dern wollen rein objektiv • vom Neuen Testament ausgehend • beider Eigenart 
und ihr Verhältnis zueinander neu in den Blick zu bekommen suchen und von da aus 
ihre weitere Entwicklung in der Kirche verfolgen. 

I. 

DER NEUTESTAMENTLICHE BEFUND 

1. Was beinhalten Priestertum und Rätestand nach dem NT? 

a. Vom Priestertum ist in der Verkündigung Jesu direkt nicht die Rede, und auch 
Jesus selbst nennt sich nicht Priester (ieociig); erst in der apostolischen Zeit wird er 
so genannt (Hebr 2, 17; 4, 14 f.; 7,15 ff.). Das ist schon ein Zeichen dafür, daß das 
neutestamentliche Priestertum sich wesentlich von jedem anderen, auch dem alt- 
testamentlichen Priestertum unterscheidet. Es ist nicht nur dem Kult zugeordnet, 
sondern schließt das Prophetentum mit ein, ja, dieses Prophetentum hat innerhalb 
des neutestamentlichen Priestertums vor dem reinen Kultpriestertum den Vorrang. 
Auch der neutestamentliche Kult ist im tiefsten Verkündigung, Verkündigung 
dessen, was Jesus an uns getan hat1. Im übrigen ist aber auch das neutestamentliche 
Priestertum nicht rein charismatischer Natur, sondern ein Amt und • in der Sprache 
der urchristlichen Gemeinden • ein Dienst. So heißt es z. B. bei der Wahl des 
Matthias zum Nachfolger des Judas: •Dann beteten sie: ,Herr, du kennst die Herzen 
aller; zeige an, welchen von diesen beiden du erwählt hast als den, der die Stelle 
dieses Dienstes und Apostelamtas erhalten soll, von dem Judas ausschied'" (Apg 
2, 24 f.). 

Dieser Dienst und dieses Amt werden zu einem zweifachen Zweck verliehen: 
(1) zur Heilsvermittlung. Den Aposteln ist •der Dienst des Wortes" (Apg 6, 4) 
anvertraut, näherhin •der Dienst der Versöhnung" (2 Kor 5, 18). Sie sollen im 
Namen Jesu •Buße predigen zur Vergebung der Sünden" (Lk 24,47). Sie sind 
Gesandte an Christi Statt, um die Welt mit Gott zu versöhnen (2 Kor 5, 20). Ihr 
Dienst geschieht im Wort und im Werk, ja ihr bezeugendes Wort ist zugleich Werk; 

1 Vgl. unseren Aufsatz: Die Spiritualität und Frömmigkeit des Weltpriesters in: Geist 
und Leben 32 (1959) 39ff. 



110 FriedridiWulf 

in ihrem Wort kommt Christus zu Wort, wird Christi Erlösungstat wirksam. So 
kann Paulus sich als •Liturge (Diener) Christi Jesu für die Heiden" bezeichnen, der 
•einen priesterlichen Dienst am Evangelium ausübt, damit die Heiden eine wohl- 
gefällige Opfergabe werden, geheiligt im Heiligen Geist" (Rom 15, 16). Und noch 
deutlicher: •Ich werde es nicht wagen, von etwas zu reden, was nicht Christus durch 
mich gewirkt hat, um die Heiden zum Gehorsam (gegen das Evangelium) zu bringen 
durch Wort und Werk, in Kraft von Zeichen und Wundern, in Kraft des Geistes 
Gottes (ebd. V. 19•20 a). Das entspricht dem Sendebefehl Jesu: •Gehet hin und 
machet alle Völker zu Jüngern, indem ihr sie tauft auf den Namen des Vaters und 
des Sohnes und des Heiligen Geistes und sie lehrt, alles zu halten, was ich euch auf- 
getragen habe" (Mt 28, 19 f.). Die Apostel und ihre Helfer predigen, taufen, lassen 
Sünden nach, feiern die Eucharistie, segnen, sprechen den Friedensgruß über ein 
Haus oder eine Gemeinde, heilen Kranke und treiben Dämonen aus. Institutionelle 
und charismatische Elemente sind ursprünglich im neutestamentlichen Amt zu einer 
Einheit verbunden. 
(2) zur Ordnung und Leitung der Kirche. Einschluß weise ist das schon mit dem Wort 
gesagt, mit dem der Herr die Jünger zum apostolischen Dienst aussandte: •Wer euch 
hört, der hört mich, und wer euch verwirft, der verwirft mich" (Lk 10,16). Aus- 
drücklich aber steht es so in jenem anderen Herrenwort: •Hat dein Bruder gegen 
dich gesündigt, so geh hin und stelle ihn unter vier Augen zur Rede. Hört er auf dich, 
so hast du deinen Bruder gewonnen. Hört er nicht auf dich, so nimm noch einen oder 
zwei mit dir, damit ,die ganze Sache auf dem Munde zweier oder dreier Zeugen 
beruhe' (Dt 19, 15). Hört er aber auch auf diese nicht, so sage es der Kirche; wenn er 
aber auf die Kirche nicht hört, so sei er dir wie ein Heide undZöllner" (Mt 18,15 ff.). 
Die Ordnungs- und Leitungsgewalt der kirchlichen Amtsträger reicht von der Mah- 
nung bis zum Ausschluß aus der Gemeinde, wie der Fall des Blutschänders inKorinth 
zeigt (1 Kor 5, 1 ff.). Nicht zuletzt obliegt dem Amt die Gesetzgebung. Der in der 
Apostelgeschichte erwähnte Konzilbeschluß (15, 22 ff.), der den Genuß von Opfer- 
fleisch verbietet, wird eine •von den Aposteln und Presbytern getroffene Entschei- 
dung" (Apg 16,4; vgl. 15,22.23) genannt. 

Außer den Aposteln und Presbytern treten im NT als Amtsträger noch in Erschei- 
nung: Propheten, Lehrer, Evangelisten, Hirten, Bischöfe, Diakone, Vorsteher. •Die 
Bezeichnungen der Ämter werden aus den konkreten Dienstleistungen geschöpft oder 
aus dem (hellenistischen) Judentum (jtoeaßiJTEQog) oder dem griechischen Vereins- 
wesen (öicntovog, emOHOjtog, f|yoij|isvog) übernommen. Einige Namen treten wieder 
zurück, andere bleiben als Amtstitel der Kirche (Diakon, Priester, Bischof) erhal- 
ten"2. Das Amt verleiht Vollmacht (e|ovaia), besagt aber letztlich Dienst (öioocovla). 
So wird es darum auch am häufigsten genannt. Es ist Dienst in der Gemeinde und 
für die Gemeinde. 

b. Vom Rätestand ist im NT ausdrücklich nur an einer Stelle die Rede, im ersten 
Korintherbrief (7, 25), wo Paulus denen, die noch die Wahl haben, den •Rat" gibt 
(den er vom •Gebot des Herrn" abhebt), wegen der Bedrängnis der Zeit, d. h. wegen 
des bevorstehenden Endgerichts, und wegen der ungeteilten Liebe zum Herrn ehe- 
los zu bleiben (V. 7. 25. 32. 34. 40). Der Sache nach kommt dieser Stelle das bekannte 

2 K. H. Seh e 1 k 1 e , in: LThK2 I, 453. 



Priestertum und Rätestand 111 

Herrenwort über die •Verschnittenen, die sich um des Himmelreiches willen ver- 
schnitten haben", gleich (Mt 19,12). Es gehört eine besondere Gnadengabe dazu, im 
Sinne dieses Wortes ehelos zu bleiben. Denn •nicht alle fassen es, sondern nur die, 
denen es gegeben ist"( ebd. V. 11 u. 12). Das angegebene Motiv: •um des Himmel- 
reiches willen" läßt an sich noch mehrere Deutungen offen. Es könnte zunächst auf 
die vollkommene Herrschaft Gottes im eigenen Herzen hinweisen, die durch die 
Befolgung des Rates aufgerichtet werden soll. Man muß aber zu seinem vollen Ver- 
ständnis wohl die Perikope vom Reichen Jüngling heranziehen, die im selben Sinn- 
zusammenhang steht. Dort ist die Preisgabe der irdischen Güter • die freiwillige 
Armut • und ebenso das Verlassen von Vater und Mutter, von Weib und Kind an 
die buchstäbliche Nachfolge Jesu geknüpft (Mt 19,21.27.29). •Um des Himmel- 
reiches willen" wird darum den gleichen Sinn haben. Ehelosigkeit als Gnade hieße 
dann so viel wie Berufung zur besonderen Nachfolge Jesu. In Jesus wird für uns 
das •Himmel-" oder •Gottesreich" greifbar. Daraus folgt etwas sehr Entscheidendes 
für die Bedeutung des •Evangelischen Rates". Der •Evangelische Rat" hat nicht in 
in erster Linie die Vollkommenheit des einzelnen zum Ziel • so sehr diese selbst- 
verständlich eingeschlossen ist • als vielmehr die Gemeinschaft mit dem Herrn und 
seiner Gefolgschaft bzw. seinem Werk. Darum heißt es auch bei Mk, daß man •um 
seinet- und des Evangeliums willen" alles verlassen müsse (Mk 10, 29). 

Dazu kommt noch folgendes: Jesus hat den Rätestand nicht nur begründet • 
durch den Ruf zur Nachfolge •, sondern ihn auch vorbildhaft dargestellt. Er ver- 
langt nichts von denen, die er in seine Gefolgschaft beruft, was er ihnen nicht selbst 
vorlebt; er ruft sie auf keinen Weg, den er nicht selbst zuvor gegangen ist. Als ihn 
einmal jemand bat, ihm folgen zu dürfen, gab er ihm zur Antwort: •Die Füchse 
haben Höhlen und die Vögel des Himmels Nester, der Menschensohn aber hat nicht, 
wo er sein Haupt hinlegen kann" (Mt 8,20 par.). Wer sich zur Nachfolge Jesu beru- 
fen glaubt, muß arm sein wollen wie Jesus selbst, muß die arme Lebensweise Jesu 
teilen. Rätestand bedeutet also neutestamentlich gesehen sowohl die buchstäbliche 
Nachfolge Jesu wie auch die Übernahme seiner Lebensweise. Will man darum wis- 
sen, welches im einzelnen die Evangelischen Räte sind, so muß man danach fragen, 
worin die Lebensweise Jesu bestand, insofern sie sich von der gewöhnlichen Lebens- 
weise der Menschen unterschied. 

Nach alter und einhelliger christlicher Überlieferung zählt man drei Evangelische 
Räte auf, die eine feste Einheit bilden: Armut, Keuschheit und Gehorsam. Sind sie 
als solche im Evangelium nachweisbar und haben sie vor allem in der Lebensweise 
Jesu ihren Ursprung? Von der Armut ist das ohne weiteres zuzugeben. Für Keusch- 
heit heißt es imEvangelium •Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen". Der Unter- 
schied der Ausdrucksweise mag belanglos erscheinen. In Wirklichkeit ist er aber 
nicht unwichtig. Denn Keuschheit zielt auf die Person des einzelnen; sie weist als 
solche nicht über den einzelnen hinaus. •Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen" 
aber macht den Sozialcharakter des Rates deutlich. Was schließlich den Gehorsam 
betrifft, so ist er als Rat im Evangelium nicht nachweisbar, mag dieser Nachweis 
auch noch so oft versucht worden sein. Worin sollte Jesus hier auch • wie bei Armut 
und Ehelosigkeit • im Sinne einer nicht-gewöhnlichen Lebensweise Vorbild gewe- 
sen sein? Weder der Gehorsam gegenüber seinem Vater noch der gegenüber seinen 



112 Friedrich Wulf 

Eltern, so vorbildlich sie waren, gehören als solche in das Gebiet des Rates. Sie 
waren ihm geboten. Worin Jesus aber im Bereich von Herrschen und Dienen über 
das Gebotene hinaus Vorbild war, ist dies: er hat auf ein eigenes Leben, auf das 
eigene Heim, den eigenen Beruf, auf die Verfügung über sich selbst und über seine 
Zeit, auf den eigenen Lebensweg, die eigene Lebensgestaltung, wie sie seiner Natur 
zugesagt und entsprochen hätten, zugunsten anderer verzichtet. Er hatte gegenüber 
dem Erlösungswillen Gottes und den erlösungsbedürftigen Menschen keine Eigen- 
wünsche mehr. Sein einziger Beruf sollte es sein, Knecht Gottes und Diener der Men- 
schen zu heißen. Obwohl aufgrund seiner Würde •Herr", Herr der Welt und Haupt 
der Menschheit, ist •der Menschensohn nicht gekommen, sich bedienen zu lassen, son- 
dern zu dienen und sein Lebens als Lösepreis hinzugeben für viele" (Mt 20,28), Knechts- 
dienste zu tun, der Geringste aller zu sein, auf das Recht der Freien zu verzichten 
und wie ein Sklave den Fluch und die Schmach des Menschengeschlechtes ans Kreuzes- 
holz zu schleppen, sich schlagen zu lassen und sein Leben als verwirkt zu erachten. 

Hier leuchtet der dritte Evangelische Rat auf. Er besagt eine radikale Dienst- 
bereitschaft, eine Liebe •bis zum äußersten" (Joh 13,1). •Ihr nennt mich Meister 
und Herr, und mit Recht; denn ich bin es. Wenn nun ich eure Füße gewaschen habe, 
dann seid auch ihr (die ihr zu meiner besonderen Gefolgschaft gehört) verpflichtet, 
einander die Füße zu waschen" (Joh 13, 13 f.). •Ihr wißt, daß die Herrscher der 
Völker über sie den Herrn spielen und die Großen sie ihre Macht spüren lassen. 
Nicht so soll es unter euch sein; sondern wer unter euch groß sein will, der sei euer 
Diener; und wer unter euch der Erste sein will, der sei euer Knecht" (Mt 20, 25 ff.). 
Wer zu solcher Lebensweise berufen wird, wird zugleich zur engeren Gefolgschaft 
Jesu berufen, zur Jüngergemeinde, zu jener neuen Bruderschaft, deren Haupt und 
Mitte der Herr ist. Hier, in der neuen brüderlichen Gemeinschaft, die auf der 
Gefolgschaft Jesu gründet, hat der Dienstwille des Berufenen seinen ersten Ort; er 
hat sich zunächst den Brüdern gegenüber zu erweisen. Hier gilt es auch, dem einzigen 
Herrn der Gemeinschaft, Christus, und dem, der seine Stelle vertritt (in den 
Ordensgemeinschaften der Obere, in den Säkularinstituten zugleich alle rechtmäßi- 
gen Vorgesetzten) jenen Gehorsam zu leisten, der aus dem vorbehaltlosen Willen, 
zu lieben und aus Liebe •sein Leben als Lösepreis für viele hinzugeben", erwächst. 
Man kann also nur indirekt von einem Rat des Gehorsams sprechen, insofern näm- 
lich der Gehorsam den Dienstwillen des Nachfolgers Jesu in besonderer Weise sicht- 
bar macht. Man muß aber darauf hinweisen, daß die Akte des Gehorsams keines- 
wegs die ganze Fülle des dritten Rates ausschöpfen. Dieser Rat erstreckt sich viel- 
mehr auf alle Akte jener Liebe, die um der Erlösung, um der Brüder, •um des 
Himmelreiches willen" (das in der christlichen Bruderschaft zum Ausdruck kommt), 
bis zum Vergessen seiner selbst und bis zur Hingabe des Lebens dienen will. So 
wenig die Armut und die Ehelosigkeit in sich einen sittlichen Wert darstellen, so 
noch viel weniger die Unterordnung als solche. Es gilt darum hier ganz besonders, 
ihre christliche Wurzel offen zu legen. 

Die Evangelischen Räte sind in ihrem tiefsten Sinn nur aus dem zentralen Ge- 
heimnis unserer Erlösung zu verstehen, aus dem Geheimnis des Kreuzes und der 
Auferstehung, wobei der Kreuzestod Jesu nur der schmerzliche Weg war, um das 
Leben in der Auferstehung zu ermöglichen. Insofern sie Verzicht bedeuten, ein Sich- 



Priestertum und Rätestand 113 

Lösen von aller Begehrlichkeit unserer durch die Sünde verwundeten Natur, sind 
sie Anteilnahme an der Passion des Herrn, an seiner büßenden Armut, seiner angst- 
vollen Einsamkeit, seinem Knechtsdienst und Sklaventod. Aber das ist nicht ihr 
Letztes, das ist nur Vorstufe und Durchgang. Nicht auf das Leid, nicht auf das Ster- 
ben zielen sie hin, sondern auf das Leben, auf die Verwirklichung jenes Geheim- 
nisses, von dem der Herr im Abendmahlsaal sprach: •(Vater), ich habe die Herrlich- 
keit, die du mir gegeben hast, auch ihnen gegeben, damit sie eins seien, so wie wir 
eins sind: ich in ihnen und du in mir, so daß sie vollkommen seien im Einssein und 
die Welt erkenne, daß du mich gesandt hast und sie geliebt hast, wie du mich 
geliebt hast" (Joh 17,27 f.). In einem Leben nach den Evangelischen Räten soll im 
Glauben schon vorweggenommen werden, was einmal, am Ende, in der Vollendung 
sein wird, wo Gott in seinem menschgewordenen Sohn in greifbarer Herrlichkeit 
unter uns weilen wird, wo darum Gottes- und Nächstenliebe für das menschliche 
Bewußtsein zu einer Einheit werden und sich in unvorstellbarer Weise die Wahrheit 
des Johanneswortes erweist: •Wer Gott liebt, liebt auch seinen Bruder" (1 Joh 4,21). 

Wenn man von diesem Geheimnis her die Evangelischen Räte zu verstehen sucht, 
dann begreift man auch, wie sehr sie zum Wesen der christlichen Botschaft, ja zum 
Wesen Christi selbst gehören. Jesus •mußte" arm, ehelos und Diener aller sein. In 
der Sünde wurde die ursprüngliche Gemeinschaft der Menschen mit Gott zerstört, 
Christus stellte sie wieder her, aber mitten in einer Welt der Sünde, ohne die sünd- 
hafte Verfassung der Welt (eine Wirkung der Sünde) einfach aufzuheben, ohne 
dem Menschen den Anreiz zur Sünde zu nehmen und darum unter Fortdauer seiner 
sündigen Begehrlichkeit. Das bringt einen schmerzlichen Zwiespalt für ein christ- 
liches Leben in der Welt mit sich, der in den Evangelischen Räten seinen schärfsten 
Ausdruck findet. Diesen Zwiespalt hat auch Christus durch die Annahme der •Ge- 
stalt des sündigen Fleisches" (Rom 8, 3) auf sich genommen und in seinem Todes- 
leiden für uns alle fruchtbar gemacht. Er erhellt darum am deutlichsten den Sinn 
von Armut, Ehelosigkeit und Knechtsdienst. Als Gottessohn gehört ihm alles, ist er 
der geborene Eigentümer aller Geschöpfe. Er kann darum gar nicht wie die übrigen 
Menschen danach trachten, irdische Güter zu erwerben, um seine Existenz sicher zu 
stellen. Das widerspräche nicht nur seinem Wesen, sondern bedeutete auch einen 
Mangel an Vertrauen auf die Liebe seines Vaters, der für ihn mehr sorgt als für die 
Lilien auf dem Felde und für die Vögel des Himmels. Mag die Wirklichkeit des 
Lebens darum auch noch so sehr den gegenteiligen Eindruck erwecken • das ist die 
Folge der Sünde •, er weiß sich immer und überall, auch in der Entbehrung, von 
der Liebe des Vaters umgeben. Er hat die ängstliche Sorge des Menschen um sein 
Leben in seiner Armut überwunden. • Als Gottessohn ist er auch das geborene 
Haupt der Menschheit, und in der Erlösung ist er das Haupt einer neuen Menschheit 
geworden. Er kann darum •um des Himmelreiches willen" nicht an einen einzigen 
Menschen gebunden sein. Er muß allen gehören und alle gehören ihm zu eigen. Nur 
aufgrund der Ehelosigkeit konnte er die geheimnisvolle Ehe mit der Kirche (vgl. 
Eph 5,32) eingehen. Er vollendet sich erst in dem Geheimnis •Haupt und Leib ein 
Christus" (Augustinus). • Als Gottessohn ist er endlich die sichtbar gewordene 
Liebe des Vaters zu den Sündern. Er kann darum gar nicht anders, als diese Liebe 
ausstrahlen und sich im Knechtsdienst für die Sünder verbrauchen. 



114 Friedrich Wulf 

Arm sein •um des Himmelreiches willen" kann man nur in der Anteilnahme an 
der Armut Christi, d. h. konkret in seiner Gefolgschaft, in der von ihm gegründeten 
Bruderschaft, die ihn zur Mitte hat. Den Segen des Rates der Armut erfährt man 
darum auch nur in der Gemeinschaft seiner Jünger, wie es die Apostelgeschichte 
bezeugt: •Die Menge der Gläubigen war ein Herz und eine Seele, und nicht ein 
einziger nannte etwas von dem, was er besaß, sein eigen, sondern sie hatten alles 
gemeinsam und es war kein Notleidender unter ihnen" (4, 32. 34). Hier, in der 
Gemeinschaft gibt es nicht mehr die ängstliche Frage: •Was werden wir essen, was 
werden wir- trinken, womit werden wir uns kleiden. Denn nach all dem trachten die 
Heiden. Es weiß ja unser himmlischer Vater, daß wir all dessen bedürfen" (Mt 6, 
31 f.). Der in Christus Arme ist nach dem Apostel •nichts habend und doch alles 
besitzend" (2 Kor 6, 10). Ehelosigkeit •um des Himmelreiches willen" bedeutet in 
der Verbundenheit mit der Ehelosigkeit Christi nicht in erster Linie eine zweiseitige, 
bräutliche Gemeinschaft der Einzelseele mit Gott, sondern die ungeteilte Sorge •um 
das, was des Herrn ist" (1 Kor 7,32.34), um seinen geheimnisvollen Leib, um die 
Herrschaft Gottes auf Erden, um die Verwirklichung und Darlebung des •ich (Chri- 
stus) in ihnen und du (Vater) in mir" (Joh 17, 23). Der Gehorsam •um des Himmel- 
reiches willen" endlich realisiert dieses Geheimnis am ausdruckstärksten von allen 
drei Räten, indem der Christ sich hier im Knechtsdienst für die Brüder verzehrt. 

So sind die drei Evangelischen Räte nach dem Willen Christi die Impulse, die das 
christliche Leben wach halten und immer wieder erneuern. Sie gehen nicht nur die 
Christen des Rätestandes, sondern alle Christen an. 

2. Beauftragung zum Amt und Berufung zur Nachfolge nach dem NT 

Es ist nicht leicht, im NT priesterliches Amt und Rätestand auseinanderzuhalten. 
Denn beide sind zunächst im gleichen Personenkreis miteinander verbunden. Die 
Apostel sind nicht nur Amtsträger (•Du bist Petrus der Fels ..." [Mt 16, 18]; •Tut 
dies ... zu meinem Gedächtnis!" [1 Kor 11, 25]), sondern gehören auch zum Räte- 
stand (•Siehe, wir haben alles verlassen und sind dir nachgefolgt" [Mk 10, 28]}. Erst 
in der apostolischen Zeit treten beide stärker auseinander, was vor allem dadurch 
bedingt ist, daß Jesus nicht mehr unter den Seinen weilt und die Missionsarbeit 
beginnt. Es ist darum auch nicht immer mit letzter Sicherheit festzustellen • beson- 
ders nicht in den synoptischen Evangelien •, wann vom Amt als solchem und wann 
vom Stand der Nachfolge die Rede ist. Ganz allgemein kann man aber doch wohl 
sagen, daß das Amt übertragen und zur Nachfolge berufen wird. Da die Nachfolge 
in den Evangelien zeitlich früher in Erscheinung tritt als das Amt und auch klarer 
zu fassen ist, soll im folgenden zunächst von dieser die Rede sein. 

a) Von der Berufung zur Nachfolge 
Die erste Gnade auf dem Weg der Berufung zur Nachfolge besteht nach dem 

Zeugnis der Evangelien darin, daß der Herr die Berufenen liebend anschaut. So 
heißt es z. B. bei Mk 1, 16: •Und als er (Jesus) am See von Galiläa entlang ging, 
sah er den Simon und den Bruder Simons, Andreas, das Netz auswerfen". Das ist 
kein zufälliges, nur augenblickliches Sehen, sondern ein gnadenhaftes, gnadenzutei- 
lendes Anschauen, wie die folgenden Verse klar zeigen. Das wird noch deutlicher bei 



Priestertum und Rätestand 115 

Joh 1,38: •Jesus wandte sich um, und als er sie (Johannes und Andreas) nach- 
kommen sah, sprach er zu ihnen...". Ähnlich in der Perikope vom reichen Jüng- 
ling: •Jesus aber blickte ihn liebevoll an und sprach zu ihm..." (oder nach einer 
anderen Übersetzung: •Jesus aber blickte ihn an, gewann ihn lieb und sprach zu 
ihm") (Mk 10, 21). Der liebende Blick ist die Sichtbar werdung des inneren Vorgangs 
der auserwählenden und werbenden Gnade. 

Dem gnadenhaften Anschauen folgt der gnadenhafte Ruf Jesu. Er sprach zu 
Simon und Andreas: •Kommt her, mir nach!" (Mk 1, 17). Und zu Johannes und 
Andreas: •Kommt und ihr werdet sehen" (Joh 1, 39) oder zu Levi-Matthäus: •Folge 
mir nach!" (Mk 2, 14). Das ist eine Einladung und klingt fast wie ein Befehl, ein 
Zeichen, wie stark der innere Antrieb zur Nachfolge von den Jüngern empfunden 
worden ist. Wer dem Drängen der Gnade folgt und den Ruf Christi annimmt, der 
ist von der Person des Herrn ganz erfüllt und kann sich darum leicht von allem 
lösen. Die Fischer des Sees verließen ohne Zögern Familie und Beruf, Matthäus 
seine Zollstätte. Man hat aus den Evangelien nicht den Eindruck, als hätten sie erst 
mit sich ringen müssen. •Sofort verließen sie ihre Netze und folgten ihm" (Mk 1,18). 
•Und er stand auf und folgte ihm nach" (Mk 2,14). Keiner von ihnen hatte sich 
angeboten, war von sich aus auf den Gedanken gekommen, er könnte Jesu Jünger 
werden, und selbst auf die Aufforderung des Täufers waren sie nur ängstlich- 
zögernd hinter dem Herrn hergegangen (Joh 1, 26 f.). Nun aber •müssen" sie ihm 
folgen, ohne Rücksicht auf Heimat und Familie, auf den Vater, der im Boot mit den 
Tagelöhnern zurückbleibt (Mk 1, 20). Wie ist diese plötzliche Wandlung zu erklä- 
ren? Wie können sie so selbstverständlich alles, was ihr Herz bisher umfing, zurück- 
lassen und sich einem unbekannten Neuen zuwenden? Nur in der Kraft des Rufes 
Jesu. Von anderen, die sich vordrängten und sich aus eigenem Antrieb zur Nachfolge 
entschlossen hatten, wird entweder ausdrücklich gesagt, daß sie abgewiesen wurden 
(Mk 5,18 f.), oder zum mindesten nahegelegt, daß sie nicht an ihr Ziel kamen (Lk 9, 
57 f. u. 61 f.). Waren sie nicht geeignet, fehlte es ihnen an Lauterkeit der Gesinnung 
und an innerer Bereitschaft? Wir wissen es nicht. Aber eines wissen wir. Keiner ist 
für die Nachfolge tauglich, keiner bringt die Kraft für ihre Forderungen auf, der nicht 
zuvor von Christus angeschaut und gerufen wurde. Das ist das Entscheidende. Wohl 
gilt es für den Entschluß zur Nachfolge auch rationale Überlegungen anzustellen • 
ob man die Voraussetzungen für sie mitbringe, ob man durchhalte usf. (vgl. Lk 14, 
28 ff) •, aber ausschlaggebend ist jener gnadenhafte Ruf, der das Herz des Be- 
rufenen für die Person der rufenden Herrn entbrennen läßt. Der Rätestand gründet 
auf dem persönlichen Verhältnis von Meister und Jünger. Weil der Reiche Jüngling 
die Liebe des Herrn nicht beantwortete, konnte er ihm nicht folgen, und er beant- 
wortete dessen Liebe nicht, weil die Anhänglichkeit an seine irdischen Güter ihm 
den Blick verstellte. 

Wie sehr der Rätestand in erster Linie auf einer personalen Bindung an den 
Herrn beruht und nicht auf ein sachliches Werk, auf eine Aufgabe ausgerichtet ist, 
macht noch einmal die Wirklichkeit deutlich, die mit der Nachfolge gemeint ist. Im 
Orient geht der Diener hinter dem Herrn her, der Schüler hinter dem Lehrer, die 
Frau hinter dem Mann. So auch hier. •Kommt und seht! Sie gingen mit und sahen, 



116 FriedridiWulf 

wo er wohnte" (Joh 1, 39). Die Jünger sollten ständig bei ihrem Meister sein und 
sein Leben, ja sein ~Ltbvasschicksal mit ihm teilen. Sie mußten darum ihre eigenen 
Lebensinteressen und -ziele zurückstellen, mußten Jesus als ihr Haupt, als ihren 
Herrn und Meister anerkennen und entschlossen sein, mit ihm in den Tod zu gehen. 
Das ist der Sinn des Herrenwortes: •Wenn einer mir nachfolgen will, so verleugne 
er sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und so folge er mir" (Mk 8, 34). Sich-Ver- 
leugnen heißt soviel wie Sich-nicht-mehr-kennen, und sein Kreuz auf sich nehmen 
bedeutet, sich als einen zum Tod Verurteilten betrachten, sein Leben darum nicht 
mehr sicherstellen wollen, sondern ganz an die Person und das Schicksal des Herrn 
binden, im Sinne des Pauluswortes: •Nicht mehr ich lebe, nein, Christus lebt in mir" 
(Gal 2, 20). Das Leben im Rätestand wird darum nur dann ein erfülltes sein und 
nur dann durchgehalten, wenn die persönliche Bindung an den Herrn nicht verloren 
geht, wenn die Liebe zu ihm wach bleibt. Denn nur •wer mir nachfolgt (d. h. mich 
vor Augen hat), wird nicht in der Finsternis wandeln, sondern das Licht des Lebens 
haben" (Joh 8,12). Jdi bin der Weg, die Wahrheit und das Leben" (Joh 14,6), 
das Licht (ebd. 8,12), das Brot (ebd. 6,35), der Weinstock (ebd. 15,1). 

Die persönliche Bindung an den Herrn bringt zugleich die persönliche Bindung 
an die Jüngergemeinde, an die neue Bruderschaft mit sich. Beides ist voneinander 
nicht zu trennen. Das neue Leben in Christus ist nicht nur Gemeinschaft mit Gott, 
sondern auch Gemeinschaft mit den Brüdern. In der Gefolgschaft Jesu soll vorbild- 
haft vorgelebt werden, was es um dieses neue Leben ist. In ihr soll Gott in seinem 
Sohn gegenwärtig sein und die Wirklichkeit des geheimnisvollen Herrenleibes in 
besonderer Weise ins Licht treten. Sie soll ein lebendiges Bild der Kirche sein. 

b) Von der Beauftragung und Bevollmächtigung zum ntl. Amt 

Auch beim Amt ist das erste die Erwählung. »Zeige an, welchen von beiden du 
erwählt hast" (Apg 1, 24), beten die Apostel bei der Neuwahl für den ausgeschie- 
denen Judas zum Herrn. Hatte nicht auch sie Jesus erwählt? •Er rief die zu sich, 
die er wollte", heißt es bei Markus (3, 13). Er hatte sie einzeln bei ihrem Namen 
gerufen und einem von ihnen, im Hinblick auf sein besonderes Amt, einen neuen 
Namen gegeben (ebd. 3, 16). Zwischen der Apostel wähl und der ersten Aussendung 
zur Verkündigung besteht eine enge Verbindung, wie sowohl aus dem Bericht des 
Markus (3, 14 f.) als auch dem des Matthäus (10, 1) hervorgeht. Es steht hier also 
das Amt, nicht die Nachfolge im Vordergrund. Die Beauftragung und Bevollmächti- 
gung zum ntl. Amt erfolgt durch Christus, und nach dessen Weggang durch den in 
der Kirche anwesenden Heiligen Geist, den der erhöhte Herr sendet. Darum kann 
Paulus die Vorsteher der Gemeinde zu Ephesus mahnen: •Habt acht auf euch und 
auf die ganze Herde in der der Heilige Geist euch als Bischöfe gesetzt hat, die Kirche 
Gottes zu weiden, die er mit seinem Blut sich erworben hat" (Apg 20, 28). Aber nun 
das Neue im Vergleich mit der Berufung zum Rätestand. Bei der Übertragung eines 
Amtes (durch Handauflegung) kommt auch der Kirche eine entscheidende Rolle zu. 
Auch sie vollzieht eine Wahl. Ohne sie kann sich keiner auf den inneren Geist 
berufen; sie muß ihn bestätigen. Welche Kriterien hat sie für ihre Wahl, für die 
Erkenntnis, daß Gott einen Menschen zu einem kirchlichen Amt berufen hat? Seine 
Würdigkeit und Geeignetheit. Bevor die Elf zur Apostel wähl schreiten, haben sie 



Priestertum und Rätestand 117 

schon zwei Kandidaten aufgestellt, die eine objektiv feststellbare Bedingung erfül- 
len (sie müssen Zeugen des Lebens und der Auferstehung Jesu sein) und nach dem 
allgemeinen Urteil der Gemeinde für das Amt tauglich sind. Bevor Paulus Timotheus 
zu seinem Begleiter wählt und ihn schließlich als seinen Vertreter in einigen Ge- 
meinden einsetzt, haben die Brüder von Lystra und Ikonium für ihn ein gutes 
Zeugnis ausgestellt (Apg 16, 2). Ebenso werden jene zu Diakonen bestimmt, •die 
ein gutes Zeugnis (d. h. einen guten Leumund) haben und erfüllt sind von Geist 
und Weisheit; die wollen wir für diese Aufgabe bestellen" (Apg 6, 3). Nach Tim 
3, 2 ff. soll der Bischof untadelig sein, mit einer einzigen Frau verheiratet, nüch- 
tern, besonnen, wohlgesittet, gastfreundlich, im Lehren bewandert, nicht dem 
Trunke ergeben, nicht gewalttätig, sondern gütig, nicht zänkisch, nicht geldgierig. 
Er soll seinem eigenen Hause in rechter Weise vorstehen und die Kinder in Zucht 
halten in aller Ehrbarkeit. Wenn aber einer seinem Hause nicht vorzustehen 
versteht, wie soll er dann für die Kirche Gottes Sorge tragen? ... Er muß aber auch 
von denen, die draußen stehen, ein gutes Zeugnis haben, damit er nicht übler Nach- 
rede verfalle und einer Schlinge des Teufels. Das gleiche gilt für die Diakone: sie 
müssen ehrbar sein, nicht doppelzüngig, nicht vielem Weingenuß ergeben, nicht auf 
schimpflichen Gewinn bedacht... Auch sie sollen zuerst geprüft werden, und nur, 
wenn sie untadelig sind, sollen sie das Amt versehen. Es sind also sehr nüchterne 
Erwägungen, die die Kirche anstellt, um sich ein Urteil darüber zu bilden, ob der in 
ihr wirksame göttliche Geist einen Menschen zu einem Amt erwählt hat. Der Unter- 
schied von der Berufung zur Nachfolge ist nicht zu übersehen. 

Den zum Amt Erwählten werden Vollmachten verliehen. Die Apostel und Jünger, 
die zum ersten Male ausgesandt werden, sollen die Menschen im Namen Jesu zur 
Umkehr aufrufen, das Reich Gottes als nahe bevorstehend ankündigen; sie sollen 
den Frieden spenden (so daß er das Herz der Menschen auch wirklich erreicht), 
Dämonen austreiben und Krankheiten heilen (Mk6,6b•13par.;LklO, 1•12).Spä- 
ter wird ihnen noch die Vollmacht gegeben, im Namen des dreifaltigen Gottes zu 
taufen, Sünden zu vergeben und • als Höhepunkt • Christus selbst, als den Sich- 
Opfernden, für die Menschen Sich-Hingebenden, als den in Liebe Sich-Verströmen- 
den gegenwärtig zu setzen. Natürlich gesehen ist Jesu Auftrag eine Zumutung. Denn 
an die von ihm verliehenen Vollmachten kann man nur glauben. Die hinter ihnen 
stehende Wirklichkeit • das durch Christus bewirkte und vermittelte übernatür- 
liche Heil • kann man nicht sehen. Dennoch sollen die Jünger, gleich einem Herold, 
der seinem Herrn vorauszieht, das Ereignis der hereinbrechenden Gottesherrschaft 
als schon gegenwärtig ansagen. Die Schockwirkung dieses Auftrags wird noch 
dadurch erhöht, daß sie völlig mittellos auf den Weg geschickt werden, •ohne Brot, 
ohne Tasche, ohne Geld im Gürtel... nicht zwei Röcke" (Mk 6, 8). Nicht auf ihre 
Kräfte und Talente sollen sie sich verlassen, damit sie nicht sich, ihr Ansehen, ihren 
Erfolg suchen, sondern sich gänzlich dem ihnen anvertrauten Wort als Gottes Wort, 
dem Erlösungswerk als Gottes Werk hingeben. Je lauterer sie das tun, um so mehr 
werden sie erfahren, daß Gott in ihnen wirksam ist. •Voller Freude", heißt es 
darum im Evangelium, •kehrten sie (von ihrer ersten apostolischen Arbeit) zurück 
und sprachen: Herr, auch die Dämonen sind uns in deinem Namen Untertan  Er 



118 Friedrich Wulf 

sprach zu ihnen: (Während ihr hinginget und das Reich Gottes verkündetet,) sah ich 
den Satan wie einen Blitz vom Himmel fahren" (Lk 10, 17 f.). 

So steht denn das priesterliche Amt im NT unter dem doppelten Zeichen von 
Sendung und Zeugenschaft. In seiner Sendung durch die Kirche, die eine Sen- 
dung durch Christus im Heiligen Geist ist, nimmt der Apostel an der Sendung des 
Gottessohnes zur Erlösung der Welt und zur Aufrichtung der Gottesherrschaft, 
damit zugleich aber auch an der ewigen Sendung des Sohnes aus dem Herzen des 
Vaters teil. •Wie mich der Vater gesandt hat, so sende auch ich euch" (Joh 20, 21; 
vgl. 17, 18). Darum kann Paulus sagen: •Wir sind Gesandte an Christi Statt" (2 Kor 
5, 20). Er hat, wie seine Mitapostel, ein ausgesprochenes Sendungsbewußtsein. •Ich, 
Paulus, Apostel, nicht von Menschen, auch nicht durch Vermittlung eines Menschen, 
sondern durch Jesus Christus und Gott, den Vater, der ihn auferweckt hat von den 
Toten" (Gal 1, 1). Der Sendende aber und der Gesandte sind eins. •Wer (darum) 
euch hört, der hört mich, wer euch verwirft, der verwirft mich, wer aber mich ver- 
wirft, der verwirft den, der mich gesandt hat" (Lk 10,16). Ähnlich wie Christus zu 
seinem Vater sagen kann: •Das Meine ist alles dein, und das Deine ist mein, und 
dadurch bin ich verherrlicht", können auch die Apostel zu ihrem Herrn sprechen. Hat 
nicht Christus für sie zu seinem Vater gebetet: •Ich habe die Herrlichkeit, die du 
mir gegeben hast, ihnen gegeben, damit sie eins sind, wie wir eins sind, ich in ihnen 
und du in mir ... damit die Welt erkenne, daß du mich gesandt hast"? (Joh 17,22f.). 

Dem Sendungsauftrag entspricht die Pflicht zur Zeugenschaft. •Der, welchen Gott 
gesandt hat, der redet Gottes Wort" (Joh 3, 34), und •dazu bin ich in die Welt 
gekommen, um der Wahrheit Zeugnis zu geben" (Joh 18,37). An dieser Zeugen- 
schaft Christi nehmen auch die Apostel teil. •Ihr werdet meine Zeugen sein in 
Jerusalem, in ganz Judäa und Samaria und bis an die Grenzen der Erde" (Apg 
1, 8). Ihre Predigt ist nichts anderes als ein Zeugnisgeben von Jesus Christus: •Er 
hat uns den Auftrag gegeben, dem Volk zu verkünden und bezeugen, daß er der 
von Gott bestimmte Richter über Lebende und Tote sei" (Apg 10, 42). •Unmöglich 
ist es für uns, von dem nicht zu reden, was wir gesehen und gehört haben" (Apg 
4, 20). •Das Leben ist erschienen. Wir haben es gesehen und bezeugen es" (1 Joh 
1,2). Der neutestamentliche Priester muß Augen- und Ohrenzeuge der Heilstaten 
Jesu sein; er muß geistliche Erfahrung haben, um den Auferstandenen bezeugen zu 
können, er muß nicht nur in der Person Jesu und in seinem Auftrag kommen, son- 
dern ihn selbst sichtbar machen, so daß der Herr mit den Augen seines priesterlichen 
Dieners sieht, mit dessen Ohren hört, mit dessen Mund spricht und mit dessen Her- 
zen liebt. Während also der Rätestand das zentrale Geheimnis der Erlösung: den 
mystischen Herrenleib, den in Christus unter uns wohnenden Gott, die neue Bruder- 
schaft in Christus realisiert, darstellt und ausstrahlt, hat das ntl. Amt diesem Ge- 
heimnis zu dienen, soll es zu seiner Entfaltung in Wort und Werk beitragen. Der 
Rätestand soll jetzt schon sichtbar machen, was einmal sein wird: •Er wird bei 
ihnen wohnen, und sie werden sein Volk sein, und Gott selbst wird bei ihnen sein" 
(GehOffb 21, 3) • •Gott alles und in allem" (1 Kor 15, 28). Das Priestertum aber 
ist Dienst, wie Christi Sendung Dienst war im Auftrag des Vaters zur Erlösung der 
Welt. (Forts, folgt) 




