Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes in der Kirche

VonKarl Rahner SJ, Innsbruck

Das Thema, iiber das zu sprechen mir aufgetragen worden ist, lautet: die sakra-
mentale Grundlegung des Laienstandes in der Kirche. Es handelt sich somit um ein
Thema der katholischen dogmatischen Theologie. Es setzt also in der Sache und hin-
sichtlich des Horers den christlichen Glauben voraus. Es ist aber darum nicht schon
ein Thema, das sinngemaf nur auf der Kanzel behandelt werden diirfte, das nur als
eine Parinese, als Aufforderung an den Christen gedacht werden konnte, doch anch
zu tun, was er im Glauben schon lidngst ergriffen hat. Es gibt nimlich genug der
Themen auf dem Gebiet der Dogmatik, die zwar nicht umstritten sind, die in einem
gewissen Sinn jeder Christ im Glauben fir wahr hilt, die ihm auch prasent werden
als selbstverstandlich in seinem Glaubensbewufltsein enthalten, wenn davon aus-
driicklich gesprochen wird, die aber dennoch meist viel zu unausdriicklich in diesem
Glaubensbewufltsein leben, viel zu wenig durchreflektiert werden, viel zu weit aus
der durchschnittlichen Perspektive herausgeriickt sind, unter der der normale Christ
die Wirklichkeit des Glaubens zu sehen pflegt, als dafl sie eine wirklich bildende
und bestimmende Macht im konkreten christlichen Daseinsvollzug sein kénnten. Es gibt
s0 etwas wie die Haresie der Vergefilichkeit, des Nichtbeachtens, des Aufsichberuhen-
lassens, die auch innerhalb der Kirche selbst in einem recht erheblichen Ausmafle
moglich ist. Von solchen Wahrheiten und Wirklichkeiten des Glaubens ausdriicklich
zu reden, sie mit aller begrifflichen Genauigkeit auszusagen, ist nicht nur Sache der
Predigt, sondern auch und zuvor der reflektierenden Theologie selbst. Und solche
Theologie ist nicht nur Sache der Theologen, sondern auch jedes Christen, dessen
allgemeines geistiges Bewufitsein so ist, dafl er sich entweder seinen Glauben zu
einer reflexen Gegebenheit bringt oder Gefahr liuft, den Glauben existentiell zu
verlieren. Zu solchen Wahrheiten und Wirklichkeiten gehort auch jene, so will mir
scheinen, die in dem genannten Thema ausgesprochen ist.

Seien wir ehrlich und niichtern! Es ist zwar viel in den letzten vier Jahrzehnten
vom Erwachen der Kirche in Geist und Herz der Gliubigen gesprochen worden,
davon, dafl die Christen die Kirche sind, und nicht nur als deren Sorge- und Schutz-
befohlene gesehen werden dirfen. Es ist zwar eine Bewegung der katholischen
Aktion und eine liturgische Bewegung entstanden, und sie wirken fort; diese aber
haben, wenn sie iiberhaupt sinn- und wirkungsvoll sein sollen, eine Revision des
durchschnittlichen Verstindnisses des Verhiltnisses zwischen Kirche und Laien zur
Voraussetzung. Dennoch, wenn seit dem Ende der Patristik die Kirche, nicht zwar in
der Theorie, nicht in ihrem innersten Glaubensbewufitsein, aber wohl weithin im
durchschnittlichen AlltagsbewuBtsein zu einer Kirche der bloflen Institution, zur
Klerikerkirche geworden ist, fiir die die iibrigen Menschen, die Laien, Objekte der
Leitung und Sorge, der Belehrung, Fihrung, individueller Heiligung und Begna-
dung, aber nicht eigentlich sie selbst mitkonstituierende, mittragende Subjekte sind,
dann diirfen wir nicht erwarten, daf} sich in vier Jahrzehnten (also seit Ende des



120 Karl Rahner

ersten Weltkrieges) eine Mentalitiat schon radikal geindert hat, die das Ergebnis
einer einundeinhalbjahrtausend alten Geschichte ist. In den Jahrhunderten der Vél-
kerwanderung kam die Kirche als die hohere Kulturmacht zu barbarischen Vélkern;
deren Glieder aber konnten fiir ihr praktisches Verhalten ihre grundsitzliche, mit-
konstituierende Kirchen-Funktion gar nicht aktuieren. Im Investiturstreit und dhn-
lichen Ereignissen muflte sich die Kirche als hierarchische Gréfle erst einmal von
der profanen und staatlichen Gesellschaft absetzen und so die aus dem Altertum
schon iiberkommene cisaropapistische Gefahr iiberwinden. In der Reformationszeit
war sie gezwungen (tragisch gezwungen), die mit der Neuzeit einsetzende, an sich
fallige Meldung des Laien zur Aktualisierung des allgemeinen Priestertums aller
Christen in der Kirche in jene Grenzen einzudimmen, die mit der hierarchischen
Struktur der Kirche géttlichen Rechtes gegeben sind und die auch deutlicher erschei-
nen, wenn man die erste Meldung demokratischer und sozialreformerischer Krifte
zu Beginn der Neuzeit, wie sie in der Renaissance, in den Bauernkriegen, im Wie-
dertdufertum usw. sich aussprechen, nicht verwechselt mit der zeitgeschichtlich zwar
homologen, aber doch wesenhaft verschiedenen Tendenz zur bewufiten Ubernahme
einer mitverantwortlichen Rolle der Laien in der Kirche.

Wir diirfen uns also nicht dariiber tiuschen und dariiber wundern; wir stehen in
der Weckung des konkreten, wirksamen Bewuftseins dieser aktiven Funktion aller
Christen in der Kirche noch am Anfang. Gebe Gott, daf seine Vorsehung dic
Aktualisation dieses Bewufltseins, auf die der Geist Gottes in der Kirche spiirbar
hindringt, nicht dadurch erreichen muff, dafl dieKirche so zur kleinen Herde gemacht
wird, daf die, die ihr angehoren, von selbst in eine innigste briiderliche Nihe zuein-
ander kommen, und jeder, auch jeder im Klerus merkt, daf es nun auf alle und
jeden ankommt, und man darum jedem gern einen Raum aktiven Mittragens der
Kirche einrdumt, weil es nur zu wenige sind, die auf eine solche Ehre und Wiirde,
die Last, Gefahr und Bereitschaft zum letzten Opfer bedeutet, iiberhaupt Anspruch
erheben. Denn wie ist es denn, wenn man niichtern und unromantisch anf das wirk-
liche Alltagsbewuftsein der Menschen in der Kirche blickt? Man wird sagen miissen:
1. immer noch ist darin die Kirche nur die vom Klerus getragene Anstalt, die fiir das
ewige Heil der iibrigen Menschen, Laien genannt, sorgt durch Vermittlung der
gottlichen Offenbarungswahrheit und der sakramentalen Gnade, und 2. immer noch
versteht man unter dem Laien in der Kirche den — ,Laien®, den Nichtexperten,
den Nichtfachmann in der Kirche, hort ans dem Wort nichts heraus als die blof)
negative Feststellung, daf ein solcher eben ausgeschlossen ist von dem Amt, der
Wiirde und den Funktionen, die jenen zukommen, die die Kirche bilden und den
Laien gegeniiber reprisentieren.

Natiirlich sagt dieses Alltagsbewuftsein nicht mit reflexer Entschiedenheit und
Deutlichkeit, dafl es nur so sei. Das wire ja eine Hiresie. Aber was sonst noch iiber
den Laien zu sagen ist, das bleibt unausdriicklich und verschwommen, ohne wirklich
reale Macht im BewufStsein der Gliubigen und des Klerus. Nur dort, wo man aus
irgend einem dringlichen Grunde den Laien braucht, erinnert man sich an diese
anderen Wahrheiten, die auch noch vom Laien nach der adiquaten Ekklesiologie des
katholischen Glaubens gelten, hilt sie plétzlich dem Laien vor und ist dann ver-



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 121

wundert, daf} er die praktische Nutzanwendung, auf die es eigentlich dem bedridng-
ten Klerus ankommt, doch nicht so schnell und tatkraftig zieht, wie man eigentlich
erwartet hitte. Aber man sollte sich dariiber nicht wundern, wenn man — gewif§
ohne bésen Willen — so unwillkiirlich diese Wahrheiten von der Berufung des
Laien zur Mitverantwortung in der Kirche in dem Augenblik auf die friihere
Bewufltseinsstufe zuriicksinken 148t, in dem die Bedrohung der Kirche nicht mehr so
splrbar ist wie gerade eben noch. Nicht weil es neu und unerhért ist, sondern weil
die alte Wahrheit noch lingst nicht geniigend in unser aller Herz und Geist gedrun-
gen ist, soll der eine Satz gesagt, erliutert und begrindet werden: Durch sakramen-
tale Weihe und Bevollmichtigung ist jeder Christ in der Kirche in einen Stand
aktiver Mitverantwortung und Aufgabe nach innen und auflen eingesetzt, befdhigt
und verpflichtet. Dieser eine Satz und sonst gar nichts muf} also erkldrt und hegriin-
det werden. Es wird am einfachsten sein, wenn die Uberlegung, wozu der Christ,
jeder Christ in der Kirche beauftragt und befahigt ist, und die Uberlegung, wodurdh
diese Berufung und Befihigung geschieht, nimlich durch die Sakramente, die er
empfingt, in einem einzigen Gang der Bedachtnahme durchgefithrt werden. Sonst
wiren zu viele Wiederholungen unvermeidlich.

Christ und Glied der Kirche wird man durch die Taufe. Die Taufe ist das erste
Sakrament der Siindenvergebung, der Mitteilung der géttlichen Gnadenherrlichkeit,
der gottlichen Natur, der inneren dauernden Befahigung des Glaubens, der Hoff-
nung und der Liebe zu Gott und den Menschen. Aber diese innere, bleibende indivi-
duelle Begnadung des Menschen, der aus einem Siinder ein Gerechtfertigter wird,
geschieht in der Taufe dadurch, dafi er durch diesen Initiationsritus aufgenommen
wird in das gesellschaftlich-hierarchisch verfafite Volk Gottes, in die Gemeinde der
Glaubenden und das Heil Gottes in Christus Bekennenden. Gott begnadet den Men-
schen zu seinem eigenen individuellen Heil in der Taufe dadurch, dafl und indem er
ihn der Kirdhe eingliedert. Die Zugehorigkeit zur Kirche, die Kirchengliedschaft ist

die erste und unmittelbarste Wirkung dieses Initiationssakramentes, das jeder Christ

empfingt, das fiir alle die Grundlage ihres Christseins in allem und jedem ist, was
in einem solchen Leben, auch an hierarchischen, sakramentalen und hoheitlichen
Gewalten sich finden kann, weil von einem Ungetauften kein anderes Sakrament

giltig empfangen und keine rechtliche Gewalt in der Kirche besessen werden kann.:

Begnadet wird der Mensch zu seinem eigenen Heil in der Taufe, insofern er Glied
der Kirche in ihr wird. Eben dieser Satz darf aber nun nicht in dem Sinn verharm-
lost werden, daf man denkt, diese Kirchengliedschaft, die durch die Taufe verlichen
wird, sei eben nur gerade dazu da, dafl dem Getauften diese anderen iibrigen Giiter
seiner individuellen Rechtfertigung und Heiligung geschenkt werden, und zu sonst
nichts. Daf} dies véllig unrichtig ist, zeigt sich schon daran, dafl diese blof indivi-
duelle Rechtfertigung und Heiligung im Notfall durch den Glauben und die Liebe
allein ohne Sakrament erlangt werden kann, und daf dieser Fall gewi} in vielen
Ungetauften sich ereignet. Die Taufe mufl also schon im voraus zu dieser indivi-
duellen Heilswirkung fiir den einzelnen eine positive inhaltliche Bedeutung haben,

die sich nicht erschépfen kann in dieser individuellen Heilswirkung. Gliedschaft in

der Kirche ist nicht nur Mittel zum Zweck privaten Heilsgewinns, sondern hat von



122 Karl Rahner

der Taufe her ihren eigenen Sinn. Dieser ist mit dem Sinn und der Funktion der
Kirche iiberhaupt gegeben. Und wenn wir nach diesem Sinn fragen, ist die eben
angestellte Uberlegung zu wiederholen,

Kirche hat als Sinn und Zwedk nicht blof8 und allein die Erméglichung und Erleich-
terung der Summe der individuellen Heilsfindung der vielen einzelnen. Denn zu
diesem Zweck konnte die Kirche zwar als niitzlich und bedeutsam erachtet werden,
aber nicht als unbedingt notwendig, da dieser Zweck ja oft auch ohne eine greifbare
Intervention der Kirche erreicht wird, so sehr auch dieses Heil durch das Gebot
Gottes und durch den pflichtgemidflen Willen zum gebotenen Sakrament auch auf die
Kirche hingeordnet ist. Aber eines ist konkret ohne die Kirche nicht moglich (auch
wenn man abstrakt diese Kirche sich dann immer noch in verschiedenen Gestalten
und rechtlichen Formen denken kénnte): dafl die Gnade Gottes in Christus als
Ereignis, als dauerndes Ereignis in geschichtlicher Greifbarkeit, in inkarnatorischer
Leibhaftigkeit in der Welt anwesend ist. Da Gott seine Selbstmitteilung als das ver-
gebende Heil und die Vergéttlichung der Welt in einem iibernatiirlichen ,Panen-
theismus“ (wenn man einmal etwas verwegen so sagen darf) nur in der Inkarnation
seines Logos gewollt hat und vermutlich nur so wollen konnte, gehért zum Wesen
dieser Gnade, zur innersten Natur dieser die Herzmitte des Menschen in seiner
individuellsten Freiheitsentscheidung vergéttlichenden Selbstmitteilung Gottes auch
die raumzeitliche Erscheinung, das Dasein in der Geschichte, im Hier und Jetzt, das
Heraustreten aus aller blofen Innerlichkeit des Gewissens in alle Dimensionen des
Menschen, in seine Geschichte, in seine Gesellschaftlichkeit, in seine Geste, in seine
Wissenschaft, in seine Kunst. Weil das Heil im Fleische Christi kommt und weil der
Mensch heil werden soll in und durch alle Dimensionen seines Daseins hindurch, in
deren gegenseitiger Interferenz und gegenseitiger Abhingigkeit, darum mufl Gnade
leibhaftig, geschichtlich, gesellschaftlich werden. Und wenn sie das wird, dann heifit
sie Kirche. Wer also durch die Taufe begnadet wird, in dem er in diese Kirche als
die geschichtliche und gesellschaftliche Leibhaftigkeit der Gnade Christi in der Welt
eingegliedert wird, der erhdlt notwendig mit dieser Gnade der Kirche auch Anteil,
Auftrag und Befahigung, an dieser Funktion der Kirche, die geschichtliche Greilbar-
keit der Gnade Gottes in der Welt zu sein, teilzunehmen. Anders ausgedriickt: wenn
Gnade aktiv kirchenbildend ist, weil sie christusférmige, also inkarnatorische Gnade
ist, dann muf sie das iiberall sein, wo sie gegeben wird, so sehr die Verwirklichung
dieser Wesenseigentiimlichkeit der Gnade in vielen Fillen hochst rudimentiir bleiben
mag. Wenn also diese Gnade sogar selbst kirdilich, d. h. sakramental gegeben wird,
mufl diese kirchenbildende Funktion zu einer hoheren Aktualisation gelangen und
befahigen, sie muf} also den Menschen so in die Kirche eingliedern, daf§ er in Wahr-
heit Glied, also aktive Funktionseinheit in dieser Gemeinschaft zur Teilnahme an
den Grundfunktionen dieser Gemeinschaft wird.

Was ist nun aber konkret mit diesem Wesen der Kirche als der geschichtlichen
Greifbarkeit der Gnade Gottes in der Welt gegeben, an der jeder Getaufte durch die
Taufe Anteil erhdlt? Warum schafft sich die Gnade eine quasisakramentale Leib-
haftigkeit in der Welt? Weil sie von Christus dem fleischgewordenen Wort Gottes
herkommt, weil sie als freie Tat Gottes, die nicht von unten her und aus den Kriften



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 123

der Schopfung, sondern aus der einen souverdnen Initiative Gottes kommt, sich in
jhrem Wesen am deutlichsten und unverwechselbarsten offenbart, um in jhrem
wahren Wesen angenommen werden zu konnen, wenn sie sich nicht einfach immer
und dberall, diffus iiber alles in der Welt und so von ibr nicht abhebbar ereignet.
sondern eine bestimmte Geschichtlichkeit hat, weil sie dem Menschen als freier und
leibhaftiger und also geschichtlicher Person als solcher, d.h. selbst geschichtlich
begegnen muf. Darum hat die Kirche nicht nur die Funktion der Vermittlung der
Gnade, so daf§ die Kirche eigentlich uberfliissig wird, wenn diese Gnade Gottes in die
Innerlichkeit des Menschen eingedrungen und darin gewissermafien versickert ist.
Die Kirche hat vielmehr die Funktion des Ausbruchs der Gnade in die Welt, in die
Geschichte, in das Gesellschaftliche des Menschen. Sie hat die Funktion der Verleib-
lichung der Gnade im Wort, im Sakrament, im Recht, im konkreten erfahrbaren
Leben der Begnadeten, einfach dazu hin, dafl diese Gnade auch in diesen Bereichen .
ankomme, auch diese Bereiche in das Reich Gottes einbegriffen, zum Leib des Logos
werden. Die Kirche ist das quasisakramentale Wort, in dem diese iiberall wirkende
Gnade wirksam, exhibitiv in der Geschichte da ist, den einzelnen anruft, sich als
angekommen und siegreich proklamiert. Und an dieser Funktion nimmt jeder teil,
der getauft ist. Wenn wir die christliche Wirklichkeit von diesem Gesichtspunkt aus
sehen, verindert sich zwar nicht die Sache selbst, wohl aber erheblich die Perspek-
tiven, unter denen sie geschen werden kann. Der Christ ist dann nicht mehr so sehr
der, der die Gnade hat (als ob es mehr oder weniger sicher ware, daf} dies bei den
Nichtchristen nicht der Fall ist), sondern der, in dem die Gnade sich geschichtlich
offenbaren will. In der Tat, konnen wir von irgend einem Menschen sicher sagen, auch
wenn er ungetauft ist, daB er der Gnade Gottes, der Vergebung der Schuld sicher
entbehre? Nein. Wodurch unterscheiden sich dann also die ausdriicklichen und die
anonymen Christen (wenn ich die gerechtfertigten Nichtgetauften so nennen darf)
voneinander? Eben dadurch, daf die getauften Christen greifbar in der Dimension
der Geschichte, der Uffentlichkeit, des Wortes, und des Sakiamentes sind, was dic
anderen in der Verschwiegenheit der innersten glaubenden Gewissenshaltung allein
sind, ohne es vielleicht reflex zu wissen. Und was die ausdriicklichen, d. h. getauften
Christen in dieser Dimension des Geschichtlichen und Sozialen sind, das sollen sie
auch sein. Sie sind beauftragt, dieses ihr Wesen, Tréger der Funktion der Kirche als
sichtbarer gesellschaftlicher Verfafitheit der Gnade zu sein, auch wirklich in perso-
naler Entscheidung aufzugreifen, zu tibernehmen, in ihrem ganzen Leben auszu-
iiben. Was von der Kirche gilt, gilt vom einzelnen getauften Christen. Er ist durch
die Taufe dazu bestellt, Triager des Wortes, Zeuge der Wahrheit, Reprasentant der
Gnade Christi in der Welt zu sein. Der Ungetaufte ist Objekt der Kirche, an dem sie
ihre heilige vergebende und begnadende Macht Ereignis werden 1afit. Im selben
Augenblick, in dem dies geschieht, verwandelt sich das Objekt der Kirche in ein
Glied der Kirche, in ein Moment an der aktiven Subjekthaftigkeit der Kirche; er
steht nicht mehr der Kirche gegeniiber, sondern er steht mit der Kirche der Welt
gegeniiber; er ist ein Berufener, Erwéhlter, Ausgesonderter, er soll leuchten wie die
Sterne des Himmels inmitten eines verlorenen und dunklen Geschlechtes.

Die Kirche behalt natiirlich auch den Getaufien gegeniiber die Rolle des Subjekts



124 Karl Rahner

gegenitber demjenigen, der empfingt, der geleitet wird, der ihr auch als Empfan-
gender gegentibersteht. Aber so, wie die Kirche diesem ihrem Glied gegeniiber ihre
Rolle als Subjekt gegeniiber einem Objekt, einem Untertanen, einem Gehorchenden
und Geleiteten ausiibt, und zwar anders ausiibt als gegeniiber einem Nichtgetauften,
obwohl sie ja auch diesem gegeniiber Anspriiche erhebt, konnte sie es gar nicht tun,
wenn nicht eben dieser Getaufte auch Glied ihrer selbst, Mitsubjekt in ihr, Mittrager
ihrer aktiven Funktion wire. Und zwar als Getaufter, nicht nur und erst als Priester,
Bischof, als Tréager hierarchischer Gewalten im engeren Sinn. Denn die Eigenart
ihres Verhéltnisses zum Christen ist gerade durch diese seine aktive Gliedschaft mit-
bestimmt, und auch dort noch, wo sie ihm im Namen Christi gegeniibertritt. Paulus
sagt einmal: die, die drauflen sind, richte Gott allein. Ein Gericht hat die Kirche
gerade nur gegeniiber denen, die drinnen sind. Nicht weil sie schlechter behandelt
werden, sondern weil sie mehr sind. Mehr sind, weil sie eine Funktion haben, die
die Kirche selbst ist. Die Kirche wacht also iiber ihre eigene Zeugnisfunktion in der
Welt und in diese hinaus, wenn sie ihre eigenen Mitglieder belehrt, zur Ordnung
ruft, heiligt.

In allem ist ihr Verhiltnis zu ihren Gliedern mitbestimmt durch die Funktion,
die die Kirche selbst gerade durch ihre Glieder in der Welt fiberhaupt darstellt und
ausiibt. Wenn Paulus es durchaus unbefangen hinnimmt, dafl man mit Nichtchristen
Umgang und Gemeinschaft hat, den er mit siindigen Christen verbietet, wenn er
auf die kleine Abweichung gegen das verkiiddigte Evangelium in der Kirche viel
heftiger reagiert als gegen den Irrtum auflerhalb der Kirche, wenn er empfindlich ist
hinsichtlich des Eindruckes, den eine Gemeindeversammlung und ihr Gottesdienst
auf Nichtchristen macht, wenn eigentlich in den Pastoralbriefen gar keine Mahnung
an den Klerus vorkommt zu einer apostolischen Tatigkeit nach auflen, wenn die
»Propaganda® nach auflen also gar nicht organisiert erscheint und dafiir auch gar
keine besondere Notwendigkeit empfunden wird, so liegt all diesen Phinomenen
und vielen anderen, die wir iibergehen, die eine Uberzeugung zugrunde, dafl jeder
Christ selbstverstindlich fiir die Kirche und ihre Funktion mitverantwortlich ist, mit-
haftet, weil er eben Glied dieser Kirche ist. Darum wird er anders behandelt, wenn
er siindigt, als ein Aulenstehender: er kompromittiert im Abfall von seiner eigenen
Aufgabe, seinen Beitrag zur Heiligkeit der Kirche als der Sichtbarkeit der sieg-
reichen Gnade Gottes in der Welt zu leisten, auch die Kirche und ihre Aufgabe
selbst. Darum distanziert sich die Kirche in einer Art Kirchenbann oder Exkommuni-
kation vom Siinder, weil sie sonst selbst ihre eigene Aufgabe verraten wiirde. Darum
rechnete die Urkirche wie selbstverstindlich unbefangen damit, dafl das Missions-
werk der Kirche ohne viel Apparat und Organisation weitergehe, weil ja jeder der
Christen in seinem Leben Zeugnis ablegen mufi davon, dafi Gottes Gnade begna-
dend und verwandelnd sein Leben ergriffen hat. Die Taufe weist also den Christen,
ihm in der Kirche Stand gebend, ein in die Grundfunktion der Kirche selbst, die
andringende Ankunft der Herrschaft Gottes in seiner siegreichen Gnade zu sein.
Und selbst dort, wo er Gegenstand der kirchlichen Heilssorge ist, kann die Kirche
nicht vergessen, dafl der Getaufie in ganz anderer Weise solches Objekt der Heils-
sorge der Kirche ist als der Ungetaufte. Die Sorge der Kirche geht immer auf den



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 125

Getauften, auch insofern er sein Heil nur wirken kann, wenn und indem er seine
aktive Funktion in der Kirche und mit ihr zam Heil der Welt in der Bezeugung der
Wahrheit und Gnade Gottes ausiibt.

Es mag sein, dafl die Taufe dem Laien keinen neuen Standort in der Welt
anweist, wie die hierarchischen Amter in der Kirche. Diese amtlichen Sendboten im
hierarchischen Apostolat der Kirche mégen im Normalfall allein diejenigen sein, die
durch ihren Beruf aus ihrem profanen Standort in der Welt heraus- und hinweg-
gerufen werden, um zu allen Vilkern zu gehen. Aber wenn der getaufte Laie im
Normalfall in seinem vorgegebenen weltlichen Lebensraum in der Welt verbleibt,
so bekommt er dennoch durch die Taufe eine andere und neue Aufgabe eben an
diesem Ort seines menschlichen Daseins. Denn eben dort ist die Kirche durch ihn.
Wenn wir hier Kirche sagen, dann ist nicht gleich in einer Verdulerlichung dieses
Begriffes nur an die Organisation der Kirche, nur an ihre rechtliche Verfassung,
ihren ihr eigenen geschichtlich greifbaren Einflufl als einer Organisation, als einer
»vollkommenen Gesellschaft“ za denken. Wenn wir hier in diesem Zusammenhang
Kirche sagen, dann ist gemeint: die Gnade Gottes, die Kraft Gottes als Glaube,
Hoffnung und Liebe, das Vertrauen in den Sinn des Daseins und seine unendlichen
Ausginge in der Tat Gottes, dann ist Kirche gemeint als Wahrheit, die alle mensch-
liche Wahrheit erst in das unendliche tiberlichte Geheimnis Gottes hinein befreiend
offnet, dann ist der Mut zur Ewigkeit, das Wagnis der Liebe gemeint, in dem der
Mensch sein ganzes Dasein unverrechnet und auf einmal in die Unbegreiflichkeit
hineinfallen 148, die wir Gott nennen. Wenn wir Kirche sagen, dann ist das alles
gemeint, insofern eben diese Gnade Gottes alle irdische Wirklichkeit umfafit,
verwandelt und befreit, insofern diese Gnade nicht nur irgendwo in einer letzten
Heimlichkeit des Gewissens geschieht, das sich fast nicht getraut, an dieses unendliche
Geheimnis des Daseins zu riihren, sondern leibhaftig wird, unbefangen bezeugt
(wenn auch ohne Phrasen dhristlicher Sonntagsredner), frohlich gelebt, liebend
andern vermittelt wird, im Leben und Sterben Gestalt gewinnt in allen Dimen-
sionen des Daseins. Von dieser Kirche also ist die Rede. Und von dieser wird gesagt,
daf} sie durch den Getauften dort zur Erscheinung kommen soll, da sein soll, wo
dieser Christ steht.

Sendung des getauften Laien in die Aufgabe der Kirche sagt zuerst und zuletzt
nicht ein frommes Sonntagsvergniigen, sagt nicht zuerst Fronleichnamsprozession
mit den Honorationen der Gemeinde oder Partei oder den guten Katholiken, sagt
nicht gut katholischen Wahlzettel, nicht geduldiges Zahlen der Kirchensteuer, son-
dern sagt das radikale, alles revolutionierende Bewufltsein davon, dafl ein Getauf-
ter, wenn er in seinem ganz normalen Beruf, in seiner Familie, in seiner Gemeinde,
in seinem Volk und Staat, in seinem menschlichen und kulturellen Milieu steht und
lebt, er genau da eine unendliche Aufgabe als Christ hat, nimlich da die Gottes-
herrschaft der Wahrheit, der Selbstlosigkeit und der Liebe sich durchsetzen und so
die Kirche in ihrem eigentlichsten Wesen anwesend sein zu lassen, wo er steht, nur
er stehen kann, wo er durch niemanden anderen vertreten werden kann, auch nicht
durch denKlerus, und wo dennoch Kirche werden mufl. Natiirlich wird der Laie, wenn
er mit seiner Aufgabe an diesem Ort steht, die Erfahrung machen, dafl diese Kirche



126 Karl Rahner

der Wahrheit, der Giite, der Selbstlosigkeit, der Anstindigkeit, der Tapferkeit, des
phrasenlosen Einverstandnisses mit dem dunklen Geheimnis des Daseins, des schwei-
genden Sterbenkénnens ohne Verzweiflung, der nichternen Pflichterfiillung auch
dort, wo man dafiir nicht mehr bezahlt wird, auch von solchen vertreten und repra-
sentiert wird, die nicht wissen, dal diese Gemeinde, der sie so angehdren, genau das
Volk Gottes ist, das in der Kirche Jesu Christi seine gesellschaftliche Verfafitheit und
geschichtliche Eindeutigkeit, seine quasisakramentale Zeichenhaftigkeit nach dem
Willen Gottes und Christi erhilt, weil dieses anonyme Christentum derer, die nur
meinen, keine Christen zu sein und sein zu sollen, in Wahrheit aus der Gnade Christi
lebt und die Gnade vollzieht, die in der Kirche ihre geschichtliche Greifbarkeit und
Leibhaftigkeit findet.

Wenn wir so von einer Kirche der inneren Gnade, der wirklichen Liebe und
Treue, des gefafiten Sterbens sprechen (worin immer Glaube und Liebe vollzogen
werden), dann substituieren wir dem Gblichen Begriff von der Kirche nicht in einer
begrifflichen Taschenspielerei einen anderen Begriff Kirche. Nein, diese hier
gemeinte ist keine ,unsichtbare Kirche“, sondern ist genau das, was in der konkreten
sichtbaren Kirche zur Erscheinung kommt, was, auch dort, wo es nicht so kirchen-
gesellschaftlich erscheint, doch zur Kirche gehort und auf sie in aller Wahrheit hin-
gerichtet ist. Und wir entwerten die Sichtbarkeit der konkret greifbaren Kirche nicht,
denn sie ist ja und soll sein die gesellschaftliche und geschichtliche VerfaBtheit der
gottlichen Wirklichkeit, Gnade und Geist genannt, die nach der Lehre eben dieser
Kirche auch dort schon machtvoll am Werke sein kann und ist, wo die geschichtlich-
gesellschaftliche Leibhaftigkeit der Kirche noch nicht eindeutig greifbar da ist.

Wenn wir also sagen, dafl der Christ, weil und insofern er Glied der Kirche ist,
an seinem Weltplatz kraft seiner Taufe den Sieg der Gnade, der Liebe und des
Glaubens, das Angekommensein des Reiches Gottes zu reprasentieren habe, fiir diese
ewigen Wirklichkeiten des Heiles verantwortlich zeichne in der Welt, dann sagen
wir gar nicht, daf es nicht eben dort, wo er steht — nicht vielleicht, sondern sicher —
auch anonyme Christen gebe, in denen dieselbe Macht der Gnade sich schon auszu-
wirken begonnen hat, fir die der amtliche Christ Zeognis ablegen muff. Dieser
Umstand mag es dem ausdriicklichen Christen schwerer machen, an seinem Weltort,
in seiner Familie, seinem Beruf, seiner innerweltlichen Aufgabe immer so merklich
abzustechen von den anderen, insofern diese im Grunde eben doch ihrer selbst nicht
recht bewuflte Christen sind, daf§ sich diese Kirche, die er vertritt, in ihrem Milieu
sehr deutlich von der Welt abhebt. Aber das dndert nichts an der Aufgabe und an
der besonderen Verantwortung der getauften Christen, Kirche dort sein zu lassen,
wo sie in der Welt als Getaufte stehen. Gottes souverdne Freiheit in der Austeilung
seiner Talente und Gnaden, das Wehen des Geistes durch alle Gassen der Welt
macht oft, wenn man so sagen darf, seiner eigenen Kirche Konkurrenz, indem er
seiner Kirche begnadete Menschlichkeit bereitet auferhalb der Kirche, die noch nicht
threr amtlichen Greifbarkeit einverleibt ist und es vielleicht auch erst wird, wenn
die Vollendung der Zeiten gekommen und alles, was gut und wahr war, gesammelt
wird in die Kirche des ewigen Lebens. Aber trotzdem ist das kein Grund fir den
Getauften, seiner Sendung und radikalen Verantwortung weniger bewuf}t zu sein.



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 127

Wo immer ihm in der Welt Recht, Ordnung, Liebe, Treue, Tapferkeit, Trost im
Leben und Kraft im Sterben begegnet, da weifl er, dafl hier die Gnade Christi am
Werk ist, weil ohne sie auch die natiirliche Humanitit auf die Dauer nicht bewahrt
bleibt und darum, wo sie sich in aller Finsternis und Schuld dieser Welt zeigt, von
der Gnade Christi zeugt, ob sie es selbst weifl oder nicht. Und wo der Christ solchem
Humanen in der Welt begegnet, kann er sich nicht sagen: schau, es geht offenbar
auch ohne Christentum und Kirche, sondern er mufl sich sagen: da wird getan, wozu
du durch den Finger des lebendigen Gottes, der in dein Wesen und in dein Leben
das unausléschliche Siegel der Taufe eingebrannt hat, doppelt und dreifach gesandt,
beauftragt und begnadet bist! Weh dir, wenn es in deinem Leben weniger strah-
lend, weniger bezeugend und tiberzeugend geschieht als im Urwald von Lambarene,
als bei Simone Weil, als im Leben eines Wolfram Siewers und vieler anderer, von
denen wir denken konnen, dafl auf ihren Stirnen das Zeichen Christi leuchtet, ohne
daf sie es selbst zu wissen scheinen. Gerade durch diesen Umstand, dafl der amtliche
Christ der Taufe oft zu den anonymen Christen der inneren, unreflex vollzogenen
Gnade gesandt wird, wird die Sendung in die Aufgabe der Kirche, die mit der Taufe
gegeben ist, nochmals zur Sendung in die Tat des bedingungslosen Glaubensgehor-
sams, in dem fiir Gott Zeugnis abgelegt wird, auch wenn das Zeugnis scheinbar gar
nicht so Giberzeugend ausfillt, dafl der Zeuge sich dessen rithmen konnte.

Jedenfalls ist klar: durch dic Taufe wird ein Mensch nicht nur Untertan der
Kirche, auf ihre Normen verpflichtet, ihres Segens teilhaftig, sondern Glied der
Kirche, das an ihrer Funktion teilzunehmen hat, Zeugnis des Ereignisses der Ankunft
der eschatologisch siegreichen Gnade Gottes zu sein, in der Gott selbst zum Heil der
Welt wird. Und damit bekommt der getaufte Christ in der Kirche einen Stand, der
nicht zuerst und einzig darin besteht, Objekt des Tuns der Hierarchie zu sein, sich
vom Klerus dadurch zu unterscheiden, dafl er Nichtkleriker ist. Es ist ja klar und
selbstverstindlich: wenn von der Kirche und ihrem Wesen gesprochen werden soll,
dann darf nicht schon gleich zu Beginn von etwas die Rede sein, was das Verhiltnis
von Momenten der Kirche untereinander betrifft. Das Verhiltnis der einzelnen
Glieder der Kirche zueinander eignet sich nicht dazu, urspriinglich das Wesen der
Kirche zu umschreiben, weil ja die richtige Bestimmung des Verhéltnisses zweier
Momente eines Ganzen zueinander das Verstindnis des Ganzen schon voraussetzt.
Die Festlegung also des genauen Rechtes, der Aufgaben und Pflichten eines Fiih-
rungsorgans in der Kirche und die daraus erwachsenden iibrigen Pflichten der
anderen Glieder und Organe, sich diesem Fithrungsorgan in der Kirche zu unter-
stellen, kann nicht als Wesensbeschreibung der Kirche gelten, so wesentlich die
Funktionen dieser Hierarchie heiliger Gewalten und so segensreich und unersetzlich
sie auch sein mogen. Wenn wir aber sagen: die Kirche ist Leib Christi, die bleibende
geschichtliche Anwesenheit seiner Wahrheit und Gnade in der Welt, das Wirksam-
bleiben des fleischgewordenen Wortes im Fleisch, und wenn wir sagen: daran nimmt
jeder Getaufte teil, weil er an diesem Leib Glied ist, dann haben wir alles gesagt,
wenn wir den gesagten Satz auch wirklich verstanden haben.

Man kénnte das bisher Gesagte natiirlich noch in vieler Hinsicht entfalten. Man
miite dann darauf hinweisen, dafl diese Funktion der Kirche sich gar nicht erschopft



128 Karl Rahner

in der Funktion der Gewalten in der Kirche, die rechtlicher Natur sind, die durch
das Amt verwaltet werden konnen. Man miilte darauf hinweisen, dafl es das
Charismatische in der Kirche gibt, das ebenso zn ihrem Wesen gehért wie das Insti-
tutionelle und Amtliche; man miifite daranf hinweisen, daf} es die durch den Heiligen
Geist gelenkte und nicht durch menschlich-amtliche Planung gesteuerte Entfaltung
des Glaubensbewufitseins in der Kirche, den ungeplanten Fortschritt der Glaubens-
erfahrung durch die Schicksale der Kirche gibt und geben muf,, von dem auch die
lehramtliche Autoritdt der Kirche zwar nicht rechtlich, aber faktisch abhingig ist.
Man miifite dann zeigen, da fiir dieses Charismatische in Tun, Glauben, Lieben
unter dem unmittelbaren EinfluB des Geistes, der seinen Weg gar nicht immer und
notwendig iiber das Amt nimmt, der sog. Laie auf Grund seiner Taunfgliedschaft
Einfallstor und Antenne sein kann und auch oft genug wirklich war, wie der Klerus,
und daf er darum auch die Pflicht hat, solche Empféanglichkeit in sich zu entwidkeln,
um seiner Stellung in der Kirche Geniige zu tun. Man kénnte daran erinnern, dafd es
nach den Worten Pius’ XII. so etwas wie eine 6ffentliche Meinung auch in der Kirche
geben mufl und gibt, ohne die die Kirche in Hirten und Herde Schaden leiden wiirde,
und daf natiirlich die Laien in weitem Mafle Tréiger dieser notwendigen dffent-
lichen Meinung in der Kirche sind und sein miissen. Man kénnte daranf hinweisen,
daf es notwendig so etwas wie eine fibernatiirliche Existentialethik gibt, auch wenn
das eine Haresie ist, was man gemeinhin mit Situationsethik bezeichnet, dafl also,
kurz gesagt, die jeweilige Entscheidung des einzelnen Christen in seinem Leben
zwar durch die allgemeinen Prinzipien, die die Kirche in ihrem Lehramt verkiindigt,
normiert sein mufl, aber daraus allein nicht addquat abgeleitet werden kann, daf}
also an diesem Punkt jeder Mensch und Christ eine Gottunmittelbarkeit hat, die in
der sichtbaren Kirche bleibt, aber nicht von deren sichtbarem Amt getragen werden
kann (so sehr diese anch dafiir eine norma negativa gegen Tauschung bleibt), und
daf auch solche gottunmittelbare Entscheidung jedes Christen, also auch jedes sog.
Laien (eine Gottunmittelbarkeit, die durchaus anf der Tanfgnade beruhend gedacht
werden mufl), nicht nur fiir das private Leben des einzelnen, sondern auch fir die
Kirche eine uniibersehbare Bedeutung hat.

Die durch die Taufe gestiftete Rolle des Laien in der Kirche ist also nicht primir
vom Klerus her zu sehen, sondern vom Wesen der Kirche her. Natiirlich muf es in
einer gesellschaftlich verfafiten Gemeinschaft von Menschen eine Fiihrung geben und
deren Triger. Natiirlich ist in der Kirche Christi diese Fithrungsgewalt durch
Christus gestiftet und nicht demokratisch von unten konstituiert. Aber dies, weil die
Kirche und also auch die Wiirde, Aufgabe und Funktion jedes Gliedes der Kirche
durch Christus gestiftet, von oben stammt. Und so wie eine staatlich organisierte
Gemeinschaft eines Volkes und einer Nation nicht primar erst dadurch entsteht, daff
staatliche Organisation vorhanden ist, sondern der staatliche Apparat eine vor-
handene geschichtlich humane Grofle gesellschaftlich organisiert, nimlich ein Volk,
eine geschichtlich gewachsene Kultur und Gemeinschaft, und wie dasLeben des staat-
lich organisierten Volkes nicht nur und nicht urspriinglich und nicht zuletzi in der
Funktion seiner Fithrungsorgane besteht, sondern diese im Grunde eine dienende
Rolle fiir das Leben des Volkes haben, so ist es auch in der Kirche: rechtlich von



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 129

oben organisiert ist eine im voraus dazu schon existierende Gemeinschaft der Erl6-
sten, der Glaubenden, der vom Geiste Gottes Getriebenen, der Gottgeliebten, der
zum ewigen Leben Berufenen. In dem, was diese alle tun, ist das Leben der Kirche
enthalten. Und die kirchliche Hierarchie hat demgegeniiber gerade in ihrem Fiih-
rungsrecht eine dienende Funktion. Letztlich kommt es in der Kirche und fiir die
Kirche als lebendige darauf an, dafl geglaubt, gehofft und geliebt wird, dafl die
Gnade Gottes als Leben Gottes empfangen wird, dal Zeugnis gegeben wird fir
die Wahrheit Gottes, fiir die Treue Gottes, fur die Hoffnung des ewigen Lebens.
Alles andere in der Kirche, einschlieBlich aller rechtlichen Verfassung in Unter- und
Uberordnung, Amt und Autoriét, ist demgegeniiber nur Mittel zum Zwecdk, gegeben
und angeordnet, weil die Kirche und ihre eigentliche erste Aufgabe sein soll, nicht
aber etwas, wodurch die Kirche selber in ihrem Selbstvollzug eigentlich schon voll-
endet gegeben wire. Man konnte also durchaus in einem sehr wahren und entschei-
denden Sinn sagen, daf} es Klerus gibt, weil es Laien gibt. Und Laie ist kein abwer-
tendes Wort, sondern sagt dasselbe wie Glied der Kirche, die sich aus diesen Laien
aufbaut und in ihnen sich selbst vollzieht als das Dasein Christi in der Welt.

Was von der Taufe als sakramentaler Begrindung des Laienstandes in der Kirche
gesagt wurde, insofern durch diese sakramentale Begriindung in géttlicher Berufung
und Stiftung der Getaufte in einen Stand, d. h. in eine bleibende, nicht mehr autheb-
bare Lebensform des aktiven Mitvollzugs des Wesens und der Bestimmung der
Kirche versetzt ist, steigert sich noch, wenn wir an die Firmung denken. Letztlich ist
es nicht entscheidend, wann und mit welchem Verstindnis wir dieses Sakrament
geistlicher Miindigkeit empfangen haben. Entscheidend ist vielmehr, ob wir als
Gefirmte irgendwann endlich in unserem Leben merken, was da objektiv geschehen
und was wir subjektiv zu vollziehen haben. Es ist fiir den Dogmatiker schwer, die
beiden Sakramente in ihrem Sinn und ihrer Wirkung ganz genau zu unterscheiden.
Sie bilden eben zusammen die eine Initiation in das christliche Dasein, sie stellen
sakramental von zwei Seiten in zwei Sakramenten das eine Ganze der christlichen
Berufung dar. So brauchen wir hier auch nicht den Versuch machen, die beiden
Sakramente sehr ausdriicklich voneinander abzuheben und zu unterscheiden. Es
geniigt hier zu sagen, dafl am Sakrament der Firmung als dem Sakrament des Glau-
benszeugnisses, der charismatischen Fille, des HI. Geistes, der zeugenden Sendung
des Geistbesiegelten in die Welt, damit sie der Herrschaft Gottes untertan werde,
der Bestirkung im Glauben gegeniiber den Michten und Gewalten in dieser
Welt, den Miéchten der Liige und des Unglaubens, der ddmonischen Hybris einer
Selbsterlésung, noch deutlicher abzulesen ist, — wie wenig der Christ als gefirmter
Laie nur das Erziehungs- und Leitungsobjekt der Kirche als hierarchischer Leitungs-
gewalt, wie sehr er vielmehr in einen Stand, eine Sendung und Aufgabe, eine eigene
Verantwortung fiir die Welt durch die Initiation in das Christentum eingesetzt ist.

Es liefe sich auch von allen anderen Sakramenten zeigen, dafl sie eine ekklesiolo-
gische Seite haben, daf sie nicht blof} die Ereignisse privater Heilssorge und privaten
Heilsempfanges sind, sondern Selbstvollziige der Kirche, die den Menschen, dem sie
gespendet werden, nicht nur auf Gott, sondern auch auf die Kirche hinordnen. Und
zwar so, dafl sie auch immer Einweisung in eine aktive Aufgabe in der Kirche sind,



130 Karl Rahner

bei allen Sakramenten, auch bei jenen, die jeder Laie empfingt. Das Sakrament der
Bufie als Sakrament der Wiederversshnung mit Gott und der Kirche ist ja das
Sakrament der Wiedererfiillung der Taufe und Firmung, reaktiviert gewissermafien
die Initiation. Und darum auch in der Hinsicht der Standzuweisung in der Kirche.
Wer den Geist aufs neue empfingt, empfangt ihn (wie die Kirchenviter ausdriicklich
gesehen haben) als Geist der Kirche durch die Wiederversohnung gerade mit der
Kirche. Und darum als Geist, der die Welt von der Gemeinde der geisterfiillten
Glaubenden her ergreifen, heilen und mit dem Leben Gottes selbst erfiillen will und
sich als solchen durch das Sein der Kirche bezeugt.

Dafl das Sakrament der Eucharistie ein Sakrament der geisterfullten Einheit der
Kirche selber ist und nicht nur in erster Linie das Sakrament der himmlischen Privat-
audienz, das Brot der Einheit der Kirche in der Liebe, das ist ja bekannt. Wer also
dieses Brot des Lebens empfangt, der kann gar nicht anders (so er weift, was er tut),
als vom Geist, den dieser Leib Christi gibt, die Kraft der Einheit dieser Kirche in
Liebe entgegenzunehmen. Und dieses Sakrament der héchsten Einheit, dieser
Erscheinung der hochsten Einheit des ewigen Lebens empfangen alle Christen in
gleicher Weise; keiner hat darin, also in dem, was die hochste sakramentale Erschei-
nung des ganzen Wesens des Christentums ist, vor dem anderen einen Vorzug. Zwar
mufl aus dem Wesen eben dieses Sakramentes heraus, weil es die Einheit der Kirche
versinnbildet und immer wirksamer vertieft, beim Vollzug dieses Sakramentes auch
die hierarchische Verfafitheit der Kirche zur Erscheinung kommen; das Abendmahl
des Herrn, an dem alle teilnchmen, weil alle in gleicher Weise geliebt und erlést
sind, muf in geordneter Weise gefeiert werden, also nach Christi Willen, indem der
Bischof oder der Priester den Vorsitz fithrt; ohne diesen amtlich geordneten Vollzug
ist kein Abendmahl des Herrn als Vollzug der Kirche denkbar. Aber eben dieses
geordnete Abendmahl des Herrn meint von vornherein in Christi Absicht alle
Christen, die ganze Kirche: Christus reicht diese Speise des ewigen Lebens durch das
verordnete Amt, aber er reicht es allen, und auch der Mensch des Amtes, der
Hierarchie kommt zur Erfiillung seines eigenen christlichen Daseins nicht dadurch,
dafl er austeilt, sondern dadurch, dafl er empfangt, empfangt wie jeder andere und
so im Leib des Herrn seines Geistes voll wird und so schlieflich auch darin die
hochste Tat seines eigenen Lebens tut, die wieder mit der aller Christen gemeinsam
ist, daf} er glaubt, hofft und liebt.

Daf} die Ehe dem Christen unmittelbar eine soziale und kirchliche Funktion
zuweist, einen Stand begriindet in der Welt, aber auch in der Kirche, das braucht
wohl nicht mehr weiter ausgefithrt zu werden. Durch das Sakrament der Ehe wird
die eheliche Gemeinschaft selbst geweiht als wirksames Zeichen der Einheit zwischen
Christus und der Kirche, bildet also selbst Kirche. Und wenn die Ehe auch nicht ein
unausloschliches Merkmal wie Taufe, Firmung und Weihe einprigt, so ist dennoch
auch die Ehe, solange sie in dieser Weltzeit unter zwei Christen dauert, also bis zum
Tode eines Ehepartners, als bleibendes Eheband ein dauerndes Zeichen der Gnade,
das diese Gnade Christi immer den Ehepartnern anbietet, und ist immer ein blei-
bendes Standgeben auch in der Kirche, weil sie als erste und unzerstérbare und
gleichzeitig sakramental geweihte Gemeinschaft den Menschen in dic intimste und



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 181

engste Ortskirche einweist, die es gibt, eben in die Zweicinigkeit zweier ehelicher
Menschen, fiir die diese Gemeinschaft eine christliche Gnade und cine christliche
Heilsaufgabe ist. ‘

Wenn es wahr ist, da der Tod des Christen und somit das richtige Bestehen der
andringenden Todesnot (auch dort, wo sie nochmals einer Gesundung weicht) ein
Mitsterben mit Christus ist, ein glaubendes, hoffendes und liebendes Annehmen des
Todes als der letzten und von Christus erlésten und von ihm selbst angenommenen
Wirklichkeit des Lebens, und wenn es wahr ist, daf§ Christi Tod eben nicht das
privateste Ereignis seines Lebens war, obzwar er in der grausamsten Einsamkeit des
Todes starb, die sich denken 14fit, sondern das kosmische Ereignis, in dem alles
erlost und die Welt entsiihnt ist, dann mufl auch unser Tod als Mitsterben eine
Bedeutung fir alle haben: wir leiden mit allen und fiir alle zusammen in dem
Geschick, in dem alle endgiiltig gleich werden, den Tod aus, der, weil in Christi )
Tod geborgen, das Leben gebiert. Und darum ist es nicht verwunderlich, daf auch in
diesem Augenblick duferster Einsamkeit die Kirche den Menschen nicht einfach in
diese Unbeziiglichkeit des Todes, des privatesten Todes hineinfallen 148t, sondern
in der Krankensalbung als dem Sakrament andringender Todesnot den Menschen
begleitet, weil er, durch dieses Gebet des Glaubens geheiligt und gestirkt, gerade
darin noch einmal eine Tat wirkt, die der ganzen Kirche gilt. Wenn einer ,im Herrn
stirbt“, dann ist er auch mit dem Herrn fiir alle gestorben, die des Herrn sind. Und
also verldfit der Christ seinen sakramental ihm zugewiesenen Standort in der Kirche
und fiir die Kirche nie, bis alles vollendet ist.

Wir hatten zu Beginn den Satz formuliert: durch sakramentale Weihe und Bevoll-
machtigung ist jeder Christ in der Kirche in den Stand einer aktiven Mitverantwor-
tung nach innen und auflen eingesetzt, befahigt, bevollmachtigt und verpflichtet. Der
enge Rahmen eines kurzen Vortrags erlaubte es nicht, iiber diesen Satz mehr zu
sagen als die allgemeinste Begriindung und allgemeinste inhaltliche Interpretation.
Und es wire jetzt (was nicht mehr méglich ist) zu fragen, was dies konkret fiir den
einzelnen Christen in unserer Zeit bedeutet. Aber auch so sollte wenigstens das eine
verstindlich geworden sein: Laie bedeutet in der Kirche das Gegenteil von dem, was
das Wort sonst bedeutet, wenn man es in der profanen Sphire anwendet, etwa in
dem Satz: er ist ein blutiger Laie auf dem Gebiete des Strafrechtes. In der profanen
Sphire bedeutet Laie denjenigen, der nicht mitreden kann, der nichts zu sagen hat,
der aus einem bestimmten Bezirk des Lebens und der Verantwortung ausgeschlossen
ist. Das Gegenteil bedeutet Laie, wenn es im Bereich der Theologie gebraucht wird.
Zwar mag es nach den neuesten Untersuchungen richtig sein, dafl die Verwendung
dieses Wortes fiir den Getauften, glaubenden Christen, um seinen Unterschied zum
Klerus mitauszusprechen, nicht unmittelbar von dem biblischen Begriff des ., Volkes
Gottes“ (also von Ladc Jeo®, mit dem es sprachlich zusammenhingt) hergenommen
ist, sondern in ihm vom Anfang seiner Verwendung an der Unterton des ,Laien-
haften* mitschwang, Sachlich aber wire es und ist es von verheerenden Folgen,
wenn der Christ zuerst und zuletzt von seinem Christenstand nur realisierte,
dafl er kein Kleriker ist und somit eine hichst subalterne und mehr oder weniger
passive Rolle in der Kirche spielen miisse. Jeder Christ trigt durch die Taufe ein



132 Karl Rahner

unausldschliches Siegel, jeder Christ ist durch die Taufe ein Gesalbter und Geweihter,
ein Tempel Gottes, ein Ausgesonderter und Erwihlter, ein Aufgerufener und
Hincingerufener in die Gemeinde derer, die wissen und bekennen, dafl Gott sich
der Welt erbarmt und sie in sein eigenes Leben hineingerufen hat. Jeder Christ ist
ein Mittrager der aktiven Funktion der Kirche nach innen und aufien: auch auf seine
Lippen ist das Wort Gottes gelegt, auch wenn er nicht in der amtlichen Gemeinde-
versammlung zu predigen die Vollmacht und, Sendung hat, denn er soll ja dort die
Botschaft des Evangeliums ausrichten, wohin es auch aus der Versammlung der
Gemeinde hinausdringen soll, soll es iiberhaupt Sinn und Macht haben, ndmlich
dorthin, wo das Leben geschieht, das durch dieses Wort Gottes erleuchtet und erldst
werden will. Der getaufte Christ mag meist, wenn auch erlaubterweise nicht immer
nur so, dieses Wort durch die redliche Tat seines Lebens sprechen und nicht durch
~ seine Worte. Es gilt von ihm, dem mit dem Geist Gottes versiegelten Glied der
Kirche des Wortes dennoch: Weh mir, wenn ich nicht predigte, wenn ich nicht
Zeugnis ablegte. Jeder Christ ist durch die Taufe und durch alle anderen Sakra-
mente mitverantwortlich an der Aufgabe der Kirche: daf durch sie die Gnade
Gottes greifbar und iiberzeugend da ist in der Welt, die durch die Liebe Gottes
erlost ist und doch noch erldst werden mufl dadurch, daf sie diese Tatsache ihrer
FErléstheit erfahrt und annimmt. Dies ist immer eine Tat nach innen und nach aufien.
Nach innen: weil wir alle, die wir Christen sind, dies doch immer wieder aufs neue
werden miissen, nach auflen, weil der weitaus grofiere Teil der Welt noch micht
begriffen hat, was sie in der Tiefe des Gewissens doch schon ergriffen hat, was aber
auch ausdriicklich zu begreifen Gnade und Verheifung endgiiltigen Ergriffenwer-
dens durch Gottes Gnade ist.

Es bleibt wahr und soll nicht vertuscht werden, weil es gar nicht nétig ist: der
nicht durch-das Sakrament der Priesterweihe, des ordo, mit bestimmten Ordnungs-
und Fihrungsaufgaben in der Kirche betraute Christ und der Kleriker sind vonein-
ander verschieden. Es besteht in dieser Hinsicht eine Ordnung und Rangstufung nach
Christi Willen in der Kirche. Aber diese Stufung und Rangordnung ist eine solche
hinsichtlich ganz bestimmter ckklesiologisch-gesellschaftlicher Funktionen im Ord-
nungsgefiige der Kirche, nicht aber hinsichtlich der Heiligkeit, der Umfaftheit durch
die Liebe Gottes, nicht einmal notwendig hinsichtlich der objektiven Heilsbedeutung
der Funktion, da ein freies, auch dem Laien zukommendes Charisma in der Kirche
hinsichtlich des Heiles der Menschen und der Welt effektiv von grofierer Bedeutung
sein kann als die Ausiibung einer institutionellen, amtlichen, auch sakramentalen
Vollmacht, nicht hinsichtlich der radikalen Beanspruchtheit durch Gott, der Unent-
rinnbarkeit der Aufgabe und Verpflichtung, alle Dimensionen der Welt als Schop-
fungswirklichkeit Gottes zu erhalten, zu bewahren und zur Erl6sungswirklichkeit zu
machen. Wenn man dies alles bedenkt und nach einer ganz schlichten Formel sucht,
die alles zusammenfafit, dann kénnte man sagen: Der Laie in der Kirche ist durch
die Sakramente zwar kein Kleriker, weil beide eine verschiedene Aufgabe in der
Kirche haben, die sich gegenseitig bedingen, aber das gesechen und gesagt, wiirde
man am besten sagen: Der Laie in der Kirche ist kein Laie, sondern — ein Christ.
Jeder von ihnen ist gefragt, ob er sein will, was er ist.





