
Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes in der Kirche 

Von Karl Rahner SJ, Innsbruck 

Das Thema, über das zu sprechen mir aufgetragen worden ist, lautet: die sakra- 
mentale Grundlegung des Laienstandes in der Kirche. Es handelt sich somit um ein 
Thema der katholischen dogmatischen Theologie. Es setzt also in der Sache und hin- 
sichtlich des Hörers den christlichen Glauben voraus. Es ist aber darum nicht schon 
ein Thema, das sinngemäß nur auf der Kanzel behandelt werden dürfte, das nur als 
eine Paränese, als Aufforderung an den Christen gedacht werden könnte, doch auch 
zu tun, was er im Glauben schon längst ergriffen hat. Es gibt nämlich genug der 
Themen auf dem Gebiet der Dogmatik, die zwar nicht umstritten sind, die in einem 
gewissen Sinn jeder Christ im Glauben für wahr hält, die ihm auch präsent werden 
als selbstverständlich in seinem Glaubensbewußtsein enthalten, wenn davon aus- 
drücklich gesprochen wird, die aber dennoch meist viel zu unausdrücklich in diesem 
Glaubensbewußtsein leben, viel zu wenig durchreflektiert werden, viel zu weit aus 
der durchschnittlichen Perspektive herausgerückt sind, unter der der normale Christ 
die Wirklichkeit des Glaubens zu sehen pflegt, als daß sie eine wirklich bildende 
und bestimmende Macht im konkreten christlichen Daseinsvollzug sein könnten. Es gibt 
so etwas wie die Häresie der Vergeßlichkeit, des Nichtbeachtens, des Auf sichberuhen- 
lassens, die auch innerhalb der Kirche selbst in einem recht erheblichen Ausmaße 
möglich ist. Von solchen Wahrheiten und Wirklichkeiten des Glaubens ausdrücklich 
zu reden, sie mit aller begrifflichen Genauigkeit auszusagen, ist nicht nur Sache der 
Predigt, sondern auch und zuvor der reflektierenden Theologie selbst. Und solche 
Theologie ist nicht nur Sache der Theologen, sondern auch jedes Christen, dessen 
allgemeines geistiges Bewußtsein so ist, daß er sich entweder seinen Glauben zu 
einer reflexen Gegebenheit bringt oder Gefahr läuft, den Glauben existentiell zu 
verlieren. Zu solchen Wahrheiten und Wirklichkeiten gehört auch jene, so will mir 
scheinen, die in dem genannten Thema ausgesprochen ist. 

Seien wir ehrlich und nüchtern! Es ist zwar viel in den letzten vier Jahrzehnten 
vom Erwachen der Kirche in Geist und Herz der Gläubigen gesprochen worden, 
davon, daß die Christen die Kirche sind, und nicht nur als deren Sorge- und Schutz- 
befohlene gesehen werden dürfen. Es ist zwar eine Bewegung der katholischen 
Aktion und eine liturgische Bewegung entstanden, und sie wirken fort; diese aber 
haben, wenn sie überhaupt sinn- und wirkungsvoll sein sollen, eine Revision des 
durchschnittlichen Verständnisses des Verhältnisses zwischen Kirche und Laien zur 
Voraussetzung. Dennoch, wenn seit dem Ende der Patristik die Kirche, nicht zwar in 
der Theorie, nicht in ihrem innersten Glaubensbewußtsein, aber wohl weithin im 
durchschnittlichen Alltagsbewußtsein zu einer Kirche der bloßen Institution, zur 
Klerikerkirche geworden ist, für die die übrigen Menschen, die Laien, Objekte der 
Leitung und Sorge, der Belehrung, Führung, individueller Heiligung und Begna- 
dung, aber nicht eigentlich sie selbst mitkonstituierende, mittragende Subjekte sind, 
dann dürfen wir nicht erwarten, daß sich in vier Jahrzehnten (also seit Ende des 



120 Karl Rahner 

ersten Weltkrieges) eine Mentalität schon radikal geändert hat, die das Ergebnis 
einer einundeinhalbjahrtausend alten Geschichte ist. In den Jahrhunderten der Völ- 
kerwanderung kam die Kirche als die höhere Kulturmacht zu barbarischen Völkern; 
deren Glieder aber konnten für ihr praktisches Verhalten ihre grundsätzliche, mit- 
konstituierende Kirchen-Funktion gar nicht aktuieren. Im Investiturstreit und ähn- 
lichen Ereignissen mußte sich die Kirche als hierarchische Größe erst einmal von 
der profanen und staatlichen Gesellschaft absetzen und so die aus dem Altertum 
schon überkommene cäsaropapistische Gefahr überwinden. In der Reformationszeit 
war sie gezwungen (tragisch gezwungen), die mit der Neuzeit einsetzende, an sich 
fällige Meldung des Laien zur Aktualisierung des allgemeinen Priestertums aller 
Christen in der Kirche in jene Grenzen einzudämmen, die mit der hierarchischen 
Struktur der Kirche göttlichen Rechtes gegeben sind und die auch deutlicher erschei- 
nen, wenn man die erste Meldung demokratischer und sozialreformerischer Kräfte 
zu Beginn der Neuzeit, wie sie in der Renaissance, in den Bauernkriegen, im Wie- 
dertäufertum usw. sich aussprechen, nicht verwechselt mit der zeitgeschichtlich zwar 
homologen, aber doch wesenhaft verschiedenen Tendenz zur bewußten Übernahme 
einer mitverantwortlichen Rolle der Laien in der Kirche. 

Wir dürfen uns also nicht darüber täuschen und darüber wundern; wir stehen in 
der Weckung des konkreten, wirksamen Bewußtseins dieser aktiven Funktion aller 
Christen in der Kirche noch am Anfang. Gebe Gott, daß seine Vorsehung die 
Aktualisation dieses Bewußtseins, auf die der Geist Gottes in der Kirche spürbar 
hindrängt, nicht dadurch erreichen muß, daß die Kirche so zur kleinen Herde gemacht 
wird, daß die, die ihr angehören, von selbst in eine innigste brüderliche Nähe zuein- 
ander kommen, und jeder, auch jeder im Klerus merkt, daß es nun auf alle und 
jeden ankommt, und man darum jedem gern einen Raum aktiven Mittragens der 
Kirche einräumt, weil es nur zu wenige sind, die auf eine solche Ehre und Würde, 
die Last, Gefahr und Bereitschaft zum letzten Opfer bedeutet, überhaupt Anspruch 
erheben. Denn wie ist es denn, wenn man nüchtern und unromantisch auf das wirk- 
liche Alltagsbewußtsein der Menschen in der Kirche blickt? Man wird sagen müssen: 
1. immer noch ist darin die Kirche nur die vom Klerus getragene Anstalt, die für das 
ewige Heil der übrigen Menschen, Laien genannt, sorgt durch Vermittlung der 
göttlichen Offenbarungswahrheit und der sakramentalen Gnade, und 2. immer noch 
versteht man unter dem Laien in der Kirche den • •Laien", den Nichtexperten, 
den Nichtfachmann in der Kirche, hört aus dem Wort nichts heraus als die bloß 
negative Feststellung, daß ein solcher eben ausgeschlossen ist von dem Amt, der 
Würde und den Funktionen, die jenen zukommen, die die Kirche bilden und den 
Laien gegenüber repräsentieren. 

Natürlich sagt dieses Alltagsbewußtsein nicht mit reflexer Entschiedenheit und 
Deutlichkeit, daß es nur so sei. Das wäre ja eine Häresie. Aber was sonst noch über 
den Laien zu sagen ist, das bleibt unausdrücklich und verschwommen, ohne wirklich 
reale Macht im Bewußtsein der Gläubigen und des Klerus. Nur dort, wo man aus 
irgend einem dringlichen Grunde den Laien braucht, erinnert man sich an diese 
anderen Wahrheiten, die auch noch vom Laien nach der adäquaten Ekklesiologie des 
katholischen Glaubens gelten, hält sie plötzlich dem Laien vor und ist dann ver- 



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 121 

wundert, daß er die praktische Nutzanwendung, auf die es eigentlich dem bedräng- 
ten Klerus ankommt, doch nicht so schnell und tatkräftig zieht, wie man eigentlich 
erwartet hätte. Aber man sollte sich darüber nicht wundern, wenn man • gewiß 
ohne bösen Willen • so unwillkürlich diese Wahrheiten von der Berufung des 
Laien zur Mitverantwortung in der Kirche in dem Augenblick auf die frühere 
Bewußtseinsstufe zurücksinken läßt, in dem die Bedrohung der Kirche nicht mehr so 
spürbar ist wie gerade eben noch. Nicht weil es neu und unerhört ist, sondern weil 
die alte Wahrheit noch längst nicht genügend in unser aller Herz und Geist gedrun- 
gen ist, soll der eine Satz gesagt, erläutert und begründet werden: Durch sakramen- 
tale Weihe und Bevollmächtigung ist jeder Christ in der Kirche in einen Stand 
aktiver Mitverantwortung und Aufgabe nach innen und außen eingesetzt, befähigt 
und verpflichtet. Dieser eine Satz und sonst gar nichts muß also erklärt und begrün- 
det werden. Es wird am einfachsten sein, wenn die Überlegung, wozu der Christ, 
jeder Christ in der Kirche beauftragt und befähigt ist, und die Überlegung, wodurch 
diese Berufung und Befähigung geschieht, nämlich durch die Sakramente, die er 
empfängt, in einem einzigen Gang der Bedachtnahme durchgeführt werden. Sonst 
wären zu viele Wiederholungen unvermeidlich. 

Christ und Glied der Kirche wird man durch die Taufe. Die Taufe ist das erste' 
Sakrament der Sündenvergebung, der Mitteilung der göttlichen Gnadenherrlichkeit, 
der göttlichen Natur, der inneren dauernden Befähigung des Glaubens, der Hoff- 
nung und der Liebe zu Gott und den Menschen. Aber diese innere, bleibende indivi- 
duelle Begnadung des Menschen, der aus einem Sünder ein Gerechtfertigter wird, 
geschieht in der Taufe dadurch, daß er durch diesen Initiationsritus aufgenommen 
wird in das gesellschaftlich-hierarchisch verfaßte Volk Gottes, in die Gemeinde der 
Glaubenden und das Heil Gottes in Christus Bekennenden. Gott begnadet den Men- 
schen zu seinem eigenen individuellen Heil in der Taufe dadurch, daß und indem er 
ihn der Kirche eingliedert. Die Zugehörigkeit zur Kirche, die Kirchengliedschaft ist 
die erste und unmittelbarste Wirkung dieses Initiationssakramentes, das jeder Christ 
empfängt, das für alle die Grundlage ihres Christseins in allem und jedem ist, was 
in einem solchen Leben, auch an hierarchischen, sakramentalen und hoheitlichen 
Gewalten sich finden kann, weil von einem Ungetauften kein anderes Sakrament 
gültig empfangen und keine rechtliche Gewalt in der Kirche besessen werden kann. 
Begnadet wird der Mensch zu seinem eigenen Heil in der Taufe, insofern er Glied 
der Kirche in ihr wird. Eben dieser Satz darf aber nun nicht in dem Sinn verharm- 
lost werden, daß man denkt, diese Kirdiengliedschaft, die durch die Taufe verliehen 
wird, sei eben nur gerade dazu da, daß dem Getauften diese anderen übrigen Güter 
seiner individuellen Rechtfertigung und Heiligung geschenkt werden, und zu sonst 
nichts. Daß dies völlig unrichtig ist, zeigt sich schon daran, daß diese bloß indivi- 
duelle Rechtfertigung und Heiligung im Notfall durch den Glauben und die Liebe 
allein ohne Sakrament erlangt werden kann, und daß dieser Fall gewiß in vielen 
Ungetauften sich ereignet. Die Taufe muß also schon im voraus zu dieser indivi- 
duellen Heilswirkung für den einzelnen eine positive inhaltliche Bedeutung haben, 
die sich nicht erschöpfen kann in dieser individuellen Heilswirkung. Gliedschaft in 
der Kirche ist nicht nur Mittel zum Zweck privaten Heilsgewinns, sondern hat von 



122 Karl Rahner 

der Taufe her ihren eigenen Sinn. Dieser ist mit dem Sinn und der Funktion der 
Kirche überhaupt gegeben. Und wenn wir nach diesem Sinn fragen, ist die eben 
angestellte Überlegung zu wiederholen. 

Kirche hat als Sinn und Zweck nicht bloß und allein die Ermöglichung und Erleich- 
terung der Summe der individuellen Heilsfindung der vielen einzelnen. Denn zu 
diesem Zweck könnte die Kirche zwar als nützlich und bedeutsam erachtet werden, 
aber nicht als unbedingt notwendig, da dieser Zweck ja oft auch ohne eine greifbare 
Intervention der Kirche erreicht wird, so sehr auch dieses Heil durch das Gebot 
Gottes und durch den pflichtgemäßen Willen zum gebotenen Sakrament auch auf die 
Kirche hingeordnet ist. Aber eines ist konkret ohne die Kirche nicht möglich (auch 
wenn man abstrakt diese Kirche sich dann immer noch in verschiedenen Gestalten 
und rechtlichen Formen denken könnte): daß die Gnade Gottes in Christus als 
Ereignis, als dauerndes Ereignis in geschichtlicher Greifbarkeit, in inkarnatorischer 
Leibhaftigkeit in der Welt anwesend ist. Da Gott seine Selbstmitteilung als das ver- 
gebende Heil und die Vergöttlichung der Welt in einem übernatürlichen •Panen- 
theismus" (wenn man einmal etwas verwegen so sagen darf) nur in der Inkarnation 
seines Logos gewollt hat und vermutlich nur so wollen konnte, gehört zum Wesen 
dieser Gnade, zur innersten Natur dieser die Herzmitte des Menschen in seiner 
individuellsten Freiheitsentscheidung vergöttlichenden Selbstmitteilung Gottes auch 
die raumzeitliche Erscheinung, das Dasein in der Geschichte, im Hier und Jetzt, das 
Heraustreten aus aller bloßen Innerlichkeit des Gewissens in alle Dimensionen des 
Menschen, in seine Geschichte, in seine Gesellschaftlichkeit, in seine Geste, in seine 
Wissenschaft, in seine Kunst. Weil das Heil im Fleische Christi kommt und weil der 
Mensch heil werden soll in und durch alle Dimensionen seines Daseins hindurch, in 
deren gegenseitiger Interferenz und gegenseitiger Abhängigkeit, darum muß Gnade 
leibhaftig, geschichtlich, gesellschaftlich werden. Und wenn sie das wird, dann heißt 
sie Kirche. Wer also durch die Taufe begnadet wird, in dem er in diese Kirche als 
die geschichtliche und gesellschaftliche Leibhaftigkeit der Gnade Christi in der Welt 
eingegliedert wird, der erhält notwendig mit dieser Gnade der Kirche auch Anteil, 
Auftrag und Befähigung, an dieser Funktion der Kirche, die geschichtliche Greilbar- 
keit der Gnade Gottes in der Welt zu sein, teilzunehmen. Anders ausgedrückt: wenn 
Gnade aktiv kirchenbildend ist, weil sie christusförmige, also inkarnatorische Gnade 
ist, dann muß sie das überall sein, wo sie gegeben wird, so sehr die Verwirklichung 
dieser Wesenseigentümlichkeit der Gnade in vielen Fällen höchst rudimentär bleiben 
mag. Wenn also diese Gnade sogar selbst kirchlich, d. h. sakramental gegeben wird, 
muß diese kirchenbildende Funktion zu einer höheren Aktualisation gelangen und 
befähigen, sie muß also den Menschen so in die Kirche eingliedern, daß er in Wahr- 
heit Glied, also aktive Funktionseinheit in dieser Gemeinschaft zur Teilnahme an 
den Grundfunktionen dieser Gemeinschaft wird. 

Was ist nun aber konkret mit diesem Wesen der Kirche als der geschichtlichen 
Greifbarkeit der Gnade Gottes in der Welt gegeben, an der jeder Getaufte durch die 
Taufe Anteil erhält? Warum schafft sich die Gnade eine quasisakramentale Leib- 
haftigkeit in der Welt? Weil sie von Christus dem fleischgewordenen Wort Gottes 
herkommt, weil sie als freie Tat Gottes, die nicht von unten her und aus den Kräften 



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 123 

der Schöpfung, sondern aus der einen souveränen Initiative Gottes kommt, sich in 
ihrem Wesen am deutlichsten und unverwechselbarsten offenbart, um in ihrem 
wahren Wesen angenommen werden zu können, wenn sie sich nicht einfach immer 
und überall, diffus über alles in der Welt und so von ihr nicht abhebbar ereignet, 
sondern eine bestimmte Geschichtlichkeit hat, weil sie dem Menschen als freier und 
leibhaftiger und also geschichtlicher Person als solcher, d.h. selbst geschichtlich 
begegnen muß. Darum hat die Kirche nicht nur die Funktion der Vermittlung der 
Gnade, so daß die Kirche eigentlich überflüssig wird, wenn diese Gnade Gottes in die 
Innerlichkeit des Menschen eingedrungen und darin gewissermaßen versickert ist. 
Die Kirche hat vielmehr die Funktion des Ausbruchs der Gnade in die Welt, in die 
Geschichte, in das Gesellschaftliche des Menschen. Sie hat die Funktion der Verleib- 
lichung der Gnade im Wort, im Sakrament, im Recht, im konkreten erfahrbaren 
Leben der Begnadeten, einfach dazu hin, daß diese Gnade auch in diesen Bereichen 
ankomme, auch diese Bereiche in das Reich Gottes einbegriffen, zum Leib des Logos 
werden. Die Kirche ist das quasisakramentale Wort, in dem diese überall wirkende 
Gnade wirksam, exhibitiv in der Geschichte da ist, den einzelnen anruft, sich als 
angekommen und siegreich proklamiert. Und an dieser Funktion nimmt jeder teil, 
der getauft ist. Wenn wir die christliche Wirklichkeit von diesem Gesichtspunkt aus 
sehen, verändert sich zwar nicht die Sache selbst, wohl aber erheblich die Perspek- 
tiven, unter denen sie gesehen werden kann. Der Christ ist dann nicht mehr so sehr 
der, der die Gnade hat (als ob es mehr oder weniger sicher wäre, daß dies bei den 
Nichtchristen nicht der Fall ist), sondern der, in dem die Gnade sich geschichtlich 
offenbaren will. In der Tat, können wir von irgend einem Menschen sicher sagen, auch 
wenn er ungetauft ist, daß er der Gnade Gottes, der Vergebung der Schuld sicher 
entbehre? Nein. Wodurch unterscheiden sich dann also die ausdrücklichen und die 
anonymen Christen (wenn ich die gerechtfertigten Nichtgetauften so nennen darf) 
voneinander? Eben dadurch, daß die getauften Christen greifbar in der Dimension 
der Geschichte, der Öffentlichkeit, des Wortes, und des Sakramentes sind, was die 
anderen in der Verschwiegenheit der innersten glaubenden Gewissenshaltung allein 
sind, ohne es vielleicht reflex zu wissen. Und was die ausdrücklichen, d. h. getauften 
Christen in dieser Dimension des Geschichtlichen und Sozialen sind, das sollen sie 
auch sein. Sie sind beauftragt, dieses ihr Wesen, Träger der Funktion der Kirche als 
sichtbarer gesellschaftlicher Verfaßtheit der Gnade zu sein, auch wirklich in perso- 
naler Entscheidung aufzugreifen, zu übernehmen, in ihrem ganzen Leben auszu- 
üben. Was von der Kirche gilt, gilt vom einzelnen getauften Christen. Er ist durch 
die Taufe dazu bestellt, Träger des Wortes, Zeuge der Wahrheit, Repräsentant der 
Gnade Christi in der Welt zu sein. Der Ungetaufte ist Objekt der Kirche, an dem sie 
ihre heilige vergebende und begnadende Macht Ereignis werden läßt. Im selben 
Augenblick, in dem dies geschieht, verwandelt sich das Objekt der Kirche in ein 
Glied der Kirche, in ein Moment an der aktiven Subjekthaftigkeit der Kirche; er 
steht nicht mehr der Kirche gegenüber, sondern er steht mit der Kirche der Welt 
gegenüber; er ist ein Berufener, Erwählter, Ausgesonderter, er soll leuchten wie die 
Sterne des Himmels inmitten eines verlorenen und dunklen Geschlechtes. 

Die Kirche behält natürlich auch den Getauften gegenüber die Rolle des Subjekts 



124 Karl Rahner 

gegenüber demjenigen, der empfängt, der geleitet wird, der ihr auch als Empfan- 
gender gegenübersteht. Aber so, wie die Kirche diesem ihrem Glied gegenüber ihre 
Rolle als Subjekt gegenüber einem Objekt, einem Untertanen, einem Gehorchenden 
und Geleiteten ausübt, und zwar anders ausübt als gegenüber einem Nichtgetauften, 
obwohl sie ja auch diesem gegenüber Ansprüche erhebt, könnte sie es gar nicht tun, 
wenn nicht eben dieser Getaufte auch Glied ihrer selbst, Mitsubjekt in ihr, Mitträger 
ihrer aktiven Funktion wäre. Und zwar als Getaufter, nicht nur und erst als Priester, 
Bischof, als Träger hierarchischer Gewalten im engeren Sinn. Denn die Eigenart 
ihres Verhältnisses zum Christen ist gerade durch diese seine aktive Gliedschaft mit- 
bestimmt, und auch dort noch, wo sie ihm im Namen Christi gegenübertritt. Paulus 
sagt einmal: die, die draußen sind, richte Gott allein. Ein Gericht hat die Kirche 
gerade nur gegenüber denen, die drinnen sind. Nicht weil sie schlechter behandelt 
werden, sondern weil sie mehr sind. Mehr sind, weil sie eine Funktion haben, die 
die Kirche selbst ist. Die Kirche wacht also über ihre eigene Zeugnisfunktion in der 
Welt und in diese hinaus, wenn sie ihre eigenen Mitglieder belehrt, zur Ordnung 
ruft, heiligt. 

In allem ist ihr Verhältnis zu ihren Gliedern mitbestimmt durch die Funktion, 
die die Kirche selbst gerade durch ihre Glieder in der Welt überhaupt darstellt und 
ausübt. Wenn Paulus es durchaus unbefangen hinnimmt, daß man mit Nichtchristen 
Umgang und Gemeinschaft hat, den er mit sündigen Christen verbietet, wenn er 
auf die kleine Abweichung gegen das verküridigte Evangelium in der Kirche viel 
heftiger reagiert als gegen den Irrtum außerhalb der Kirche, wenn er empfindlich ist 
hinsichtlich des Eindruckes, den eine Gemeindeversammlung und ihr Gottesdienst 
auf Nichtchristen macht, wenn eigentlich in den Pastoralbriefen gar keine Mahnung 
an den Klerus vorkommt zu einer apostolischen Tätigkeit nach außen, wenn die 
•Propaganda" nach außen also gar nicht organisiert erscheint und dafür auch gar 
keine besondere Notwendigkeit empfunden wird, so liegt all diesen Phänomenen 
und vielen anderen, die wir übergehen, die eine Überzeugung zugrunde, daß jeder 
Christ selbstverständlich für die Kirche und ihre Funktion mitverantwortlich ist, mit- 
haftet, weil er eben Glied dieser Kirche ist. Darum wird er anders behandelt, wenn 
er sündigt, als ein Außenstehender: er kompromittiert im Abfall von seiner eigenen 
Aufgabe, seinen Beitrag zur Heiligkeit der Kirche als der Sichtbarkeit der sieg- 
reichen Gnade Gottes in der Welt zu leisten, auch die Kirche und ihre Aufgabe 
selbst. Darum distanziert sich die Kirche in einer Art Kirchenbann oder Exkommuni- 
kation vom Sünder, weil sie sonst selbst ihre eigene Aufgabe verraten würde. Darum 
rechnete die Urkirche wie selbstverständlich unbefangen damit, daß das Missions- 
werk der Kirche ohne viel Apparat und Organisation weitergehe, weil ja jeder der 
Christen in seinem Leben Zeugnis ablegen muß davon, daß Gottes Gnade begna- 
dend und verwandelnd sein Leben ergriffen hat. Die Taufe weist also den Christen, 
ihm in der Kirche Stand gebend, ein in die Grundfunktion der Kirche selbst, die 
andrängende Ankunft der Herrschaft Gottes in seiner siegreichen Gnade zu sein. 
Und selbst dort, wo er Gegenstand der kirchlichen Heilssorge ist, kann die Kirche 
nicht vergessen, daß der Getaufte in ganz anderer Weise solches Objekt der Heils- 
sorge der Kirche ist als der Ungetaufte. Die Sorge der Kirche geht immer auf den 



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 125 

Getauften, auch insofern er sein Heil nur wirken kann, wenn und indem er seine 
aktive Funktion in der Kirche und mit ihr zum Heil der Welt in der Bezeugung der 
Wahrheit und Gnade Gottes ausübt. 

Es mag sein, daß die Taufe dem Laien keinen neuen Standort in der Welt 
anweist, wie die hierarchischen Ämter in der Kirche. Diese amtlichen Sendboten im 
hierarchischen Apostolat der Kirche mögen im Normalfall allein diejenigen sein, die 
durch ihren Beruf aus ihrem profanen Standort in der Welt heraus- und hinweg- 
gerufen werden, um zu allen Völkern zu gehen. Aber wenn der getaufte Laie im 
Normalfall in seinem vorgegebenen weltlichen Lebensraum in der Welt verbleibt, 
so bekommt er dennoch durch die Taufe eine andere und neue Aufgabe eben an 
diesem Ort seines menschlichen Daseins. Denn eben dort ist die Kirche durch ihn. 
Wenn wir hier Kirche sagen, dann ist nicht gleich in einer Veräußerlichung dieses 
Begriffes nur an die Organisation der Kirche, nur an ihre rechtliche Verfassung, 
ihren ihr eigenen geschichtlich greifbaren Einfluß als einer Organisation, als einer 
•vollkommenen Gesellschaft" zu denken. Wenn wir hier in diesem Zusammenhang 
Kirche sagen, dann ist gemeint: die Gnade Gottes, die Kraft Gottes als Glaube, 
Hoffnung und Liebe, das Vertrauen in den Sinn des Daseins und seine unendlichen 
Ausgänge in der Tat Gottes, dann ist Kirche gemeint als Wahrheit, die alle mensch- 
liche Wahrheit erst in das unendliche überlichte Geheimnis Gottes hinein befreiend 
öffnet, dann ist der Mut zur Ewigkeit, das Wagnis der Liebe gemeint, in dem der 
Mensch sein ganzes Dasein unverrechnet und auf einmal in die Unbegreiflichkeit 
hineinfallen läßt, die wir Gott nennen. Wenn wir Kirche sagen, dann ist das alles 
gemeint, insofern eben diese Gnade Gottes alle irdische Wirklichkeit umfaßt, 
verwandelt und befreit, insofern diese Gnade nicht nur irgendwo in einer letzten 
Heimlichkeit des Gewissens geschieht, das sich fast nicht getraut, an dieses unendliche 
Geheimnis des Daseins zu rühren, sondern leibhaftig wird, unbefangen bezeugt 
(wenn auch ohne Phrasen christlicher Sonntagsredner), fröhlich gelebt, liebend 
andern vermittelt wird, im Leben und Sterben Gestalt gewinnt in allen Dimen- 
sionen des Daseins. Von dieser Kirche also ist die Rede. Und von dieser wird gesagt, 
daß sie durch den Getauften dort zur Erscheinung kommen soll, da sein soll, wo 
dieser Christ steht. 

Sendung des getauften Laien in die Aufgabe der Kirche sagt zuerst und zuletzt 
nicht ein frommes Sonntagsvergnügen, sagt nicht zuerst Fronleichnamsprozession 
mit den Honorationen der Gemeinde oder Partei oder den guten Katholiken, sagt 
nicht gut katholischen Wahlzettel, nicht geduldiges Zahlen der Kirchensteuer, son- 
dern sagt das radikale, alles revolutionierende Bewußtsein davon, daß ein Getauf- 
ter, wenn er in seinem ganz normalen Beruf, in seiner Familie, in seiner Gemeinde, 
in seinem Volk und Staat, in seinem menschlichen und kulturellen Milieu steht und 
lebt, er genau da eine unendliche Aufgabe als Christ hat, nämlich da die Gottes- 
herrschaft der Wahrheit, der Selbstlosigkeit und der Liebe sich durchsetzen und so 
die Kirche in ihrem eigentlichsten Wesen anwesend sein zu lassen, wo er steht, nur 
er stehen kann, wo er durch niemanden anderen vertreten werden kann, auch nicht 
durch denKlerus.und wo dennoch Kirche werden muß. Natürlich wird der Laie, wenn 
er mit seiner Aufgabe an diesem Ort steht, die Erfahrung machen, daß diese Kirche 



126 Karl Rahner 

der Wahrheit, der Güte, der Selbstlosigkeit, der Anständigkeit, der Tapferkeit, des 
phrasenlosen Einverständnisses mit dem dunklen Geheimnis des Daseins, des schwei- 
genden Sterbenkönnens ohne Verzweiflung, der nüchternen Pflichterfüllung auch 
dort, wo man dafür nicht mehr bezahlt wird, auch von solchen vertreten und reprä- 
sentiert wird, die nicht wissen, daß diese Gemeinde, der sie so angehören, genau das 
Volk Gottes ist, das in der Kirche Jesu Christi seine gesellschaftliche Verfaßtheit und 
geschichtliche Eindeutigkeit, seine quasisakramentale Zeichenhaftigkeit nach dem 
Willen Gottes und Christi erhält, weil dieses anonyme Christentum derer, die nur 
meinen, keine Christen zu sein und sein zu sollen, in Wahrheit aus der Gnade Christi 
lebt und die Gnade vollzieht, die in der Kirche ihre geschichtliche Greifbarkeit und 

Leibhaftigkeit findet. 
Wenn wir so von einer Kirche der inneren Gnade, der wirklichen Liebe und 

Treue, des gefaßten Sterbens sprechen (worin immer Glaube und Liebe vollzogen 
werden), dann substituieren wir dem üblichen Begriff von der Kirche nicht in einer 
begrifflichen Taschenspielerei einen anderen Begriff Kirche. Nein, diese hier 
gemeinte ist keine •unsichtbare Kirche", sondern ist genau das, was in der konkreten 
sichtbaren Kirche zur Erscheinung kommt, was, auch dort, wo es nicht so kirchen- 
gesellschaftlich erscheint, doch zur Kirche gehört und auf sie in aller Wahrheit hin- 
gerichtet ist. Und wir entwerten die Sichtbarkeit der konkret greifbaren Kirche nicht, 
denn sie ist ja und soll sein die gesellschaftliche und geschichtliche Verfaßtheit der 
göttlichen Wirklichkeit, Gnade und Geist genannt, die nach der Lehre eben dieser 
Kirche auch dort schon machtvoll am Werke sein kann und ist, wo die geschichtlich- 
gesellschaftliche Leibhaftigkeit der Kirche noch nicht eindeutig greifbar da ist. 

Wenn wir also sagen, daß der Christ, weil und insofern er Glied der Kirche ist, 
an seinem Weltplatz kraft seiner Taufe den Sieg der Gnade, der Liebe und des 
Glaubens, das Angekommensein des Reiches Gottes zu repräsentieren habe, für diese 
ewigen Wirklichkeiten des Heiles verantwortlich zeichne in der Welt, dann sagen 
wir gar nicht, daß es nicht eben dort, wo er steht • nicht vielleicht, sondern sicher • 
auch anonyme Christen gebe, in denen dieselbe Macht der Gnade sich schon auszu- 
wirken begonnen hat, für die der amtliche Christ Zeugnis ablegen muß. Dieser 
Umstand mag es dem ausdrücklichen Christen schwerer machen, an seinem Weltort, 
in seiner Familie, seinem Beruf, seiner innerweltlichen Aufgabe immer so merklich 

abzustechen von den anderen, insofern diese im Grunde eben doch ihrer selbst nicht 
recht bewußte Christen sind, daß sich diese Kirche, die er vertritt, in ihrem Milieu 

sehr deutlich von der Welt abhebt. Aber das ändert nichts an der Aufgabe und an 
der besonderen Verantwortung der getauften Christen, Kirche dort sein zu lassen, 
wo sie in der Welt als Getaufte stehen. Gottes souveräne Freiheit in der Austeilung 
seiner Talente und Gnaden, das Wehen des Geistes durch alle Gassen der Welt 
macht oft, wenn man so sagen darf, seiner eigenen Kirche Konkurrenz, indem er 

seiner Kirche begnadete Menschlichkeit bereitet außerhalb der Kirche, die noch nicht 
ihrer amtlichen Greifbarkeit einverleibt ist und es vielleicht auch erst wird, wenn 
die Vollendung der Zeiten gekommen und alles, was gut und wahr war, gesammelt 
wird in die Kirche des ewigen Lebens. Aber trotzdem ist das kein Grund für den 
Getauften, seiner Sendung und radikalen Verantwortung weniger bewußt zu sein. 



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 127 

Wo immer ihm in der Welt Recht, Ordnung, Liebe, Treue, Tapferkeit, Trost im 
Leben und Kraft im Sterben begegnet, da weiß er, daß hier die Gnade Christi am 
Werk ist, weil ohne sie auch die natürliche Humanität auf die Dauer nicht bewahrt 
bleibt und darum, wo sie sich in aller Finsternis und Schuld dieser Welt zeigt, von 
der Gnade Christi zeugt, ob sie es selbst weiß oder nicht. Und wo der Christ solchem 
Humanen in der Welt begegnet, kann er sich nicht sagen: schau, es geht offenbar 
auch ohne Christentum und Kirche, sondern er muß sich sagen: da wird getan, wozu 
du durch den Finger des lebendigen Gottes, der in dein Wesen und in dein Leben 
das unauslöschliche Siegel der Taufe eingebrannt hat, doppelt und dreifach gesandt, 
beauftragt und begnadet bist! Weh dir, wenn es in deinem Leben weniger strah- 
lend, weniger bezeugend und überzeugend geschieht als im Urwald von Lambarene, 
als bei Simone Weil, als im Leben eines Wolfram Siewers und vieler anderer, von 
denen wir denken können, daß auf ihren Stirnen das Zeichen Christi leuchtet, ohne 
daß sie es selbst zu wissen scheinen. Gerade durch diesen Umstand, daß der amtliche 
Christ der Taufe oft zu den anonymen Christen der inneren, unreflex vollzogenen 
Gnade gesandt wird, wird die Sendung in die Aufgabe der Kirche, die mit der Taufe 
gegeben ist, nochmals zur Sendung in die Tat des bedingungslosen Glaubensgehor- 
sams, in dem für Gott Zeugnis abgelegt wird, auch wenn das Zeugnis scheinbar gar 
nicht so überzeugend ausfällt, daß der Zeuge sich dessen rühmen könnte. 

Jedenfalls ist klar: durch die Taufe wird ein Mensch nicht nur Untertan der 
Kirche, auf ihre Normen verpflichtet, ihres Segens teilhaftig, sondern Glied der 
Kirche, das an ihrer Funktion teilzunehmen hat, Zeugnis des Ereignisses der Ankunft 
der eschatologisch siegreichen Gnade Gottes zu sein, in der Gott selbst zum Heil der 
Welt wird. Und damit bekommt der getaufte Christ in der Kirche einen Stand, der 
nicht zuerst und einzig darin besteht, Objekt des Tuns der Hierarchie zu sein, sich 
vom Klerus dadurch zu unterscheiden, daß er Nichtkleriker ist. Es ist ja klar und 

selbstverständlich: wenn von der Kirche und ihrem Wesen gesprochen werden soll, 
dann darf nicht schon gleich zu Beginn von etwas die Rede sein, was das Verhältnis 
von Momenten der Kirche untereinander betrifft. Das Verhältnis der einzelnen 
Glieder der Kirche zueinander eignet sich nicht dazu, ursprünglich das Wesen der 
Kirche zu umschreiben, weil ja die richtige Bestimmung des Verhältnisses zweier 
Momente eines Ganzen zueinander das Verständnis des Ganzen schon voraussetzt. 
Die Festlegung also des genauen Rechtes, der Aufgaben und Pflichten eines Füh- 
rungsorgans in der Kirche und die daraus erwachsenden übrigen Pflichten der 
anderen Glieder und Organe, sich diesem Führungsorgan in der Kirche zu unter- 
stellen, kann nicht als Wesensbeschreibung der Kirche gelten, so wesentlich die 
Funktionen dieser Hierarchie heiliger Gewalten und so segensreich und unersetzlich 
sie auch sein mögen. Wenn wir aber sagen: die Kirche ist Leib Christi, die bleibende 
geschichtliche Anwesenheit seiner Wahrheit und Gnade in der Welt, das Wirksam- 
bleiben des fleischgewordenen Wortes im Fleisch, und wenn wir sagen: daran nimmt 

jeder Getaufte teil, weil er an diesem Leib Glied ist, dann haben wir alles gesagt, 
wenn wir den gesagten Satz auch wirklich verstanden haben. 

Man könnte das bisher Gesagte natürlich noch in vieler Hinsicht entfalten Man 
müßte dann darauf hinweisen, daß diese Funktion der Kirche sich gar nicht erschöpft 



128 Karl Rahner 

in der Funktion der Gewalten in der Kirche, die rechtlicher Natur sind, die durch 
das Amt verwaltet werden können. Man müßte darauf hinweisen, daß es das 
Charismatische in der Kirche gibt, das ebenso zu ihrem Wesen gehört wie das Insti- 
tutionelle und Amtliche; man müßte darauf hinweisen, daß es die durch den Heiligen 
Geist gelenkte und nicht durch menschlich-amtliche Planung gesteuerte Entfaltung 
des Glaubensbewußtseins in der Kirche, den ungeplanten Fortschritt der Glaubens- 
erfahrung durch die Schicksale der Kirche gibt und geben muß, von dem auch die 
lehramtliche Autorität der Kirche zwar nicht rechtlich, aber faktisch abhängig ist. 
Man müßte dann zeigen, daß für dieses Charismatische in Tun, Glauben, Lieben 
unter dem unmittelbaren Einfluß des Geistes, der seinen Weg gar nicht immer und 
notwendig über das Amt nimmt, der sog. Laie auf Grund seiner Taufgliedschaft 
Einfallstor und Antenne sein kann und auch oft genug wirklich war, wie der Klerus, 
und daß er darum auch die Pflicht hat, solche Empfänglichkeit in sich zu entwickeln, 
um seiner Stellung in der Kirche Genüge zu tun. Man könnte daran erinnern, daß es 
nach den Worten Pius' XII. so etwas wie eine öffentliche Meinung auch in der Kirche 
geben muß und gibt, ohne die die Kirche in Hirten und Herde Schaden leiden würde, 
und daß natürlich die Laien in weitem Maße Träger dieser notwendigen öffent- 
lichen Meinung in der Kirche sind und sein müssen. Man könnte darauf hinweisen, 
daß es notwendig so etwas wie eine übernatürliche Existentialethik gibt, auch wenn 
das eine Häresie ist, was man gemeinhin mit Situationsethik bezeichnet, daß also, 
kurz gesagt, die jeweilige Entscheidung des einzelnen Christen in seinem Leben 
zwar durch die allgemeinen Prinzipien, die die Kirche in ihrem Lehramt verkündigt, 
normiert sein muß, aber daraus allein nicht adäquat abgeleitet werden kann, daß 
also an diesem Punkt jeder Mensch und Christ eine Gottunmittelbarkeit hat, die in 
der sichtbaren Kirche bleibt, aber nicht von deren sichtbarem Amt getragen werden 
kann (so sehr diese auch dafür eine norma negativa gegen Täuschung bleibt), und 
daß auch solche gottunmittelbare Entscheidung jedes Christen, also auch jedes sog. 
Laien (eine Gottunmittelbarkeit, die durchaus auf der Taufgnade beruhend gedacht 
werden muß), nicht nur für das private Leben des einzelnen, sondern auch für die 
Kirche eine unübersehbare Bedeutung hat. 

Die durch die Taufe gestiftete Rolle des Laien in der Kirche ist also nicht primär 
vom Klerus her zu sehen, sondern vom Wesen der Kirche her. Natürlich muß es in 
einer gesellschaftlich verfaßten Gemeinschaft von Menschen eine Führung geben und 
deren Träger. Natürlich ist in der Kirche Christi diese Führungsgewalt durch 
Christus gestiftet und nicht demokratisch von unten konstituiert. Aber dies, weil die 
Kirche und also auch die Würde, Aufgabe und Funktion jedes Gliedes der Kirche 
durch Christus gestiftet, von oben stammt. Und so wie eine staatlich organisierte 
Gemeinschaft eines Volkes und einer Nation nicht primär erst dadurch entsteht, daß 
staatliche Organisation vorhanden ist, sondern der staatliche Apparat eine vor- 
handene geschichtlich humane Größe gesellschaftlich organisiert, nämlich ein Volk, 
eine geschichtlich gewachsene Kultur und Gemeinschaft, und wie das Leben des staat- 
lich organisierten Volkes nicht nur und nicht ursprünglich und nicht zuletzt in der 
Funktion seiner Führungsorgane besteht, sondern diese im Grunde eine dienende 
Rolle für das Leben des Volkes haben, so ist es auch in der Kirche: rechtlich von 



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 129 

oben organisiert ist eine im voraus dazu schon existierende Gemeinschaft der Erlö- 
sten, der Glaubenden, der vom Geiste Gottes Getriebenen, der Gottgeliebten, der 
zum ewigen Leben Berufenen. In dem, was diese alle tun, ist das Leben der Kirche 
enthalten. Und die kirchliche Hierarchie hat demgegenüber gerade in ihrem Füh- 
rungsrecht eine dienende Funktion. Letztlich kommt es in der Kirche und für die 
Kirche als lebendige darauf an, daß geglaubt, gehofft und geliebt wird, daß die 
Gnade Gottes als Leben Gottes empfangen wird, daß Zeugnis gegeben wird für 
die Wahrheit Gottes, für die Treue Gottes, für die Hoffnung des ewigen Lebens. 

Alles andere in der Kirche, einschließlich aller rechtlichen Verfassung in Unter- und 
Überordnung, Amt und Autoriät, ist demgegenüber nur Mittel zum Zweck, gegeben 
und angeordnet, weil die Kirche und ihre eigentliche erste Aufgabe sein soll, nicht 
aber etwas, wodurch die Kirche selber in ihrem Selbstvollzug eigentlich schon voll- 
endet gegeben wäre. Man könnte also durchaus in einem sehr wahren und entschei- 
denden Sinn sagen, daß es Klerus gibt, weil es Laien gibt. Und Laie ist kein abwer- 
tendes Wort, sondern sagt dasselbe wie Glied der Kirche, die sich aus diesen Laien 
aufbaut und in ihnen sich selbst vollzieht als das Dasein Christi in der Welt. 

Was von der Taufe als sakramentaler Begründung des Laienstandes in der Kirche 
gesagt wurde, insofern durch diese sakramentale Begründung in göttlicher Berufung 
und Stiftung der Getaufte in einen Stand, d. h. in eine bleibende, nicht mehr aufheb- 
bare Lebensform des aktiven Mitvollzugs des Wesens und der Bestimmung der 
Kirche versetzt ist, steigert sich noch, wenn wir an die Firmung denken. Letztlich ist 
es nicht entscheidend, wann und mit welchem Verständnis wir dieses Sakrament 
geistlicher Mündigkeit empfangen haben. Entscheidend ist vielmehr, ob wir als 
Gefirmte irgendwann endlich in unserem Leben merken, was da objektiv geschehen 
und was wir subjektiv zu vollziehen haben. Es ist für den Dogmatiker schwer, die 
beiden Sakramente in ihrem Sinn und ihrer Wirkung ganz genau zu unterscheiden. 

Sie bilden eben zusammen die eine Initiation in das christliche Dasein, sie stellen 
sakramental von zwei Seiten in zwei Sakramenten das eine Ganze der christlichen 
Berufung dar. So brauchen wir hier auch nicht den Versuch machen, die beiden 
Sakramente sehr ausdrücklich voneinander abzuheben und zu unterscheiden. Es 
genügt hier zu sagen, daß am Sakrament der Firmung als dem Sakrament des Glau- 
benszeugnisses, der charismatischen Fülle, des Hl. Geistes, der zeugenden Sendung 
des Geistbesiegelten in die Welt, damit sie der Herrschaft Gottes Untertan werde, 
der Bestärkung im Glauben gegenüber den Mächten und Gewalten in dieser 
Welt, den Mächten der Lüge und des Unglaubens, der dämonischen Hybris einer 
Selbsterlösung, noch deutlicher abzulesen ist, • wie wenig der Christ als gefirmter 

Laie nur das Erziehungs- und Leitungsobjekt der Kirche als hierarchischer Leitungs- 
gewalt, wie sehr er vielmehr in einen Stand, eine Sendung und Aufgabe, eine eigene 
Verantwortung für die Welt durch die Initiation in das Christentum eingesetzt ist. 

Es ließe sich auch von allen anderen Sakramenten zeigen, daß sie eine ekklesiolo- 
gische Seite haben, daß sie nicht bloß die Ereignisse privater Heilssorge und privaten 
Heilsempfanges sind, sondern Selbstvollzüge der Kirche, die den Menschen, dem sie 
gespendet werden, nicht nur auf Gott, sondern auch auf die Kirche hinordnen. Und 
zwar so, daß sie auch immer Einweisung in eine aktive Aufgabe in der Kirche sind, 



130 Karl Rahner 

bei allen Sakramenten, auch bei jenen, die jeder Laie empfängt. Das Sakrament der 
Buße als Sakrament der Wiederversöhnung mit Gott und der Kirche ist ja das 
Sakrament der Wiedererfüllung der Taufe und Firmung, reaktiviert gewissermaßen 
die Initiation. Und darum auch in der Hinsicht der Standzuweisung in der Kirche. 

Wer den Geist aufs neue empfängt, empfängt ihn (wie die Kirchenväter ausdrücklich 
gesehen haben) als Geist der Kirche durch die Wiederversöhnung gerade mit der 
Kirche. Und darum als Geist, der die Welt von der Gemeinde der geisterfüllten 
Glaubenden her ergreifen, heilen und mit dem Leben Gottes selbst erfüllen will und 
sich als solchen durch das Sein der Kirche bezeugt. 

Daß das Sakrament der Eucharistie ein Sakrament der geisterfüllten Einheit der 
Kirche selber ist und nicht nur in erster Linie das Sakrament der himmlischen Privat- 
audienz, das Brot der Einheit der Kirche in der Liebe, das ist ja bekannt. Wer also 
dieses Brot des Lebens empfängt, der kann gar nicht anders (so er weiß, was er tut), 
als vom Geist, den dieser Leib Christi gibt, die Kraft der Einheit dieser Kirche in 
Liebe entgegenzunehmen. Und dieses Sakrament der höchsten Einheit, dieser 
Erscheinung der höchsten Einheit des ewigen Lebens empfangen alle Christen in 
gleicher Weise; keiner hat darin, also in dem, was die höchste sakramentale Erschei- 
nung des ganzen Wesens des Christentums ist, vor dem anderen einen Vorzug. Zwar 
muß aus dem Wesen eben dieses Sakramentes heraus, weil es die Einheit der Kirche 
versinnbildet und immer wirksamer vertieft, beim Vollzug dieses Sakramentes auch 
die hierarchische Verfaßtheit der Kirche zur Erscheinung kommen; das Abendmahl 
des Herrn, an dem alle teilnehmen, weil alle in gleicher Weise geliebt und erlöst 
sind, muß in geordneter Weise gefeiert werden, also nach Christi Willen, indem der 
Bischof oder der Priester den Vorsitz führt; ohne diesen amtlich geordneten Vollzug 
ist kein Abendmahl des Herrn als Vollzug der Kirche denkbar. Aber eben dieses 
geordnete Abendmahl des Herrn meint von vornherein in Christi Absicht alle 
Christen, die ganze Kirche: Christus reicht diese Speise des ewigen Lebens durch das 
verordnete Amt, aber er reicht es allen, und auch der Mensch des Amtes, der 
Hierarchie kommt zur Erfüllung seines eigenen christlichen Daseins nicht dadurch, 
daß er austeilt, sondern dadurch, daß er empfängt, empfängt wie jeder andere und 
so im Leib des Herrn seines Geistes voll wird und so schließlich auch darin die 
höchste Tat seines eigenen Lebens tut, die wieder mit der aller Christen gemeinsam 
ist, daß er glaubt, hofft und liebt. 

Daß die Ehe dem Christen unmittelbar eine soziale und kirchliche Funktion 
zuweist, einen Stand begründet in der Welt, aber auch in der Kirche, das braucht 
wohl nicht mehr weiter ausgeführt zu werden. Durch das Sakrament der Ehe wird 
die eheliche Gemeinschaft selbst geweiht als wirksames Zeichen der Einheit zwischen 
Christus und der Kirche, bildet also selbst Kirche. Und wenn die Ehe auch nicht ein 
unauslöschliches Merkmal wie Taufe, Firmung und Weihe einprägt, so ist dennoch 
auch die Ehe, solange sie in dieser Weltzeit unter zwei Christen dauert, also bis zum 
Tode eines Ehepartners, als bleibendes Eheband ein dauerndes Zeichen der Gnade, 
das diese Gnade Christi immer den Ehepartnern anbietet, und ist immer ein blei- 
bendes Standgeben auch in der Kirche, weil sie als erste und unzerstörbare und 
gleichzeitig sakramental geweihte Gemeinschaft den Menschen in die intimste und 



Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes 131 

engste Ortskirche einweist, die es gibt, eben in die Zweieinigkeit zweier ehelicher 
Menschen, für die diese Gemeinschaft eine christliche Gnade und eine christliche 
Heilsauf gäbe ist. 

Wenn es wahr ist, daß der Tod des Christen und somit das richtige Bestehen der 
andringenden Todesnot (auch dort, wo sie nochmals einer Gesundung weicht) ein 
Mitsterben mit Christus ist, ein glaubendes, hoffendes und liebendes Annehmen des 
Todes als der letzten und von Christus erlösten und von ihm selbst angenommenen 
Wirklichkeit des Lebens, und wenn es wahr ist, daß Christi Tod eben nicht das 
privateste Ereignis seines Lebens war, obzwar er in der grausamsten Einsamkeit des 
Todes starb, die sich denken läßt, sondern das kosmische Ereignis, in dem alles 
erlöst und die Welt entsühnt ist, dann muß auch unser Tod als Mitsterben eine 
Bedeutung für alle haben: wir leiden mit allen und für alle zusammen in dem 
Geschick, in dem alle endgültig gleich werden, den Tod aus, der, weil in Christi 
Tod geborgen, das Leben gebiert. Und darum ist es nicht verwunderlich, daß auch in 
diesem Augenblick äußerster Einsamkeit die Kirche den Menschen nicht einfach in 
diese Unbezüglichkeit des Todes, des privatesten Todes hineinfallen läßt, sondern 
in der Krankensalbung als dem Sakrament andrängender Todesnot den Menschen 
begleitet, weil er, durch dieses Gebet des Glaubens geheiligt und gestärkt, gerade 
darin noch einmal eine Tat wirkt, die der ganzen Kirche gilt. Wenn einer •im Herrn 
stirbt", dann ist er auch mit dem Herrn für alle gestorben, die des Herrn sind. Und 
also verläßt der Christ seinen sakramental ihm zugewiesenen Standort in der Kirche 
und für die Kirche nie, bis alles vollendet ist. 

Wir hatten zu Beginn den Satz formuliert: durch sakramentale Weihe und Bevoll- 
mächtigung ist jeder Christ in der Kirche in den Stand einer aktiven Mitverantwor- 
tung nach innen und außen eingesetzt, befähigt, bevollmächtigt und verpflichtet. Der 
enge Rahmen eines kurzen Vortrags erlaubte es nicht, über diesen Satz mehr zu 
sagen als die allgemeinste Begründung und allgemeinste inhaltliche Interpretation. 
Und es wäre jetzt (was nicht mehr möglich ist) zu fragen, was dies konkret für den 
einzelnen Christen in unserer Zeit bedeutet. Aber auch so sollte wenigstens das eine 
verständlich geworden sein: Laie bedeutet in der Kirche das Gegenteil von dem, was 
das Wort sonst bedeutet, wenn man es in der profanen Sphäre anwendet, etwa in 
dem Satz: er ist ein blutiger Laie auf dem Gebiete des Strafrechtes. In der profanen 
Sphäre bedeutet Laie denjenigen, der nicht mitreden kann, der nichts zu sagen hat, 
der aus einem bestimmten Bezirk des Lebens und der Verantwortung ausgeschlossen 
ist. Das Gegenteil bedeutet Laie, wenn es im Bereich der Theologie gebraucht wird. 
Zwar mag es nach den neuesten Untersuchungen richtig sein, daß die Verwendung 
dieses Wortes für den Getauften, glaubenden Christen, um seinen Unterschied zum 
Klerus mitauszusprechen, nicht unmittelbar von dem biblischen Begriff des •Volkes 
Gottes" (also von Xctög fleov, mit dem es sprachlich zusammenhängt) hergenommen 
ist, sondern in ihm vom Anfang seiner Verwendung an der Unterton des •Laien- 
haften" mitschwang. Sachlich aber wäre es und ist es von verheerenden Folgen, 
wenn der Christ zuerst und zuletzt von seinem Christenstand nur realisierte, 
daß er kein Kleriker ist und somit eine höchst subalterne und mehr oder weniger 
passive Rolle in der Kirche spielen müsse. Jeder Christ trägt durch die Taufe ein 



132 Karl Rahner 

unauslöschliches Siegel, jeder Christ ist durch die Taufe ein Gesalbter und Geweihter, 
ein Tempel Gottes, ein Ausgesonderter und Erwählter, ein Aufgerufener und 
Hineingerufener in die Gemeinde derer, die wissen und bekennen, daß Gott sich 
der Welt erbarmt und sie in sein eigenes Leben hineingerufen hat. Jeder Christ ist 
ein Mitträger der aktiven Funktion der Kirche nach innen und außen: auch auf seine 
Lippen ist das Wort Gottes gelegt, auch wenn er nicht in der amtlichen Gemeinde- 
versammlung zu predigen die Vollmacht und. Sendung hat, denn er soll ja dort die 
Botschaft des Evangeliums ausrichten, wohin es auch aus der Versammlung der 
Gemeinde hinausdringen soll, soll es überhaupt Sinn und Macht haben, nämlich 
dorthin, wo das Leben geschieht, das durch dieses Wort Gottes erleuchtet und erlöst 
werden will. Der getaufte Christ mag meist, wenn auch erlaubterweise nicht immer 
nur so, dieses Wort durch die redliche Tat seines Lebens sprechen und nicht durch 
seine Worte. Es gilt von ihm, dem mit dem Geist Gottes versiegelten Glied der 
Kirche des Wortes dennoch: Weh mir, wenn ich nicht predigte, wenn ich nicht 
Zeugnis ablegte. Jeder Christ ist durch die Taufe und durch alle anderen Sakra- 
mente mitverantwortlich an der Aufgabe der Kirche: daß durch sie die Gnade 
Gottes greifbar und überzeugend da ist in der Welt, die durch die Liebe Gottes 
erlöst ist und doch noch erlöst werden muß dadurch, daß sie diese Tatsache ihrer 
Erlöstheit erfährt und annimmt. Dies ist immer eine Tat nach innen und nach außen. 
Nach innen: weil wir alle, die wir Christen sind, dies doch immer wieder aufs neue 
werden müssen, nach außen, weil der weitaus größere Teil der Welt noch nicht 
Gegriffen hat, was sie in der Tiefe des Gewissens doch schon ergriffen hat, was aber 
auch ausdrücklich zu begreifen Gnade und Verheißung endgültigen Ergriffenwer- 
dens durch Gottes Gnade ist. 

Es bleibt wahr und soll nicht vertuscht werden, weil es gar nicht nötig ist: der 
nicht durch das Sakrament der Priesterweihe, des ordo, mit bestimmten Ordnungs- 
und Führungsaufgaben in der Kirche betraute Christ und der Kleriker sind vonein- 
ander verschieden. Es besteht in dieser Hinsicht eine Ordnung und Rangstufung nach 
Christi Willen in der Kirche. Aber diese Stufung und Rangordnung ist eine solche 
hinsichtlich ganz bestimmter ekklesiologisch-gesellschaftlicher Funktionen im Ord- 
nungsgefüge der Kirche, nicht aber hinsichtlich der Heiligkeit, der Umfaßtheit durch 
die Liebe Gottes, nicht einmal notwendig hinsichtlich der objektiven Heilsbedeutung 
der Funktion, da ein freies, auch dem Laien zukommendes Charisma in der Kirche 
hinsichtlich des Heiles der Menschen und der Welt effektiv von größerer Bedeutung 
sein kann als die Ausübung einer institutionellen, amtlichen, auch sakramentalen 
Vollmacht, nicht hinsichtlich der radikalen Beanspruchtheit durch Gott, der Unent- 
rinnbarkeit der Aufgabe und Verpflichtung, alle Dimensionen der Welt als Schöp- 
fungswirklichkeit Gottes zu erhalten, zu bewahren und zur Erlösungswirklichkeit zu 
machen. Wenn man dies alles bedenkt und nach einer ganz schlichten Formel sucht, 
die alles zusammenfaßt, dann könnte man sagen: Der Laie in der Kirche ist durch 
die Sakramente zwar kein Kleriker, weil beide eine verschiedene Aufgabe in der 
Kirche haben, die sich gegenseitig bedingen, aber das gesehen und gesagt, würde 
man am besten sagen: Der Laie in der Kirche ist kein Laie, sondern • ein Christ. 
Jeder von ihnen ist gefragt, ob er sein will, was er ist. 




