
IM      SPIEGEL      DER      ZEIT 

Kongregation oder Säkularinstitut ? 

Innerhalb von wenigen Jahren hat die Kirche in der Frage der Vollkommenheitsstände 
eine beachtliche lehramtliche und kirchenrechtliche Entwicklung vorangetrieben. Zum Zeit- 
punkt der Veröffentlichung des CIC (1917) war der Ordensstand noch der einzige kirchen- 
rechtlich anerkannte Stand der Vollkommenheit1. In den letzten Jahren sind die Gesell- 
schaften mit gemeinsamem Leben, wie die Töchter der Liebe vom heiligen Vinzenz von 
Paul, die Weißen Väter und eine Reihe anderer priesterlicher Missionsgesellschaften als 
zweiter Vollkommenheitsstand kirchenrechtlich anerkannt worden2. Diese Anerkennung 
wurde offiziell 1947 ausgesprochen. Sie läßt seit 1948, nach dem Erscheinen des Motu 
Proprio •Primo Feliciter", durch das die in der Apostolischen Konstitution •Provida Mater 
Ecclesia" vom 2. Februar 1947 eingenommenen Positionen in einigen Punkten ergänzt 
und genauer erklärt werden sollten, keinen Zweifel mehr zus. Man muß bedauern, daß diese 
päpstlichen Dokumente, die nach dem Urteil der Fachleute zu den wichtigsten des Ponti- 
fikates Pius' XII. gehören, bei Priestern und Ordensleuten immer noch so wenig bekannt 
sind. Vor allem die Ordensfrauen sollten sie studieren; denn für sie sind sie von außer- 
ordentlicher Aktualität. 

Das gilt insbesondere für die Frauengenossenschaften, die im vorigen Jahrhundert und 
zu Beginn dieses Jahrhunderts entstanden sind und bei deren Entstehung die mensch- 
liche Eigeninitiative oft sehr entscheidend war. Sie waren auf eine unmittelbare apostoli- 
sche Arbeit ausgerichtet. In vielen Fällen wurden sie von Priestern, Pfarrern oder Bischö- 
fen ins Leben gerufen, die in einer bestimmten Situation für das Apostolat geeignete, Gott 
und den Seelen ganz hingegebene Menschen suchten. Waren diese Gründer aber auch im- 
mer in der Lage, die schwerwiegenden Probleme zu sehen, die das •ordensmäßige" Aposto- 
lat in der Welt mit sich bringt? Wir glauben nicht. Woher sonst die Tendenz zur Nach- 
ahmung des monastisdi-zönobitischen Lebens mit seinem liturgischen Gebet, seinen klö- 
sterlichen Gebräuchen, Schuldkapiteln, Kniefällen und Bußen, die auch heute noch so vielen 
Ordensmännern und Ordensfrauen für das gottgeweihte Leben wesentlich zu sein scheinen? 
Diese äußeren Zeichen geben jeder Gründung ihre • zuweilen auffällige • Eigenart; das 
gilt besonders von der Tracht und den Observanzen der Ordensfrauen. Im Gegensatz dazu 
hat der monastische Habit der Benediktinerinnen, Zisterzienserinnen und Kartäuserinnen in 
den meisten Konventen eine Einfachheit und zugleich Großartigkeit bewahrt, die die ver- 
schiedenen Ordenstrachten jüngerer Gründungen nicht selten vermissen lassen. 

Das moderne Apostolat stellt das Problem der Anpassung. Die Frage läßt sich nicht 
mehr umgehen. Nun beobachtet man aber, daß viele Ordensgenossenschaften, zumal die 
weiblichen, um jeden Preis an ihren äußeren Überlieferungen festhalten, während der heu- 
tige junge Mensch mehr an die Weiten des ersten und größten Gebotes, des Gebotes der 
Liebe denkt, wenn er sich Gott und den Menschen weiht. Er sucht daher nach Gemein- 
schaften, die sich in stärkerem Maße den heutigen Notwendigkeiten eines wirksamen Apo- 
stolates anpassen, einen wahrhaft missionarischen Geist (den Geist der Eroberung) besitzen 
und über die erforderliche Elastizität verfügen, um auf den verschiedenen Gebieten des 
Apostolates • in Krankenhäusern, in der Sozialarbeit, in der ambulanten Kranken- und 
Altenpflege, in den Werken der Katholischen Aktion und zwar im unterschiedlichsten 
Milieu • wirkliche, sachgerechte Arbeit zu leisten. 

Um der Aufrichtigkeit willen muß allerdings zur Verteidigung der Ordensfrauen gesagt 
werden, daß dieser Anpassung des weiblichen Ordenslebens lange die kirchenrechtlichen 
Klausurbestimmungen entgegenstanden. Aus gewichtigen Gründen hatte der heilige Papst 

1 CIC can. 487•672. 
2 CIC can. 673•681. 
' A. A. S. 29 (1947) 114•124; 40 (1948) 183•186. 



134 Im Spiegel der Zeit 

Pius V. Frauen zur päpstlichen Klausur verpflichtet, wenn sie Ordensgelübde ablegen woll- 
ten. Diese Gelübde waren damals feierliche. Andere kannte man nicht. Die Französische 
Revolution zwang dazu, die Frage noch einmal aufzugreifen, und die Apostolische Kon- 
stitution •Sponsa Christi" vom 22. November 1950 stellt in dieser Hinsicht eine Übergangs- 
lösung dar, insofern sie zugunsten eines zeitgemäßen Apostolates eine •kleine" päpstliche 
Klausur gestattet. Ordensfrauen, die diese annehmen, können feierliche Gelübde ablegen4. 
Die so begonnene Entwicklung wird aber erst dann vollendet sein, wenn Ordensfrauen 
genau so wie die Mitglieder der apostolischen Priesterorden feierliche Gelübde ablegen 
können, ohne zum Chor verpflichtet zu sein und ohne eine andere päpstliche Klausur ein- 
halten zu müssen als die Regularkleriker. 

Als dritter Vollkommenheitsstand wurden neuerdings die Säkularinstitute bestätigt. 
(Die päpstlichen Verlautbarungen darüber sind bekannt.) Sie scheinen immer mehr an Ter- 
rain zu gewinnen. Sie haben den Vorteil, elastischer zu sein, sich dem Apostolat in der Welt 
besser anpassen zu können, aber sie sind nicht selten in Gefahr, mit der Zeit zu den kir- 
chenrechtlichen Formen des traditionellen Ordenslebens zurückzukehren. Dieser dritte Voll- 
kömmenheits- oder Rätestand kann übrigens noch nicht als die letzte Etappe in der Ent- 
wicklung des gottgeweihten Lebens gelten. Im Dezember 1957 bestätigte Pius XII. eine 
Form des Rätestandes, die noch elastischer ist; im Gegensatz zu den Vorschriften des Motu 
Proprio •Primo Feliciter" verpflichtete er Gruppen, die ein gottgeweihtes Leben in der 
Welt führen wollen, nicht mehr dazu, sich als Säkularinstitut zu organisieren oder anerken- 
nen zu lassen5. Bei seiner Radioansprache an die klausurierten Ordensfrauen mit feierlicher 
Profeß im Juli 1958 billigte er ein monastisches Leben • einzeln oder in Gemeinschaft • 
mitten in der Welt6. 

Diese päpstlichen Entscheidungen legen den bestehenden Gemeinschaften eine schwere 
Verantwortung auf. In einigen neueren Gründungen fragt man sich mit Recht, ob es bes- 
ser sei, die Anerkennung als Säkularinstitut nachzusuchen oder in dem elastischeren und an- 
passungsfähigeren Rahmen zu bleiben, in dem man bisher gearbeitet hat. Unter den Gemein- 
schaften, die schon als Säkularinstitut anerkannt sind, gibt es einige, die daran denken, 
zu einem lockereren Status zurückzukehren, nachdem sie von diesen letzten Erklärungen 
Pius' XII. Kenntnis erhalten haben. Wieder andere, die zu Beginn des 19. Jahrhunderts 
gegründet wurden, sind als •Ordenskongregation" mit einfachen Gelübden, aber ohne be- 
sondere Tracht und ohne Gemeinschaftsleben, bestätigt worden. Sie haben ein sehr ver- 
schwiegenes Apostolat geübt, das den Verhältnissen der Zeit und den Bedürfnissen der 
Kirche sehr angepaßt war. Ihnen stellt sich von neuem die Frage: Sollen wir bleiben, was 
wir tatsächlich, sind und bei der Gründung waren oder sollen wir geistig das werden, was 
wir kirchenrechtlich geworden sind, nämlich eine Kongregation? So intensiviert z. B. eines 
dieser Institute, das früher sehr um Anpassung bemüht war, augenblicklich sein Gemein- 
schaftsleben, weil es auf jeden Fall •Ordensgenossenschaft" bleiben will. Ein solches Be- 
mühen läuft aber der Entwicklung, die sich heute in der Kirche Bahn bricht, genau entgegen. 

Wir haben an anderer Stelle dargestellt, wie sich das ganze Problem ursprünglich gestellt 
hat: Mitten in der Französischen Revolution hat P. de Cloriviere den Anfang gemacht mit 
jener Anpassung des Ordenslebens an die Zeitumstände und an das Leben in der Welt, die 
den Säkularinstituten eigen ist. Im Laufe der Zeit sah er voraus, daß diese neue Form des 
gottgeweihten Lebens keine Notlösung sei, sondern eine besondere Berufung darstelle und 
einen Wert in sich selbst habe, der eines Tages endgültig durch die Kirche bestätigt werden 
würde. Er hat Recht behalten. Die Kirche hat diese Lebensform gebilligt7. Ja, sie hat sogar 
die immer elastischere Anpassung des •Ordensleben" begünstigt, indem sie es vom zönobi- 
tischen Ideal und sogar vom Kommunitätsleben und den traditionellen Ordensgewohnheiten 
ablöste. Die Säkularinstitute setzen nur fort, was durch Ignatius von Loyola begonnen 
wurde. Er hatte bereits jene kirchenrechtliche Form des Standes der Vollkommenheit im 
Auge, die Pius XII. in der Konstitution •Provida Mater Ecclesia" bestätigt hat: kein Klo- 

* A. A. S. 43 (1951) 5•24. 
6 A. A. S. 50 (1958) 34•43. 
« A. A. S. 50 (1958) 562•570. 



Im Spiegel der Zeit 135 

ster, kein Chorgebet und kein klösterliches Gemeinschaftsleben, sondern ein anpassungs- 
fähiges Leben des Apostolates mitten in der Welt; der einzelne steht allein oder lebt in 
einem •Haus", er erhält eine intensive geistliche Formung, aber es gibt keinerlei hindernde 
Fesseln für das Apostolat von Seiten einer klösterlichen Regel oder einer gemeinsamen 
Lebensordnung wie bei den Mönchen, den Mendikanten oder den Chorherren. Wenn man 
darum heute in einer Gemeinschaft, die ein gottgeweihtes Leben mitten in der Welt pfle- 
gen will, Formen des Gemeinschaftslebens wieder aufgreift, die dem Kloster oder den 
Ordenskongregationen (auch neueren Datums) eigentümlich sind, so ist das schlechthin 
widersinnig, ganz abgesehen davon, daß gewisse Satzungen einer •Ordenskongregation ohne 
Tracht und Gemeinschaftsleben" zu Schwierigkeiten führen und bisweilen Situationen her- 
aufbeschwören, die einer gesunden Anpassung des gottgeweihten Lebens an das providen- 
tielle Millieu der Tätigkeit, wie sie Pius XII. verkündet hatte, ganz und gar entgegengesetzt 
sind. 

Bleibt eine dogmatische Schwierigkeit. Hat die Konstitution •Provida Mater Ecclesia" 
nicht definiert, der Ordensstand sei kirchenrechtlich der erste Stand der Vollkommenheit? 
Aber was ist der Sinn dieser Behauptung? • Daß man im Orden notwendig ein vollkom- 
meneres Leben führt? Nein! • Oder muß man daraus schließen, die Hingabe an Gott sei 
dort vollständiger? Wir glauben nicht. Die Hingabe an Gott bemißt sich in theologischer 
Sicht nach der Intensität der Liebe dessen, der sie vollzieht. Der juridische Rahmen und 
die kirchenrechtliche Form der Verpflichtungen • feierliche Gelübde, einfache Gelübde, 
anerkannte oder halböffentliche Gelübde (vota recognita), Privatgelübde (approbata vel 
agnita) • werden niemals der Intensität der Hingabe und der Liebe, die sie zum Aus- 
druck bringen, eine Grenze setzen8. 

Was die Kirche mit ihrer Definition sagen will, ist vielmehr folgendes: Das gottgeweihte 
Leben repräsentiert die Struktur der Kirche; institutionsmäßig kommt aber diese Ähnlich- 
keit im eigentlichen Ordensleben deutlicher und stärker zum Ausdruck als in den anderen 
Ständen der Vollkommenheit. Jedoch muß man sogleich betonen, daß auch das Ordens- 
leben wieder sehr verschiedene und divergierende Formen kennt. Der Spielraum ist so groß, 
daß er Kartäuser wie Jesuiten, die Dominikaner wie die Kleinen Brüder Charles' de Fou- 
cauld umfaßt. Zwar kann man fragen, wo das Ordensleben seiner kanonischen Fassung 
nach am nächsten an das •himmlische Jerusalem" herankommt, das die Kirche einst sein 
wird. Aber ist diese Frage wirklich von entscheidender Bedeutung? 

Entscheidend scheint uns eine andere Frage zu sein (nicht die, ob man in das vollkommen- 
ste Institut eintreten soll, sondern die folgende): •Wo will Gott mich haben, um seinen 
Willen zu erfüllen?" Das ist nicht nur eine Frage der persönlichen Berufung; sie stellt sich 
ebenso für die Gründer. Denn es geht auch für sie nicht darum, zwischen •Kongregation" 
und •Säkularinstitut" zu wählen, sondern einzig darum, den Willen des Herrn zu erken- 
nen und zu erfüllen. Indessen kann diese Alternative (Kongregation oder Säkularinstitut) 
für die nachfolgenden Generationen von neuem aktuell werden; in dem Augenblick nämlich, 
wo ihnen das Kirchenrecht endlich die Möglichkeit gibt, der ursprünglichen Intention des 
Gründers zu folgen, wenn auch deren Verwirklichung lange Zeit durch die Starre der sei- 
nerzeit geltenden Bestimmungen aufgehalten wurde. 

Das Leben ist meistens, wenn auch nicht immer, dem Recht voraus. Doch ist jedenfalls zu 
hoffen, daß sich das Recht immer besser dem Leben anpaßt, um dessen ganze Lebendigkeit 
zu erhalten. Aber ebenso ist zu hoffen, daß das Leben dort, wo eine kirchenrechtliche Bestim- 
mung ihm bisher nicht erlaubte, sich voll zu entfalten, von den jetzt gegebenen Möglichkeiten 
vollen Gebrauch macht. Auf diese reichen, neuen Möglichkeiten, gottgeweihtes Leben in der 
Welt zu realisieren, wollten diese Ausführungen hinweisen. 

Joh. B. Beyer SJ 

7 Vgl. J. B e y e r SJ, Les Instituts seculiers, Paris 1954, 35•50; 358•360; 368•369. 
8 Vgl. dazu eine Studie des Vf.s, die demnächst in der Zeitschrift Bijdragen, Tijdschrift 

voor Theologie en Filosofie, unter dem Titel •De vijf canonische vormen van godgewijde 
leven" erscheinen wird. 




