I M S PIEGEL DER ZETIT

Kongregation oder Sikularinstitut ?

Innerhalb von wenigen Jahren hat die Kirche in der Frage der Vollkommenheitsstinde
eine beachtliche lehramtliche und kirchenrechtliche Entwicklung vorangetrieben. Zum Zeit-
punkt der Veroffentlichung des CIC (1917) war der Ordensstand noch der einzige kirchen-
rechtlich anerkannte Stand der Vollkommenheit!. In den letzten Jahren sind die Gesell-
schaften mit gemeinsamem Leben, wie die Tochter der Liebe vom heiligen Vinzenz von
Paul, die Weiflen Viter und eine Reihe anderer priesterlicher Missionsgesellschaften als
zweiter Vollkommenheitsstand kirchenrechtlich anmerkannt worden®. Diese Anerkennung
wurde offiziell 1947 ausgesprochen. Sie 1iBt seit 1948, nach dem Erscheinen des Motu
Proprio ,Primo Feliciter”, durch das die in der Apostolischen Konstitution ,Provide Mater
Ecclesia“ vom 2. Februar 1947 eingenommenen Positionen in einigen Punkten erginzt
und genauer erklirt werden sollten, keinen Zweifel mehr zu®. Man muf} bedauern, dafl diese
pépstlichen Dokumente, die nach dem Urteil der Fachleute zu den wichtigsten des Ponti-
fikates Pius’ XII. gehoren, bei Priestern und Ordensleuten immer noch so wenig bekannt
sind. Vor allem die Ordensfrauen sollten sie studieren; denn fiir sie sind sie von aufler-
ordentlicher Aktualitit.

Das gilt insbesondere fiir die Frauengenossenschaften, die im vorigen Jabhrhundert und
zu Beginn dieses Jahrhunderts entstanden sind und bei deren Entstehung die mensch-
liche Eigeninitiative oft sehr entscheidend war. Sie waren auf eine unmittelbare apostoli-
sche Arbeit ausgerichtet. In vielen Fillen wurden sie von Priestern, Pfarrern oder Bischd-
fen ins Leben gerufen, die in einer bestimmten Situation fiir das Apostolat geeignete, Gott
und den Seelen ganz hingegebene Menschen suchten. Waren diese Griinder aber auch im-
mer in der Lage, die schwerwiegenden Probleme zu sehen, die das ,ordensmifige* Aposto-
lat in der telt mit sich bringt? Wir glauben nicht. Woher sonst die Tendenz zur Nach-
ahmung des monastisch-zénobitischen Lebens mit seinem liturgischen Gebet, seinen klé-
sterlichen Gebriuchen, Schuldkapiteln, Kniefillen und Bufien, die auch heute noch so vielen
Ordensminnern und Ordensfrauen fiir das gottgeweihte Leben wesentlich zu sein scheinen?
Diese dufleren Zeichen geben jeder Griindung ihre — zuweilen. auffillige — Eigenart; das
gilt besonders von der Tracht und den Observanzen der Ordensfrauen. Im Gegensatz dazu
hat der monastische Habit der Benediktinerinnen, Zisterzienserinnen und Kartiuserinnen in
den meisten Konventen eine Einfachheit und zugleich Groflartigkeit bewahrt, die die ver-
schiedenen Ordenstrachten jingerer Griindungen nicht selten vermissen lassen,

Das moderne Apostolat stellt das Problem der Anpassung. Die Frage 1afit sich nicht
mehr umgehen. Nun beobachtet man aber, dafi viele Ordensgenossenschaften, zumal die
weiblichen, um jeden Preis an ihren dufleren Uberlieferungen festhalten, wihrend der heu-
tige junge Mensch mebr an die Weiten des ersten und grofiten Gebotes, des Gebotes der
Liebe denkt, wenn er sich Gott und den Menschen weiht. Er sucht daher nach Gemein-
schaften, die sich in stirkerem Mafle den heutigen Notwendigkeiten eines wirksamen Apo-
stolates anpassen, einen wahrhaft missionarischen Geist (den Geist der Eroberung) besitzen
und iber die erforderliche Elastizitit verfiigen, um auf den verschiedenen Gebieten des
Apostolates — in Krankenbdusern, in der Sozialarbeit, in der ambulanten Kranken- und
Altenpflege, in den Werken der Katholischen Aktion und zwar im unterschiedlichsten
Milieu — wirkliche, sachgerechte Arbeit zu leisten.

Um der Aufrichtigkeit willen mufl allerdings zur Verteidigung der Ordensfrauen gesagt
werden, dafl dieser Anpassung des weiblichen Ordenslebens lange die kirchenrechtlichen
Klausurbestimmungen entgegenstanden. Aus gewichtigen Griinden hatte der heilige Papst

1 CIC can. 487—672.
2 CIC can. 673—681.
3 A.A.S.29 (1947) 114—124; 40 (1948) 183—186.



134 Im Spiegel der Zeit

Pius V. Frauen zur pépstlichen Klausur verpilichtet, wenn sie Ordensgeliibde ablegen woli-
ten. Diese Gelibde waren damals feierliche. Andere kannte man nicht, Die Franzdsische
Revolution zwang dazu, die Frage noch einmal anfzugreifen, und die Apostolische Kon-
stitution ,Sponsa Christi“ vom 22. November 1950 stellt in dieser Hinsicht eine Ubergangs-
I6sung dar, insofern sie zugunsten eines zeitgeméiflen Apostolates eine ,kleine“ papstliche
Klausur gestattet. Ordensfrauen, die diese annehmen, kénnen feierliche Geliibde ablegen?.
Die so begonnene Entwicklung wird aber erst dann vollendet sein, wenn Ordensfrauen
genau so wie die Mitglieder der apostolischen Priesterorden feierliche Geliibde ablegen
konnen, ohne zum Chor verpflichtet zu sein und ohne eine andere pipstliche Klausur ein-
halten zu miissen als die Regularkleriker.

Als dritter Vollkommenheitsstand wurden neuerdings die Sa@kularinstitute bestitigt.
(Die pépstlichen Verlautbarungen dariiber sind bekannt.) Sie scheinen immer mehr an Ter-
rain zu gewinnen, Sie haben den Vorteil, elastischer zu sein, sich dem Apostolat in der Welt
besser anpassen zu konnen, aber sie sind nicht selten in Gefahr, mit der Zeit zu den kir-
chenrechtlichen Formen des traditionellen Ordenslebens zuriickzukehren. Dieser dritte Voll-
kommenheits- oder Rétestand kann ibrigens noch nicht als die letzte Etappe in der Ent-
wicklung des gottgeweihten Lebens gelten. Im Dezember 1957 bestatigte Pius XII. eine
Form des Ritestandes, die noch elastischer ist; im Gegensatz zu den Vorschriften des Motu
Proprio ,Primo Feliciter® verpflichtete er Gruppen, die ein gottgeweihtes Leben in der
Welt fithren wollen, nicht mehr dazu, sich als Sdkularinstitut zu organisieren oder anerken-
nen zu lassen®. Bei seiner Radioansprache an die klausurierten Ordensfrauen mit feierlicher
Profefl im Juli 1958 billigte er ein monastisches Leben — einzeln oder in Gemeinschaft —
mitten in der WeltS.

Diese papstlichen Entscheidungen legen den bestehenden Gemeinschaften eine schwere
Verantwortung auf. In einigen neueren Griindungen fragt man sich mit Recht, ob es bes-
ser sei, die Anerkennung als Sikularinstitut nachzusuchen oder in dem elastischeren und an-
passungsfdhigeren Rahmen zu bleiben, in dem man bisher gearbeitet hat. Unter den Gemein-
schaften, die schon als Sdkularinstitut anerkannt sind, gibt es einige, die daran denken,
zu einem lockereren Status zuriickzukehren, nachdem sie von diesen letzten Erklirungen
Pius’ XII. Kenntnis erhalten haben. Wieder andere, die zu Beginn des 19. Jahrhunderts
gegrindet wurden, sind als ,Ordenskongregation“ mit einfachen Geliibden, aber ohne be-
sondere Tracht und ohne Gemeinschaftsleben, bestitigt worden. Sie haben ein sehr ver-
schwiegenes Apostolat geiibt, das den Verhiltnissen der Zeit und den Bediirfnissen der
Kirche sehr angepafit war. Thnen stellt sich von neuem die Frage: Sollen wir bleiben, was
wir tatsichlich sind und bei der Griindung waren oder sollen wir geistig das werden, was
wir kirchenredhtlich geworden sind, niamlich eine Kongregation? So intensiviert z. B. eines
dieser Institute, das frither sehr um Anpassung bemiiht war, augenblicklich sein Gemein-
schaftsleben, weil es auf jeden Fall ,Ordensgenossenschaft® bleiben will. Ein solches Be-
miithen lauft aber der Entwicklung, die sich heute in der Kirche Bahn bricht, genau entgegen.

Wir haben an anderer Stelle dargestellt, wie sich das ganze Problem urspriinglich gestellt
hat: Mitten in der Franzosischen Revolution hat P. de Cloriviére den Anfang gemacht mit
jener Anpassung des Ordenslebens an die Zeitumstinde und an das Leben in der Welt, die
den Sakularinstituten eigen ist. Im Laufe der Zeit sah er voraus, dafl diese neue Form des
gottgewcihten Lebens keine Notlésung sei, sondern eine besondere Berufung darstelle und
cinen Wert in sich selbst habe, der eines Tages endgiiltig durch die Kirche bestitigt werden
wiirde. Er hat Recht behalten. Die Kirche hat diese Lebensform gebilligt”. Ja, sie hat sogar
die immer elastischere Anpassung des ,Ordensleben” begiinstigt, indem sie es vom zénobi-
tischen Ideal und sogar vom Kommunitétsieben und den traditionellen Ordensgewobnheiten
abléste. Die Sikularinstitute setzen nur fort, was durch Ignatius von Loyola begonnen
wurde. Er hatte bereits jene kirchenrechtliche Form des Standes der Vollkommenheit im
Auge, die Pius XII. in der Konstitution ,Provida Mater Ecclesia® bestitigt hat: kein Klo-

A.A.S. 48 (1951) 5—24.
A. A.S. 50 (1958) 84—43.
A.A.S. 50 (1958) 562—570.

S ;-



Im Spiegel der Zeit 135

ster, kein Chorgebet und kein kldsterliches Gemeinschaftsleben, sondern ein anpassungs-
fahiges Leben des Apostolates mitten in der Welt; der einzelne steht allein oder lebt in
einem ,Haus®, er erhilt eine intensive geistliche Formung, aber es gibt keinerlei hindernde
Fesseln fiir das Apostolat von seiten einer kldsterlichen Regel oder einer gemeinsamen
Lebensordnung wie bei den Monchen, den Mendikanten oder den Chorherren. Wenn man
darum heute in einer Gemeinschaft, die ein gottgeweihtes Leben mitten in der Welt pfle-
gen will, Formen des Gemeinschaftslebens wieder aufgreift, die dem Kloster oder den’
Ordenskongregationen (auch neueren Datums) eigentiimlich sind, so ist das schlechthin
widersinnig, ganz abgesehen davon, dafl gewisse Satzungen einer , Ordenskongregation ohne
Tracht und Gemeinschaftsleben® zu Schwierigkeiten fithren und bisweilen Situationen her-
aufbeschwéren, die einer gesunden Anpassung des gottgeweibten Lebens an das providen-
tielle Millieu der Tatigkeit, wie sie Pius XII. verkiindet hatte, ganz und gar entgegengesetzt
sind. A

Bleibt eine dogmatische Schwierigkeit. Hat die Konstitution ,Provida Mater Ecclesia®
nicht definiert, der Ordensstand sei kirchenrechtlich der erste Stand der Vollkommenheit?
Aber was ist der Sinn dieser Behauptung? — Daff man im Orden notwendig ein vollkom-
meneres Leben fithrt? Nein! — Oder mufl man daraus schlieflen, die Hingabe an Gott sei
dort vollstindiger? Wir glauben nicht. Die Hingabe an Gott bemiflt sich in theologischer
Sicht nach der Intensitit der Liebe dessen, der sie vollzieht. Der juridische Rahmen und
die kirchenrechtliche Form der Verpflichtungen — feierliche Geliibde, einfache Geliibde,
ancrkannte oder halboffentliche Gelilbde (vota recognita), Privatgeliibde (approbata vel
agnita) — werden niemals der Intensitit der Hingabe und der Liebe, die sie zum Aus-
druck bringen, eine Grenze setzen®.

Was die Kirche mit ihrer Definition sagen will, ist vielmehr folgendes: Das gottgeweihte
Leben reprisentiert die Struktur der Kirche; institutionsmiflig kommt aber diese Abnlich-
keit im eigentlichen Ordensleben deutlicher und stirker zum Ausdruck als in den anderen
Stinden der Vollkommenheit, Jedoch mufl man sogleich betonen, dafl auch das Ordens-
leben wieder sehr verschiedene und divergierende Formen kennt. Der Spielraum ist so gro8,
dafl er Kartduser wie Jesuiten, die Dominikaner wie die Kleinen Briider Charles’ de Fou-
cauld umfaflt. Zwar kann man fragen, wo das Ordensleben seiner kanonischen Fassung
nach am nichsten an das ,himmlische Jerusalem“ herankommt, das die Kirche einst sein
wird. Aber ist diese Frage wirklich von entscheidender Bedeutung?

Entscheidend scheint uns eine andere Frage zu sein (nicht die, ob man in das vollkommen-
ste Institut eintreten soll, sondern die folgende): .Wo will Gott mich haben, um seinen
Willen zu erfiillen?“ Das ist nicht nur eine Frage der persénlichen Berufung; sie stellt sich
ebenso fir die Griinder. Denn es geht auch fiir sie nicht darum, zwischen ,Kongregation®
und ,Sdkularinstitut zu wéhlen, sondern einzig darum, den Willen des Herrn zu erken-
nen und zu erfillen. Indessen kann diese Alternative (Kongregation oder Sikularinstitut)
fiir die nachfolgenden Generationen von neuem aktuell werden; in dem Augenblick nimlich,
wo ihnen das Kirchenrecht endlich die Méglichkeit gibt, der urspriinglichen Intention des
Griinders zu folgen, wenn auch deren Verwirklichung lange Zeit durch die Starre der sei-
nerzeit geltenden Bestimmungen aufgehalten wurde.

Das Leben ist meistens, wenn auch nicht immer, dem Recht voraus. Doch ist jedenfalls zu
hoffen, dafl sich das Recht immer besser dem Leben anpafit, um dessen ganze Lebendigkeit
zu erhalten. Aber ebenso ist zu hoffen, dafl das Leben dort, wo eine kirchenrechtliche Bestim-
mung ihm bisher nicht erlaubte, sich voll zu entfalten, von den jetzt gegebenen Maglichkeiten
vollen Gebrauch macht. Auf diese reichen, neuen Méglichkeiten, gottgeweihtes Leben in der
Welt zu realisieren, wollten diese Ausfithrungen hinweisen.

Joh. B. Beyer §]

7 Vgl. J. Beyer S], Les Instituts séculiers, Paris 1954, 35—50; 358—360; 368—369.

8 Vgl. dazu eine Studie des Vf.s, die demnéchst in der Zeitschrift Bijdragen, Tijdschrift
voor Theologie en Filosofie, unter dem Titel ,De vijf canonische vormen van godgewijde
leven® erscheinen wird.





