Zum Film ,,Die Geschichte einer Nonne‘¢

Ein Diskussionsbeitrag aus der ,Welt“

1. Der Betrachter von auflen

Vorab sei bemerkt, daf sich die folgenden Ausfithrungen vorwiegend mit dem Film aus-
einandersetzen, nicht mit dem gleichnamigen Buch der Amerikanerin K. Hulme (vgl
diese Ztschr. 31 [1958] 139ff.), da die lebhafte Diskussion in Laienkreisen sich weit weniger
nm dieses als um jenen bewegt. — Es ist zunidchst die Frage, ob und inwieweit iiberhaupt
eine Stellungnahme Auflenstehender, d.h. nicht im Kloster Lebender erfolgen kann. Der
Artikel der Vereinigung der héheren Ordensoberinnen Deutschlands ,Mifiverstindliche
Geschichte einer Nonne® (Deutsche Tagespost vom 16. Februar 1960) hat festgestellt, dafl
ein giiltiges Urteil iiber den Gegenstand vor allem denen zusteht, die klésterliches Leben
von innen her kennen. Eine solche Sicht von innen hat zweifelsohne ein Erstlingsrecht, das
kann und will hier nicht bestritten werden. Wenn dennoch der Versuch unternommen wird,
das Problem ,von der anderen Seite“, d.h. von auflen her zu erértern, dann hat dies
zwei Griinde. Einmal wird der Artikel der Ordensoberinnen méglicherweise gerade von
denjenigen Kreisen nicht oder wenigstens nicht unvoreingenommen gelesen werden, fir
welche der Film ,psychologisch schiadlich® ist. Zweitens hat ja grundsatzlich jede Schau
von auflen her schon darin ihre Berechtigung, weil hierbei andere, wohl nicht weniger be-
deutsame Gesichtspunkte ins Blickfeld geraten als bei der Betrachtung aus dem Innenraum
her. Beide Seiten sind um der Ganzheitsschau und gerechten Beurteilung willen nétig.
Zudem wird es fiir keine Ordensgemeinschaft gleichgiiltig sein diirfen, wie sich ihr Leben
im Angesicht der ,Welt® spiegelt.

2. Berufung und Wachstum

Wiirde man wirklich mit unbestreitbarem Recht iiber die Lebensgeschichte der ,Schwester
Lukas“ schreiben miissen: ,Ich hatte keinen Beruf“? Dem aufmerksamen Beobachter wird es
nicht entgehen, dafl beim Abschied vom Elternhaus sehr verhalten, aber sicher nicht absichts-
los eine Mozartmelodie aus dem ,Figaro® aufklingt, deren Text fragt: ,Sagt, ist es Liebe,
was hier so brennt?“ — Damit will angedeutet sein, dafl hier eine noch tastende grofie Fa-
higkeit ihren Weg aus dem Schofl halbbewuften Daseins in die Realitit sucht. Welches
Erdreich wird sich diesen tastenden Schritten darbieten? Die Worte des Vaters deuten dar-
auf hin, daf im jungen Menschen mancherlei Mdglichkeiten miteinander ringen. Muf hier
nicht ganz einfach gefragt werden: Welchen Weg hitte die junge Schwester genommen,
wenn sie einer grofziigigen, allmdhlichen und verstehenden Hinfithrung begegnet wire?
Ist uns nicht aus dem Bereich menschlichen Zusammenlebens ganz natiirlich klar, daf junge
Menschen zum Welken oder Wachsen gefithrt werden konnen, dal Anlage und Umwelt-
einfliisse einander die Waage halten? Wie wenige werden mit fragloser Gewilheit sagen
dirfen: Dieser Weg und kein anderer! Bei wie vielen kommt echte Bernfung aus sehr klei-
nen, ja oft vielleicht sogar recht zweitrangigen Anfiangen? Warum sollte es hier anders
sein? Auch der Berufene ist dem Naturgesetz des Wachstums unterworfen, und seine Um-
welt tragt dafiir keine geringe Mitverantwortung.

3. Der Weg an der Peripherie

Hierbei erhebt sich folgerichtig die nachste Frage: Woran ist dieses begabte, zur Unbe-
dingtheit neigende Méadchen gescheitert? War es wirklich nur ihr Stolz und der daraus re-
sultierende Ungehorsam, wie sie selbst es vermeint und sicher mit ihr ein Grofiteil der
Beunrteilenden? War es vielleicht eben jenes ,Alles oder Nichts“, das sie zunidchst dem
Ordensstand zutrieb und zugleich scheitern lie? Ist diese totale Einstellung letztlich dem
Ordensideal abtriglich, weil es den Menschen in ruhelosem Auf und Ab an Abgriinde hin-
fihrt, denen er nicht standzuhalten vermag? Mufl nun hieraus gefolgert werden, dafl die
weniger anspruchsvollen, ausgeglicheneren, ja -schlieflich mittelmidfligeren Naturen geeig-
neter sind fiir das Leben und Wollen einer Kommunitdt? — Von der Welt her gesehen,
scheint uns ein Doppeltes hierzu gesagt werden zu sollen. Fiir die psychologische Situation



Im Spiegel der Zeit 137

der Frau bedeutet in der Tat jene Totalitit eine nicht geringe Gefahrenqgnelle, weil ihre
Struktur sie nur unter bestimmten Voraussetzungen zu verarbeiten vermag. Diese Voraus-
setzungen wiirden in der Schau ans der Welt darin bestehen, dafl die Gnade das schlechthin
entscheidende Fundament des Weges zur Heiligung sein will — mit aller Konsequenz bis ins
natiirlichste Sein gelebt — und daf hinter jeder disziplinidren Frage letztlich das Bild Jeso
Christi steht. Das heifit fiir unsern Fall etwa so: Tiirenzuschlagen, Milchverschiitten, Still-
schweigenbrechen werden nicht in Siindenangst vermieden, sondern sind Dinge, die dem
Wesen ehrfiirchtigen Dienens am Nichsten in irgendwelcher Form abtréglich werden kénn-
ten. Warum kann denn diese junge Schwester — und gewif nicht sie allein — das unans-
gesetzte ,Ich klage an“ bei sich und anderen nicht mehr horen? Weil sie nicht gelehrt
warde, die kleinen Dinge in eine grofie Linie zu bringen, weil sie hinter den Regeln keine
Liebe spiirte. Aber — nnd das ist unsere ernsteste Frage an dieser Stelle: ist das wirklich
Verzeichnung? Sicher sind Grotesken in den Film eingeflossen und verzerren in argerlicher
Weise die Realitit. Denn wer wollte iibersehen, dafl zumindest in den Kléstern deutschen
Bereiches sehr bewnfit an Reformen gearbeitet wird? Und leider ist der Film keineswegs
frei von Indiskretionen, die fiir den Laien kaum weniger peinlich sind als fir die Ordens-
franen. Und dennoch bleibt die Frage, an der wir nicht vorbeigehen diirfen: Werden die
jungen Menschen nicht doch hinfig durch eine ihnen unerklirliche Kiihle erschreckt? Ist diese
wirklich nur der Ausdruck notwendiger Loslésung und nicht doch letztlich bestimmt von
nnanfgearbeiteter Angst und Enge? Fiihrt nicht der Weg oft allzn lange an der Peripherie,
ohne den Sinn, das Wesentliche anfleuchten zu lassen? Das Madchen von heute hat doch
einen Grad geistiger Bewnfitheit und Eigenstindigkeit erreicht, dafl es erkennen mochte,
wie und weshalb es einen Weg gehen soll. Es ist starker als frithere Generationen' geneigt
zur Kritik, aber zngleich fahiger zum Durdistof anf das Wesentliche hin.

4. Kampf und Einsamkeit

»Muf ich denn wirklich den Glod<enschlagen gehorchen, wenn Krankenbett oder Mikro-
skop mich festhalten?® Auch der Christ in der Welt wird die Antwort der Oberin zurecht-
bestehen lassen miissen: Ins Kloster gehen ist etwas anderes als Liebe zur Krankenpflege
und Interesse fiir Medizin. Aber warnm 148t man einen ringenden Menschen mit dieser
kategorischen Antwort allein? Wiederum fillt es schwer zn glauben, dafl dies nur filmische
Verzeichnung ist. Muf es so weit kommen, dafl die Bezichung der jungen Schwester zu dem
Missionsarzt nur getragen ist von eiserner Beherrschung, die schlieflich zerbrechen muff —
wenigstens innerlich? Und das Ende dieses heiflen Miihens um echten Gehorsam? Ein ver-
meidbarer Irrtum! Denn Gehorsam und Kreuz stehen zn nahe beieinander — nicht nur fiir
den klosterlichen Menschen —, als daf nicht naturnotwendig der Widerstand von innen
dagegenstiinde. Der nach Wahrhaftigkeit ringende Mensch in seinen einsamen Zweifeln
meint, Gott nicht betriigen zn diirfen und klagt sich bitter nnd verzagt seines ,inneren Mur-
rens® an. Ist aber dieses nicht gerade darum so stark, so leidenschaftlich bis zum Haf} ge-
stiegen, weil man ihm nicht gezeigt hat, worin Gehorsam besteht und was er nicht ist? Er ist
nicht oder doch keineswegs immer die Zustimmung des Gemiites. Und weil dieses in der
fraulichen Struktur natnrgemifl stark bestimmend ist, wird seine mangelhafte Bereitschaft
fir ,Betrug Gottes® angesehen. Gehorsam ist ebenfalls nicht die unbidndige Anstrengung
des Willens, darin hat jener scharfsinnige Missionsarzt wohl nicht unrecht. Verkrampfun-
gen, Kilte, Nenrosen sind die im Leben der Kommunitéiten nicht seltenen Ausdrucksformen
fiir solche Fehlentwicklungen. Vielleicht ist Gehorsam ebensosehr Geheimnis wie die Gnade
eines ist. Vielleicht ist er jenes tiefvertranende unermiidliche Ringen um den Weg zu Gott,
wissend um alles eigene Nein, nm die Fraglichkeit auch allen Mithens. Warnm war niemand
da — aofler vielleicht der miitterlichen Frau in der Nervenheilanstalt, der die junge Schwe-
ster jenes Dennoch als Gehorsamsinhalt gelehrt hétte?

5. ,Die weltliche Nonne“

Was meint dieses merkwiirdige Wort in den fast leidenschaftlichen Versnchen des Arztes,
seine begabteste Assistentin dem ,Unfug® des Klosterlebens zn entreifien? Gemeint ist die
Fahigkeit zur Duorchdringung ins Wesentliche aller Lebenserscheinungen, die Bereitschaft



138 . Im Spiegel der Zeit

zur Hingabe, die ganze Gréfle weltgebundenen Dienens, wie dieser Arzt selbst sie verkér-
pert. Sicher ist, daB all diese Méglichkeiten in der jungen Schwester liegen. Und fiir die
heutige Weltsituation des Christen ist die Erscheinung dieses Typs anch weithin zutreffend.
Und wenn es solche Formen der Ganzhingabe auch in der Welt gibt, wenn darin zugleich
die geistige Eigenstindigkeit gewahrt bleibt, wenn die Personlichkeitswerdung offenbar
ohne Brechung vor sich gehen kann — warum dann der tiefe Gewissenskampf der Schwester
Lukas? Warum dann iiberhaupt noch klgsterliche Lebensformen? Wir diirfen an dieser
Frage junger Christinnen nicht vorbeigehen. Und zeigt nicht die zunehmende Bedeutung
der Sdkularinstitute die Berechtigung neuer religidser Lebensgestaltung nur zu deutlich?
Gehen wir in der Beantwortung von aufien nach innen. Wer die Sikularinstitutsbewegung
aufmerksam beobachtet, wird feststellen, dafl das Streben nach mutterhiuslicher Bindung mit
der Linge des Bestehens wichst. Es scheint, dafl diese Form auch heute noch fiir einen
groflen Teil sozial titiger Frauen das Beste an Entfaltungsméglichkeiten, an Lebenshilfe
bietet. Freilich ist unbestreitbar, dafl eine echte Spannung zwischen Persénlichkeitsentwick-
lung und Dienen in Gemeinschaft unvermeidbar ist. Und es wird Menschen geben — auch
Franz von Sales spricht in seiner Philothea schon von ihnen —, die in der Gemeinschaft
»ihre Gottseligkeit verlieren“. Also nicht erst Menschen heutiger Prigung! — Aber ob ein
Mensch den Weg der Hingabe allein oder in Gemeinschaft gehen kann und soll, wird Gott
immer neu geheimnisvoll entscheiden. Sache der Einzelnen bleibt nur, diesen oder jenen
Weg ganz zu gehen, d. h. hingegeben, Und Sache der Kommunititen wird es sein, nicht za
versagen, wo Gott rufen will.

6. Audiatur et altera pars!

Es scheint ein verborgenes Gesetz in Gottes Walten zu sein, daff er dem Einzelnen und
einer Gesamtheit den Weg seiner Liebe durch widrige Michte weisen will. Und so konnte
es sein, dafl auch dieses vielschichtige, oft schwer deutbare Geschehen des vorliegenden Films
einen tiefen, liebenden Ruf des Herrn aller Berufungen enthilt. Es ist der Ruf an die KlSster
einerseits, an den jungen Menschen, der sein Leben zu gestalten beginnt, andererseits. War-
um sollten beide Teile ihn iiberhéren oder doch um éngstlicher Bewahrung willen glauben,
rundweg ablehnen zu miissen? Die junge Christin wird durch dieses Filmerlebnis gefragt,
wo denn ihre Ganzhingabe sei, wo denn sie in ihrem einmaligen Leben den Ort dazu findet.
— Und die Ordensgemeinschaften werden unablissig um den Durchbruch zam Wesen der
Nadhfolge Christi in der Welt von heute ringen miissen. Und sie werden dabei fragen, ob
das, was sie als Mangel an der Jugend ansehen oder als diber ihre Kommunitit verhingten
gottlichen Willen, nicht zu den Dingen gehért, die dem Menschen zu gestalten aufgegeben
sind. Das Ineinander von géttlichen Fiigungen und menschlichem Versagen wird bleiben
und gehért zum Leid des Christen. Aber er wird es tragen, wenn er sich der Wahrheit zu
stellen bereit ist, wo und wie immer Gott sie ihm kundtut. llse-Maria Gefiner






