
Zum Film •Die Geschichte einer Nonne" 

Ein Diskussionsbeitrag aus der •Welt" 

1. Der Betrachter von außen 

Vorab sei bemerkt, daß sich die folgenden Ausführungen vorwiegend mit dem Film aus- 
einandersetzen, nicht mit dem gleichnamigen Buch der Amerikanerin K. H u 1 m e (vgl. 
diese Ztschr. 31 [1958] 139ff.), da die lebhafte Diskussion in Laienkreisen sich weit weniger 
um dieses als um jenen bewegt. • Es ist zunächst die Frage, ob und inwieweit überhaupt 
eine Stellungnahme Außenstehender, d. h. nicht im Kloster Lebender erfolgen kann. Der 
Artikel der Vereinigung der höheren Ordensoberinnen Deutschlands •Mißverständliche 
Geschichte einer Nonne" (Deutsche Tagespost vom 16. Februar 1960) hat festgestellt, daß 
ein gültiges Urteil über den Gegenstand vor allem denen zusteht, die klösterliches Leben 
von innen her kennen. Eine solche Sicht von innen hat zweifelsohne ein Erstlingsrecht, das 
kann und will hier nicht bestritten werden. Wenn dennoch der Versuch unternommen wird, 
das Problem •von der anderen Seite", d. h. von außen her zu erörtern, dann hat dies 
zwei Gründe. Einmal wird der Artikel der Ordensoberinnen möglicherweise gerade von 
denjenigen Kreisen nicht oder wenigstens nicht unvoreingenommen gelesen werden, für 
welche der Film •psychologisch schädlich" ist. Zweitens hat ja grundsätzlich jede Schau 
von außen her schon darin ihre Berechtigung, weil hierbei andere, wohl nicht weniger be- 
deutsame Gesichtspunkte ins Blickfeld geraten als bei der Betrachtung aus dem Innenraum 
her. Beide Seiten sind um der Ganzheitsschau und gerechten Beurteilung willen nötig. 
Zudem wird es für keine Ordensgemeinschaft gleichgültig sein dürfen, wie sich ihr Leben 
im Angesicht der •Welt" spiegelt. 

2. Berufung und Wachstum 

Würde man wirklich mit unbestreitbarem Recht über die Lebensgeschichte der •Schwester 
Lukas" schreiben müssen: •Ich hatte keinen Beruf"? Dem aufmerksamen Beobachter wird es 
nicht entgehen, daß beim Abschied vom Elternhaus sehr verhalten, aber sicher nicht absichts- 
los eine Mozartmelodie aus dem •Figaro" aufklingt, deren Text fragt: •Sagt, ist es Liebe, 
was hier so brennt?" • Damit will angedeutet sein, daß hier eine noch tastende große Fä- 
higkeit ihren Weg aus dem Schoß halbbewußten Daseins in die Realität sucht. Welches 
Erdreich wird sich diesen tastenden Schritten darbieten? Die Worte des Vaters deuten dar- 
auf hin, daß im jungen Menschen mancherlei Möglichkeiten miteinander ringen. Muß hier 
nicht ganz einfach gefragt werden: Welchen Weg hätte die junge Schwester genommen, 
wenn sie einer großzügigen, allmählichen und verstehenden Hinführung begegnet wäre? 
Ist uns nicht aus dem Bereich menschlichen Zusammenlebens ganz natürlich klar, daß junge 
Menschen zum Welken oder Wachsen geführt werden können, daß Anlage und Umwelt- 
einflüsse einander die Waage halten? Wie wenige werden mit fragloser Gewißheit sagen 
dürfen: Dieser Weg und kein anderer! Bei wie vielen kommt echte Berufung aus sehr klei- 
nen, ja oft vielleicht sogar recht zweitrangigen Anfängen? Warum sollte es hier anders 
sein? Auch der Berufene ist dem Naturgesetz des Wachstums unterworfen, und seine Um- 
welt trägt dafür keine geringe Mitverantwortung. 

3. Der Weg an der Peripherie 

Hierbei erhebt sich folgerichtig die nächste Frage: Woran ist dieses begabte, zur Unbe- 
dingtheit neigende Mädchen gescheitert? War es wirklich nur ihr Stolz und der daraus re- 
sultierende Ungehorsam, wie sie selbst es vermeint und sicher mit ihr ein Großteil der 
Beurteilenden? War es vielleicht eben jenes •Alles oder Nichts", das sie zunächst dem 
Ordensstand zutrieb und zugleich scheitern ließ? Ist diese totale Einstellung letztlich dem 
Ordensideal abträglich, weil es den Menschen in ruhelosem Auf und Ab an Abgründe hin- 
führt, denen er nicht standzuhalten vermag? Muß nun hieraus gefolgert werden, daß die 
weniger anspruchsvollen, ausgeglicheneren, ja schließlich mittelmäßigeren Naturen geeig- 
neter sind für das Leben und Wollen einer Kommunität? • Von der Welt her gesehen, 
scheint uns ein Doppeltes hierzu gesagt werden zu sollen. Für die psychologische Situation 



Im Spiegel der Zeit 137 

der Frau bedeutet in der Tat jene Totalität eine nicht geringe Gefahrenquelle, weil ihre 
Struktur sie nur unter bestimmten Voraussetzungen zu verarbeiten vermag. Diese Voraus- 
setzungen würden in der Schau aus der Welt darin bestehen, daß die Gnade das schlechthin 
entscheidende Fundament des Weges zur Heiligung sein will • mit aller Konsequenz bis ins 
natürlichste Sein gelebt • und daß hinter jeder disziplinären Frage letztlich das Bild Jesu 
Christi steht. Das heißt für unsern. Fall etwa so: Türenzuschlagen, Milchverschütten, Still- 
schweigenbrechen werden nicht in Sündenangst vermieden, sondern sind Dinge, die dem 
Wesen ehrfürchtigen Dienens am Nächsten in irgendwelcher Form abträglich werden könn- 
ten. Warum kann denn diese junge Schwester • und gewiß nicht sie allein • das unaus- 
gesetzte •Ich klage an" bei sich und anderen nicht mehr hören? Weil sie nicht gelehrt 
wurde, die kleinen Dinge in eine große Linie zu bringen, weil sie hinter den Regeln keine 
Liebe spürte. Aber • und das ist unsere ernsteste Frage an dieser Stelle: ist das wirklich 
Verzeichnung? Sicher sind Grotesken in den Film eingeflossen und verzerren in ärgerlicher 
Weise die Realität. Denn wer wollte übersehen, daß zumindest in den Klöstern deutschen 
Bereiches sehr bewußt an Reformen gearbeitet wird? Und leider ist der Film keineswegs 
frei von Indiskretionen, die für den Laien kaum weniger peinlich sind als für die Ordens- 
frauen. Und dennoch bleibt die Frage, an der wir nicht vorbeigehen dürfen: Werden die 
jungen Menschen nicht doch häufig durch eine ihnen unerklärliche Kühle erschreckt? Ist diese 
wirklich nur der Ausdruck notwendiger Loslösung und nicht doch letztlich bestimmt von 
unaufgearbeiteter Angst und Enge? Führt nicht der Weg oft allzu lange an der Peripherie, 
ohne den Sinn, das Wesentliche aufleuchten zu lassen? Das Mädchen von heute hat doch 
einen Grad geistiger Bewußtheit und Eigenständigkeit erreicht, daß es erkennen möchte, 
wie und weshalb es einen Weg gehen soll. Es ist stärker als frühere Generationen geneigt 
zur Kritik, aber zugleich fähiger zum Durchstoß auf das Wesentliche hin. 

4. Kampf und Einsamkeit 

•Muß ich denn wirklich den Glockenschlägen gehorchen, wenn Krankenbett oder Mikro- 
skop mich festhalten?" Auch der Christ in der Welt wird die Antwort der Oberin zurecht- 
bestehen lassen müssen: Ins Kloster gehen ist etwas anderes als Liebe zur Krankenpflege 
und Interesse für Medizin. Aber warum läßt man einen ringenden Menschen mit dieser 
kategorischen Antwort allein? Wiederum fällt es schwer zu glauben, daß dies nur filmische 
Verzeichnung ist. Muß es so weit kommen, daß die Beziehung der jungen Schwester zu dem 
Missionsarzt nur getragen ist von eiserner Beherrschung, die schließlich zerbrechen muß •- 
wenigstens innerlich? Und das Ende dieses heißen Mühens um echten Gehorsam? Ein ver- 
meidbarer Irrtum! Denn Gehorsam und Kreuz stehen zu nahe beieinander • nicht nur für 
den klösterlichen Menschen •, als daß nicht naturnotwendig der Widerstand von innen 
dagegenstünde. Der nach Wahrhaftigkeit ringende Mensch in seinen einsamen Zweifeln 
meint, Gott nicht betrügen zu dürfen und klagt sich bitter und verzagt seines •inneren Mur- 
rens" an. Ist aber dieses nicht gerade darum so stark, so leidenschaftlich bis zum Haß ge- 
stiegen, weil man ihm nicht gezeigt hat, worin Gehorsam besteht und was er nicht ist? Er ist 
nicht oder doch keineswegs immer die Zustimmung des Gemütes. Und weil dieses in der 
fraulichen Struktur naturgemäß stark bestimmend ist, wird seine mangelhafte Bereitschaft 
für •Betrug Gottes" angesehen. Gehorsam ist ebenfalls nicht die unbändige Anstrengung 
des Willens, darin hat jener scharfsinnige Missionsarzt wohl nicht unrecht. Verkrampfun- 
gen, Kälte, Neurosen sind die im Leben der Kommunitäten nicht seltenen Ausdrucksformen 
für solche Fehlentwicklungen. Vielleicht ist Gehorsam ebensosehr Geheimnis wie die Gnade 
eines ist. Vielleicht ist er jenes tiefvertrauende unermüdliche Ringen um den Weg zu Gott, 
wissend um alles eigene Nein, um die Fraglichkeit auch allen Mühens. Warum war niemand 
da • außer vielleicht der mütterlichen Frau in der Nervenheilanstalt, der die junge Schwe- 
ster jenes Dennoch als Gehorsamsinhalt gelehrt hätte? 

5. •Die weltliche Nonne" 

Was meint dieses merkwürdige Wort in den fast leidenschaftlichen Versuchen des Arztes, 
seine begabteste Assistentin dem •Unfug" des Klosterlebens zu entreißen? Gemeint ist die 
Fähigkeit zur Durchdringung ins Wesentliche aller Lebenserscheinungen, die Bereitschaft 



138 Im Spiegel der Zeit 

zur Hingabe, die ganze Größe weltgebundenen Dienens, wie dieser Arzt selbst sie verkör- 
pert. Sicher ist, daß all diese Möglichkeiten in der jungen Schwester liegen. Und für die 
heutige Weltsituation des Christen ist die Erscheinung dieses Typs auch weithin zutreffend. 
Und wenn es solche Formen der Ganzhingabe auch in der Welt gibt, wenn darin zugleich 
die geistige Eigenständigkeit gewahrt bleibt, wenn die Persönlichkeitswerdung offenbar 
ohne Brechung vor sich gehen kann • warum dann der tiefe Gewissenskampf der Schwester 
Lukas? Warum dann überhaupt noch klösterliche Lebensformen? Wir dürfen an dieser 
Frage junger Christinnen nicht vorbeigehen. Und zeigt nicht die zunehmende Bedeutung 
der Säkularinstitute die Berechtigung neuer religiöser Lebensgestaltung nur zu deutlich? 
Gehen wir in der Beantwortung von außen nach innen. Wer die Säkularinstitutsbewegung 
aufmerksam beobachtet, wird feststellen, daß das Streben nach mutterhäuslicher Bindung mit 
der Länge des Bestehens wächst. Es scheint, daß diese Form auch heute noch für einen 
großen Teil sozial tätiger Frauen das Beste an Entfaltungsmöglichkeiten, an Lebenshilfe 
bietet. Freilich ist unbestreitbar, daß eine echte Spannung zwischen Persönlichkeitsentwick- 
lung und Dienen in Gemeinschaft unvermeidbar ist. Und es wird Menschen geben • auch 
Franz von Sales spricht in seiner Philothea schon von ihnen •, die in der Gemeinschaft 
•ihre Gottseligkeit verlieren". Also nicht erst Menschen heutiger Prägung! • Aber ob ein 
Mensch den Weg der Hingabe allein oder in Gemeinschaft gehen kann und soll, wird Gott 
immer neu geheimnisvoll entscheiden. Sache der Einzelnen bleibt nur, diesen oder jenen 
Weg ganz zu gehen, d. h. hingegeben. Und Sache der Kommunitäten wird es sein, nicht zu 
versagen, wo Gott rufen will. 

6. Audiatur et altera pars! 

Es scheint ein verborgenes Gesetz in Gottes Walten zu sein, daß er dem Einzelnen und 
einer Gesamtheit den Weg seiner Liebe durch widrige Mächte weisen will. Und so könnte 
es sein, daß auch dieses vielschichtige, oft schwer deutbare Geschehen des vorliegenden Films 
einen tiefen, liebenden Ruf des Herrn aller Berufungen enthält. Es ist der Ruf an die Klöster 
einerseits, an den jungen Menschen, der sein Leben zu gestalten beginnt, andererseits. War- 
um sollten beide Teile ihn überhören oder doch um ängstlicher Bewahrung willen glauben, 
rundweg ablehnen zu müssen? Die junge Christin wird durch dieses Filmerlebnis gefragt, 
wo denn ihre Ganzhingabe sei, wo denn sie in ihrem einmaligen Leben den Ort dazu findet. 
• Und die Ordensgemeinschaften werden unablässig um den Durchbruch zum Wesen der 
Nachfolge Christi in der Welt von heute ringen müssen. Und sie werden dabei fragen, ob 
das, was sie als Mangel an der Jugend ansehen oder als über ihre Kommunität verhängten 
göttlichen Willen, nicht zu den Dingen gehört, die dem Menschen zu gestalten aufgegeben 
sind. Das Ineinander von göttlichen Fügungen und menschlichem Versagen wird bleiben 
und gehört zum Leid des Christen. Aber er wird es tragen, wenn er sich der Wahrheit zu 
stellen bereit ist, wo und wie immer Gott sie ihm kundtut. Ilse-Maria Geßner 




