
Die Eucharistie als sakramentale Gegenwart des 
Heilsereignisses »Jesus« nach dem ältesten Abendmahlsbericht 

Von Johannes B e t z , Bamberg 

Die Eucharistie ist die unerfindliche, alles menschliche Erwarten völlig über- 
steigende Abschiedsgabe Jesu an die Seinen. Die Religionsgeschichte weiß von 
keiner anderen Religion auf dem weiten Erdenrund, in der ein Gott oder ein gött- 
licher Herold (Religionsstifter) sich selbst als Speise für die Seinen hinterlassen 
hätte. Das Abendmahl ist daher nicht Niederschlag menschlichen Denkens, in ihm hat 
sich nicht die Sehnsucht der Irdischen nach der Vereinigung mit der Gottheit sicht- 
baren Ausdruck verschafft. Vielmehr ist es nur als das überraschende Vermächtnis 
Jesu zu verstehen, es hat seinen einzigen Entstehungsgrund im Stiftungswillen und 
in der Erlösungsabsicht des Herrn. Wesen und Sinngehalt der Eucharistie können 
daher nur aus dem Stiftungswillen Jesu abgelesen werden, wie er in den biblischen 
Einsetzungserzählungen niedergelegt ist. 

Die Stiftungsworte Jesu sind uns im NT in vier Perikopen überliefert, von denen 
Lukas und Paulus einerseits, Markus und Matthäus andererseits je eine zusammen- 
gehörende Gruppe bilden. Alle vier Berichte bieten eine knappe • fast möchte uns 
dünken: zu knappe • Darstellung des Gründungsmahles Jesu. Diese Kürze ist 
bedingt durch die Herkunft der Berichte aus der urkirchlichen Liturgie, die nur das 
Wesenhafte, für alle Zeiten Gültige an der Feier hervorhebt und auf alle weiteren 
Erläuterungen und Erklärungen verzichtet, da sie sich an bereits Eingeweihte wen- 
det. Alle vier Einsetzungserzählungen schildern das gleiche Erlebnis an Jesu letztem 
Lebensabend. In sachlich nahe verwandten, wenn auch nicht völlig gleichen Worten 
erläutern sie die von Jesus dargereichten Gaben, das gebrochene Brot und den 
gesegneten Wein. Es verlohnt sich aber der Mühe, die Verschiedenheiten der Berichte 

ernst zu nehmen. Die unzweifelhaft richtige Erkenntnis, daß jedesmal das gleiche 

Geheimnis beschrieben wird und die gleichen Gaben erläutert werden, verleitet die 

Erklärer oft dazu, allzu schnell alle Berichte auf die gleiche Ebene zu transponieren 
und unversehens von den Aussagen der einen Berichtsform zu denen der anderen 
hinüberzuwechseln. Und doch hat jede Überlieferungsform ihre eigene Theologie 
und gibt Jesu Stiftungswillen mit bestimmten Nuancierungen und Akzentuierungen 
wieder. Unser besonderes Interesse verdient natürlich die älteste Berichtsform, also 
jene, die das früheste Stadium der Überlieferung wiedergibt und dem Abendmahl 
Jesu zeitlich am nächsten steht. Es spricht von vornherein alle Wahrscheinlichkeit 
dafür, daß sie die Stiftungsworte Jesu am genauesten erhalten hat. 

Die älteste Berichtsform aber liegt, darin stimmen heute die meisten Abend- 
mahlsforscher überein, in der bei Lukas und Paulus fließenden Überlieferung vor. 
Deren Einsetzungserzählungen erweisen sich als leichte Überarbeitungen eines 
gemeinsamen Grundberichtes, der in der frühen Gemeinde von Antiochien ver- 
wendet wurde. Er kann bis an den Anfang der Vierziger Jahre zurückdatiert werden 
und kommt damit relativ nahe an Jesu Stiftungsmahl heran. Er wurde jedoch nicht 



Eucharistie als sakramentale Gegenwart des Heilsereignisses •Jesus" 167 

erst im griechischen Antiodiien, sondern nach Ausweis seiner semitisierenden Sprach- 
form bereits auf palästinensischem Boden formuliert. Seine Heimat dürfen wir daher 
in Jerusalem suchen. Die von Lukas und Paulus bezeugte antiochenische Version hat 
aber bereits Wendungen, die sich bei näherem Zusehen als hellenisierende Um- 
schreibungen und Weiterbildungen zu erkennen geben. So sagt sie in dem partizi- 
pialen Zusatz zum Brotwort vom Leibe Jesu aus, er werde hingegeben •für euch". 
Die markinische Tradition hingegen verkündet in ihrem • beim Kelch stehenden • 
Zusatz, das Blut Jesu werde vergossen •für viele". Die Wendung •für viele" ist im 
Anschluß an Is 53, 12 gebildet und sprachlich ein ausgesprochener Semitismus, der 
inklusive Bedeutung hat, also nicht eine Vielheit im Gegensatz zur Gesamtheit, son- 
dern die (viele umfassende) Gesamtheit bezeichnet, die Gesamtheit des Heilsvolkes 
aus Juden und Heiden. Auf griechischem Boden war dieser Ausdruck •für viele" 
mißverständlich, er wurde darum in das sprachlich einfachere •für euch" abgeändert. 
Sachlich drückt die antiochenische Wendung das gleiche aus, nämlich daß auch die 
ehedem heidnischen Antiochener in das von Jesus für alle erworbene Heil einbezo- 
gen sind. So dürfen wir annehmen, daß der antiochenische Abendmahlsbericht in 
seiner palästinensischen Ausgangsform ursprünglich ebenfalls die Wendung •für 
viele" bot. Dieser antiochenisch-palästinensische Grundbericht hatte etwa folgende 
Gestalt: 

•Und er nahm Brot, sprach darüber den Segen, brach und gab es ihnen; und 
sagte: ,Dies ist mein Leib, der für die Vielen dahingegeben wird. Dies tut zu mei- 
nem Gedächtnis!' Desgleichen auch den Kelch nach dem Mahle mit den Worten: 
,Dieser Kelch ist der Neue Bund in meinem Blute'." 

Die vorangehenden literarkritischen Überlegungen dürfen mehr als nur akade- 
misches Interesse beanspruchen. Denn sie ermittelten uns das älteste wissenschaftT 
lieh rekonstruierbare Stadium der Abendmahlsüberlieferung. Der erarbeitete 
Grundbericht (dem die lukanische Fassung [Lk 22, 19•20b] mit Ausnahme des •für 
viele" weithin nahekommt), stellt die Berichtsform des urapostolischen Kerygmas 
dar, das wesentlich Bezeugung des in der Gemeinschaft mit Jesus unmittelbar 
Erlebten, Bericht von Augen- und Ohrenzeugen sein will. Er führt uns daher nicht 
nur zeitlich, sondern auch sachlich an Jesu Stiftungsmahl heran. Mit hinreichender 
Deutlichkeit läßt er die geistige Atmosphäre, die ideellen Voraussetzungen erken- 
nen, die Jesus bei seiner Stiftung leiteten. Und zwar klingen die Abendmahls- 
worte gerade in der urapostolischen Formulierung sprachlich wie sachlich an die 
alttestamentlichen Aussagen über den Gottesknecht aus dem zweiten Teil des Pro- 
pheten Isaias an. Sie stellen aber in dieser Hinsicht nicht ein vereinzeltes Faktum 
in der Verkündigung Jesu dar, bilden vielmehr nur das bedeutsame Schlußglied in 
der Kette jener Aussagen, in denen der Herr seine Aufgabe als Erfüllung des 
heilsgeschichtlichen Erlösungswerkes des alttestamentlichen •Ebed Jahwe" (Gottes- 
knechtes) umschreibt. 

Dieser geheimnisvolle Gottesbote wird vom Propheten als hoheitsvoll-herr- 
sdierliche, zugleich aber auch als leidende Gestalt gezeichnet. Hoheitsvoll ist er, 
sofern der Geist Gottes auf ihm ruht und ihn zur Verkündigung der Wahrheit 
und Freudenbotschaft befähigt (Is 42,1; 61,1), sofern in seiner Person ein (neuer: 
42, 9) Bund Gottes mit dem Volke konstituiert wird (42, 6; 49, 8) und er •Licht der 



168 Johannes Betz 

Heiden" (42, 6) ist. Der gleiche •Ebed Jahwe" erscheint aber auch als Märtyrer, der 
ein klägliches Fiasko erleben muß (49, 4), den man schlägt, rauft, schmäht und 
anspeit (50, 6); er wird uns vorgestellt als Mann der Schmerzen (53, 3), der unsere 
Schmerzen auf sich lud (53, 4), der wegen unserer Verschuldung durchbohrt und zer- 
schlagen (53, 5), mißhandelt und wie ein Lamm zur Schlachtbank geführt ward, 
ohne seinen Mund aufzutun (53, 7), der sein Leben in den Tod ausleerte und sich 
unter die Frevler zählen ließ (53, 12). Er nimmt aber dieses Leiden in stellvertre- 
tender Sühne für unsere Frevel auf sich (53,11), trägt die Sünden der Vielen und 
tritt für die Frevler ein (53, 12). Zum Lohn dafür erfährt er eine beispiellose Ver- 
herrlichung: er wird erhöht (52, 13), er wird viele Völker (kultisch) besprengen 
(52, 15), er wird Nachkommen schauen (53, 10). 

Dieses von der Prophetie beschriebene Werk zu vollführen, weiß Jesus sich geru- 
fen. Es sprechen manche Gründe für die Vermutung, daß ihn bereits die Himmels- 
stimme bei der Taufe auf diese Bestimmung hinweist. Der Ausruf: •Dieser ist 
mein geliebter Sohn, an dem ich mein Wohlgefallen habe" (Mt 3, 17), erinnert sehr 
an das Berufungswort in Is 42, 1: •Siehe da mein Knecht, ... mein Erwählter, der 
mir wohlgefällt." Der Zusammenhang der neu- mit der alttestamentlichen Prokla- 
mation tritt noch klarer zutage, wenn wir berücksichtigen, daß die übliche grie- 
chische Wiedergabe für •Knecht", nämlich italc,, auch •Sohn" bedeuten kann. In 
Nazareth eröffnet dann Jesus seine Predigt mit dem Anspruch, die Ebedverheißung 
von Is 61, 1 f. (aber ohne die Racheandrohung!) sei an ihm in Erfüllung gegangen. 
Der Gottesknechtauftrag weist ihn aber vor allem auf den Weg der Passion. In 
dreimaligen Leidensankündigungen bereitet er seine Jünger darauf vor, daß Mar- 
tyrium, Tod und Auferstehung als ein heilsgeschichtliches •Muß" vor ihm stünden. 
Ähnlich wendet er auch das Psalm wort (117, 22 f.) von der Verwerfung des Steines 
und seiner Wiederaufrichtung als Eckstein auf sich an (Mk 12, 10 f.). Das •Muß" 
des Leidens ergibt sich für ihn aus der Übernahme des Werkes des Gottesknechtes. 
In lapidarer Kürze faßt er diese Aufgabe zusammen: •Der Menschensohn ist nicht 
gekommen, sich dienen zu lassen, sondern zu dienen und sein Leben zu geben als 
Lösegeld an Stelle der Vielen" (Mk 10, 45). 

Mehr noch als daß er sein Werk als Gottesknecht lehrt, lebt und verwirklicht er 
es. Die alttestamentliche Prophetie von der sühnenden Leidensgestalt tritt um so 
deutlicher vor seine Seele, je drohender sich das Verhängnis über seinem Haupte 
zusammenballt. Er weicht dem Martyrium nicht aus, was er hätte tun können, er 
ergreift es, bejaht es und gestaltet es zum gewollten Sühnetod für die Menschen 
um, immer mit dem Blick auf Is 53. Vor dem Gang nach Gethsemane, beim Auf- 
bruch aus dem Abendmahlssaal zitiert er • es ist im ganzen Evangelium das 
einzige Mal • einen Vers aus jenem Kapitel sogar wörtlich: •Denn ich sage euch, 
dieses Schriftwort muß an mir erfüllt werden: ,Und er wurde unter die Übel- 
täter gerechnet' (Is 53,12). Ja, das für mich Bestimmte kommt zum Abschluß." 
Vorher aber stiftete er sein kostbarstes Vermächtnis, das Abendmahl, in dem er 
sein Wesen und Walten als Gottesknecht in einer sakramentalen Handlung erhellt 
und erläutert, niederlegt und hinterläßt. In Wort und Tat und Gabe stellt er sich 
als den neutestamentlichen •Ebed Jahwe" dar, sein Werk als dessen erlösende 
Heilstat. Aus solcher Überzeugung heraus segnet er das Brot, reicht es zum Genuß 



Eucharistie als sakramentale Gegenwart des Heilsereignisses •Jesus" 169 

dar und erläutert es als seinen •Leib, der für die Vielen dahingegeben wird". 
Diese Charakterisierung seines Leibes nimmt die Aussage von Is 53,12 (LXX) auf, 
daß der Gottesknedit in den Tod dahingegeben werde und die Sünden der Vielen 
trage. Die Formel des Brotwortes •für die Vielen" (ijjtep JTOXWöV) findet sich zwar 
nicht wörtlich in Is 53, ist aber • wie das •anstatt der Vielen" (ctvTi jtoXXmv) in 
Mk 10,45 • Gottesknechtstheologie in kürzester Form. Sie zeichnet Jesus als 
Heilsperson, die die Gesamtheit der Menschen repräsentiert, an ihrer Stelle und 
ihnen zugunsten stirbt und so eine neue Heilswirklichkeit schafft. Auf derselben 
Linie liegt das Wort zum Kelch. Da er diesen als •den Neuen Bund in meinem 
Blut", erläutert, nimmt er den Gottesknechtstitel •Bund" von Is 42, 6 und 49, 8 auf. 
Das Attribut •neu" trägt die mit dem Ebed gegebene Wirklichkeit auch schon bei 
Isaias (42, 9). Die Beifügung •in meinem Blute" aber kennzeichnet die Gestalt des 
Ebed als Märtyrer, der sein Blut vergießt. Diese sprachlichen und sachlichen Berüh- 
rungspunkte erheben es über jeden Zweifel, daß Jesus sein Abendmahl in Verwirk- 
lichung seines Gottesknechtsberufes vollzieht. 

Allein nicht nur in seinen Worten, auch durch seine Handlung greift Jesus auf 
prophetische Tradition zurück. Das Abendmahl ist nämlich zugleich Taiprophetie. 
Es steht damit in der Linie der prophetischen Offenbarung, die immer durch das 
Ineins von Wort und Tat gekennzeichnet ist. So hatte einst auch Jeremias durch das 
Schicksal seiner auf Gottes Geheiß abgeschnittenen, teils verbrannten, teils zer- 
stückelten, teils im Winde verstreuten Haare das drohende Unheil für die Stadt 
Jerusalem angezeigt und symbolisiert (Jer 5, 1•5). Solche Tatprophetie aber stellt 
ein zukünftiges Geschehen nicht nur objektivierend fest, sie führt dieses geradezu 
herauf. Sie ist nicht nur ein Bild des Kommenden, sondern selbst die Ouvertüre des 
Geschehens, das ja nicht bloß Ergebnis innergeschichtlicher Kausalität ist, sondern 
zugleich von Gott vermittels der Zweitursachen heraufgeführte Wirklichkeit. Das 
prophetische Wort ist nicht bloß konstatierend, es hat vielmehr teil an der gött- 
lichen Kausalität. Es kehrt nicht leer zurück, sondern wirkt, was es ausspricht (Is 
55,10), und garantiert die Vollendung des Angekündigten. Daher zeigt die Tat- 
prophetie ein Geschehen nicht nur an, sondern setzt es bereits gegenwärtig. 

Von hier aus wird auch das Abendmahl Jesu verständlich. Ist es auch nicht Un- 
heilsprophetie, sondern Heilsprophetie, so doch Prophetic Jesus kündigt im Worte 
seinen bevorstehenden Tod an: sein Leib wird für die Vielen dahingegeben wer- 
den. (Das hier stehende Partizip Präsens ,8iö6[ievov' hat eine futurische Note.) Jesus 
zeichnet seinen Tod nicht als unentrinnbare Tragik, sondern als von ihm bewußt 
ergriffenes Sühnewerk, als Hingabe anstatt und zugunsten der Vielen. Wenn diese 
Hingabe passivisch umschrieben wird, wenn also der Initiator dieses Geschehens 
nicht genannt wird, so dürfen dafür aber nicht die Menschen gehalten werden; ihr 
Anteil an Jesu Tod kann nicht als Hingabe, sondern muß als Hinmordung gekenn- 
zeichnet werden. Initiator dieser Hingabe ist Gott1, ihr Subjekt2 und Objekt ist 
Jesus selbst. Wenn sie passivisch ausgedrückt ist, so ist dies ehrfürchtige Umschrei- 

1 Vgl. Joh 3, 16: •So sehr hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen eingeborenen Sohn 
dahingab"; dazu Rom 8,32. 

2 Vgl. Mk 10,45 und die im NT häufige Wendung, •Jesus habe sidj dahingegeben": Gal 
1,4; 2,20; Eph 2, 2. 25; 1 Tim 2, 6; Tit 2, 14; ferner Joh 10,11. 



170 Johannes Betz 

bung des Handelns Gottes. (Audi Paulus meint in der Einleitung seines Abendmahls- 
berichtes nicht die •Nacht, in der er verraten wurde", sondern •die Nacht, in der er 
[von Gott] dahingegeben wurde"!) Die Hingabe Jesu besteht in seiner Über- 
antwortung an die Menschen, in seiner Auslieferung in den Tod. Was Jesus so im 
Worte ankündigt, unterstreicht und versinnbildet er noch durch die Handlung: 
durch die Darreichung (des sakramentalen Brotes als) seines Leibes zum Genuß 
symbolisiert er die Hingabe dieses Leibes in den Tod. So bindet er den heils- 
geschichtlichen Akt der Kreuzesdarbringung in den sakramentalen Akt der Dar- 
reichung hinein. In der Darreichung der isakramentalen Gaben zum Genuß erlangt 
die Hingabe des Leibes Jesu in den Tod sakramentale Gegenwart, Aktualpräsenz. 
Das über das Brot gesprochene Wort von der Hingabe seines Leibes am Kreuz wirkt 
schon jetzt im Abendmahl diese Hingabe. Die Hingabe der Person Jesu beginnt 
also nicht erst am Kreuze, sie beginnt bereits jetzt hier im Abendmahl, ja nach dem 
Hebräerbrief (10, 5 ff.) beginnt sie schon mit der Inkarnation. Die Kreuzigung ist 
Höhepunkt und deutlichster Ausdruck dieser Hingabe auf der Ebene des Historisch- 
Phänomenalen und zugleich schauerlich sichtbare Auswirkung der menschlichen 
Bosheit. Das Abendmahl aber enthüllt die Eigentlichkeit und innere Wirklichkeit 
dieser Hingabe, ihre metahistorische Hintergründigkeit, und ist Zeugnis unergründ- 
barer Liebe, die noch den unerhörten Frevel der Menschen in Segen für sie umwan- 
delt. Ausdruck dessen ist gerade der sakramentale Akt der Darreichung des Leibes 
und Blutes zum Genuß, in dem Jesus den heilsgeschichtlichen Akt seiner Kreuzes- 
hingabe vorausnimmt, vergegenwärtigt und in den sakramentalen Gaben den Men- 
schen zuwendet. 

Die Wirklichkeitsfülle des Abendmahls erschöpft sich nicht in der Vergegen- 
wärtigung • der Heilste^, sie vollendet sich in der Gegenwart der Heilsperson des 
Gottesknechtes. Jesus proklamiert die gespendeten Gaben als seinen Leib und als 
personhaften Bund in seinem Blut. Zwar kann das vielberufene und vielumstrittene 
•ist" der Offenbarungsworte zu Brot und Wein wegen seiner Mehrdeutigkeit im 
Bibelgriechisch die realpräsentische Interpretation nicht erzwingen. Aber Jesu Worte 
ergehen ja im Rahmen der Tafprophetie; sie wirken daher auch, was sie ausspre- 
chen, sie machen die irdischen Dinge wirklich zu seinem Leib und Blut. Schließlich 
und letztlich aber erhebt der Akt der Darreichung den Sinn dieser Sätze über jeden 
Zweifel. Jesus reicht die Gaben als seinen Leib und sein Blut dar, und die Jünger 
genießen sie als die so prädizierte Wirklichkeit. Und da auch die leisteste Andeutung 
eines bloß bildlichen Verständnisses fehlt, kann nur die realpräsentische Auffassung 
des Abendmahls zur Recht bestehen. 

Das eucharistische Brot ist demnach wesenhaft, nicht nur gleichnishaft Jesu Leib. 
Was will aber das Wort •Leib" in Jesu Brotspruch besagen? Bei der Erforschung 
seines Sinngehaltes geht man vielfach so vor, daß man •Leib" als Korrelatbegriff 
zu •Blut" auffaßt, also ein spezifisches Begriffspaar •Leib und Blut" voraussetzt 
und von diesem aus exegesiert. Nun gibt es zwar in der Bibel ein ähnliches mit Blut 
zusammengesetztes Wortpaar. Es lautet aber •Fleisch und Blut" und bezeichnet 
entweder den ganzen Menschen in seiner Erdenhaftigkeit, geschichtlichen Vergäng- 
lichkeit und Gegensätzlichkeit gegen Gott3, oder auch die bei der kultischen Opfe- 

5 Vgl. Mt 16, 17; 1 Kor 15, 50; Gal 1, 16; mit Umstellung: Eph 6, 12; Hebr 2, 14. 



Eucharistie als sakramentale Gegenwart des Heilsereignisses •Jesus" 171 

rung voneinander getrennten und als Opfermaterie verwendeten Bestandteile des 
Opfertieres4. Aber in beiden Fällen gebraucht die Bibel niemals den im Brotwort 
stehenden Terminus atöuct (»Leib"), sondern immer andere Vokabeln (acip?;, VCQECIC; 

= Fleisch). Diese zunächst unscheinbare philologische Beobachtung hat für das Ver- 
ständnis des Abendmahls weittragende Bedeutung. Das Brotprädikat •Leib" darf 
nicht als feststehender Komplementärbegriff zu •Blut", und somit als von diesem 
getrenntes Opferfleisch, muß vielmehr aus sich selbst erklärt werden. Das entspricht 
auch genau der Situation beim Stiftungsmahl Jesu, wo der sakramentale Brotakt 
durch das ganze Mahl vom Kelchakt getrennt war, die Erläuterung des Brotes daher 
auch ohne Kelchwort verständlich sein mußte. 

Der Sinngehalt des Begriffes •Leib" ist daher aus diesem selbst zu erheben. Er 
tritt klarer zutage, wenn wir auf das von Jesus gesprochene semitische (hebräische 
oder aramäische) Urwort zurückgreifen. Maßgeblich ist also nicht das abendlän- 
dische Leibverständnis, sondern die semitische Anthropologie. Diese aber lebt von 
der grundlegenden Überzeugung, daß der Mensch einen Leib nicht nur hat, son- 
dern Leib ist. Der Leib wird hier nicht als ein Teil des Menschen aufgefaßt etwa im 
Gegensatz zur Seele • das wäre griechische dichotomische Auffassung •, sondern 
als die Ganzgestalt des Menschen, als die konkrete Ausprägung, Erscheinung, Ver- 
körperung der Person, als das Ich in seiner somatischen Verfaßtheit. In diesem 
Sinne ist auch das als Jesu •Leib" proklamierte eucharistische Brot in Wirklichkeit 
Er selbst in seiner menschlichen Konkretheit, die sakramentale Erscheinungsweise 
seiner ganzen leibhaftigen Person. Diese aber wird nicht in der blassen Weise der 
griechischen Metaphysik, die auf das allgemeine Wesen der Dinge ausgerichtet ist, 
allgemein beschrieben, sondern im partizipialen Zusatz sehr konkret als die Person 
des Gottesknechtes vorgestellt, der dahingegeben wird. Als der dahingegebene 
Gottesknecht, als Opfergabe, als der durch seine Opfertat Gezeichnete wird Jesus 
gegenwärtig. So sind die Realpräsenz seiner Person und die Aktualpräsenz seines 
Heilswerkes unlöslich verbunden und organisch ineinander verwoben. Mit seiner 
Person setzt Jesus auch seinen Opfertod gegenwärtig. Vom grundlegenden Cha- 
rakter des Abendmahles als Todesprophetie aus läßt sich sogar sagen, daß die Real- 
präsenz im Dienste der Aktualpräsenz steht. Jesus vergegenwärtigt seinen Opfertod 
in Gestalt seiner Opfergabe, um dessen Heilsfrucht den Menschen zuzuwenden. 

Die Opfergabe aber ist Er selbst, seine ganze leibhaftige Person. Der ganzheitlich- 
personalen Auffassung des Begriffes •Leib" und der so bezeichneten Speise ent- 
spricht auch die Art, wie die Opferhingabe Jesu dargestellt wird. Es ist die marty- 
rologische Sprechweise. Sich selbst bringt er dem Vater zur Sühne dar, sich selbst 
schenkt er den Menschen als Speise zum Genuß. Das NT kennt zwei vorstellungs- 
mäßige Möglichkeiten, den Opfertod Jesu auszusprechen: einmal die martyrologische, 
nach welcher ein Mensch sich selbst, seine Person für Gott hingibt5, zum anderen 
die (opfer)kulttechnische oder thysiologische, gemäß welcher der Tod in der Begriff- 
lichkeit des Kultopfers umschrieben6 und als Trennung des Fleisches und Blutes 
aufgefaßt wird. Beide Vorstellungsweisen berühren sich eng, beide haben das 
gleiche Ziel, nämlich die Gewaltsamkeit des Todes und dessen Sühnewirkung her- 

* Gen 9, 4; Lev 17, 11.14; Dt 12, 23; 39, 17•19. 
5 Vgl. Anm. 2. • Vgl. Eph 5, 2; Hebr 7, 27; 9, 14.28; 10, 12. 14; Mk 14, 24. 



172 Johannes Betz 

vorzuheben. Die Erwähnung des Blutes drängt die Gedanken leicht in die Richtung 
des Kultopfers, da Blut das hauptsächliche Opfermittel beim Kult ist. Gleichwohl 
darf die spezifische Verschiedenheit der beiden Opferauffassungen nicht übersehen 
werden. Sie wirkt sich vor allem in der Fassung der Opfergabe aus. Beim thysiolo- 
gischen Opferbegriff erscheint als solche neben dem Blut das von diesem getrennte 
Opferfleisch; in der martyrologischen Fassung aber die ganze Person. Diese martyro- 
logische Fassung liegt im urapostolischen Brotwort vor. Allzu einseitig war in der 
Vergangenheit der Blick der Erklärer von der kulttechnischen Opfervorstellung 
gebannt, als ob diese die alleinige Möglichkeit wäre, den Opfergedanken auszu- 
drücken. Es soll freilich nicht verkannt werden, daß die gesonderte Gegenwärtig- 
setzung des Blutes leicht zur kulttechnischen Deutung verleitet. Diese mag auch als 
sekundäres Motiv im Hintergrund stehen. Aber primär und grundlegend ist für das 
älteste Brotwort in seiner urapostolischen Version die martyrologische Orientierung, 
die mit der ganzheitlichen, personalen Fassung des Brotprädikats zusammenstimmt. 

Zum sakramentalen eucharistischen Brot fügt Jesus nach dem Mahle den Kelch. 
In Weise eines klimaktischen Parallelismus unterstreicht, verdeutlicht und ergänzt 
er mit diesem, was er in und mit dem Brot offenbart und verwirklicht. Er prokla- 
miert und realisiert den Kelch(inhalt) als •die Neue Diatheke in meinem Blute". 
Wie wir bereits wissen, greift er in der Prädikation vom Neuen •Bund" auf den 
Gottesknechtstitel von Is 42, 6 (49, 8) zurück. Er verkündet sich damit als den 
universalen Heilsvermittler, der ein neues Verhältnis Gottes zu den Menschen und 
der Menschen zu Gott begründet. Er tut dies aber •in" seinem Blute, d. i. (zunächst) 
kraft desselben. Mit dem Wort •Blut" verbindet sich im biblischen Denken gern die 
Note •vergossen", die Vorstellung von der Blutoergießung. So weist das Blut auf den 
Kreuzestod hin und charakterisiert ebenfalls Jesus als den leidenden Gottesknecht, 
der gerade durch sein Sühnesterben den neuen Bund heraufführt. Das Kelchprädikat 
führt damit die Aussage des Brotwortes weiter, daß Jesus sich an Stelle und zugun- 
sten der Vielen dahingebe. Es muß aber beachtet werden, daß der Tod Jesu nicht 
abstrakt oder mit einem nomen actionis vorgestellt, sondern in seinem substanziellen 
Substrat •Blut", gleichsam mit seinem corpus delicti oder besser corpus salutis vor- 
geführt wird. •Blut" ist nicht bloßes Wortsymbol, sondern Realsymbol des Leidens 
• und es ist Realsymbol nicht nur des Leidens, sondern der leidenden Person. Denn 
im Blut sieht der Semit die Lebenssubstanz (Lev 17, 11. 14; Dt 12, 23). Es gilt ihm 
als die Erscheinungsweise des Lebewesens besonders im Zustand der Blutvergie- 
ßung, des Todeserleidens7. Die ganze Person ist als bluthaft existierende gewisser- 
maßen im verströmenden Blut zusammengefaßt. In diesem Sinne bezeichnet das Blut 
beim Abendmahlskelch den totus Christus als den seinen Heilstod sterbenden 
Gottesknecht. 

Das so verstandene Blut stellt Jesus im Kelch vor die Jünger hin. Und dies nicht 
nur in dem Sinne, daß er ihre Gedanken auf es hinlenkt, so daß es und die mit ihm 
verknüpften Heilstatsachen im gläubigen Bewußtsein der Jünger eine Gegenwart 
gewinnen, sondern vielmehr in dem objektiv-realen Sinn, daß der Kelch sein Blut 
wirklich enthält. Sein prophetisch-schöpferisches Wort deklariert und kreiert den 
Wein zu seinem Blut; die Darreichung des Kelches zum Genuß unterstreicht und das 

' Vgl. Gen 4, 10; 2 Makk 8, 3; Mt 27, 4. 24 f. 



Eucharistie als sakramentale Gegenwart des Heilsereignisses •Jesus" 173 

Trinken der Jünger bestätigt die behauptete Identität von Kelch und Blut. Somit 
ergibt sich auch hier die Realpräsenz der Person Jesu. Und wiederum ist dieser 
gegenwärtig nicht nur allgemein als Person, sondern konkret als der sein Blut ver- 
gießende und so den neuen Gottesbund stiftende Gottesknecht. Auch beim Wein 
verbindet sich mit der Realpräsenz seiner Person die Aktualpräsenz seines Heils- 
werkes. Übrigens bringt schon der Terminus •Kelch", der im Subjekt der Wein- 
erläuterung steht (•Dieser Kelch ist. .."), einen Hinweis auf die Passion. In der 
Sprechweise Jesu ist •Kelch" Symbol für das ihm bestimmte Leiden. •Könnt ihr den 
Kelch trinken, den ich trinke?", fragt er (Mk 10,38) die Zebedäussöhne. In der 
dunklen Stunde am ölberg fleht er zum Vater: •Laß diesen Kelch an mir vorüber- 
gehen" (Mk 14, 36), und zu Petrus spricht er bei der Gefangennahme: •Soll ich den 
Kelch nicht trinken, den mir der Vater gereicht hat?" (Joh 18, 12). 

In Rückschau auf die beiden in ihrer Bedeutung aufgehellten Teilakte tritt nun 
das Wesen des Abendmahls deutlich hervor. In diesem gibt Jesus sich selbst, seine 
leibhaftige, blutgebundene Person zu Speise und Trank hin, um das VTIEQ jtoAXtov 
und pro nobis seines Lebens, Sterbens und Auferstehens zu versinnbilden und zu 
vergegenwärtigen und das daraus fließende Heil uns zuzuwenden. Die Hingabe 
des geweihten Brotes und Kelches dokumentiert und enthält «eine Hingabe im Tod, 
aber bereits auch seine Auferstehung. Sie zeigt ja, daß der Tod nicht das Ende seines 
Erlöserwirkens ist, sondern gerade eine neue Heilswirklichkeit eröffnet. So können 
wir sagen: Das Abendmahl ist die sakramentale Gegenwart der Heilsperson und 
des Heilswerkes Jesu in Gestalt eines Mahles. Das gilt ebenso für das Gründungs- 
mahl Jesus wie für das Wiederholungsmahl der Kirche. Denn im Stiftungsbefehl, an 
dessen Echtheit im Munde Jesu nicht zu zweifeln ist8, legitimiert und ordiniert der Herr 
seine Jünger, das und genau das zu tun, was er getan. Das Urmahl Jesu war prophe- 
tische ante-cipatio seiner Heilstat, das kirchliche Mahl ist deren re-praesentatio. 

Der auszeichnende Charakterzug, der die Eucharistie über die anderen Sakra- 
mente hinaushebt, liegt in der Tatsache, daß nicht allein die Heilsiai gegenwärtig 
wird, sondern zugleich die Person Jesu. Die Heilstat besteht darin, daß Jesus sich 
selbst hingibt für die Vielen, für die Gesamtheit der Menschen. Dabei ist die Person 
Jesu sowohl Subjekt als auch Objekt der Hingabe. Er gibt sich hin. Fragen wir nun, 
als was, in welcher Eigenschaft Jesus in den Abendmahlsgaben zugegen wird, ob als 
Subjekt oder als Objekt der Hingabe, ob als Opferdarbringer oder als Opfergabe, 
so antwortet der Herr selbst nach der ältesten, urapostolischen Fassung des Brot- 
wortes: als dahingegebene Person, also als Opfergabe. Beim Stiftungsmahl steht 
Jesus als das Subjekt noch in historisch-natürlicher Seinsweise da, beim Wieder- 
holungsmahl der Kirche übt der Priester stellvertretend in nomine et persona 
Christi diese Funktion aus. Es wäre an sich denkbar, daß Jesus seine Heilstat sym- 
bolisiert hätte, ohne daß die Opfergabe in ihrem Selbst, in ihrem personalen An-sich 
zugegen wäre. Das Unerhörte der Stiftung Jesu aber besteht gerade darin, daß er 
seine Opfertat zusammen mit und in seiner Opfergabe selbst vergegenwärtigt und 

8 Für die genauere exegetische Begründung • auch bei anderen Punkten dieses Auf- 
satzes • verweise ich auf mein im Druck befindliches Werk: Die Eucharistie in der Zeit der 
griechischen Väter, Bd. II/l: Die Realpräsenz des Leibes und Blutes Jesu im Abendmahl 
nach dem Neuen Testament (Herder Freiburg). 



174 Johannes Betz 

uns hinterläßt. Er hat damit seine Person nicht nur als Mittelpunkt seiner Religion, 
als Inhalt des Heils dargestellt, er hat auch das Wesen seiner Person enthüllt als 
Gabe, als Geschenk an uns, als Liebe, als Erlösung, die diese ihre Haltung zum Men- 
schen in qualvollem Leiden bewährt hat. Jesus wird im Abendmahl gegenwärtig als 
Geopferter, der die Erlösung schon gewirkt und seine Liebe zum Menschen unter Be- 
weis gestellt hat. Die Kommunion ist daher nicht primär und eigentlich geistige Be- 
gegnung mit dem zeitlosen ewigen Logos, wie die alexandrinische Frömmigkeit 
meint, sondern Empfang der Opfergabe Jesus. Sie stellt unter das Kreuz und nimmt 
dessen Frucht entgegen. 

Daraus ergibt sich: Die Realpräsenz der Person Jesu ist nicht ein isoliertes Faktum 
im eucharistischen Geschehen, sondern wächst organisch aus dem Grund- und Ge- 
samtcharakter des Abendmahls als der sakramentalen Gegenwart des Kreuzesopfers 
Jesu heraus. Die Wirklichkeit des Opfers Jesu ist die übergreifende Idee, die die 
einzelnen Seiten der Eucharistie verständlich macht. Deren Wesen können wir daher 
umschreiben als die sakramentale Gegenwart der Opferiaf Jesu mit und in ihrer 
einstigen und einmaligen Opfergabe, kurz des Opfers Jesu. Der Wert der Opfer- 
tat beruht in der Opfergabe, der Wert der Opfergabe in der Person Jesu. Die 
Würde der Eucharistie schließlich liegt darin, daß die Opfergabe in ihrer Selbst- 
heit, daß die leibhaftige Person Jesu gegenwärtig ist. Das unlösliche Zusammen von 
Heilstat und personaler Heilsgabe unterstreichend, können wir das Abendmahl 
bestimmen als sakramentale Gegenwart des Heilsereignisses •Jesus" oder der Chri- 
stustatsache. 

Diese Vergegenwärtigung des Heilsereignisses •Jesus" geschieht aber in Gestalt 
eines Mahles. Die Darbringung der sakramentalen Gaben an die Menschen versinn- 
bildet und vergegenwärtigt die Opfertat Jesu für die Menschen. So ist die Euchari- 
stie Mahlopfer. Die dargereichte Speise und der Trank sind aber Jesus selbst als 
Opfergabe: daher ist die Eucharistie Opfermahl. Die Opfergabe enthält bereits die 
Wirkung der Opfertat, durch die sie hindurchgegangen ist, sie gehört bereits der 
Auferstehungswirklichkeit an. Darum existieren Brot und Wein nicht mehr in 
irdischer Gewöhnlichkeit, an ihnen ist die eschatologische Verwandlung der Dinge 
bereits geschehen. Ein Mahl ist aber nicht bloß zum Ansdiauen oder zum Nach- 
denken oder zur bloß geistigen Erfassung da, sondern zur Einverleibung. In der 
Eucharistie geht der leibhaftige Jesus in leibhaftiger Weise in uns ein, nicht bloß 
in unsere Seele, sondern er ergreift auch unseren Leib, bezieht auch ihn in die Erlö- 
sung ein und weiht ihn zur Auferstehungsherrlichkeit. 

Noch ein letzter Punkt sei angemerkt. Er betrifft die mit dem im Kelchwort 
stehenden Begriff •Bund" angezeigte Realität. Sie ist sozialer Art. Der •Neue 
Bund" ist grundsätzlich Jesus selbst, der als Gottesknecht die gesamte Menschheit 
vertritt und durch seinen Opfertod sein Gottesverhältnis für alle Menschen effektiv 
fruchtbar macht. Das Kreuz ist eine soziale Aktion, der Bund ist ein soziales Phäno- 
men und nicht minder gilt dies von der Eucharistie als dem Sakrament des Opfer- 
todes Jesu. Zunächst ist sie Ausdruck der Zugehörigkeit zum Neuen Bund, dann 
aber auch dessen Vertiefung und Verlebendigung in den Teilnehmern. In denkbar 
innigster Weise werden die Kommunizierenden mit ihrem ganzen Sein mit Christus 
vereinigt. Allein die Bedeutung der Eucharistie liegt nicht bloß in der Begegnung 



Die Eucharistie als Sinnerhellung christlichen Lebens 175 

der Einzelseele mit ihrem Gott. Der gleiche Christus west leibhaftig in allen Kom- 
munizierenden und bindet sie alle zusammen zu seinem universalen, mystischen 
Leib der Kirche (1 Kor 10,17). Er weist den einzelnen auf die Brüder, auf die 
ganze Kirche hin. Die Urkirche hat darum die Eucharistie mit einem sozialen Bru- 
dermahl, einem Liebesmahl (Agape) verbunden. Aber die soziale Funktion der 
Eucharistie erschöpft sich auch noch nicht damit, daß sie den einzelnen in die Chri- 
stusgemeinschaft der Kirche leibhaftig hineinbindet. Sie weist ihn auch hin auf •die 
Vielen", die Noch-nicht-Christen und die Nicht-mehr-Christen, für die Jesus gestor- 
ben ist • und denen er auf dem Wege über die Mission durch die Christen sein Heil 
zuwenden will. So enthält jede Meßfeier einen Missionsauftrag (Ite missa est!), und 
jede Kommunion bedeutet die Übernahme der Missionspflicht. Die Eucharistie dient 
nicht bloß dem Heilsindividualismus, sie dient dem Heilsuniversalismus. Sie ist auch 
in dieser Hinsicht Vermächtnis des Herrn. 

So etwa stellt sich die Eucharistie dar, wenn wir sie im Lichte des ältesten Ein- 
setzungsberichtes zu verstehen suchen. Dieser bietet eine Abendmahlsauffassung 
von unauslotbarer Tiefe und doch von großer Einheit und Geschlossenheit. Wir 
empfinden, daß er nicht nur zeitlich, sondern auch sachlich Jesus am nächsten steht. 
Die einzelnen Stücke des Sakraments, Realpräsenz, Opfer, Kommunion, stehen nicht 
unverbunden nebeneinander, sondern greifen organisch ineinander und sind mit- 
einander verbunden. Der biblische Bericht enthüllt das tiefste Wesen der Eucha- 
ristie: sie ist Zusammenfassung des ganzen Christentums, sakramentale Fortdauer 
des Heilsereignisses •Jesus". 

Die Eucharistie als Sinnerhellung des christlichen Lebens 

Von Leo Scheffczyk, Tübingen 

Die folgenden vier Beiträge gehen auf Vorträge zurück, die auf der Tagung des Zentral- 
komitees der deutschen Katholiken in Ettal vom 25. bis 28. April dieses Jahres in der Ar- 
beitsgemeinschaft XIV •Geistliches Leben" gehalten wurden. Sie suchen die heilstheolo- 
gische und kultische Schau der Eucharistie, wie sie von der Exegese, der Vätertheologie, der 
Dogmatik und der Liturgiewissenschaft in unserer Zeit erarbeitet worden ist, für die Fröm- 
migkeit und im besonderen für das Leben und die Aufgaben des Weltchristen fruchtbar zu 
machen. 

In den folgenden Gedanken geht es um eine Klärung des christlichen Daseins- und 
Selbstverständnisses durch das Licht, das von der Eucharistie her auf die christliche 
Wirklichkeit fällt. Die Möglichkeit einer solchen Sinn- und Seinserhellung des christ- 
lichen Lebens durch das Medium des eucharistischen Opfersakramentes scheint auf 
den ersten Blick nicht ganz einsichtig zu sein, weil man zwar versteht, daß das Sakra- 
ment als Gnadenmittel am Menschen eine ganz bestimmte Wirkung vollbringen 
kann, aber nicht ohne weiteres begreift, wie ein solches Gnadenmittel die ganze 
Wirklichkeit christlichen Lebens aufhellen und tiefer erklären kann. Es ist ja auch 




