Die Eucharistie als sakramentale Gegenwart des
Heilsereignisses »Jesus« nach dem iltesten Abendmahlsbericht

Von Johannes Betz, Bamberg

Die Eucharistie ist die unerfindliche, alles menschliche Erwarten vollig iber-
steigende Abschiedsgabe Jesu an die Seinen. Die Religionsgeschichte weifl von
keiner anderen Religion auf dem weiten Erdenrund, in der ein Gott oder ein gott-
licher Herold (Religionsstifter) sich selbst als Speise fiir die Seinen hinterlassen
hatte. Das Abendmahl ist daher nicht Niederschlag menschlichen Denkens, in ihm hat
sich nicht die Sehnsucht der Irdischen nach der Vereinigung mit der Gottheit sicht-
baren Ausdruck verschafft. Vielmehr ist es nur als das iiberraschende Vermachtnis
Jesu zu verstehen, es hat seinen einzigen Entstehungsgrund im Stiftungswillen und
in der Erlésungsabsicht des Herrn. Wesen und Sinngehalt der Eucharistie konnen
daher nur aus dem Stiftungswillen Jesu abgelesen werden, wie er in den biblischen
Einsetzungserzahlungen niedergelegt ist.

Die Stiftungsworte Jesu sind uns im NT in vier Perikopen iiberliefert, von denen
Lukas und Paulus einerseits, Markus und Matthius andererseits je eine zusammen-
gehorende Gruppe bilden. Alle vier Berichte bieten eine knappe — fast méchte uns
diinken: zu knappe — Darstellung des Griindungsmahles Jesu. Diese Kiirze ist
bedingt durch die Herkunft der Berichte aus der urkirchlichen Liturgie, die nur das
Wesenhafte, fir alle Zeiten Giiltige an der Feier hervorhebt und auf alle weiteren
Erlauterungen und Erklirungen verzichtet, da sie sich an bereits Eingeweihte wen-
det. Alle vier Einsetzungserzihlungen schildern das gleiche Erlebnis an Jesu letztem
Lebensabend. In sachlich nahe verwandten, wenn auch nicht vollig gleichen Worten
erlautern sie die von Jesus dargereichten Gaben, das gebrochene Brot und den
gesegneten Wein. Es verlohnt sich aber der Miihe, die Verschiedenheiten der Berichte
ernst zu nehmen. Die unzweifelhaft richtige Erkenntnis, dafl jedesmal das gleiche
Geheimnis beschrieben wird und die gleichen Gaben erlautert werden, verleitet die
Erklarer oft dazu, allzu schnell alle Berichte auf die gleiche Ebene zu transponieren
und unversehens von den Aussagen der einen Berichtsform zu denen der anderen
hiniiberzuwechseln. Und doch hat jede Uberlieferungsform ihre eigene Theologie
und gibt Jesu Stiftungswillen mit bestimmten Nuancierungen und Akzentuierungen
wieder. Unser besonderes Interesse verdient natiirlich die dlteste Berichtsform, also
jene, die das fritheste Stadium der Uberlieferung wiedergibt und dem Abendmahl
Jesu zeitlich am néchsten steht. Es spricht von vornherein alle Wahrscheinlichkeit
dafiir, daf sie die Stiftungsworte Jesu am genauesten erhalten hat.

Die alteste Berichtsform aber liegt, darin stimmen heute die meisten Abend-
mahlsforscher {iberein, in der bei Lukas und Paulus flieflenden Uberlieferung vor.
Deren Einsetzungserzihlungen erweisen sich als leichte Uberarbeitungen eines
gemeinsamen Grundberichtes, der in der frithen Gemeinde von Antiochien ver-
wendet wurde. Er kann bis an den Anfang der Vierziger Jahre zuriickdatiert werden
und kommt damit relativ nahe an Jesu Stiftungsmahl heran. Er wurde jedoch nicht



Eudharistie als sakramentale Gegenwart des Heilsereignisses ,, Jesus® 167

erst im griechischen Antiochien, sondern nach Ausweis seiner semitisierenden Sprach-
form bereits auf palastinensischem Boden formuliert. Seine Heimat diirfen wir daher
in Jerusalem suchen. Die von Lukas und Paulus bezeugte antiochenische Version hat
aber bereits Wendungen, die sich bei niherem Zusehen als hellenisierende Um-
schreibungen und Weiterbildungen zu erkennen geben. So sagt sie in dem partizi-
pialen Zusatz zum Brotwort vom Leibe Jesu aus, er werde hingegeben ,fiir euch”.
Die markinische Tradition hingegen verkiindet in ihrem — beim Kelch stehenden —
Zusatz, das Blut Jesu werde vergossen ,, fir viele“. Die Wendung ,fiir viele ist im
Anschlufl an Is 53, 12 gebildet und sprachlich ein ausgesprochener Semitismus, der
inklusive Bedeutung hat, also nicht eine Vielheit im Gegensatz zur Gesamtheit, son-
dern die (viele umfassende) Gesamtheit bezeichnet, die Gesamtheit des Heilsvolkes
aus Juden wnd Heiden. Auf griechischem Boden war dieser Ausdruck ,fiir viele®
mifverstindlich, er wurde darum in das sprachlich einfachere ,fiir euch” abgeindert.
Sachlich driickt die antiochenische Wendung das gleiche aus, namlich dafl auch die
chedem heidnischen Antiochener in das von Jesus fiir alle erworbene Heil einbezo-
gen sind. So diirfen wir annehmen, dafl der antiochenische Abendmahlsbericht in
seiner paldstinensischen Ausgangsform urspriinglich ebenfalls die Wendung ,fiir
viele“ bot. Dieser antiochenisch-paldstinensische Grundbericht hatte etwa folgende
Gestalt:

~Und er nahm Brot, sprach dariiber den Segen, brach und gab es ihnen; und
sagte: ,Dies ist mein Leib, der fiir die Uielen dahingegeben wird. Dies tut zu mei-
nem Geddchtnis!° Desgleichen auch den Kelch nach dem Mahle mit den Worten:
,Dieser Kelch ist der Neue Bund in meinem Blute'.“

Die vorangehenden literarkritischen Uberlegungen diirfen mehr als nur akade-
misches Interesse beanspruchen. Denn sie ermittelten uns das dlteste wissenschafi-
lich rekonstruierbare Stadium der Abendmahlsiiberlieferung. Der erarbeitete
Grundbericht (dem die lukanische Fassung [Lk 22, 19—20b] mit Ausnahme des ,fiir
viele“ weithin nahekommt), stellt die Berichtsform des urapostolischen Kerygmas
dar, das wesenilich Bezeugung des in der Gemeinschaft mit Jesus unmittelbar
Erlebten, Bericht von Augen- und Ohrenzeugen sein will. Er filhrt uns daher nicht
nur zeitlich, sondern anch sachlich an Jesu Stiftungsmahl heran. Mit hinreichender
Deutlichkeit 1t er die geistige Atmosphire, die ideellen Voraussetzungen erken-
nen, die Jesus bei seiner Stiftung leiteten. Und zwar klingen die Abendmahls-
worte gerade in der urapostolischen Formulierung sprachlich wie sachlich an die
alttestamentlichen Aussagen tiber den Gottesknecht aus dem zweiten Teil des Pro-
pheten Isaias an. Sie stellen aber in dieser Hinsicht nicht ein vereinzeltes Faktum
in der Verkiindigung Jesu dar, bilden vielmebr nur das bedeuisame Schlufiglied in
der Kette jener Anssagen, in denen der Herr seine Aufgabe als Erfiillung des
heilsgeschichtlichen Erlésungswerkes des alttestamentlichen ,Ebed Jahwe“ (Gottes-
knechtes) umschreibt.

Dieser geheimnisvolle Gottesbote wird vom Propheten als hoheitsvoll-herr-
scherliche, zugleich aber auch als leidende Gestalt gezeichnet. Hoheitsvoll ist er,
sofern der Geist Gottes auf ihm ruht und ihn zur Verkiindigung der Wahrheit
und Freudenbotschaft befahigt (Is 42, 1; 61, 1), sofern in seiner Person ein (neuer:
42, 9) Bund Gottes mit dem Volke konstituiert wird (42, 6; 49, 8) und er ,Licht der



168 Johannes Betz

Heiden* (42, 6) ist. Der gleiche ,Ebed Jahwe® erscheint aber auch als Martyrer, der
ein kligliches Fiasko erleben mufl (49, 4), den man schligt, rauft, schmiht und
anspeit (50, 6); er wird uns vorgestellt als Mann der Schmerzen (53, 8), der unsere
Schmerzen auf sich lud (53, 4), der wegen unserer Verschuldung durchbohrt und zer-
schlagen (53, 5), miflhandelt und wie ein Lamm zur Schlachtbank gefithrt ward,
ohne seinen Mund aufzutun (53, 7), der sein Leben in den Tod ausleerte und sich
unter die Frevler zdhlen lief (53, 12). Er nimmt aber dieses Leiden in stellvertre-
tender Sihne firr unsere Frevel auf sich (53, 11), trigt die Siinden der Vielen und
tritt fiir die Frevler ein (53, 12). Zum Lohn dafiir erfahrt er eine beispiellose Ver-
herrlichung: er wird erhoht (52, 13), er wird viele Vélker (kultisch) besprengen
(62, 15), er wird Nachkommen schauen (53, 10).

Dieses von der Prophetie beschriebene Werk zu vollfithren, weifl Jesus sich geru-
fen. Es sprechen manche Griinde fir die Vermutung, daf ihn bereits die Himmels-
stimme bei der Taufe auf diese Bestimmung hinweist. Der Ausruf: ,Dieser ist
mein geliebter Sohn, an dem ich mein Wohlgefallen habe“ (Mt 3, 17), erinnert sehr
an das Berufungswort in Is 42, 1: ,Siche da mein Knedht, ... mein Erwahlter, der
mir wohlgefallt.“ Der Zusammenhang der neu- mit der alttestamentlichen Prokla-
mation tritt noch klarer zutage, wenn wir beriicksichtigen, dafl die dbliche grie-
chische Wiedergabe fiir ,Knecht*, ndmlich naic, anch ,Sohn“ bedeuten kann. In
Nazareth eréffnet dann Jesus seine Predigt mit dem Anspruch, die Ebedverheifiung
von Is 61, 1 f. (aber ohne die Racheandrohung!) sei an ihm in Erfiilllung gegangen.
Der Gottesknechtauftrag weist ihn aber vor allem auf den Weg der Passion. In
dreimaligen Leidensankiindigungen bereitet er seine Jiinger darauf vor, daf Mar-
tyrium, Tod und Auferstehung als ein heilsgeschichtliches ,Mufl“ vor ihm stiinden.
Ahnlich wendet er auch das Psalmwort (117, 22 {.) von der Verwerfung des Steines
und seiner Wiederaufrichtung als Eckstein auf sich an (Mk 12, 10 f.). Das ,Muf3®
des Leidens ergibt sich fiir ihn aus der Ubernahme des Werkes des Gottesknechtes.
In lapidarer Kiirze fafit er diese Aufgabe zusammen: ,Der Menschensohn ist nicht
gekommen, sich dienen zu lassen, sondern zu dienen und sein Leben zu geben als
Lésegeld an Stelle der Uielen” (Mk 10, 45).

Mehr noch als dafl er sein Werk als Gottesknecht lehrt, lebt und verwirklicht er
es. Die alttestamentliche Prophetie von der sihnenden Leidensgestalt tritt um so
deutlicher vor seine Seele, je drohender sich das Verhingnis iiber seinem Haupte
zusammenballt. Er weicht dem Martyrium nicht aus, was er hitte tun konnen, er
ergreift es, bejaht es und gestaltet es zum gewollten Sithnetod fiir die Menschen
um, immer mit dem Blick auf Is 53. Vor dem Gang nach Gethsemane, beim Auf-
bruch aus dem Abendmahlssaal zitiert er — es ist im ganzen Evangelium das
einzige Mal — einen Vers aus jenem Kapitel sogar wértlich: ,Denn ich sage euch,
dieses Schriftwort mufl an mir erfillt werden: ,Und er wurde unter die Ubel-
titer gerechnet’ (Is 53,12). Ja, das fiir mich Bestimmte kommt zum AbschluB.®
Vorher aber stiftete er sein kostbarstes Vermichtnis, das Abendmahl, in dem er
sein Wesen und Walten als Gottesknecht in einer sakramentalen Handlung erhellt
und erldutert, niederlegt und hinterldft. In Wort und Tat und Gabe stellt er sich
als den neutestamentlichen ,Ebed Jahwe“ dar, sein Werk als dessen erldsende
Heilstat. Aus solcher Uberzengung heraus segnet er das Brot, reicht es zum Genuf}



Eucharistie als sakramentale Gegenwart des Heilsereignisses ., Jesus“ 169

dar und erldutert es als seinen ,Leib, der fiir die Vielen dahingegeben wird“.
Diese Charakterisierung seines Leibes nimmt die Aussage von Is 53, 12 (LXX) auf,
dafl der Gottesknecht in den Tod dahingegeben werde und die Siinden der Vielen
trage. Die Formel des Brotwortes ,fiir die Vielen* (inép moAév) findet sich zwar
nicht wéortlich in Is 53, ist aber — wie das ,anstatt der Vielen“ (gvti moAkév) in
Mk 10,45 — Gottesknechtstheologie in kiirzester Form. Sie zeichnet Jesus als
Heilsperson, die die Gesamtheit der Menschen reprisentiert, an ihrer Stelle und
ihnen zugunsten stirbt und so eine neue Heilswirklichkeit schafft. Auf derselben
Linie liegt das Wort zum Kelch. Da er diesen als ,den Neuen Bund in meinem
Blut“, erliutert, nimmt er den Gottesknechtstitel ,Bund“ von Is 42, 6 und 49, 8 auf.
Das Attribut ,neu“ tridgt die mit dem Ebed gegebene Wirklichkeit auch schon bei
Isaias (42, 9). Die Beifiigung ,in meinem Blute“ aber kennzeichnet die Gestalt des
Ebed als Martyrer, der sein Blut vergiefit. Diese sprachlichen und sachlichen Beriih-
rungspunkte erheben es iiber jeden Zweifel, dafl Jesus sein Abendmahl in Verwirk-
lichung seines Gottesknechtsberufes vollzieht.

Allein nicht nur in seinen Worten, auch durch seine Handlung greift Jesus auf
prophetische Tradition zuriick. Das Abendmahl ist nimlich zugleich Tatprophetie.
Es steht damit in der Linie der prophetischen Offenbarung, die immer durch das
Ineins von Wort und Tat gekennzeichnet ist. So hatte einst auch Jeremias durch das
Schicksal seiner auf Gottes Geheifl abgeschnittenen, teils verbrannten, teils zer-
stiickelten, teils im Winde verstreuten Haare das drohende Unbheil fiir die Stadt
Jerusalem angezeigt und symbolisiert (Jer 5, 1—5). Solche Tatprophetie aber stellt
ein zukiinftiges Geschehen nicht nur objektivierend fest, sie fithrt dieses geradezu
herauf. Sie ist nicht nur ein Bild des Kommenden, sondern selbst die Quvertiire des
Geschehens, das ja nicht blof Ergebnis innergeschichtlicher Kausalitit ist, sondern
zugleich von Gott vermittels der Zweitursachen heraufgefithrte Wirklichkeit. Das
prophetische Wort ist nicht blof konstatierend, es hat vielmehr teil an der gott-
lichen Kausalitit. Es kehrt nicht leer zuriick, sondern wirkt, was es ausspricht (Is
55, 10), und garantiert die Vollendung des Angekiindigten. Daher zeigt die Tat-
prophetie ein Geschehen nicht nur an, sondern setzt es bereits gegenwirtig.

Von hier aus wird auch das Abendmahl Jesu verstindlich. Ist es auch nicht Un-
heilsprophetie, sondern Heilsprophetie, so doch Prophetie. Jesus kiindigt im Worte
seinen bevorstehenden Tod an: sein Leib wird fiir die Vielen dahingegeben wer-
den. (Das hier stehende Partizip Prisens ,3136pevov’ hat eine futurische Note.) Jesus
zeichnet seinen Tod nicht als unentrinnbare Tragik, sondern als von ihm bewufit
ergriffenes Sithnewerk, als Hingabe anstatt und zugunsten der Vielen. Wenn diese
Hingabe passivisch umschrieben wird, wenn also der Initiator dieses Geschehens
nicht genannt wird, so diirfen dafiir aber nicht die Menschen gehalten werden; ihr
Anteil an Jesu Tod kann nicht als Hingabe, sondern mufl als Hinmordung gekenn-
zeichnet werden. Initiator dieser Hingabe ist Gott!, ihr Subjekt? und Objekt ist
Jesus selbst. Wenn sie passivisch ausgedriickt ist, so ist dies ehrfiirchtige Umschrei-

! Vgl. Joh 3,16: ,So sehr hat Gott die Welt geliebt, dafl er seinen cingeborenen Sohn
dahingab“; dazu Rém 8, 32.

2 Vgl. Mk 10, 45 und die im NT hiufige Weunduug, ,Jesus habe sich dahingegeben®: Gal
1,4; 2,20; Eph2,2.25; 1 Tim 2, 6; Tit 2, 14; ferner Joh 10, 11.



170 Johannes Betz

bung des Handelns Gottes. (Auch Paulus meint in der Einleitung seines Abendmahls-
berichtes nicht die ,Nacht, in der er verraten wurde“, sondern ,die Nacht, in der er
[von Gott] dahingegeben wurde“!) Die Hingabe Jesu besteht in seiner Uber-
antwortung an die Menschen, in seiner Auslieferung in den Tod. Was Jesus so im
‘Worte ankiindigt, unterstreicht und versinnbildet er noch durch die Handlung:
durch die Darreichung {des sakramentalen Brotes als) seines Leibes zum Genufl
symbolisiert er die Hingabe dieses Leibes in den Tod. So bindet er den heils-
geschichtlichen Akt der Kreuzesdarbringung in den sakramentalen Akt der Dar-
reichung hinein. In der Darreichung der sakramentalen Gaben zum Genuf erlangt
die Hingabe des Leibes Jesu in den Tod sakramentale Gegenwart, Aktualprisenz.
Das iiber das Brot gesprochene Wort von der Hingabe seines Leibes am Kreuz wirkt
schon jetzt im Abendmahl diese Hingabe. Die Hingabe der Person Jesu beginnt
also nicht erst am Kreuze, sie beginnt bereits jetzt hier im Abendmahl, ja nach dem
Hebrierbrief (10, 5 ff.) beginnt sie schon mit der Inkarnation. Die Kreuzigung ist
Hoéhepunkt und deutlichster Ausdruck dieser Hingabe auf der Ebene des Historisch-
Phinomenalen und zugleich schauerlich sichtbare Auswirkung der menschlichen
Bosheit. Das Abendmahl aber enthiillt die Eigentlichkeit und innere Wirklichkeit
dieser Hingabe, ihre metahistorische Hintergriindigkeit, und ist Zeugnis unergriind-
barer Liebe, die noch den unerhorten Frevel der Menschen in Segen fir sie umwan-
delt. Ausdruck dessen ist gerade der sakramentale Akt der Darreichung des Leibes
und Blutes zum Genuf, in dem Jesus den heilsgeschichtlichen Akt seiner Kreuzes-
hingabe vorausnimmt, vergegenwirtigt und in den sakramentalen Gaben den Men-
schen zuwendet.

Die Wirklichkeitsfiille des Abendmahls erschopft sich nicht in der Vergegen-
wirtigung -der Heilstat, sie vollendet sich in der Gegenwart der Heilsperson des
Gottesknechtes. Jesus proklamiert die gespendeten Gaben als seinen Leib und als
personhaften Bund in seinem Blut. Zwar kann das vielberufene und vielumstrittene
»ist“ der Offenbarungsworte zu Brot und Wein wegen seiner Mehrdeutigkeit im
Bibelgriechisch die realprasentische Interpretation nicht erzwingen. Aber Jesu Worte
ergehen ja im Rahmen der Tatprophetie; sie wirken daher auch, was sie ausspre-
chen, sie machen die irdischen Dinge wirklich zu seinem Leib und Blut. Schlieflich
und letztlich aber erhebt der Akt der Darreichung den Sinn dieser Sétze iiber jeden
Zweifel. Jesus reicht die Gaben als seinen Leib und sein Blut dar, und die Jiinger
genieflen sie als die so priadizierte Wirklichkeit. Und da auch die leisteste Andeutung
eines blof bildlichen Verstindnisses fehlt, kann nur die realprisentische Auffassung
des Abendmahls zur Recht bestehen.

Das eucharistische Brot ist demnach wesenhaft, nicht nur gleichnishaft Jesu Lezb.
Was will aber das Wort ,Leib“ in Jesu Brotspruch besagen? Bei der Erforschung
seines Sinngehaltes geht man vielfach so vor, dafl man ,Leib“ als Korrelatbegriff
zu ,Blut® auffafit, also ein spezifisches Begriffspaar ,Leib und Blut® voraussetzt
und von diesem aus exegesiert. Nun gibt es zwar in der Bibel ein dhnliches mit Blut
zusammengesetztes Wortpaar. Es lautet aber ,Fleisch und Blut“ und bezeichnet
entweder den ganzen Menschen in seiner Erdenhaftigkeit, geschichtlichen Vergéng-
lichkeit und Gegensitzlichkeit gegen Gott3, oder auch die bei der kultischen Opfe-

3 Vgl. Mt 16,17; 1 Kor 15, 50; Gal 1, 16; mit Umstellung: Eph 6, 12; Hebr 2, 14.



Eucharistie als sakramentale Gegenwart des Hetlsereignisses , Jesus® 171

rung voneinander getrennten und als Opfermaterie verwendeten Bestandteile des
Opfertierest. Aber in beiden Fillen gebraucht die Bibel niemals den im Brotwort
stehenden Terminus gdpa (»Leib“), sondern immer andere Vokabeln (odo%, ®oéag
= Fleisch). Diese zunachst unscheinbare philologische Beobachtung hat fir das Ver-
stindnis des Abendmahls weittragende Bedeutung. Das Brotpridikat ,Leib“ darf
nicht als feststehender Komplementirbegriff zu ,Blut“, und somit als von diesem
getrenntes Opferfleisch, muf} vielmehr aus sich selbst erklart werden. Das entspricht
auch genau der Situation beim Stiftungsmahl Jesu, wo der sakramentale Brotakt
durch das ganze Mahl vom Kelchakt getrennt war, die Erlduterung des Brotes daher
auch ohne Kelchwort verstindlich sein mufte.

Der Sinngehalt des Begriffes ,Leib“ ist daher aus diesem selbst zu erheben. Er
tritt klarer zutage, wenn wir auf das von Jesus gesprochene semitische (hebridische
oder aramiische) Urwort zuriickgreifen. Mafigeblich ist also nicht das abendldn-
dische Leibverstindnis, sondern die semitische Anthropologie. Diese aber lebt von
der grundlegenden Uberzeugung, dafl der Mensch einen Leib nicht nur hat, son-
dern Leib ist. Der Leib wird hier nicht als ein Teil des Menschen aufgefafit etwa im
Gegensatz zur Seele — das wire griechische dichotomische Auffassung —, sondern
als die Ganzgestalt des Menschen, als die konkrete Ausprigung, Erscheinung, Ver-
korperung der Person, als das Ich in seiner somatischen Verfafitheit. In diesem
Sinne ist auch das als Jesu ,Leib“ proklamierte eucharistische Brot in Wirklichkeit
Er selbst in seiner menschlichen Konkretheit, die sakramentale Erscheinungsweise
seiner ganzen leibhaftigen Person. Diese aber wird nicht in der blassen Weise der
griechischen Metaphysik, die auf das allgemeine Wesen der Dinge ausgerichtet ist,
allgemein beschrieben, sondern im partizipialen Zusatz sehr konkret als die Person
des Gottesknechtes vorgestellt, der dahingegeben wird. Als der dahingegebene
Gottesknecht, als Opfergabe, als der durch seine Opfertat Gezeichnete wird Jesus
gegenwirtig. So sind die Realpridsenz seiner Person und die Aktualprisenz seines
Heilswerkes unloslich verbunden und organisch ineinander verwoben. Mit seiner
Person setzt Jesus auch seinen Opfertod gegenwirtig. Vom grundlegenden Cha-
rakter des Abendmahles als Todesprophetie aus 148t sich sogar sagen, daf die Real-
prasenz im Dienste der Aktualprisenz steht. Jesus vergegenwirtigt seinen Opfertod
in Gestalt seiner Opfergabe, um dessen Heilsfrucht den Menschen zuzuwenden.

Die Opfergabe aber ist Er selbst, seine ganze leibhaftige Person. Der ganzheitlich-
personalen Auffassung des Begriffes ,Leib“ und der so bezeichneten Speise ent-
spricht auch die Art, wie die Opferhingabe Jesu dargestellt wird. Es ist die marty-
rologische Sprechweise. Sich selbst bringt er dem Vater zur Sithne dar, sich selbst
schenkt er den Menschen als Speise zum Genufi. Das NT kennt zwei vorstellungs-
maflige Moglichkeiten, den Opfertod Jesu auszusprechen: einmal die martyrologische,
nach welcher ein Mensch sich selbst, seine Person fiir Gott hingibts, zum anderen
die (opfer)kulttechnische oder thysiologische, gemifl welcher der Tod in der Begriff-
lichkeit des Kultopfers umschrieben® und als Trennung des Fleisches und Blutes
aufgefalit wird. Beide Vorstellungsweisen berithren sich eng, beide haben das
gleiche Ziel, namlich die Gewaltsamkeit des Todes und dessen Sthnewirkung her-

4 Gen9,4; Lev17,11. 14; Dt 12, 23; 39, 17—19.
5 Vgl. Anm. 2. ¢ Vgl. Eph 5, 2; Hebr 7,27; 9, 14. 28; 10, 12. 14; Mk 14, 24.



172 . Johannes Betz

vorzuheben. Die Erwidhnung des Blutes dringt die Gedanken leicht in die Richtung
des Kultopfers, da Blut das hauptsichliche Opfermittel beim Kult ist. Gleichwohl
darf die spezifische Verschiedenheit der beiden Opferauffassungen nicht iibersehen
werden. Sie wirkt sich vor allem in der Fassung der Opfergabe aus. Beim thysiolo-
gischen Opferbegriff erscheint als solche neben dem Blut das von diesem getrennte
Opferfleisch; in der martyrologischen Fassung aber die ganze Person. Diese martyro-
logische Fassung liegt im urapostolischen Brotwort vor. Allzu einseitig war in der
Vergangenheit der Blick der Erklirer von der kulttechnischen Opfervorstellung
gebannt, als ob diese die alleinige Moglichkeit wire, den Opfergedanken auszu-
driicken. Es soll freilich nicht verkannt werden, daf die gesonderte Gegenwirtig-
setzung des Blutes leicht zur kulttechnischen Deutung verleitet. Diese mag auch als
sekundéres Motiv im Hintergrund stehen. Aber primir und grundlegend ist fiir das
dlteste Brotwort in seiner urapostolischen Version die martyrologische Orienticrung,
die mit der ganzheitlichen, personalen Fassung des Brotpridikats zusammenstimmt.

Zum sakramentalen eucharistischen Brot fiigt Jesus nach dem Mahle den Keldh.
In Weise eines klimaktischen Parallelismus unterstreicht, verdeutlicht und erginzt
er mit diesem, was er in und mit dem Brot offenbart und verwirklicht. Er prokla-
miert und realisiert den Kelch(inhalt) als ,die Neue Diatheke in meinem Blute®.
Wie wir bereits wissen, greift er in der Pradikation vom Neuen ,Bund“ auf den
Gottesknechtstitel von Is 42,6 (49, 8) zuriick. Er verkiindet sich damit als den
universalen Heilsvermittler, der ein neues Verhiltnis Gottes zu den Menschen und
der Menschen zu Gott begriindet. Er tut dies aber ,in“ seinem Blute, d. i. (zundchst)
kraft desselben. Mit dem Wort ,Blut* verbindet sich im biblischen Denken gern die
Note ,vergossen®, die Vorstellung von der Blutvergieflung. So weist das Blut auf den
Kreuzestod hin und charakterisiert ebenfalls Jesus als den leidendern Gottesknecht,
der gerade durch sein Sithnesterben den neuen Bund herauffiihrt. Das Kelchpridikat
fiihrt damit die Aussage des Brotwortes weiter, dal Jesus sich an Stelle und zugun-
sten der Vielen dahingebe. Es mufl aber beachtet werden, dafl der Tod Jesu nicht
abstrakt oder mit einem nomen actionis vorgestellt, sondern in seinem substanziellen
Substrat ,Blut®, gleichsam mit seinem corpus delicti oder besser corpus salutis vor-
gefithrt wird. ,Blut® ist nicht blofes Wortsymbol, sondern Realsymbol des Leidens
— und es ist Realsymbol nicht nur des Leidens, sondern der leidenden Person. Denn
im Blut sicht der Semit die Lebenssubstanz (Lev 17, 11. 14; Dt 12, 28). Es gilt ihm
als die Erscheinungsweise des Lebewesens besonders im Zustand der Blutvergie-
Rung, des Todeserleidens?. Die ganze Person ist als bluthaft existierende gewisser-
maflen im verstromenden Blut zusammengefafit. In diesem Sinne bezeichnet das Blut
beim Abendmahlskelch den totus Christus als den seinen Heilstod sterbenden
Gottesknecht.

Das so verstandene Blut stellt Jesus im Kelch vor die Jinger hin. Und dies nicht
nur in dem Sinne, dafl er ihre Gedanken auf es hinlenkt, so daf es und die mit ihm
verkniipften Heilstatsachen im glaubigen Bewuftsein der Jiinger eine Gegenwart
gewinnen, sondern vielmehr in dem objektiv-realen Sinn, dafl der Kelch sein Blut
wirklich enthilt. Sein prophetisch-schopferisches Wort deklariert und kreiert den
‘Wein zu seinem Blut; die Darreichung des Kelches zum Genufl unterstreicht und das

7 Vgl. Gen 4, 10; 2 Makk 8, 3; Mt 27, 4. 24f,



Eucharistie als sakramentale Gegenwart des Heilsereignisses ,, Jesus“ 178 .

Trinken der Jiinger bestitigt die behauptete Identitit von Kelch und Blut. Somit
ergibt sich auch hier die Realprisenz der Person Jesu. Und wiederum ist dieser
gegenwiartig nicht nur allgemein als Person, sondern konkret als der sein Blut ver-
gieflende und so den neuen Gottesbund stiftende Gottesknecht. Auch beim Wein
verbindet sich mit der Realprédsenz seiner Person die Aktualprisenz seines Heils-
werkes, Ubrigens bringt schon der Terminus ,Kelch, der im Subjekt der Wein-
erlauterung steht (,Dieser Kelch ist...“), einen Hinweis auf die Passion. In der
Sprechweise Jesu ist ,Kelch“ Symbol fiir das ihm bestimmte Leiden. ,Konnt ihr den
Kelch trinken, den ich trinke?“, fragt er (Mk 10, 38) die Zebedaussohne. In der
dunklen Stunde am Olberg fleht er zum Vater: ,Laf} diesen Kelch an mir voriiber-
gehen“ (Mk 14, 36), und zu Petrus spricht er bei der Gefangennahme: ,Soll ich den
Kelch nicht trinken, den mir der Vater gereicht hat?“ (Joh I8, 12).

In Riickschau auf die beiden in ihrer Bedeutung aufgehellten Teilakte tritt nun
das Wesen des Abendmahls deutlich hervor. In diesem gibt Jesus sich selbst, seine
leibhaftige, blutgebundene Person zu Speise und Trank hin, um das {néo moAhév
und pro nobis seines Lebens, Sterbens und Auferstehens zu versinnbilden und zu
vergegenwartigen und das daraus flieflende Heil uns zuzuwenden. Die Hingabe
des geweihten Brotes und Kelches dokumentiert und enthilt seine Hingabe im Tod,
aber bereits auch seine Auferstehung. Sie zeigt ja, dafl der Tod nicht das Ende seines
Erléserwirkens ist, sondern gerade eine neue Heilswirklichkeit erdffnet. So konnen
wir sagen: Das Abendmahl] ist die sakramentale Gegenwart der Heilsperson und
des Heilswerkes Jesu in Gestalt eines Mahles. Das gilt ebenso fiir das Griindungs-
mahl Jesus wie fir das Wiederholungsmahl der Kirche. Denn im Stiftungsbefehl, an
dessen Echtheit im Munde Jesunicht zu zweifeln ist8, legitimiert und ordiniert der Herr
seine Jinger, das und genau das zu tun, was er getan. Das Urmahl Jesu war prophe-
tische ante-cipatio seiner Heilstat, das kirchliche Mahl ist deren re-praesentatio.

Der auszeichnende Charakterzug, der die Eucharistie iiber die anderen Sakra-
mente hinaushebt, liegt in der Tatsache, dafl nicht allein die Heilstat gegenwirtig
wird, sondern zugleich die Person Jesu. Die Heilstat besteht darin, daff Jesus sich
selbst hingibt fir die Vielen, fir die Gesamtheit der Menschen. Dabei ist die Person
Jesu sowohl Subjekt als auch Objekt der Hingabe. Er gibt sich hin. Fragen wir nun,
als was, in welcher Eigenschaft Jesus in den Abendmahlsgaben zugegen wird, ob als
Subjekt oder als Objekt der Hingabe, ob als Opferdarbringer oder als Opfergabe,
so antwortet der Herr selbst nach der &ltesten, urapostolischen Fassung des Brot-
wortes: als dahingegebene Person, also als Opfergabe. Beim Stiftungsmahl steht
Jesus als das Subjekt noch in historisch-natiirlicher Seinsweise da, beim Wieder-
holungsmahl der Kirche iibt der Priester stellvertretend in nomine et persona
Christi diese Funktion aus. Es wére an sich denkbar, dafl Jesus seine Heilstat sym-
bolisiert hatte, ohne dafl die Opfergabe in ihrem Selbst, in ihrem personalen An-sich
zugegen wire. Das Unerhorte der Stiftung Jesu aber besteht gerade darin, daf§ er
seine Opfertat zusammen mit und in seiner Opfergabe selbst vergegenwirtigt und

8 Fiir die genauere exegetische Begrindung — auch bei anderen Punkten dieses Auf-
satzes — verweise ich auf mein im Druck befindliches Werk: Die Eudcharistie in der Zeit der
griechischen Viter, Bd. 1I/1: Die Realprisenz des Leibes und Blutes Jesu im Abendmahl
nach dem Neuen Testament (Herder Freiburg).



174 Johannes Betz

uns hinterldf}t. Er hat damit seine Person nicht nur als Mittelpunkt seiner Religion.
als Inhalt des Heils dargestellt, er hat auch das Wesen seiner Person enthillt als
Gabe, als Geschenk an uns, als Liebe, als Erlésung, die diese ihre Haltung zum Men-
schen in qualvollem Leiden bewahrt hat. Jesus wird im Abendmahl gegenwirtig als
Geopferter, der die Erlosung schon gewirkt und seine Liebe zum Menschen unter Be-
weis gestellt hat. Die Kommunion ist daher nicht primir und eigentlich geistige Be-
gegnung mit dem zeitlosen ewigen Logos, wie die alexandrinische Frommigkeit
meint, sondern Empfang der Opfergabe Jesus. Sie stellt unter das Kreuz und nimmt
dessen Frucht entgegen.

Daraus ergibt sich: Die Realprisenz der Person Jesu ist nicht ein isoliertes Faktum
im eucharistischen Geschehen, sondern wachst organisch aus dem Grund- und Ge-
samtcharakter des Abendmahls als der sakramentalen Gegenwart des Kreuzesopfers
Jesu heraus. Die Wirklichkeit des Opfers Jesu ist die iibergreifende Idee, die die
cinzelnen Seiten der Eucharistie verstandlich macht. Deren Wesen kénnen wir daher
umschreiben als die sakramentale Gegenwart der Opfertat Jesu mit und in ihrer
einstigen und einmaligen Opfergabe, kurz des Opfers Jesu. Der Wert der Opfer-
tat beruht in der Opfergabe, der Wert der Opfergabe in der Person Jesu. Die
Wiirde der Eucharistie schlieBlich liegt darin, dafl die Opfergabe in ihrer Selbst-
beit, daf die leibhaftige Person Jesu gegenwartig ist. Das unlosliche Zusammen von
Heilstat und personaler Heilsgabe unterstreichend, konnen wir das Abendmahl
bestimmen als sakramentale Gegenwart des Heilsereignisses ,, Jesus“ oder der Chri-
stustatsache.

Diese Vergegenwirtigung des Heilsereignisses , Jesus“ geschieht aber in Gestalt
eines Mahles. Die Darbringung der sakramentalen Gaben an die Menschen versinn-
bildet und vergegenwirtigt die Opfertat Jesu fiir die Menschen. So ist die Euchari-
stie Mahlopfer. Die dargereichte Speise und der Trank sind aber Jesus selbst als
Opfergabe: daher ist die Eucharistie Opfermahl. Die Opfergabe enthilt bereits die
Wirkung der Opfertat, durch die sie hindurchgegangen ist, sie gehort bereits der
Auferstehungswirklichkeit an. Darum existieren Brot und Wein nicht mehr in
irdischer Gewdhnlichkeit, an ihnen ist die eschatologische Verwandlung der Dinge
bereits geschehen. Ein Mahl ist aber nicht blof zum Anschaunen oder zum Nach-
denken oder zur blof geistigen Erfassung da, sondern zur Einverleibung. In der
Eucharistie geht der leibhaftige Jesus in leibhaftiger Weise in uns ein, nicht bloff
in unsere Seele, sondern er ergreift auch unseren Leib, bezieht auch ihn in die Erl6-
sung ein und weiht ihn zur Auferstehungsherrlichkeit.

Noch ein letzter Punkt sei angemerkt. Er betrifft die mit dem im Kelchwort
stchenden Begriff ,Bund“ angezeigte Realitat. Sie ist sozialer Art. Der ,Neue
Bund® ist grundsatzlich Jesus selbst, der als Gottesknecht die gesamte Menschheit
vertritt und durch seinen Opfertod sein Gottesverbaltnis fiir alle Menschen effektiv
fruchtbar macht. Das Kreuz ist eine soziale Aktion, der Bund ist ein soziales Phano-
men und nicht minder gilt dies von der Eucharistie als dem Sakrament des Opfer-
todes Jesu. Zunichst ist sie Ausdruck der Zugehorigkeit zum Neuen Bund, dann
aber auch dessen Vertiefung und Verlebendigung in den Teilnehmern. In denkbar
innigster Weise werden die Kommunizierenden mit threm ganzen Sein mit Christus
vereinigt. Allein die Bedeutung der Eucharistie liegt nicht blof in der Begegnung



Die Eucharistie als Sinnerhellung dhristlichen Lebens 175

der Einzelseele mit ihrem Gott. Der gleiche Christus west leibbaftig in allen Kom-
munizierenden und bindet sie alle zusammen zu seinem universalen, mystischen
Leib der Kirche (1 Kor 10, 17). Er weist den einzelnen auf die Briider, auf die
ganze Kirche hin. Die Urkirche hat darum die Fucharistie mit einem sozialen Bru-
dermahl, einem Liebesmahl (Agape) verbunden. Aber die soziale Funktion der
Eucharistie erschopft sich auch noch nicht damit, dafl sie den einzelnen in die Chri-
stusgemeinschaft der Kirche leibhaftig hineinbindet. Sie weist ihn auch hin auf ,die
Vielen®, die Noch-nicht-Christen und die Nicht-mehr-Christen, fiir die Jesus gestor-
ben ist — und denen er auf dem Wege iiber die Mission durch die Christen sein Heil
zuwenden will. So enthilt jede Mef}feier einen Missionsauftrag (Ite missa est!), und
jede Kommunion bedeutet die Ubernahme der Missionspflicht. Die Eucharistie dient
nicht blofl dem Heilsindividualismus, sie dient dem Heilsuniversalismus. Sie ist auch
in dieser Hinsicht Vermichtnis des Herrn.

So etwa stellt sich die Eucharistie dar, wenn wir sie im Lichte des altesten Ein-
setzungsberichtes zu verstehen suchen. Dieser bietet eine Abendmahlsauffassung
von unauslotbarer Tiefe und doch von grofler Einheit und Geschlossenheit. Wir
empfinden, dafl er nicht nur zeitlich, sondern auch sachlich Jesus am nichsten steht.
Die einzelnen Stiicke des Sakraments, Realprisenz, Opfer, Kommunion, stehen nicht
unverbunden nebeneinander, sondern greifen organisch ineinander und sind mit-
einander verbunden. Der biblische Bericht enthiillt das tiefste Wesen der Eucha-
ristie: sie ist Zusammenfassung des ganzen Christentums, sakramentale Fortdauer
des Heilsereignisses ,Jesus®.

Die Eucharistie als Sinnerhellung des christlichen Lebens

VonLeoScheffczyk, Tibingen

Die folgenden vier Beitrdge gehen auf Vortrige zuriick, die auf der Tagung des Zentral-
komitees der deutschen Katholiken in Ettal vom 25. bis 28. April dieses Jahres in der Ar-
beitsgemeinschaft XIV ,Geistliches Leben“ gehalten wurden. Sie suchen die heilstheolo-
gische und kultische Schau der Eudharistie, wie sie von der Exegese, der Vitertheologie, der
Dogmatik und der Liturgiewissenschaft in unserer Zeit erarbeitet worden ist, fir die Frém-
migkeit und im besonderen fiir das Leben und die Aufgaben des Weltchristen fruchtbar zu
machen.

In den folgenden Gedanken geht es um eine Klarung des christlichen Daseins- und
Selbstverstindnisses durch das Licht, das von der Eucharistie her auf die christliche
Wirklichkeit fallt. Die Moglichkeit einer solchen Sinn- und Seinserhellung des christ-
lichen Lebens durch das Medium des eucharistischen Opfersakramentes scheint auf
den ersten Blick nicht ganz einsichtig zu sein, weil man zwar versteht, daf das Sakra-
ment als Gnadenmittel am Menschen eine ganz bestimmte Wirkung vollbringen
kann, aber nicht ohne weiteres begreift, wie ein solches Gnadenmittel die ganze
Wirklichkeit christlichen Lebens aufhellen und tiefer erkldren kann. Es ist ja auch





