Die Eucharistie als Sinnerhellung dhristlichen Lebens 175

der Einzelseele mit ihrem Gott. Der gleiche Christus west leibbaftig in allen Kom-
munizierenden und bindet sie alle zusammen zu seinem universalen, mystischen
Leib der Kirche (1 Kor 10, 17). Er weist den einzelnen auf die Briider, auf die
ganze Kirche hin. Die Urkirche hat darum die Fucharistie mit einem sozialen Bru-
dermahl, einem Liebesmahl (Agape) verbunden. Aber die soziale Funktion der
Eucharistie erschopft sich auch noch nicht damit, dafl sie den einzelnen in die Chri-
stusgemeinschaft der Kirche leibhaftig hineinbindet. Sie weist ihn auch hin auf ,die
Vielen®, die Noch-nicht-Christen und die Nicht-mehr-Christen, fiir die Jesus gestor-
ben ist — und denen er auf dem Wege iiber die Mission durch die Christen sein Heil
zuwenden will. So enthilt jede Mef}feier einen Missionsauftrag (Ite missa est!), und
jede Kommunion bedeutet die Ubernahme der Missionspflicht. Die Eucharistie dient
nicht blofl dem Heilsindividualismus, sie dient dem Heilsuniversalismus. Sie ist auch
in dieser Hinsicht Vermichtnis des Herrn.

So etwa stellt sich die Eucharistie dar, wenn wir sie im Lichte des altesten Ein-
setzungsberichtes zu verstehen suchen. Dieser bietet eine Abendmahlsauffassung
von unauslotbarer Tiefe und doch von grofler Einheit und Geschlossenheit. Wir
empfinden, dafl er nicht nur zeitlich, sondern auch sachlich Jesus am nichsten steht.
Die einzelnen Stiicke des Sakraments, Realprisenz, Opfer, Kommunion, stehen nicht
unverbunden nebeneinander, sondern greifen organisch ineinander und sind mit-
einander verbunden. Der biblische Bericht enthiillt das tiefste Wesen der Eucha-
ristie: sie ist Zusammenfassung des ganzen Christentums, sakramentale Fortdauer
des Heilsereignisses ,Jesus®.

Die Eucharistie als Sinnerhellung des christlichen Lebens

VonLeoScheffczyk, Tibingen

Die folgenden vier Beitrdge gehen auf Vortrige zuriick, die auf der Tagung des Zentral-
komitees der deutschen Katholiken in Ettal vom 25. bis 28. April dieses Jahres in der Ar-
beitsgemeinschaft XIV ,Geistliches Leben“ gehalten wurden. Sie suchen die heilstheolo-
gische und kultische Schau der Eudharistie, wie sie von der Exegese, der Vitertheologie, der
Dogmatik und der Liturgiewissenschaft in unserer Zeit erarbeitet worden ist, fir die Frém-
migkeit und im besonderen fiir das Leben und die Aufgaben des Weltchristen fruchtbar zu
machen.

In den folgenden Gedanken geht es um eine Klarung des christlichen Daseins- und
Selbstverstindnisses durch das Licht, das von der Eucharistie her auf die christliche
Wirklichkeit fallt. Die Moglichkeit einer solchen Sinn- und Seinserhellung des christ-
lichen Lebens durch das Medium des eucharistischen Opfersakramentes scheint auf
den ersten Blick nicht ganz einsichtig zu sein, weil man zwar versteht, daf das Sakra-
ment als Gnadenmittel am Menschen eine ganz bestimmte Wirkung vollbringen
kann, aber nicht ohne weiteres begreift, wie ein solches Gnadenmittel die ganze
Wirklichkeit christlichen Lebens aufhellen und tiefer erkldren kann. Es ist ja auch



176 Leo Scheffczyk

nicht moglich — um den sich hier erhebenden Einwand an ecinem Vergleich za
illustrieren —, etwa von einer Arznei Aufschlufl iber das Wesen der Menschen zu
gewinnen, die dieses Heilmittel gebrauchen, wenn man mehr erkennen will als die
Tatsache, dafl diese Menschen krank sind und des betreffenden Mittels bediirfen.

Um zu verstehen, dafl eine solche Sinnerhellung trotzdem moglich ist und vom
Sakrament her geleistet werden kann, mufl man sich zuvor iiber zwei Grundwahr-
heiten verstindigen, von denen die eine das Wesen der Sakramente, die andere das
Wesen des dhristlichen Lebens betrifft. Hinsichtlich der erstgenannten Wahrheit ist
festzuhalten, dafl die Sakramente nidht einseitig versachlicht und dinglich unter dem
Aspekt des Gnadenmittels geschen werden diirfen, wenn man sie in ihrer Vollgestalt
erfassen will. Sie miissen vielmehr in wesenhafter Uerbindung mit der Person und
dem Werk Christi betrachtet und als die besonderen Formen verstanden werden, in
denen das Heilswerk Christi in der Welt wirksam bleibt und seine Auswcitung
erfahrt.

Was aber die zweite Grundvoraussetzung angeht, so ist zu sagen: das Wesen des
christlichen Lebens liegt in seiner Christusverbundenheit, in seinem Christus-
eingestaltetsein, anf Grund dessen der Christ nicht mehr sein eigenes Leben fiihrt.
sondern Christus in ihm lebt, wie es das Wort Pauli im Galaterbrief zum Ausdruck
bringt: ,Ich lebe nicht mehr als ich, es lebt in mir Christus® (Gal 2, 20). Diese Einheit
kann aber als Verbindung mit einer lebendigen Person nicht nur in einer Teilhabe
an deren statischem Sein oder — im Falle des Gottmenschen — an seinen unver-
anderlichen Wesenheiten bestehen, sondern muff auch zu einer Gemeinschaft mit der
Geschichte und dem Schicksal dieser Person werden.

Halt man nun diese beiden Grundwahrheiten von der Fortexistenz des Lebens
und des Werkes Christi in den Sakramenten und von der Seins- und Schicksals-
gemeinschaft des Christen mit dem Herrn zusammen, dann ergibt sich daraus der
Grund, warum die Sakramente das Christenleben erhellen, auslegen und tiefer
erkliren kénnen. Wenn nimlich in den Sakramenten die Mysterien des Lebens
Christi ihren wirksamen Ausdruck und ihre Ausweitung erfahren, der Christ aber
wesensgemif in das Leben des Herrn hineingenommen und eine Existenz in Christus
ist, dann mufl ja das, was in der sakramentalen Darstellung der Heilstaten Christi
geschieht, anch das Dasein des Christen beriihren und betreffen. Die Darstellung des
Heilswerkes Christi in den heiligen Zeichen muf§ dann als die Norm und als das
Gesetz angesehen werden, nach denen das dhristliche Dasein zu beurteilen ist und
denen es sich anpassen soll. Wenn man deshalb das, was in einem Sakrament
geschieht, deutlich herausstellt, wird man auch zu einer deutlicheren Erfassung des
Sinnes und der Eigenart des Christenlebens kommen. Dieser Grundsatz aber, obgleich
er fiir alle Sakramente gilt, mufl an dem zentralen Mysterium der Eucharistie, in
dem das entscheidende Heilsereignis des Kreuzes gegenwirtig wird, seine vollkom-
menste Bestitigung erfahren.

Bei der Wahrheitsfiille, die das eucharistische Geheimnis in sich birgt, ist von
vornherein zu erwarten, dafl seine Bedeutung fiir das christliche Dasein sich nicht von
einem einzigen Punkte aus iiberblicken 1if}t, sondern dafl dazu verschiedene Stand-
orte eingenommen werden miissen, die jeweils eine Teilwahrheit beriicksichtigen und



Die Eucharistie als Sinnerhellung christlichen Lebens 177

zur Geltung bringen. Als erste dieser Teilwahrheiten, von der ein Licht auf den
Charakter des Christenlebens fallen kann, bietet sich

1. das Geheimnis der wirklichen Gegenwart Christi in diesem Sakramente an,
weil es dem christlichen Bewuftsein besonders nahesteht und eine hervorstechende
Eigentiimlichkeit dieses Sakramentes ausmacht. Dabei ist fiir unseren Zusammen-
hang nicht so sehr die Tatsache der wirklichen Gegenwart Christi aufschlufireich, als
vielmehr die Art und Weise oder der Zustand, in dem Christus gegenwirtig ist. Der
Glaube belehrt uns dariiber, dal Christus in der Eucharistie als die Opfergabe vom
Kreuz anwesend ist und in der Erscheinungsform des Geopferten Gegenwart gewinnt.
Das kommt an der Trennung der Gestalten von Brot und Wein in der Doppel-
konsekration symbolhaft zum Ausdruck. Aber dieser Christus, der als der Gekreu-
zigte, als Christus passus dargestellt wird, ist zugleich der erhdhte Herr, wie er jetzt
in der Herrlichkeit des Vaters existiert. Das scheinen zuniichst zwei miteinander nicht
ganz harmonisierende Vorstellungen zu sein, daf8 Christus im Sakrament als der
Geopferte erscheint und doch kein anderer als der Verherrlichte ist. Aber diese Tat-
sache 1aBt sich aus zwei Griinden nicht bestreiten: einmal deshalb nicht, weil Christus
im Augenblick der Konsekration nur noch in dem Zustand gegenwirtig werden
kann, in dem er jetzt lebt. Das aber ist der Zustand der Verherrlichung, dem aller-
dings die Leidensmale nicht fehlen, so dafl er auch in der Verklirung vom Kreuzes-
opfer gezeichnet bleibt, ohne dafl er jetzt noch leiden konnte.

Der zweite, tiefer reichende Grund fiir die Gegenwart sowohl des geopferten wie
des verherrlichten Herrn in der Eudharistie ist darin zu sehen, dafl die Wiederver-
gegenwartigung des vollendeten Kreuzesopfers innerlich gar nicht ohne die Ein-
beziechung auch der Auferstehung und der Verherrlichung Christi auskommt. Zum
vollendeten Kreuzgeschehen als einem Heilsereignis gehort namlich die Auferstehung
und die darin liegende Uerherrlichung Christi mit hinzu. Die Darstellung des Todes
Christi in der Eucharistie geschieht ja nicht zu dem Zwecke, die brutale, zerstorerische
Wirklichkeit dieses Todes wiedererstehen zu lassen, sondern uns seine Heilserfiillt-
heit und Lebensmdcdhtigkeit zuzawenden. Zur Heilserfiilltheit des erlésenden Todes
Christi gehort aber auch seine Auferstehung!. Darum kann der im Sakrament gegen-
wartige Opferleib kein anderer sein als der Herrlichkeitsleib des Erhohten2. So weist
die Eucharistie in ihrer Versinnbildung des Dramas von Golgatha auf den am Kreuz
Geopferten hin und enthilt doch den verklirt lebenden Herrn.

An diesem im Zustand des Hingeopfertseins dargestellten und doch lebenserfiill-
ten, verklarten Leib erhilt der Christ in der Fucharistie Anteil. Indem er dieses
Sakrament feiert, wird er in diesen Zustand Christi hineingezogen und von ihm
gepragt. Die dhristliche Existenz empfangt von daher die Ziige des todgeweihten und
doch pneumatisch lebenden Herrn. Da aber das Herrlichkeitsgeprige nach Gottes

! Damit ist nicht gesagt, dal Auferstehung und Himmelfahrt in der sakramentalen Ab-
bildung genau so zur Darstellung kommen miifiten und reprisentiert werden wie der Kreu-
zestod. Sic sind als zur vollen Heilsgestalt des Kreuzesopfers hinzugehdrig ihrem Inhalt
und ihrer Kraft nach gegenwirtig. .

* Sosagt R. Bultmann zur Erklirung der paulinischen Sakramentsauffassung: ,Das
gerade ist der sakramentale Gedanke, daff der getdtete Leib der Kultgottheit zugleich der

madhterfilllte, wirkungskriftige Leib ist“. Theologie des Neuen Testamentes, Tibingen
31958, 149.



178 Leo Scheffczyk

Willen im irdischen Dasein noch nicht seine vollkommene Offenbarung erfahren
kann und soll, dhnlich wie ja auch die Glorie Christi unter der Brotsgestalt verbor-
gen und unsichtbar bleibt, zeigt die Eucharistie den eigentimlichen Zwischencharak-
ter der christlichen Existenz auf, den Zustand zwischen Erlosung und endgiiltiger
Verklarung, zwischern Karfreitag und erlésendem Ostern einerseits und dem voll-
endenden Ostern in der eigenen Auferstehung andrerseits. So ist der Christ wie der
eucharistische Christus der vom Kreuz Bezeichnete und doch auch schon der im héhe-
ren Sein Lebende. Aber die Herrlichkeit des christlichen Lebens und seine letztlich
intendierte vollendete Gestalt ist jetzt noch ,mit Christus verborgen in Gott™ (Kol
3, 8). ,Der Kranz des aionischen Lebens® ist zwar, wie Odo Casel einmal sagt$, dem
Christen schon gesichert und damit das Anrecht auf die endgiiltige Verherrlichung.
Aber beides ist jetzt noch unter der Hulle der irdischen Realititen verborgen, wes-
halb sich im Erdenzustand notwendigerweise die Zige des Kreuzes und des Todes
am Christen deutlicher auspriagen miissen als die der kiinftigen Herrlichkeit. Das
alles 148t sich an der Gegenwartsweise des eucharistischen Herrn ablesen.

Aber das ist noch nicht das Entscheidende fiir das Existenzverstindnis des Christen,
wie ja iberhaupt die wirkliche Gegenwart Christi in der Eucharistie nicht das
Haochste an diesem Sakrament und keineswegs Selbstzweck ist, sondern wegen des
Opfergeschehens gewollt ist.

2. Aus dem Geschehenscharakter der Eucharistie 138t sich ein weiteres Merkmal
der christlichen Existenz ableiten. In diesem Sakrament wird ja nicht nur der Leib
Christi gegenwirtig, sondern auch das Opfergeschehen vom Kreuz, dieses allerdings
nicht in seiner physisch-historischen Dimension, sondern im Bereich des Symboles
und der zeichenhaften Abbildungt. Die Messe ist die wirklichkeitserfiillte Darstel-
lung und das Gedichtnis des Kreuzesopfers, wodurch dieses seine Kraft in der Welt
weiter auswirkt. Fir Christus aber war das Kreuzereignis, die Passion, der endgiil-
tige Ubergang vom Tod zum Leben, von der diesseitigen Todesverhaftung zur jen-
seitigen Herrlichkeitsexistenz. Er hat dieses Sakrament, wie die Feier des letzten
Abendmahles zeigt, in der Situation des Uberganges eingesetzt, unter deutlicher An-
spielung auf das jiidische Paschamahl, das die Erinnerung an die Befreiung aus
Agypten wachhalten sollte und an die Vorginge beim Auszug gemahnte (Ex 12, 1ff)s.
Dabei war dieser Transitus Christi, der im Todesleiden vor sich ging, nicht eine
absolut neue, plotzlich auftretende und ginzlich unvorbereitete Phase in seinem
Leben. In diesem Vorgang konzentrierte sich vielmehr nur die fiir das ganze Christus-
leben typische Bewegung des Abstiegs und des Aufgangs, der Erniedrigung und der
Erhohung, wie sie der Christushymnus des Philipperbriefes (Phil 2, 6—11) auf kos-
mischem Hintergrund darstellt und wie sie der Auferstandene selbst als das Gesetz
seines Weges (Lk 24, 26) bezeichnet, wenn er sagt: ,Muflte nicht der Christus leiden
und so in seine Herrlichkeit eingehen?“s. Dieser fiir das Leben des Erlosers gesetz-

3 Uom wahren Menschenbild, Regensburg 1958, 47.
b * Vgl. hierzu B.Poschmann, Das sakramentale Opfer, in: Catholica 11 (1958) 36—50,
es. 41.
§ Uber den Paschacharakter des Abendmahls Jesu und seine Umprigung durch die Urge-
meinde vgl. |. B etz, Die Eucharistie in der Zeit der griechischen Uditer, Freiburg 1955, 20ff.
¢ Ausfihrlich handelt iiber diesen Charakter des Christusweges E. Stauffer, Die
Theologie des Neuen Testamentes, Stuttgart 1947, 109ff.



Die Eucharistie als Sinnerhellung christlichen Lebens 179

maflige Rhythmus, der schon mit der Menschwerdung einsetzte und wihrend des
ganzen Erdenweges bestimmend blieb, insofern die Offenbarung der gottlichen Macht
Christi immer an das Leid des Menschen Christus gebunden blieb, erfubir in der
Passion nur seine schirfste Ausprigung und seine abschliefende Gestaltung.

In der Feier der Eucharistie wird nun diese entscheidende Bewegung des Lebens
Christi fiir immer festgehalten und zwar zu keinem anderen Zwedk, als dafi der
Christ in diese Bewegung eingehe und sich gleichsam in den Rhythmus des Lebens
Christi einschwinge. Damit wird der Christ nicht nur an das Sein Christi gebunden,
sondern auch an sein Schicksal, an seinen heilsgeschichtlichen Weg, der durch den
Untergang hindurch zum Siege fihrte und durch den Tod zum verklirten Leben.
Jeder Vollzug der Eucharistie macht deutlich, dafl der Zwischenzustand zwischen
Kreuz und osterlicher Vollendung, an den die eucharistische Gegenwart den Christen
gemahnt, fir ihn kein ruhiges Uerweilen ist, das einmal von selbst durch die End-
vollendung abgeldst wird, sondern ein dauerndes Sterben mit Christus und ein
geistig-innerliches Wiederauferstehen, aus dessen Dynamik sich schlieRlich einmal
die endgiiltige Verkldrung ergeben soll. Das heifit fiir die gegenwiirtige Existenz des
Christen, daf} sie das Leid in seiner vielfiltigen Gestalt bis hin zum personlichen
Tod um Christi willen annehmen und erfahren mufi. Daran erinnert der hl. Paulus,
wenn er im 2 Kor 4, 10f. sagt: , Allzeit tragen wir Jesu Todesleiden an unserem
Leibe® und: ,stindig werden wir in unserem Leben dem Tode preisgegeben®. Der
Rhythmus des Christuslebens, der in der Eucharistie zur Darstellung kommt, muf§ auf
den Christen iibergreifen und ihn zunichst dem Todesgeschick des Erlosers anglei-
chen.

Aber wenn dieses Todesschicksal im Blick auf den durch die Passion zur Erhohung
gelangten Herrn vom Christen angenommen wird, dann ist in ihm auch schon die
Kraft der Uerklirung am Werk; denn das willig' angenommene Leid ist innerlich
schon iiberwunden und von einem Schimmer der Verklirung umgeben, was sich auf
der héchsten Stufe des Mitleidens mit Christus, im Martyrium, am deutlichsten zeigt.
In dem Abgrund des Leidens, den der Christ vollig durchschreitet, bahnt sich bereits
die Wende zu cinem neuen, lichteren Leben an, das bei der letzten, endgiiltigen
Wende im tiefsten Abgrund des Todes, auch endgiiltig und vollendet aufbrechen
soll. Deshalb kann Paulus die eben zitierten Sitze, die er mit dem Hinweis auf das
Todesschicksal des Christen beginnt, mit der Versicherung schlieen, daf die Erfah-
rung des Sterbens mit Christus erfolgt, ,damit auch das Leben Jesu an unserem
Leibe sichtbar werde“ (2 Kor 4, 10 £.).

Dabei ist aber beachtenswert, dafl die Lebensmacht nicht sichtbar werden kann,
wenn zuvor die Todesgewalt nicht erfahren wird. Das heifit: Der Christ darf das
Leid nicht iiberspringen oder nur par distance erleben wollen, um den Sieg und die
Herrlichkeit des Kreuzes zu erfahren. Es mufl ein echter Durdigang durch seine
Tiefen sein. Das Lebensgesetz Christi, das sich im Christendasein immer mehr durch-
setzen soll, ist nicht erfillt, wenn das Leid nicht durdhschritten wird. Man kann der
Verklarung Christi nicht teilhaftig werden, wenn man sich zuvor nicht mit dem
leidenden Christus vereint hat. Da das Leid aber mit der Existenzform dieser Welt
untrennbar und dauernd verbunden ist, mufl das ganze Leben des Christen den



180 Leo Scheffczyk

Charakter eines schmerzhaften und zugleich auch hoffnungsfrohen Uberganges, eines
miihevollen und doch auch von der GewiSheit des nahen Zieles befliigelten Weges
annehmen, der zuletzt nur eine Ausformung des Transitus Christi darstellt.

3. Ein solcher Weg, der durch ein tansendfach wiederholtes Sterben und Wieder-
auferstehen in Christus zum unvergéinglichen Leben fithrt, verlangt vom Menschen
einen Kraftaufwand, den er aus Eigenem nicht beizubringen vermag; denn die Men-
schennatur flicht das Leid und wird sich nie dazu verstehen, es willig anzunehmen.
Die Kraft dazu kann nur von demjenigen kommen, der als erster den Weg durch
den Tod zur endgiltigen Verherrlichung gegangen ist. Damit hat er allen Nach-
folgenden den Durchgang zum letzten Ziel freigemadht, so dafl sie nun in dieser
seiner Kraft, die den Weg einmal gebahnt hat und ihn nun dauernd offen hilt, auch
ihren Weg gehen kénnen. Wodurch aber kann diese Kraft wirksamer erfahren wer-
den als durch die Verbindung mit dem Herrn in der Wiedervergegenwirtigung sei-
nes Ubergangs, d. h. als in der Teilnahme an der Eucharistie? Mit einer hohen Ange-
messenheit hat Gott deshalb das eucharistische Opfersakrament auch als Speise-
sakrament gewollt und das Opfer in die Gestalt eines Gemeinschaftsmahles gefafit,
damit die Anteilnahme an der Opferfrucht die denkbar innigste und intensivste sei’.
Das sakramentale Mahl erméglicht ndmlich eine Vereinigung mit der Person und
der Heilstat Christi in der Weise eines unmittelbaren Lebensaustausches im Vorgang
des Essens und Trinkens der Opfergabe. Eine tiefere Weise der Kommunikation
zwischen lebendigen Wesen liflt sich gar nicht denken als diese einzigartige Selbst-
hingabe Christi in sakramentaler Speise und im Trank. Sie fibersteigt alle Moglich-
keiten der Vereinigung lebendiger Wesen so sehr, dafl man sie fiir direkt wider-
spriichlich halten miifite, wenn man nicht beachtete, daf es sich um eine geisterfillte
Speise und einen ebensolchen Trank handelt.

Christus hat nun keinen Zweifel dariiber gelassen, dafl der Mensch ohne diese
lebendige Vereinigung mit seinem Opfer und ihm selbst nicht die Kraft besitzt, den
Weg zur Vollendung zu gehen und das Ziel zu erreichen. Das Johannesevangelium
spricht in der eucharistischen Verheiflungsrede deshalb von einer direkten Notwen-
digkeit der Eucharistie fiir den Menschen und zwar in Ausdriicken, die keinen wesent-
lichen Unterschied zu den Aussagen beziiglich der Notwendigkeit des Taufempfan-
ges, wie sie im Nikodemusgesprich (Joh 8, 5) gemacht werden, erkennen lassen.
Wenn Christos Joh 6, 53 sagt: ,,...wenn ihr das Fleisch des Menschensohnes nicht
esset und sein Blut nicht trinket, werdet ihr das Leben nicht in euch haben®, so ist
das eine eindeutige Feststellung iiber die Verpflichtung des Menschen, sich mit dem
Opfer Christi zu verbinden und aus ihm zu schopfen. Die Theologie mufite sich
spater vor allem im Hinblick auf das Taufsakrament Gedanken dariiber machen, ob
hier eine absolute Notwendigkeit der Eucharistie in jedem Fall festgestellt sei oder
ob nicht fiir die Praxis des religiésen Lebens gewisse Nuancierungen an dieser For-
derung anzubringen seien. Und selbst wenn sie im Verlaufe dieser Uberlegungen
dazu kam, nur von einer relativ-moralischen Heilsnotwendigkeit des wirklichen
Eucharistieempfanges zu sprechen, so wollte sie damit nicht leugnen, daff der Mensch

? Der Mahldharakter der Eucharistie tritt im duferen Vollzug sogar deutlicher in Er-
scheinung als der Opfercharakter, ohne dafl die Opfersymbolik deshalb iibersehen werden
kénnte, Vgl. hierzu J. Pascher, Eucharistia, Gestalt und Uollzug, Minster 1947, 25.



Die Eucharistie als Sinnerhellung christlichen Lebens 181

auf jeden Fall in die Gemeinschaft mit dem Tod und der Auferstehung Christi ein-
gehen mufl, wenn er sein Heil gewinnen will. Weil allerdings die Gemeinschaft mit
dem gekreuzigten und auferstandenen Herrn schon in der Taufe grundgelegt wird,
mufl die Theologie die Notwendigkeit der Eucharistie mit einer gewissen Einschrin-
kung versehen, die aber keine Preisgabe dieses Notwendigkeitsanspruches iiberbaupt
besagt. Das wird allerdings erst ganz einsichtig, wenn man den Unterschied wie auch
die innere Verbindung, die zwischen Taufe und Eucharistie, dem Initial- und dem
Zentralsakrament besteht, recht beriicksichtigt. Dann zeigt sich nimlich, daf die
Taufe zwar Anteil an der Heilswirkung des Todes und der Auferstehung Christi
gibt, aber doch kein Opfer ist, so dafl in ihr die volle Hingabe des Glaubigen an
Christus, der aktive und eigenpersonliche Anschlu an seinen Transitus und sein
Opfer, noch nicht geschehen kann. Erst die Eucharistie, insofern sie Tod und Auf-
erstehung Christi als Opfergeschehen darstellt und den Christen in die Opferbewe-
gung des Erlosers zum Vater hin einbezieht, vermag das Mitsterben und -auferstehen,
das in der Taufe grundgelegt wird, zur hochstméglichen Verwirklichung und Kon-
kretion zu fithren, auf die die Taufe von vornherein angelegt ist. So bleibt die
Eucharistie immer die hochste Moglichkeit fiir den Menschen, sich in die Leidens-
und Lebensgemeinschaft mit Christus einzufiigen und daraus Kraft fiir seinen Weg
zu nehmen. :

Bei der niheren Erklarung der Art und Weise, wie aus dem Eingehen in den
Transitus Christi im Mahlopfer der heiligen Messe dem Christen die Heilskraft der
Erlésung zufliefit, ist auf den allgemeinen Grundsatz der Sakramentenlehre zuriick-
zugehen, wonach der Vollzug des dufleren Zeichens die Heilswirkung am Empfinger
objektiv erbringt, wenn dieser nur kein Hindernis setzt. Fir die Eucharistie heifit
das in einer Formulierung des hl. Thomas v. Aquin: ,Was die Passion in der Welt
gewirkt hat, das bewirkt dies Sakrament im (einzelnen) Menschen“s. Man darf aller-
dings zur Klirung des Wirksamwerdens der Passion nicht einseitig nur auf den

_physischen Kommunionempfang verweisen, der ja doch nur einen integrierenden
“und abschlieBenden Teilvorgang des Opfers darstellt. Die Teilnahme am Kreuz-
geschehen kann sich nicht auf den Genuf} der Opferfrucht beschrinken, sie muf} viel-
mehr den Kontakt mit der Opfertat als solcher erbringen. Das verlangt von den die
Eucharistie mitfeiernden Gliubigen, dafl sie sich des Transitus Christi bewufit wer-
den, daf sie mit ihrem Willen in ihn eingehen und ihn personal mitvollziehen. Die-
ses Bewufltsein und aktive Mitvollzichen der Opfertat Christi geschieht wesens-
gemaf im liebeerfiillten Glauben. Deshalb nennt der jobanneische Christus auch den
Glauben an ihn schon ein Essen des Brotes, das er selbst ist (Joh 6, 35f). Aber er 14}t
doch auch erkennen, dafl der Empfang des eucharistischen Fleisches und Blutes dar-
iiber hinaus notwendig bleibt?; durch den Glauben wird zwar das Kreuzgeschehen
als pneumatische Wirklichkeit wachgerufen und beginnt so im Christen auch schon
zu wirken. Der Kommunionempfang entfaltet diese Wirkung zu ihrer vollen Mich-

8S.th.1I q. 79 a. 9.

? Uber dasqurh:liltnis von personaler Kommunikation und sakramentaler Kommunion
spricht ausfithrlich H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament. Theologische Deu-
tung der geistlichen Kommunion (Quaestiones disputatae, hrsg. von K. Rahner und H.
Schlier, 8) Freiburg 1959. ‘



182 Leo Scheffczyk

tigkeit und Intensitit, aber doch auch nur dann, wenn das Opfer zuvor im Glauben
und in der Liebe mitvollzogen wurde. Auf diese Weise, ndmlich in der Verbindung
von personalem, glaubenserfiilltem Mitvollzug des Opfers und Empfang der sakra-
mentalen Opferfrucht, wirkt Christus die Macht seines Transitus am Christen aus.
Damit bereitet er ihm nicht nur aufs nene den Weg, sondern er wird dieser Weg
selbst im Sinne der zum Ziele fithrenden, richtungsweisenden und vorantreibenden
Kraft.

Auf dem Hintergrund dieser Gedanken wird es verstindlich, warum man die
Eucharistie im besonderen Sinne als das Sakrament des Ueges bezeichnen kann. Das
durchschnittliche religiose Bewufitsein billigt der Eucharistie diesen Charakter aller-
dings nur im Hinblick auf das sog. viaticum zu, das dem Sterbenden als letzte Weg-
zehrung gereicht wird. Diese Einschrinkung des Charakters der Eucharistie als eines
Sakramentes des Weges auf das Sterben als den letzten Wegabschnitt ist aber
ungerechtfertigt. Sie kommt einmal aus einer isolierten Bewertung der konsekrierten
Gestalten unter Verkennung der Wahrheit, dafl die Eucharistie zuerst ein Gesche-
hen ist, nimlich der Transitus des Herrn, und zum andern aus dem Miflverstindnis,
daf erst der Akt des Sterbens der wirkliche Ubergang des Menschen sei. Wenn man
dagegen im paulinischen Sinne das ganze Leben als ein Sterben mit Christus und
einen Ubergang begreift und die Eucharistie als den exemplarischen und fiir immer
giiltigen Transitus vom Tod zum Leben versteht, dann ist die Schwierigkeit behoben,
in der Eucharistie das Sakrament des Weges schlechthin zu sehen; denn der Transitus
Christi mufl dann das Urbild und die Kraft fiir den dhnlich verlaufenden Weg des
Christenlebens in seiner ganzen Erstreckung sein.

4. Wenn man die Eucharistie in dieser Weise als das Sakrament des Weges und
der christlichen Pilgerschaft erfafit, das fiir den Zwischenzustand des christlichen
Daseins bestimmt ist, dann hat man einschluBweise schon ein letztes Merkmal
genannt, das an der christlichen Existenz im Lichte der Eucharistie deutlicher hervor-
tritt: es ist der endzeitliche, eschatologische Charakter des christlichen Lebens. Wenn
bisher vom Wegcharakter der christlichen Existenz die Rede war und von ihrer
Dynamik auf ein héheres Ziel hin, so hitte der Eindruck entstehen konnen, als ob
dieses Ziel in letzter Ferne stiinde und die Endvollendung etwas rein Zukinftiges
ware. Das ist aber nach dem christlichen Verstindnis der Welt- und Heilsgeschichte1®
nicht anzunehmen; denn mit dem Tod und der Auferstehung Jesu Christi sind die
entscheidenden Ereignisse der Heilsgeschichte schon gefallen. Freilich ist diese Ge-
schichte deshalb nodh nicht am Ziel, und die Endereignisse, die mit dem zweiten
Kommen Christi eintreten werden, stehen noch aus. Weil aber alles Kommende auf
dem Boden der Christustat in der Mitte der Heilsgeschichte steht und aus diesem
Grunde emporwichst, darf man sagen, dafl das eschatologisch Zukiinftige bereits in
der heilsgeschichtlichen Gegenwart angelegt ist und diese schon in die eschatologische
Zukunft hineinragt. Das noch ausstehende Neue ist deshalb nichts absolut Zukiinfti-
ges, sondern ein verborgen Anwesendes, das zur baldigen Veroffentlichung dringt.
Wenn aber die Endvollendung so nahe ist, mufl sie die Gegenwart auch schon

10 Uber dieses christliche Zeit- und Geschichtsverstindnis handelt auf biblischer Grund-

lage instruktiv O. Cullmann, Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Ge-
schichtsauffassung, Ziirich 21948.



Die Eucharistie als Sinnerkellung christlichen Lebens - 183

bestimmen und wirksam beeinflussen. Im christlichen Bewufitsein prigte dieser Ein-
fluf} die Haltung der Erwartung der Letzten Dinge und der Sehnsucht nach ihnen aus.
Die Gewifiheit, dafl mit dem Kommen des Erlosers die letzte Zeit angebrochen ist
und dafl alles zur Vollendung dringt, macht den eschatologischen Charakter der
christlichen Existenz aus.

Von hier aus ist es nicht mehr schwer, die eschatologische Bedeutung der Eucha-
ristiefeier zu erfassen. Wenn nimlich die Endzeit mit der Erlosungstat Christi, in
der auch die Letzten Dinge schon eingeschlossen sind, begonnen hat, dann muff die
Vergegenwirtigung dieser Heilstat in der Eucharistie auch an das Kommen dieser
LetztenDinge gemahnen. Ja, diese Mahnung mufl bei der Wiedervergegenwirtigung
des Heilstodes Christi noch stirker ausfallen als bei dem historischen Vorgang am
Ursprung, weil die Zeit inzwischen vorgeriickt ist und das Ende mit jeder Eucharistie-
feier naherkommt. Aber die Eucharistie steigert damit nicht nur das subjeklive Be-
wufltsein der Erwartung der Letzten Dinge im Christen, sondern sie bahnt das In-
Erscheinung-Treten der Endvollendung auch an und férdert es objektiv; denn immer,
wenn das Heilsereignis des Kreuzes sakramental vergegenwirtigt wird, vollzieht sich
eine weiter ausgreifende Einbezichung der Menschheit und des Kosmos in den Raum
der Erlésung und eine neue Auswirkung der Erlosungstat, wodurch diese Welt
objektiv dem Vollendungsziel nahergebracht wird. So spielt sich jede Eudharistie-
feier gleichsam vor dem Horizont der Parusie ab. Und weil Christus, der in der
Parusie als Richter und Vollender erscheinende, in ihr schon gegenwirtig ist, darf sie
in gewissem Sinne als eine Vorwegnahme seines zweiten Kommens gelten, weshalb
sie auch seit Anbeginn als ein Vorentwurf des messianischen Mahles der Endzeit
angesehen wurde!l, Die starke Verbindung der Eucharistie mit der Endvollendung
kommt schon in dem biblischen Wort, das an den paulinischen Einsetzungsbericht
angefiigt ist, zum Ausdruck: ,Sooft ihr dieses Brot esset und den Kelch trinket, ver-
kiindet ihr den Tod des Herrn, bis er wiederkommt“ (1 Kor 11,26). Diesen eschatolo-
gischen Bezug der Eucharistiefeier haben die alten Liturgien noch betonter zur Gel-
tung gebrachti2, So klingt z. B. das Eucharistiegebet der Didache in die Bitte aus: ,Es
soll kommen die Gnade (das heifit in ihrer vollendeten Gestalt) und vergehen diese
Welt“ (c. 10).

So wirft das Geheimnis der Eucharistie von neuem ein Licht auf die christliche
Existenz. Es zeigt dem Christen ndmlich, dafl er sich, vor allem wenn er das eucha-
ristische Geschehen aktiv mitvollzieht, nicht auf einem unendlichen Weg nach einem
neuen Zukunftsziel befindet, das leicht auch als imaginir und unwirklich empfunden
werden konnte, sondern dafl er bereits im Bannkreis dieses Zieles lebt und mit seiner
Volloffenbarung immer rechnen mufl. Daraus ergibt sich fiir ihn die Forderung, den
endzeitlichen Charakter seines Lebens immer deutlicher auszuprigen: in seiner

11 Das erweist vor allem der sog. ,eschatologische Ausblik“ in, den Abendmahlstexten.
So sagt Jesus (Lk 22, 16): ,Denn ich sage ench: nicht mehr werde ich es (das Pascha) essen,
bis es seine Erfiillung findet im Reiche Gottes“. Diese Erfillung war schon mit den Mahl-
feiern des Auferstandenen gegeben und findet sich in den folgenden Eucharistiefeiern der
Zeit der Kirche. Aber sie bleibt doch noch eine unvollendete und verhiillte Erfiillung, ,bis
er wiederkommt® (1 Kor 11,26). Vgl. J. Betz, a.a. 0., 67ff,

12 l())aslgigt z. B. fiir die Chrysostomus- und Basilivslitorgie, Vgl. hierzu J. Pascher,
a. a. O, 118.



184 Josef Andreas Jungmann

Distanz zur Welt, in der Preisgabe jeder falschen innerweltlichen Sicherung, in der
paulinischen Dialektik des ,Habens als hitte man nichts* (1 Kor 7, 20ff.) und in der
Erwartung des Endes dieser Weltgestalt.

Der Zug zur naben Endvollendung, der diesem Sakrament eignet, fithrt auch dazu,
die Bedeutung der Gegenwart Christi in ihm anders zu sehen, als es die volkstiimliche
Frommigkeit gemeinhin tut. Hier ist der Eindruck vorherrschend, dal Christus
gegenwartig wird, nur um auf der Erde zu weilen, den Menschen in dieser gott-
fernen Welt geistlichen Trost zu schenken, sie in den Genuf einer himmlischen Gabe
zu setzen und jhnen die Maglichkeit der Anbetung zu geben. So gesehen wird die
Eucharistie eine Gabe, die zwar vom Himmel stammt, die aber doch im Grunde nur
dazu dient, den Menschen im Irdischen zu bestitigen und zu befestigen. Damit ist die
eigentliche Dynamik der Eucharistie verkannt, die letztlich nicht dahin zielt, etwas
Himmlisches auf die Erde zustellen und in den irdischen Grenzen zu belassen, sondern
die umgekehrt darauf geht, das Irdische dem Himmel entgegenzuheben, seine Gren-
zen zu sprengen und es der Endvollendung zuzufiihren. Der eschatologische Zug
dieses Sakramentes lehrt uns, im eucharistischen Christus nicht ein ins irdische Dasein
eingeschlossenes gottliches Wesen zu sehen, das uns eine irdische Erfiillung bringt,
sondern den im Kommen befindlichen himmlischen Herrn, der uns eine himmlische
Verheiflung ist,indem er uns aus der irdischen Enge in seine Volloffenbarung hinein-
ruft und uns ihr entgegenhebt.

Die Eucharistie als Mitte unserer Frommigkeit

Von Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck

Es gibt in der katholischen Kirche eine legitime Art der Frommigkeit, bei der die
Eucharistie eindeutig und beherrschend, aber doch auf eine besondere Art in der
Mitte steht. Sie ist am deutlichsten verkérpert in den zahlreichen Vereinigungen und
religiosen Kongregationen, die die Anbetung des heiligsten Sakramentes als ihre
zentrale Aufgabe oder doch als den Riickhalt ihrer apostolischen Arbeit nennen.
Sie hat eine Bliitezeit erlebt im 19. Jahrhundert. Aber sie geht zuriick auf jene
eucharistische Bewegung, die um die Wende des 12. Jahrhunderts eingesetzt hat als
Wirkung einerseits des religiosen Aufschwunges jener Zeit, anderseits der heiligen
Scheu, die dem Altarssakrament gegeniiber gefordert wurde. Eine 6ftere Kommunion
glaubte man nicht wagen zu diirfen, so wollte man wenigstens im anbetenden Auf-
blick des Segens dieses Sakramentes teilhaft werden. Im Kult des Sakramentes
konzentrierte sich diese Frommigkeit. Im 16. Jahrhundert hat die Reaktion auf die
Leugnung der eucharistischen Gegenwart durch die Reformatoren die Bewegung nur
noch verstiarken kénnen. So ist die Eucharistie fiir weite Kreise der Kirche zum Mittel-
punkt einer innigen und echten Frommigkeit geworden, wenn auch einer F rommig-
keit von eigener Prigung. Es wire ein leichtes, eine lange Reihe von kanonisierten
Heiligen aufzuzihlen, die von dieser Art der Frommigkeit gelebt haben. Noch in





