
Die Eucharistie als Sinnerhellung christlichen Lebens 175 

der Einzelseele mit ihrem Gott. Der gleiche Christus west leibhaftig in allen Kom- 
munizierenden und bindet sie alle zusammen zu seinem universalen, mystischen 
Leib der Kirche (1 Kor 10,17). Er weist den einzelnen auf die Brüder, auf die 
ganze Kirche hin. Die Urkirche hat darum die Eucharistie mit einem sozialen Bru- 
dermahl, einem Liebesmahl (Agape) verbunden. Aber die soziale Funktion der 
Eucharistie erschöpft sich auch noch nicht damit, daß sie den einzelnen in die Chri- 
stusgemeinschaft der Kirche leibhaftig hineinbindet. Sie weist ihn auch hin auf •die 
Vielen", die Noch-nicht-Christen und die Nicht-mehr-Christen, für die Jesus gestor- 
ben ist • und denen er auf dem Wege über die Mission durch die Christen sein Heil 
zuwenden will. So enthält jede Meßfeier einen Missionsauftrag (Ite missa est!), und 
jede Kommunion bedeutet die Übernahme der Missionspflicht. Die Eucharistie dient 
nicht bloß dem Heilsindividualismus, sie dient dem Heilsuniversalismus. Sie ist auch 
in dieser Hinsicht Vermächtnis des Herrn. 

So etwa stellt sich die Eucharistie dar, wenn wir sie im Lichte des ältesten Ein- 
setzungsberichtes zu verstehen suchen. Dieser bietet eine Abendmahlsauffassung 
von unauslotbarer Tiefe und doch von großer Einheit und Geschlossenheit. Wir 
empfinden, daß er nicht nur zeitlich, sondern auch sachlich Jesus am nächsten steht. 
Die einzelnen Stücke des Sakraments, Realpräsenz, Opfer, Kommunion, stehen nicht 
unverbunden nebeneinander, sondern greifen organisch ineinander und sind mit- 
einander verbunden. Der biblische Bericht enthüllt das tiefste Wesen der Eucha- 
ristie: sie ist Zusammenfassung des ganzen Christentums, sakramentale Fortdauer 
des Heilsereignisses •Jesus". 

Die Eucharistie als Sinnerhellung des christlichen Lebens 

Von Leo Scheffczyk, Tübingen 

Die folgenden vier Beiträge gehen auf Vorträge zurück, die auf der Tagung des Zentral- 
komitees der deutschen Katholiken in Ettal vom 25. bis 28. April dieses Jahres in der Ar- 
beitsgemeinschaft XIV •Geistliches Leben" gehalten wurden. Sie suchen die heilstheolo- 
gische und kultische Schau der Eucharistie, wie sie von der Exegese, der Vätertheologie, der 
Dogmatik und der Liturgiewissenschaft in unserer Zeit erarbeitet worden ist, für die Fröm- 
migkeit und im besonderen für das Leben und die Aufgaben des Weltchristen fruchtbar zu 
machen. 

In den folgenden Gedanken geht es um eine Klärung des christlichen Daseins- und 
Selbstverständnisses durch das Licht, das von der Eucharistie her auf die christliche 
Wirklichkeit fällt. Die Möglichkeit einer solchen Sinn- und Seinserhellung des christ- 
lichen Lebens durch das Medium des eucharistischen Opfersakramentes scheint auf 
den ersten Blick nicht ganz einsichtig zu sein, weil man zwar versteht, daß das Sakra- 
ment als Gnadenmittel am Menschen eine ganz bestimmte Wirkung vollbringen 
kann, aber nicht ohne weiteres begreift, wie ein solches Gnadenmittel die ganze 
Wirklichkeit christlichen Lebens aufhellen und tiefer erklären kann. Es ist ja auch 



176 Leo Scheffczyk 

nicht möglich • um den sich hier erhebenden Einwand an einem Vergleich zu 
illustrieren •, etwa von einer Arznei Aufschluß über das Wesen der Menschen zu 
gewinnen, die dieses Heilmittel gebrauchen, wenn man mehr erkennen will als die 
Tatsache, daß diese Menschen krank sind und des betreffenden Mittels bedürfen. 

Um zu verstehen, daß eine solche Sinnerhellung trotzdem möglich ist und vom 
Sakrament her geleistet werden kann, muß man sich zuvor über zwei Grundwahr- 
heiten verständigen, von denen die eine das Wesen der Sakramente, die andere das 
Wesen des christlichen Lebens betrifft. Hinsichtlich der erstgenannten Wahrheit ist 
festzuhalten, daß die Sakramente nicht einseitig versachlicht und dinglich unter dem 
Aspekt des Gnadenmittels gesehen werden dürfen, wenn man sie in ihrer Vollgestalt 
erfassen will. Sie müssen vielmehr in wesenhafter Verbindung mit der Person und 
dem Werk Christi betrachtet und als die besonderen Formen verstanden werden, in 
denen das Heilswerk Christi in der Welt wirksam bleibt und seine Ausweitung 
erfährt. 

Was aber die zweite Grundvoraussetzung angeht, so ist zu sagen: das Wesen des 
christlichen Lebens liegt in seiner Ghristusverbundenheit, in seinem Christus- 
eingestaltetsein, auf Grund dessen der Christ nicht mehr sein eigenes Leben führt, 
sondern Christus in ihm lebt, wie es das Wort Pauli im Galaterbrief zum Ausdruck 
bringt: •Ich lebe nicht mehr als ich, es lebt in mir Christus" (Gal 2, 20). Diese Einheit 
kann aber als Verbindung mit einer lebendigen Person nicht nur in einer Teilhabe 
an deren statischem Sein oder • im Falle des Gottmenschen • an seinen unver- 

änderlichen Wesenheiten bestehen, sondern muß auch zu einer Gemeinschaft mit der 
Geschichte und dem Schicksal dieser Person werden. 

Hält man nun diese beiden Grundwahrheiten von der Fortexistenz des Lebens 
und des Werkes Christi in den Sakramenten und von der Seins- und Sdiicksals- 
gemeinsdiaft des Christen mit dem Herrn zusammen, dann ergibt sich daraus der 
Grund, warum die Sakramente das Christenleben erhellen, auslegen und tiefer 
erklären können. Wenn nämlich in den Sakramenten die Mysterien des Lebens 
Christi ihren wirksamen Ausdruck und ihre Ausweitung erfahren, der Christ aber 
wesensgemäß in das Leben des Herrn hineingenommen und eine Existenz in Christus 
ist, dann muß ja das, was in der sakramentalen Darstellung der Heilstaten Christi 
geschieht, auch das Dasein des Christen berühren und betreffen. Die Darstellung des 
Heilswerkes Christi in den heiligen Zeichen muß dann als die Norm und als das 
Gesetz angesehen werden, nach denen das christliche Dasein zu beurteilen ist und 
denen es sich anpassen soll. Wenn man deshalb das, was in einem Sakrament 
geschieht, deutlich herausstellt, wird man auch zu einer deutlicheren Erfassung des 
Sinnes und der Eigenart des Christenlebens kommen. Dieser Grundsatz aber, obgleich 
er für alle Sakramente gilt, muß an dem zentralen Mysterium der Eucharistie, in 
dem das entscheidende Heilsereignis des Kreuzes gegenwärtig wird, seine vollkom- 
menste Bestätigung erfahren. 

Bei der Wahrheitsfülle, die das eucharistische Geheimnis in sich birgt, ist von 
vornherein zu erwarten, daß seine Bedeutung für das christliche Dasein sich nicht von 
einem einzigen Punkte aus überblicken läßt, sondern daß dazu verschiedene Stand- 
orte eingenommen werden müssen, die jeweils eine Teilwahrheit berücksichtigen und 



Die Eucharistie als Sinnerhellung christlichen Lebens 177 

zur Geltung bringen. Als erste dieser Teilwahrheiten, von der ein Licht auf den 
Charakter des Christenlebens fallen kann, bietet sich 

1. das Geheimnis der wirklichen Gegenwart Christi in diesem Sakramente an, 
weil es dem christlichen Bewußtsein besonders nahesteht und eine hervorstechende 
Eigentümlichkeit dieses Sakramentes ausmacht. Dabei ist für unseren Zusammen- 
hang nicht so sehr die Tatsache der wirklichen Gegenwart Christi aufschlußreich, als 
vielmehr die Art und Weise oder der Zustand, in dem Christus gegenwärtig ist. Der 
Glaube belehrt uns darüber, daß Christus in der Eucharistie als die Opfergabe vom 
Kreuz anwesend ist und in der Erscheinungsform des Geopferten Gegenwart gewinnt. 
Das kommt an der Trennung der Gestalten von Brot und Wein in der Doppel- 
konsekration symbolhaft zum Ausdruck. Aber dieser Christus, der als der Gekreu- 
zigte, als Christus passus dargestellt wird, ist zugleich der erhöhte Herr, wie er jetzt 
in der Herrlichkeit des Vaters existiert. Das scheinen zunächst zwei miteinander nicht 
ganz harmonisierende Vorstellungen zu sein, daß Christus im Sakrament als der 
Geopferte erscheint und doch kein anderer als der Verherrlichte ist. Aber diese Tat- 
sache läßt sich aus zwei Gründen nicht bestreiten: einmal deshalb nicht, weil Christus 
im Augenblick der Konsekration nur noch in dem Zustand gegenwärtig werden 
kann, in dem er jetzt lebt. Das aber ist der Zustand der Verherrlichung, dem aller- 
dings die Leidensmale nicht fehlen, so daß er auch in der Verklärung vom Kreuzes- 
opfer gezeichnet bleibt, ohne daß er jetzt noch leiden könnte. 

Der zweite, tiefer reichende Grund für die Gegenwart sowohl des geopferten wie 
des verherrlichten Herrn in der Eucharistie ist darin zu sehen, daß die Wiederver- 
gegenwärtigung des vollendeten Kreuzesopfers innerlich gar nicht ohne die Ein- 
beziehung auch der Auferstehung und der Verherrlichung Christi auskommt. Zum 
vollendeten Kreuzgeschehen als einem Heilsereignis gehört nämlich die Auferstehung 
und die darin liegende Verherrlichung Christi mit hinzu. Die Darstellung des Todes 
Christi in der Eucharistie geschieht ja nicht zu dem Zwecke, die brutale, zerstörerische 
Wirklichkeit dieses Todes wiedererstehen zu lassen, sondern uns seine Heilserfüllt- 
heit und Lebensmächtigkeit zuzuwenden. Zur Heilserfülltheit des erlösenden Todes 
Christi gehört aber auch seine Auferstehung1. Darum kann der im Sakrament gegen- 
wärtige Opferleib kein anderer sein als der Herrlichkeitsleib des Erhöhten2. So weist 
die Eucharistie in ihrer Versinnbildung des Dramas von Golgatha auf den am Kreuz 
Geopferten hin und enthält doch den verklärt lebenden Herrn. 

An diesem im Zustand des Hingeopfertseins dargestellten und doch lebenserfüll- 
ten, verklärten Leib erhält der Christ in der Eucharistie Anteil. Indem er dieses 
Sakrament feiert, wird er in diesen Zustand Christi hineingezogen und von ihm 
geprägt. Die christliche Existenz empfängt von daher die Züge des todgeweihten und 
doch pneumatisch lebenden Herrn. Da aber das Herrlichkeitsgepräge nach Gottes 

1 Damit ist nicht gesagt, daß Auferstehung und Himmelfahrt in der sakramentalen Ab- 
bildung genau so zur Darstellung kommen müßten und repräsentiert werden wie der Kreu- 
zestod. Sie sind als zur vollen Heilsgestalt des Kreuzesopfers hinzugehörig ihrem Inhalt 
und ihrer Kraft nach gegenwärtig. 

2 So sagt R. Bultmann zur Erklärung der paulinisdien Sakramentsauffassung: •Das 
gerade ist der sakramentale Gedanke, daß der getötete Leib der Kultgottheit zugleich der 
maditerfüllte, wirkungskräftige Leib ist'. Theologie des Neuen Testamentes, Tübingen 



178 Leo Scheffczyk 

Willen im irdischen Dasein noch nicht seine vollkommene Offenbarung erfahren 
kann und soll, ähnlich wie ja auch die Glorie Christi unter der Brotsgestalt verbor- 
gen und unsichtbar bleibt, zeigt die Eucharistie den eigentümlichen Zwischencharak- 
ter der christlichen Existenz auf, den Zustand zwischen Erlösung und endgültiger 
Verklärung, zwischen Karfreitag und erlösendem Ostern einerseits und dem voll- 
endenden Ostern in der eigenen Auferstehung andrerseits. So ist der Christ wie der 
eucharistische Christus der vom Kreuz Bezeichnete und doch auch schon der im höhe- 
ren Sein Lebende. Aber die Herrlichkeit des christlichen Lebens und seine letztlich 
intendierte vollendete Gestalt ist jetzt noch •mit Christus verborgen in Gott' (Kol 
3, 3). •Der Kranz des aionischen Lebens" ist zwar, wie Odo Casel einmal sagt3, dem 
Christen schon gesichert und damit das Anrecht auf die endgültige Verherrlichung. 
Aber beides ist jetzt noch unter der Hülle der irdischen Realitäten verborgen, wes- 
halb sich im Erdenzustand notwendigerweise die Züge des Kreuzes und des Todes 
am Christen deutlicher ausprägen müssen als die der künftigen Herrlichkeit. Das 
alles läßt sich an der Gegenwartsweise des eucharistischen Herrn ablesen. 

Aber das ist noch nicht das Entscheidende für das Existenzverständnis des Christen, 
wie ja überhaupt die wirkliche Gegenwart Christi in der Eucharistie nicht das 
Höchste an diesem Sakrament und keineswegs Selbstzweck ist, sondern wegen des 
Opfergeschehens gewollt ist. 

2. Aus dem Gesdiehenscharakter der Eucharistie läßt sich ein weiteres Merkmal 
der christlichen Existenz ableiten. In diesem Sakrament wird ja nicht nur der Leib 
Christi gegenwärtig, sondern auch das Opfergeschehen vom Kreuz, dieses allerdings 
nicht in seiner physisch-historischen Dimension, sondern im Bereich des Symboles 
und der zeichenhaften Abbildung4. Die Messe ist die wirklichkeitserfüllte Darstel- 
lung und das Gedächtnis des Kreuzesopfers, wodurch dieses iseine Kraft in der Welt 
weiter auswirkt. Für Christus aber war das Kreuzereignis, die Passion, der endgül- 
tige Übergang vom Tod zum Leben, von der diesseitigen Todesverhaftung zur jen- 
seitigen Herrlichkeitsexistenz. Er hat dieses Sakrament, wie die Feier des letzten 
Abendmahles zeigt, in der Situation des Überganges eingesetzt, unter deutlicher An- 
spielung auf das jüdische Paschamahl, das die Erinnerung an die Befreiung aus 
Ägypten wachhalten sollte und an die Vorgänge beim Auszug gemahnte (Ex 12, Iff)5. 
Dabei war dieser Transitus Christi, der im Todesleiden vor sich ging, nicht eine 
absolut neue, plötzlich auftretende und gänzlich unvorbereitete Phase in seinem 
Leben. In diesem Vorgang konzentrierte sich vielmehr nur die für das ganze Christus- 

leben typische Bewegung des Abstiegs und des Aufgangs, der Erniedrigung und der 
Erhöhung, wie sie der Christushymnus des Philipperbriefes (Phil 2, 6•11) auf kos- 
mischem Hintergrund darstellt und wie sie der Auferstandene selbst als das Gesetz 
seines Weges (Lk 24, 26) bezeichnet, wenn er sagt: •Mußte nicht der Christus leiden 
und so in seine Herrlichkeit eingehen?"6. Dieser für das Leben des Erlösers gesetz- 

3 Vom wahren Menschenbild, Regensburg 1953, 47. 
4 Vgl. hierzu B. Poschmann, Das sakramentale Opfer, in: Catholica 11 (1958) 36•50, 

bes. 41. 
6 über den Paschacharakter des Abendmahls Jesu und seine Umprägung durch die Urge- 

meinde vgl. J. B e t z , Die Eucharistie in der Zeit der griechischen Väter, Freiburg 1955, 20ff. 
6 Ausführlich handelt über diesen Charakter des Christusweges E. Stauffer, Die 

Theologie des Neuen Testamentes, Stuttgart 1947, 109ff. 



Die Eucharistie als Sinnerhellung christlichen Lebens 179 

mäßige Rhythmus, der schon mit der Menschwerdung einsetzte und während des 
ganzen Erdenweges bestimmend blieb, insofern die Offenbarung der göttlichen Macht 
Christi immer an das Leid des Menschen Christus gebunden blieb, erfuhr in der 
Passion nur seine schärfste Ausprägung und seine abschließende Gestaltung. 

In der Feier der Eucharistie wird nun diese entscheidende Bewegung des Lebens 
Christi für immer festgehalten und zwar zu keinem anderen Zweck, als daß der 
Christ in diese Bewegung eingehe und sich gleichsam in den Rhythmus des Lebens 
Christi einschwinge. Damit wird der Christ nicht nur an das Sein Christi gebunden, 
sondern auch an sein Schicksal, an seinen heilsgeschichtlichen Weg, der durch den 
Untergang hindurch zum Siege führte und durch den Tod zum verklärten Leben. 
Jeder Vollzug der Eucharistie macht deutlich, daß der Zwischenzustand zwischen 
Kreuz und österlicher Vollendung, an den die eucharistische Gegenwart den Christen 
gemahnt, für ihn kein ruhiges Verweilen ist, das einmal von selbst durch die End- 
vollendung abgelöst wird, sondern ein dauerndes Sterben mit Christus und ein 
geistig-innerliches Wiederauferstehen, aus dessen Dynamik sich schließlich einmal 
die endgültige Verklärung ergeben soll. Das heißt für die gegenwärtige Existenz des 
Christen, daß sie das Leid in seiner vielfältigen Gestalt bis hin zum persönlichen 
Tod um Christi willen annehmen und erfahren muß. Daran erinnert der hl. Paulus, 
wenn er im 2 Kor 4, 10 f. sagt: •Allzeit tragen wir Jesu Todesleiden an unserem 

Leibe" und: •ständig werden wir in unserem Leben dem Tode preisgegeben". Der 
Rhythmus des Christuslebens, der in der Eucharistie zur Darstellung kommt, muß auf 
den Christen übergreifen und ihn zunächst dem Todesgeschick des Erlösers anglei- 
chen. 

Aber wenn dieses Todesschicksal im Blick auf den durch die Passion zur Erhöhung 
gelangten Herrn vom Christen angenommen wird, dann ist in ihm auch schon die 
Kraft der Verklärung am Werk; denn das willig angenommene Leid ist innerlich 
schon überwunden und von einem Schimmer der Verklärung umgeben, was sich auf 
der höchsten Stufe des Mitleidens mit Christus, im Martyrium, am deutlichsten zeigt 
In dem Abgrund des Leidens, den der Christ völlig durchschreitet, bahnt sich bereits 
die Wende zu einem neuen, lichteren Leben an, das bei der letzten, endgültigen 
Wende im tiefsten Abgrund des Todes, auch endgültig und vollendet aufbrechen 
soll. Deshalb kann Paulus die eben zitierten Sätze, die er mit dem Hinweis auf das 
Todesschicksal des Christen beginnt, mit der Versicherung schließen, daß die Erfah- 
rung des Sterbens mit Christus erfolgt, •damit auch das Leben Jesu an unserem 
Leibe sichtbar werde" (2 Kor 4, 10 f.). 

Dabei ist aber beachtenswert, daß die Lebensmacht nicht sichtbar werden kann, 
wenn zuvor die Todesgewalt nicht erfahren wird. Das heißt: Der Christ darf das 
Leid nicht überspringen oder nur par distance erleben wollen, um den Sieg und die 
Herrlichkeit des Kreuzes zu erfahren. Es muß ein echter Durchgang durch seine 
Tiefen sein. Das Lebensgesetz Christi, das sich im Christendasein immer mehr durch- 
setzen soll, ist nicht erfüllt, wenn das Leid nicht durchschritten wird. Man kann der 
Verklärung Christi nicht teilhaftig werden, wenn man sich zuvor nicht mit dem 
leidenden Christus vereint hat. Da das Leid aber mit der Existenzform dieser Welt 

untrennbar und dauernd verbunden ist, muß das ganze Leben des Christen den 



180 Leo Sdieffczyk 

Charakter eines schmerzhaften und zugleich auch hoffnungsfrohen Überganges, eines 
mühevollen und doch auch von der Gewißheit des nahen Zieles beflügelten Weges 
annehmen, der zuletzt nur eine Ausformung des Transitus Christi darstellt. 

3. Ein solcher Weg, der durch ein tausendfach wiederholtes Sterben und Wieder- 
auferstehen in Christus zum unvergänglichen Leben führt, verlangt vom Menschen 
einen Kraftaufwand, den er aus Eigenem nicht beizubringen vermag; denn die Men- 
schennatur flieht das Leid und wird sich nie dazu verstehen, es willig anzunehmen. 
Die Kraft dazu kann nur von demjenigen kommen, der als erster den Weg durch 
den Tod zur endgültigen Verherrlichung gegangen ist. Damit hat er allen Nach- 
folgenden den Durchgang zum letzten Ziel freigemacht, so daß sie nun in dieser 
seiner Kraft, die den Weg einmal gebahnt hat und ihn nun dauernd offen hält, auch 
ihren Weg gehen können. Wodurch aber kann diese Kraft wirksamer erfahren wer- 
den als durch die Verbindung mit dem Herrn in der Wiedervergegenwärtigung sei- 
nes Übergangs, d. h. als in der Teilnahme an der Eucharistie? Mit einer hohen Ange- 
messenheit hat Gott deshalb das eucharistische Opfersakrament auch als Speise- 
sakrament gewollt und das Opfer in die Gestalt eines Gemeinschaftsmahles gefaßt, 
damit die Anteilnahme an der Opferfrucht die denkbar innigste und intensivste sei7. 
Das sakramentale Mahl ermöglicht nämlich eine Vereinigung mit der Person und 
der Heilstat Christi in der Weise eines unmittelbaren Lebensaustausches im Vorgang 
des Essens und Trinkens der Opfergabe. Eine tiefere Weise der Kommunikation 
zwischen lebendigen Wesen läßt sich gar nicht denken als diese einzigartige Selbst- 
hingabe Christi in sakramentaler Speise und im Trank. Sie übersteigt alle Möglich- 
keiten der Vereinigung lebendiger Wesen so sehr, daß man sie für direkt wider- 
sprüchlich halten müßte, wenn man nicht beachtete, daß es sich um eine geisterfüllte 
Speise und einen ebensolchen Trank handelt. 

Christus hat nun keinen Zweifel darüber gelassen, daß der Mensch ohne diese 
lebendige Vereinigung mit seinem Opfer und ihm selbst nicht die Kraft besitzt, den 
Weg zur Vollendung zu gehen und das Ziel zu erreichen. Das Johannesevangelium 
spricht in der eucharistischen Verheißungsrede deshalb von einer direkten Notwen- 
digkeit der Eucharistie für den Menschen und zwar in Ausdrücken, die keinen wesent- 
lichen Unterschied zu den Aussagen bezüglich der Notwendigkeit des Taufempfan- 
ges, wie sie im Nikodemusgespräch (Joh 3, 5) gemacht werden, erkennen lassen. 
Wenn Christus Joh 6, 53 sagt: •... wenn ihr das Fleisch des Menschensohnes nicht 
esset und sein Blut nicht trinket, werdet ihr das Leben nicht in euch haben", so ist 
das eine eindeutige Feststellung über die Verpflichtung des Menschen, sich mit dem 
Opfer Christi zu verbinden und aus ihm zu schöpfen. Die Theologie mußte sich 
später vor allem im Hinblick auf das Taufsakrament Gedanken darüber machen, ob 
hier eine absolute Notwendigkeit der Eucharistie in jedem Fall festgestellt sei oder 
ob nicht für die Praxis des religiösen Lebens gewisse Nuancierungen an dieser For- 
derung anzubringen seien. Und selbst wenn sie im Verlaufe dieser Überlegungen 
dazu kam, nur von einer relativ-moralischen Heilsnotwendigkeit des wirklichen 
Eucharistieempfanges zu sprechen, so wollte sie damit nicht leugnen, daß der Mensch 

7 Der Mahlcharakter der Eucharistie tritt im äußeren Vollzug sogar deutlicher in Er- 
lernung als der Opfercharakter, ohne daß die Opfersymbolik deshalb übersehen werden 
konnte. Vgl. hierzu J. P a s c h e r, Eudiaristia, Gestalt und Vollzug, Münster 1947   25 



Die Eucharistie als Sinnerhellung christlichen Lebens 181 

auf jeden Fall in die Gemeinschaft mit dem Tod und der Auferstehung Christi ein- 
gehen muß, wenn er sein Heil gewinnen will. Weil allerdings die Gemeinschaft mit 
dem gekreuzigten und auferstandenen Herrn schon in der Taufe grundgelegt wird, 
muß die Theologie die Notwendigkeit der Eucharistie mit einer gewissen Einschrän- 
kung versehen, die aber keine Preisgabe dieses Notwendigkeitsanspruches überhaupt 
besagt. Das wird allerdings erst ganz einsichtig, wenn man den Unterschied wie auch 
die innere Verbindung, die zwischen Taufe und Eucharistie, dem Initial- und dem 
Zentralsakrament besteht, recht berücksichtigt. Dann zeigt sich nämlich, daß die 
Taufe zwar Anteil an der Heilswirkung des Todes und der Auferstehung Christi 
gibt, aber doch kein Opfer ist, so daß in ihr die volle Hingabe des Gläubigen an 
Christus, der aktive und eigenpersönliche Anschluß an seinen Transitus und sein 
Opfer, noch nicht geschehen kann. Erst die Eucharistie, insofern sie Tod und Auf- 
erstehung Christi als Opfergesdiehen darstellt und den Christen in die Opferbewe- 
gung des Erlösers zum Vater hin einbezieht, vermag das Mitsterben und -auferstehen, 
das in der Taufe grundgelegt wird, zur höchstmöglichen Verwirklichung und Kon- 
kretion zu führen, auf die die Taufe von vornherein angelegt ist. So bleibt die 
Eucharistie immer die höchste Möglichkeit für den Menschen, sich in die Leidens- 
und Lebensgemeinschaft mit Christus einzufügen und daraus Kraft für seinen Weg 
zu nehmen. 

Bei der näheren Erklärung der Art und Weise, wie aus dem Eingehen in den 
Transitus Christi im Mahlopfer der heiligen Messe dem Christen die Heilskraft der 
Erlösung zufließt, ist auf den allgemeinen Grundsatz der Sakramentenlehre zurück- 
zugehen, wonach der Vollzug des äußeren Zeichens die Heilswirkung am Empfänger 
objektiv erbringt, wenn dieser nur kein Hindernis setzt. Für die Eucharistie heißt 
das in einer Formulierung des hl. Thomas v. Aquin: •Was die Passion in der Welt 
gewirkt hat, das bewirkt dies Sakrament im (einzelnen) Menschen"8. Man darf aller- 
dings zur Klärung des Wirksamwerdens der Passion nicht einseitig nur auf den 
physischen Kommunionempfang verweisen, der ja doch nur einen integrierenden 
und abschließenden Teilvorgang des Opfers darstellt. Die Teilnahme am Kreuz- 
geschehen kann sich nicht auf den Genuß der Opferfrucht beschränken, sie muß viel- 
mehr den Kontakt mit der Opfertat als soldier erbringen. Das verlangt von den die 
Eucharistie mitfeiernden Gläubigen, daß sie sich des Transitus Christi bewußt wer- 
den, daß sie mit ihrem Willen in ihn eingehen und ihn personal mitvollziehen. Die- 
ses Bewußtsein und aktive Mitvollziehen der Opfertat Christi geschieht wesens- 
gemäß im liebeerfüllten Glauben. Deshalb nennt der johanneische Christus auch den 
Glauben an ihn schon ein Essen des Brotes, das er selbst ist (Joh 6, 35f). Aber er läßt 
doch auch erkennen, daß der Empfang des eudiaristischen Fleisches und Blutes dar- 
über hinaus notwendig bleibt9; durch den Glauben wird zwar das Kreuzgeschehen 
als pneumatische Wirklichkeit wachgerufen und beginnt so im Christen auch schon 
zu wirken. Der Kommunionempfang entfaltet diese Wirkung zu ihrer vollen Mäch- 

8 S. th. III q. 79 a. 9. 
* Über das Verhältnis von personaler Kommunikation und sakramentaler Kommunion 

spricht ausführlich H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament. Theologische Deu- 
tung der geistlichen Kommunion (Quaestiones disputatae, hrsg. von K. Rahner und H. 
Schlier, 8) Freiburg 1959. 



182 Leo Scheffczyk 

tigkeit und Intensität, aber doch auch nur dann, wenn das Opfer zuvor im Glauben 
und in der Liebe mitvollzogen wurde. Auf diese Weise, nämlich in der Verbindung 
von personalem, glaubenserfülltem Mitvollzug des Opfers und Empfang der sakra- 
mentalen Opferfrucht, wirkt Christus die Macht seines Transitus am Christen aus. 
Damit bereitet er ihm nicht nur aufs neue den Weg, sondern er wird dieser Weg 
selbst im Sinne der zum Ziele führenden, richtungsweisenden und vorantreibenden 
Kraft. 

Auf dem Hintergrund dieser Gedanken wird es verständlich, warum man die 
Eucharistie im besonderen Sinne als das Sakrament des Weges bezeichnen kann. Das 
durchschnittliche religiöse Bewußtsein billigt der Eucharistie diesen Charakter aller- 
dings nur im Hinblick auf das sog. viaticum zu, das dem Sterbenden als letzte Weg- 
zehrung gereicht wird. Diese Einschränkung des Charakters der Eucharistie als eines 
Sakramentes des Weges auf das Sterben als den letzten Wegabschnitt ist aber 
ungerechtfertigt. Sie kommt einmal aus einer isolierten Bewertung der konsekrierten 
Gestalten unter Verkennung der Wahrheit, daß die Eucharistie zuerst ein Gesche- 
hen ist, nämlich der Transitus des Herrn, und zum andern aus dem Mißverständnis, 
daß erst der Akt des Sterbens der wirkliche Übergang des Menschen sei. Wenn man 
dagegen im paulinischen Sinne das ganze Leben als ein Sterben mit Christus und 
einen Übergang begreift und die Eucharistie als den exemplarischen und für immer 
gültigen Transitus vom Tod zum Leben versteht, dann ist die Schwierigkeit behoben, 
in der Eucharistie das Sakrament des Weges schlechthin zu sehen; denn der Transitus 
Christi muß dann das Urbild und die Kraft für den ähnlich verlaufenden Weg des 
Christenlebens in seiner ganzen Erstreckung sein. 

4. Wenn man die Eucharistie in dieser Weise als das Sakrament des Weges und 
der christlichen Pilgerschaft erfaßt, das für den Zwischenzustand des christlichen 
Daseins bestimmt ist, dann hat man einschlußweise schon ein letztes Merkmal 
genannt, das an der christlichen Existenz im Lichte der Eucharistie deutlicher hervor- 
tritt: es ist der endzeitliche, eschatologische Charakter des christlichen Lebens. Wenn 
bisher vom Wegcharakter der christlichen Existenz die Rede war und von ihrer 
Dynamik auf ein höheres Ziel hin, so hätte der Eindruck entstehen können, als ob 
dieses Ziel in letzter Ferne stünde und die Endvollendung etwas rein Zukünftiges 
wäre. Das ist aber nach dem christlichen Verständnis der Welt- und Heilsgeschichte10 

nicht anzunehmen; denn mit dem Tod und der Auferstehung Jesu Christi sind die 
entscheidenden Ereignisse der Heilsgeschichte schon gefallen. Freilich ist diese Ge- 
schichte deshalb noch nicht am Ziel, und die Endereignisse, die mit dem zweiten 
Kommen Christi eintreten werden, stehen noch aus. Weil aber alles Kommende auf 
dem Boden der Christustat in der Mitte der Heilsgeschichte steht und aus diesem 
Grunde emporwächst, darf man sagen, daß das eschatologisch Zukünftige bereits in 
der heilsgeschichtlichen Gegenwart angelegt ist und diese schon in die eschatologische 
Zukunft hineinragt. Das noch ausstehende Neue ist deshalb nichts absolut Zukünfti- 
ges, sondern ein verborgen Anwesendes, das zur baldigen Veröffentlichung drängt. 
Wenn aber die Endvollendung so nahe ist, muß sie die Gegenwart auch schon 

10 Über dieses christliche Zeit- und Geschichtsverständnis handelt auf biblischer Grund- 
lage instruktiv O. Cullmann, Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Ge- 
schichtsauffassung, Zürich 21948. 



Die Eucharistie als Sinnerhellung christlichen Lebens 183 

bestimmen und wirksam beeinflussen. Im christlichen Bewußtsein prägte dieser Ein- 
fluß die Haltung der Erwartung der Letzten Dinge und der Sehnsucht nach ihnen aus. 
Die Gewißheit, daß mit dem Kommen des Erlösers die letzte Zeit angebrochen ist 
und daß alles zur Vollendung drängt, macht den eschatologischen Charakter der 
christlichen Existenz aus. 

Von hier aus ist es nicht mehr schwer, die eschatologische Bedeutung der Eucha- 
ristiefeier zu erfassen. Wenn nämlich die Endzeit mit der Erlösungstat Christi, in 
der auch die Letzten Dinge schon eingeschlossen sind, begonnen hat, dann muß die 
Vergegenwärtigung dieser Heilstat in der Eucharistie auch an das Kommen dieser 
LetztenDinge gemahnen. Ja, diese Mahnung muß bei der Wiedervergegenwärtigung 
des Heilstodes Christi noch stärker ausfallen als bei dem historischen Vorgang am 
Ursprung, weil die Zeit inzwischen vorgerückt ist und das Ende mit jeder Eucharistie- 
feier näherkommt. Aber die Eucharistie steigert damit nicht nur das subjektive Be- 
wußtsein der Erwartung der Letzten Dinge im Christen, sondern sie bahnt das In- 
Erscheinung-Treten der Endvollendung auch an und fördert es objektiv; denn immer, 
wenn das Heilsereignis des Kreuzes sakramental vergegenwärtigt wird, vollzieht sich 
eine weiter ausgreifende Einbeziehung der Menschheit und des Kosmos in den Raum 
der Erlösung und eine neue Auswirkung der Erlösungstat, wodurch diese Welt 
objektiv dem Vollendungsziel nähergebracht wird. So spielt sich jede Eucharistie- 
feier gleichsam vor dem Horizont der Parusie ab. Und weil Christus, der in der 
Parusie als Richter und Vollender erscheinende, in ihr schon gegenwärtig ist, darf sie 
in gewissem Sinne als eine Vorwegnahme seines zweiten Kommens gelten, weshalb 
sie auch seit Anbeginn als ein Vorentwurf des messianischen Mahles der Endzeit 
angesehen wurde11. Die starke Verbindung der Eucharistie mit der Endvollendung 
kommt schon in dem biblischen Wort, das an den paulinischen Einsetzungsbericht 
angefügt ist, zum Ausdruck: •Sooft ihr dieses Brot esset und den Kelch trinket, ver- 
kündet ihr den Tod des Herrn, bis er wiederkommt" (1 Kor 11,26). Diesen eschatolo- 
gischen Bezug der Eucharistiefeier haben die alten Liturgien noch betonter zur Gel- 
tung gebracht12. So klingt z. B. das Eucharistiegebet der Didache in die Bitte aus: •Es 
soll kommen die Gnade (das heißt in ihrer vollendeten Gestalt) und vergehen diese 
Welt" (c. 10). 

So wirft das Geheimnis der Eucharistie von neuem ein Licht auf die christliche 
Existenz. Es zeigt dem Christen nämlich, daß er sich, vor allem wenn er das eudia- 
ristische Geschehen aktiv mitvollzieht, nicht auf einem unendlichen Weg nach einem 
neuen Zukunftsziel befindet, das leicht auch als imaginär und unwirklich empfunden 
werden könnte, sondern daß er bereits im Bannkreis dieses Zieles lebt und mit seiner 
Volloffenbarung immer rechnen muß. Daraus ergibt sich für ihn die Forderung, den 
endzeitlichen Charakter seines Lebens immer deutlicher auszuprägen: in seiner 

11 Das erweist vor allem der sog. •eschatologische Ausblick" in, den Abendmahlstexten. 
So sagt Jesus (Lk 22, 16): •Denn ich sage euch: nicht mehr werde ich es (das Pasdia) essen, 
bis es seine Erfüllung findet im Reiche Gottes". Diese Erfüllung war schon mit den Mahl- 
feiern des Auferstandenen gegeben und findet sich in den folgenden Eucharistiefeiern der 
Zeit der Kirche. Aber sie bleibt doch noch eine unvollendete und verhüllte Erfüllung, •bis 
er wiederkommt" (1 Kor 11, 26). Vgl. J. B e t z , a. a. 0., 67 ff. 

12 Das gilt z. B. für die Chrysostomus- und Basiliusliturgie. Vgl. hierzu J. Pascher, 
a. a. 0., 118. 



184 Josef Andreas Jungmann 

Distanz zur Welt, in der Preisgabe jeder falschen innerweltlichen Sicherung, in der 
paulinischen Dialektik des •Habens als hätte man nichts" (1 Kor 7, 20ff.) und in der 
Erwartung des Endes dieser Weltgestalt. 

Der Zug zur nahen Endvollendung, der diesem Sakrament eignet, führt auch dazu, 
die Bedeutung der Gegenwart Christi in ihm anders zu sehen, als es die volkstümliche 
Frömmigkeit gemeinhin tut. Hier ist der Eindruck vorherrschend, daß Christus 
gegenwärtig wird, nur um auf der Erde zu weilen, den Menschen in dieser gott- 
fernen Welt geistlichen Trost zu schenken, sie in den Genuß einer himmlischen Gabe 
zu setzen und ihnen die Möglichkeit der Anbetung zu geben. So gesehen wird die 
Eucharistie eine Gabe, die zwar vom Himmel stammt, die aber doch im Grunde nur 
dazu dient, den Menschen im Irdischen zu bestätigen und zu befestigen. Damit ist die 
eigentliche Dynamik der Eucharistie verkannt, die letztlich nicht dahin zielt, etwas 
Himmlisches auf die Erde zu stellen und in den irdischen Grenzen zu belassen, sondern 
die umgekehrt darauf geht, das Irdische dem Himmel entgegenzuheben, seine Gren- 
zen zu sprengen und es der Endvollendung zuzuführen. Der eschatologische Zug 
dieses Sakramentes lehrt uns, im eucharistischen Christus nicht ein ins irdische Dasein 
eingeschlossenes göttliches Wesen zu sehen, das uns eine irdische Erfüllung bringt, 
sondern den im Kommen befindlichen himmlischen Herrn, der uns eine himmlische 
Verheißung ist, indem er uns aus der irdischen Enge in seine Volloffenbarung hinein- 
ruft und uns ihr entgegenhebt. 

Die Eucharistie als Mitte unserer Frömmigkeit 

Von Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck 

Es gibt in der katholischen Kirche eine legitime Art der Frömmigkeit, bei der die 
Eucharistie eindeutig und beherrschend, aber doch auf eine besondere Art in der 
Mitte steht. Sie ist am deutlichsten verkörpert in den zahlreichen Vereinigungen und 
religiösen Kongregationen, die die Anbetung des heiligsten Sakramentes als ihre 
zentrale Aufgabe oder doch als den Rückhalt ihrer apostolischen Arbeit nennen. 
Sie hat eine Blütezeit erlebt im 19. Jahrhundert. Aber sie geht zurück auf jene 
eucharistische Bewegung, die um die Wende des 12. Jahrhunderts eingesetzt hat als 
Wirkung einerseits des religiösen Aufschwunges jener Zeit, anderseits der heiligen 
Scheu, die dem Altarssakrament gegenüber gefordert wurde. Eine öftere Kommunion 
glaubte man nicht wagen zu dürfen, so wollte man wenigstens im anbetenden Auf- 
blick des Segens dieses Sakramentes teilhaft werden. Im Kult des Sakramentes 
konzentrierte sich diese Frömmigkeit. Im 16. Jahrhundert hat die Reaktion auf die 
Leugnung der eucharistischen Gegenwart durch die Reformatoren die Bewegung nur 
noch verstärken können. So ist die Eucharistie für weite Kreise der Kirche zum Mittel- 
punkt einer innigen und echten Frömmigkeit geworden, wenn auch einer Frömmig- 
keit von eigener Prägung. Es wäre ein leichtes, eine lange Reihe von kanonisierten 
Heiligen aufzuzählen, die von dieser Art der Frömmigkeit gelebt haben. Noch in 




