184 Josef Andreas Jungmann

Distanz zur Welt, in der Preisgabe jeder falschen innerweltlichen Sicherung, in der
paulinischen Dialektik des ,Habens als hitte man nichts* (1 Kor 7, 20ff.) und in der
Erwartung des Endes dieser Weltgestalt.

Der Zug zur naben Endvollendung, der diesem Sakrament eignet, fithrt auch dazu,
die Bedeutung der Gegenwart Christi in ihm anders zu sehen, als es die volkstiimliche
Frommigkeit gemeinhin tut. Hier ist der Eindruck vorherrschend, dal Christus
gegenwartig wird, nur um auf der Erde zu weilen, den Menschen in dieser gott-
fernen Welt geistlichen Trost zu schenken, sie in den Genuf einer himmlischen Gabe
zu setzen und jhnen die Maglichkeit der Anbetung zu geben. So gesehen wird die
Eucharistie eine Gabe, die zwar vom Himmel stammt, die aber doch im Grunde nur
dazu dient, den Menschen im Irdischen zu bestitigen und zu befestigen. Damit ist die
eigentliche Dynamik der Eucharistie verkannt, die letztlich nicht dahin zielt, etwas
Himmlisches auf die Erde zustellen und in den irdischen Grenzen zu belassen, sondern
die umgekehrt darauf geht, das Irdische dem Himmel entgegenzuheben, seine Gren-
zen zu sprengen und es der Endvollendung zuzufiihren. Der eschatologische Zug
dieses Sakramentes lehrt uns, im eucharistischen Christus nicht ein ins irdische Dasein
eingeschlossenes gottliches Wesen zu sehen, das uns eine irdische Erfiillung bringt,
sondern den im Kommen befindlichen himmlischen Herrn, der uns eine himmlische
Verheiflung ist,indem er uns aus der irdischen Enge in seine Volloffenbarung hinein-
ruft und uns ihr entgegenhebt.

Die Eucharistie als Mitte unserer Frommigkeit

Von Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck

Es gibt in der katholischen Kirche eine legitime Art der Frommigkeit, bei der die
Eucharistie eindeutig und beherrschend, aber doch auf eine besondere Art in der
Mitte steht. Sie ist am deutlichsten verkérpert in den zahlreichen Vereinigungen und
religiosen Kongregationen, die die Anbetung des heiligsten Sakramentes als ihre
zentrale Aufgabe oder doch als den Riickhalt ihrer apostolischen Arbeit nennen.
Sie hat eine Bliitezeit erlebt im 19. Jahrhundert. Aber sie geht zuriick auf jene
eucharistische Bewegung, die um die Wende des 12. Jahrhunderts eingesetzt hat als
Wirkung einerseits des religiosen Aufschwunges jener Zeit, anderseits der heiligen
Scheu, die dem Altarssakrament gegeniiber gefordert wurde. Eine 6ftere Kommunion
glaubte man nicht wagen zu diirfen, so wollte man wenigstens im anbetenden Auf-
blick des Segens dieses Sakramentes teilhaft werden. Im Kult des Sakramentes
konzentrierte sich diese Frommigkeit. Im 16. Jahrhundert hat die Reaktion auf die
Leugnung der eucharistischen Gegenwart durch die Reformatoren die Bewegung nur
noch verstiarken kénnen. So ist die Eucharistie fiir weite Kreise der Kirche zum Mittel-
punkt einer innigen und echten Frommigkeit geworden, wenn auch einer F rommig-
keit von eigener Prigung. Es wire ein leichtes, eine lange Reihe von kanonisierten
Heiligen aufzuzihlen, die von dieser Art der Frommigkeit gelebt haben. Noch in



Die Eudharistic als Mitte unserer Frommigheit 185

unserer Zeit setzt sich ithre Reihe fort: Charles de Foucauld, der Wiistenheilige (und
die Kleinen Briider Jesu haben sein Programm aufgenommen), baut seinen Plan fiir
die Heilung der Welt darauf auf, daf} iiberall dort, wo die Gottesferne am gréfiten
ist, Heiligtiimer entstehen sollten, an denen Christus im heiligsten Sakrament ange-
betet wird, Heiligtiimer, die dann Ausgangspunkte wiirden fiir die Werke christ- -
licher Liebe.

Diese Weise der Auffassung des heiligsten Sakramentes hat dann zahlreiche For-
men hervorgebracht, die ins Gesamtleben der Kirche iibergreifen. Die Segensandach-
ten entstehen. Fronleichnam und seine Prozession werden zu Héhepunkten des Kir-
chenjahres. Der Tabernakel riickt in die Mitte des Gotteshauses. Die Monstranz wird
ausgebildet. Der Aussetzungsthron wird vielfach in den Altaraufbau eingefiigt. Ja,
es bildet sich in weiten Kreisen der Glaubigen die Anschauung; dafl das Gotteshaus
erst dann zum Gotteshaus geworden ist und Ehrerbietung verlangt, wenn vor dem
Tabernakel das Ewige Licht brennt.

Neben diese Betrachtungsweise, die auf Abstand und Verehrung gegeniiber dem
Altarssakrament angelegt ist, ist in unserem Jahrhundert eine andere getreten, die
dem heiligsten Sakrament gegeniiber einen anderen Standort einnimmt und so eine
andere Perspektive gewinnt. Sie ist nicht auf Abstand und Anbetung, sondern auf
Nihe und Anschluf} angelegt. Sie hat sich ausgebreitet ohne eigentliche Polemik gegen
das, was bisher gewesen war. Sie ist ein wesentliches Element der innerkirchlichen
Erneuerungsbestrebungen in unserem Jabrhundert geworden. Sie besteht zunachst
in dem Versuch, zuriickzuschauen hinter das, was vor dem Auftreten jener eucha-
ristischen Bewegung des 12./13. Jahrhunderts geiibt wurde.

Der erste Schritt in dieser Richtung ist geschehen durch Pius X., den Hc111gen
und zwar mit seinem Dekret von 1905 iiber die 6ftere Kommunion. Darin wird aus-
driicklich auf die Praxis der alten Kirche und der ersten Christen hingewiesen. Und
es wird gleich zu Anfang betont: Wenn Christus und seine Kirche die tigliche Kom-
munion wiinschen, so liegt der Grund dafiir nicht darin, ,dafl durch die heilige
Kommunion der Herr verehrt und verherrlicht werden solle“, sondern darin, daf§
die Gliubigen durch den Empfang geheiligt werden sollent. Es wird also der Ge-
brauch des Sakramentes in den Vordergrund geriickt.

Aber die eigentliche Wendung ist gekommen mit der Liturgischen Bewegung, die
einige Jahre spiter eingesetzt hat. Sie war lange vorbereitet durch die kirchenhisto-
rischen Studien des vorausgegangenen Jahrhunderts, durch die Beschiftigung mit
den Schriften der Viter und mit den Denkmailern des friihen Christentums, und sie
begann mit der sozusagen plétzlichen Erkenntnis, dafl unter dem Boden, auf dem wir
uns alle Tage bewegen, ein unerhérter Schatz verborgen liegt, daf nimlich in den
heiligen Texten und Riten, die wir alle Tage gebrauchen, eine Weise der Frommig-
keit verkrpert ist, die mit der Bliite der Kirche in ihrer Friihzeit irgendwelchen
Zusammenhang haben mufl und die zugleich in ibrer schlichten Einfachheit und
Tiefe den Bediirfnissen unserer Zeit besonders zu entsprechen schien. Man begann
also wieder auf die Texte zu achten, die wir beten, auf den Plural der Gebete, auf
die Aufrufe an das Volk, die darin enthalten sind, und vor allem auf den Gesamt-

1Denzinger n. 1981.



186 . Josef Andreas Jungmann

plan der eucharistischen Feier. Eucharistia, das heiflit ja Danksagung, das ist ein
Tun, das ist die heilige Handlung selbst, das ist das dankende und anbetende Dar-
bringen des Opfers des Neuen Bundes. Die Anbetung wendet sich also dorthin,
wohin sich letztlich alle Anbetung wenden mufi, nicht in erster Linie zum Sakrament
selbst, sondern zum letzten Ursprung und Ziel aller Dinge, zum Vater unseres Herrn
Jesus Christus. Und sie vollzieht sich nicht neben dem geheimnisvollen Geschehen
der heiligen Messe, das man ja immer heiliggehalten und als kostbares Vermachtnis
des Herrn weitergetragen und geiibt hat, sondern in ihm. Wir wenden uns zu Gott
hin nach dem Gesetz, das mit dem innersten Wesen des Christentums gegeben ist,
niamlich im Anschlufl an Christus den Herrn, der uns durch sein Sterben und Auf-
erstechen den Weg zu Gott gebahnt hat, also in seinem Opfer, in seiner Eucharistie.
Auf diesem Wege wurde auch die Bewegung fir die 6ftere Kommunion, die noch in
den zwanziger Jahren des Jahrhunderts immer wieder in ermidender Weise nur
mit dem Wunsch des Heiligen Vater begriindet wurde und die schon zu erlahmen
drohte, aufgefangen und neu unterbaut. Die Kommunion, und zwar die Kommunion
innerhalb der Messe, wurde nun zur Selbstverstandlichkeit; sie ist einfach die Teil-
nahme am Opfermahl. Henry Fischer hat die Entwicklung, die sich auf kateche-
tischem Gebiet in diesem Sinne vollzogen hat, in seinem Buche dargestellt?, die Ent-
wicklung von einem isolierenden Verstandnis des Meopfers zum organischen, von
der isolierten Betrachtung der Kommunion zu ihrer Einfiigung in den Gang der
Liturgie. Es wird auf solche Weise erreicht, dafl eucharistische Frommigkeit nicht
mehr entweder eine fromme Andacht ist neben anderen, neben Marienverehrung
und Heiligenverehrung und neben der Messe, oder aber wohl die zentrale Form
katholischer Frommigkeit, aber mit einer Zentrierung, die dem wirklichen Zentrum
nicht vollkommen entspricht, die jedenfalls dem ganzen ersten Jahrtausend fremd
war.

Man kann den Unterschied vielleicht so formulieren: Die eucharistische Frommig-
keit, die im Sinn der letzten Jahrhunderte den Kult der Eucharistie in den Vorder-
grund riickte, heftete ihren Blick auf das heiligste Sakrament und sagte sich: hier ist
der Heiland, hier ist der Mittelpunkt allen Christentums, hier ist Gott selber gegen-
wartig. Die eucharistische Frommigkeit, die aus der Liturgischen Bewegung hervor-
gegangen ist und in der die altchristliche Haltung der Eucharistie gegeniiber wieder-
auflebt, bejaht selbstverstindlich die reale Gegenwart, bejaht die Anbetungswiirdig-
keit des Herrn im Sakrament, aber sie fiigt hinzu: Die Gegenwart des Herrn im
Sakrament ist nicht das Letzte, ist auch nicht seine eigentliche Daseinsweise. Die
Gegenwart des Herrn in der heiligen Hostie an tausend und tausend Orten ist zwar
eine wirkliche, aber sekundire Gegenwart, gewissermafien erst eine Spiegelung der
primiren Gegenwart. Die primire Gegenwart, die primire Daseinsweise des Herrn
ist diejenige, in der er kraft seiner Auferstehung mit seiner verklirten Menschheit
zur Rechten des Vaters ist. Die Eucharistie mufi darum gewissermafen transparent
gesechen werden auf den verkldrten Christus hin, dorthin, wo er in der Herrlichkeit
des Vaters lebt, und das Gebet der Kirche geht darum dort, wo es in seiner vollen

* H. Fischer, Eucharistickatechese und Liturgische Erneuerung, Diisseldorf 1959. Vgl.
dazu die Besprechung in diesem Heft.



Die Eudharistie als Mitte unserer Frommigkeit ‘ 187

klassischen Form erscheint, an Gott den Vater, durch Christus den Herrn, per
Christum dominum nostrum. .

Auf solche Weise wird zugleich die Verbindung hergestellt zu einem anderen
Strom in den Bemiithungen um die religiése Erneuerung der Gegenwart, zum heils-
geschichtlichen Denken. Das Christentum ist nicht ein System von Wahrheiten nach
Art eines philosophischen Systems, jeder Begriff an seinem logischen Ort, sondern
das Christentum ist ein Geschehen, ein Handeln Gottes mit den Menschen, ist ein
geschichtlicher Vorgang, der in der Auferstehung Christi seinen Kulminationspunkt
erreicht hat und der sich in der Geschichte der Kirche fortsetzt. Und Christus selbst
ist darum nicht eine Gestalt der Vergangenheit, die nur in der eucharistischen Ge-
genwart fiir uns festgehalten wire, zum Trost in unserer irdischen Einsamkeit, son-
dern Christus der Herr, der Kyrios, ist eine gegenwartige Grofe, er ist der Herr aller
Zeiten; denn als der Fortlebende, Verklarte und nur als solcher ist er das Haupt der
Kirche, ist er die Kraft, aus der die Kirche lebt und aus der sie sich durch die Jahr-
hunderte hindurch behauptet.

In solchem Zusammenhang mochten wir also die Eucharistie nicht mehr bloff
sehen als Sakrament der Gegenwart Christi. Das ist ein Teilaspekt; wir méchten das
Ganze. Wir mochten die Eucharistie sehen als das Sakrament, in dem wir Christi
Leib und Blut dankend Gott darbringen. Damit wird die Eucharistie auf eine andere,
aber nur noch umfassendere Weise zum Mittelpunkt christlicher Frommigkeit. Drei
Momente werden in solcher Auffassung der Eucharistie betont: die Darbringung,
also das Tun; das dankende Darbringen oder Gedenken; das Wir solcher Dar-
bringung.

Die Eucharistie ist ein Tun. Die Eucharistie ist nicht ein statisches Sakrament
(wenn es ein solches iiberhaupt gibt), sondern ein dynamisches. Die Euncharistie ver-
wirklicht ihren Sinn, indem sie vollzogen wird. Eucharistia heifit ja Danksagung.
Gratias agamus Domino Deo nostro, so lautet der Aufruf zur Eucharistie. Ein Dank-
gebet steigt zu Gott empor, und das Dankgebet wird zur dankenden Darbringung,
und die Darbringung von Brot und Wein wird zur Darbringung von Christi Leib
und Blut, und die Darbringung von Christi Leib und Blut vollendet sich im
Empfang, in der Kommunion.

Dabei ist dieses Tun auch nicht ein solches, das rein im geistigen Raum sich voll-
z0ge, jenseits der irdischen Dinge. In diesem Tun, im Darbringen, wird die irdische
Welt zu Gott hingetragen. Denn so sehr es richtig ist, dal Christi Leib und Blut
unser Opfer ist in der Eucharistie, so ist es doch ebenso klar, dafl nach Christi An-
ordnung Brot und Wein der Ausgangspunkt sind und bleiben fiir unsere Darbrin-
gung. Brot und Wein, das bedeutet aber das, wovon wir leben, und unser Leben
selbst. Brot und Wein bedeuten zugleich die Frucht unserer Arbeit, der profanen
alltiaglichen Arbeit, bedeuten Wirtschaft und Technik. Alle sechs Tage der Werk-
arbeit sollen hineinmiinden in das eucharistische Opfer am Tage des Herrn. In der
Eucharistie wird so unser ganzes Leben zu Gott hingetragen.

Eucharistie ist sodann gedenkendes Tun: Unde et memores... So beginnt das

erste Gebet nach der Wandlung: Indem wir gedenken seines heilbringenden Lei-
dens. .. bringen wir dar. Das Gedenken steht im Auftrag des Herrn sogar im Vor-



188 Josef Andreas Jungmann

dergrund: Tut dies zu meinem Gedichtnis. Die Messe ist zuerst Gedichtnis und
dann erst, daraus hervorgehend, Opfer. Sie ist Anamnese, also Vergegenwirtigung
des Erlésungswerkes, das in Leiden, Sterben und Auferstehen des Gottmenschen
geschehen ist. Und zwar die Handlung selber ist schon diese Vergegenwirtigung, ein
Gedanke, dem bekanntlich Odo Casel zu Anerkennung verholfen hat. Aber diese
objektive Vergegenwirtigung in der sakramentalen Handlung, also in der Wand-
lung, soll subjektiv und personal nachvollzogen werden im Gedenken der feiernden
Gemeinde. Darum die Worte der Anamnese nach der Wandlung, darum das Dank-
gebet selber mit seinem Inhalt, besonders in seiner festtiglichen Abwandlung, wo
die groflen Heilstatsachen aufgefiihrt werden. Dankgebet ist ja Gedenkgebet. Und
darum wird das Gedenken weiter ausgebreitet in den Lesungen der Vormesse, deren
Inhalt ja die Heilstatsachen sind. Die Lesungen umgreifen im Laufe des kirchlichen
Jahres den ganzen Umkreis der Heilsgeschichte, und insofern ist die Feier der
Eucharistie wieder nichts anderes als Zusammenfassung der ganzen Heilsgeschichte
und zugleich der Verkiindigung der Heilsgeschichte in Predigt und Katechese. Sie ist
Glaubensverkiindigung, nach dem Wort des heiligen Paulus: Ihr sollt den Tod des
Herrn verkiindigen, bis er kommt (1 Kor 11, 26). Sie ist gewissermafen Kristalli-
sationspunkt des christlichen Bewuftseins, des BewuRtseins davon, dafl wir Erloste,
Auferstandene sind. Sie ist Mitte der dhristlichen Frommigkeit auch in der Dimen-
sion der Zeit, eben als Gedachtnis.

Die so verstandene Eucharistie und die so in der Eucharistie bestindig eingeiibte
Dankesgesinnung und Dankbarkeit kénnte von grofier Bedeutung sein fiir das christ-
liche Leben. Sie war es jedenfalls im Denken des frithen Christentums. Sie war es im
Denken eines hl. Paulus, der nicht miide wird, Gott zu preisen, dafi wir heraus-
gerissen sind aus der Gewalt der Finsternis und hineinversetzt in das Reich seines
geliebten Sohnes (Kol 1, 13). Sie konnte es auch heute sein, sofern nur die Glaubens-
verkiindigung die Liturgie unterstiitzt.

Noch ein Moment ist zu nennen, in dem die zentrale Stellung der Eucharistie indem
angedeuteten Sinn innerhalb christlicher Frommigkeit offenbar wird, das ist ihr
Gemeinschaftscharakter. Eucharistie ist Feier der Kirche und Darstellung der Kirche.
Die Eucharistie ist das Opfer, das Christus mit seiner Kirche darbringt. Alle Amts-
gebete des Priesters in der Messe, vor allem alle Gebete, die laut gesprochen werden,
sind im Plural gehalten: Wir bitten, wir danken . . .; dein Volk, deine Familie, deine
Kirche. Dabei ist Kirche in einem sehr konkreten Sinn gemeint. Gewif} denken wir
~ auch an die Universalkirche, toto orbe terrarum, in die wir eingegliedert sind, mit
der wir Gemeinschaft haben. Aber in erster Linie ist die hier versammelte Kirche
gemeint: diese Pfarrgemeinde, diese Gemeinschaft von Gliubigen. Ja, Kirche wird
im vollen Sinn erst in der konkreten Feier der Eucharistie verwirklicht. Die Kirche
ist zwar eine Institution, die immer besteht: in ihrer Hierarchie, in ihren mannig-
fachen Einrichtungen der Erziechung und der Caritas und der Menschenbildung. Aber
ihre vollkommenste Selbstdarstellung erreicht die Kirche erst in der Feier der
Eucharistie. Da wird Kirche Ereignis. Wenn die Kinder der Kirche zusammenkom-
men und zusammen beten und singen und darbringen und den Leib des Herrn emp-
fangen - da ereignet sich Kirche, und zwar Kirche als Gemeinschaft derer, die



Die Eudharistie als Mitte unserer Frémmigkeit 189

Christus angehoren, die an seinem Leben Anteil haben, die in Liebe miteinander
verbunden sind, die mit Christus die Welt iiberwunden haben oder doch zu iiber-
winden hoffen. In der Kirche, die Eucharistie feiert, wird das Wort der Geheimen
Offenbarung verwirklicht: Ecce tabernaculum Dei cum hominibus (Apok 21, 3). Die
Himmelswelt greift herein in die Menschenwelt und fihrt sie zur Einheit zusammen.

Die Feier der Eucharistie fafit also den Kosmos zusammen und tragt ihn zu Gott
hin; sie fafit die Heilsgeschichte und damit die Weltgeschichte zusammen; sie ist die
Versammlung der erlosten Menschheit, in der Kirche. So diirfte deutlich geworden
sein, dafl wir wirklich berechtigt sind, die Eucharistie als Mitte der caristlichen Frém-
migkeit zu betrachten, und zwar die Feier der Eucharistie, nicht in erster Linie den
Kult der Eucharistie. Einige Folgerungen ergeben sich daraus von selbst.

Fine erste Folgerung wird in der Erkenntnis bestehen, daf es notwendig ist, die
Gldubigen zu diesem volleren Verstindnis der Eucharistie hinzufithren. Der neue
deutsche Katechismus leistet in dieser Hinsicht vorziigliche Arbeit, und zwar nach
verschiedenen Richtungen, ganz abgesehen von der Eucharistielehre selbst. Hier wer-
den die irdischen Dinge immer wieder iiber die Liturgie derKirche auf Gott bezogen.
Hier ist die heilsgeschichtliche Linie festgehalten, so daff die frohe Botschaft zur
Geltung kommt. Hier ist die Kirche richtig dargestellt als Gemeinschaft der Gliu-
bigen. Selbstverstindlich ist dann ebenso wichtig die Betitigung, die verstehende,
lebendige Mitfeier der Eucharistie, die rechte Gestaltung des Gottesdienstés im
Geiste der Liturgischen Erneuerung. Um diesem Anliegen zu dienen, ist soeben von
der Liturgischen Kommission eine neue Fassung der Richtlinien verabschiedet wor-
den, die dem heutigen Stand der Mdglichkeiten und der Erfabrungen angepafit ist:
»Richtlinien fiir die Feier der heiligen Messe in Gemeinschaft®.

Dafl auch die Kommunion auf solche Weise in einem neuen Licht erscheint, ist
schon angedeutet worden. Sie ist einfach die Vollendung der Mitfeier, die Bestiti-
gung und Befestigung der Gemeinschaft mit Christus und der Gemeinschaft unter-
einander in der Kirche. Die sacra communio ist so das Band der communio sanc-
torum. Wenn die Kommunion in diesem Zusammenhang gesehen wird, dann wird
auch jene Vorstellung iiberwunden werden, derzufolge die Hohe des geistlichen
Lebens an der Zahl der Kommunionen gemessen wird, derzufolge auch jeder Ausfall
einer Kommunion (oder einer Zelebration) als grofes Ungliick betrachtet wird. In
- solchem Fall ist ja die geistige Kommunion gegeben; das ist das durchaus 16bliche
Verlangen nach der Kommunion, dort wo die wirkliche Kommunion einmal nicht
moglich ist. Aber noch wichtiger als die geistige Kommunion im genannten Sinn ist
das, was man mit gutem Grund und im Einklang mit einer langen und alten Uber-
lieferung die geistliche Kommunion genannt hat3. Das ist das Einssein mit Christus
im Heiligen Geist, in der Gnade. Das ist die manducatio spiritualis, die durch Glaube
und Liebe geschieht. Die sakramentale Kommunion kann nichts Hoheres leisten, als
daf sie in uns dieses geistliche Gastmahl erneuert und verstirkt. Darum auch in den
Kommuniongebeten der Messe die Bitte, dafl der Genufl des 6sterlichen Sakra-
mentes in uns immerfort andauern mége, dafl wir immerfort in der Danksagung,

3 H.R.Schlette, Art. ,Geistliche Kommunion®: Lexikon f. Theologie u. Kirche IV
(1960) 622f, und die dort zitierte Literatur.



190 Josef Andreas Jungmann

also in der ,Eucharistie“, verbleiben mochten, oder die kithne Bitte, dafl uns nach
dem Empfang des Sakramentes noch hohere Gaben (beneficia potiora) zuteil werden
mochten; das ist eben die dauernde und schlieRlich die endgiiltige Gemeinschaft mit
Christus.

Wenn so die Feier der Eucharistie und der Empfang des Sakramentes in die erste
Linie geriickt wird, bedeutet das nicht, dal der Kult der Fucharistic nun abgetan
werden solle. Er soll nur in die zweite Linie geriickt werden. Das geringere Ver-
stindnis fir die Feier der Eucharistie und die Erschwerung der Kommunion im Mit-
telalter hat zur Ausbildung dieser Formen gefiihrt, Formen, die aber von bleiben-
dem Wert sind, so wie auch sonst Notzeiten zu Entdeckungen fithren, die wertvollen
Fortschritt bedeuten kénnen. Diese Formen sollen nur in die Hierarchie der religio-
sen Werte richtig eingereiht werden. Die Aussctzung des Allerheiligsten soll sich
nicht in die Feier der Eucharistie eindringen, soweit nicht ein besonderer Grund fiir
* die Verbindung spricht (Fronleichnam)4. Sie soll ihre eigene Stelle haben: in abend-

lichen Andachten, allenfalls als Schluflsegen am Fnde einer Feier. Die eucharistische
. Prozession, besonders an Fronleichnam, bleibt dort, wo sie in einer gliubigen Um-
welt sich bewegen kann, eine der schonsten Offenbarungen des katholischen Glau-
bensbewufitsein, wo die Kirche nach Stinden gegliedert, in heiliger Freude, mit dem
Aufgebot allen Glanzes und allen Reichtums, mit ihrem kostbarstem Schatz, dem
beiligen Sakrament, in der Offentlichkeit erscheint, wahrhaftig als sichtbare Kirche,
als corpus mysticum der kirchlichen Gemeinschaft um das corpus mysticum des
Sakramentes.

In cine neue Beleuchtung gerit auch die Frage der Aufbewahrung des Allerheilig-
sten im Gotteshaus: der Tabernakel. Wir wollen nicht zuriick zu einer primitiven
Behandlung des heiligsten Sakramentes, wie sie in friiherer Zeit vielfach stattgefun-
den hat, wo das eucharistische Brot nur in irgendeiner Nische der Kirche oder einem
Kastchen der Sakristei verwahrt wurde. Es soll, wie es der Codex juris canonici ver-
langt, in praecellentissimo loco verwahrt werden. Andererseits hat die liturgische
Erneuerung zum Verlangen gefiihrt, den Altar wirklich als Altar, als mensa Domini,
darstellen zu kénnen, ohne Zutat, ohne Aufbau, wenn moglich auch ohne Taber-
nakel. Das hat zu einer Krise gefiihrt, die auch heute nicht iiberwunden ist. Pius XII.
hat noch in seiner Rede nach dem Pastoralliturgischen Kongref von Assisi 1956
betont, es handle sich ,nicht so sehr um die materielle Gegenwart des Tabernakels
auf dem Altar“, wesentlich sei, ,dafl man begreift: der gleiche Herr ist auf dem Altar
und im Tabernakel gegenwirtig“s. Doch hat die kirchliche Gesetzgebung seitdem die
Moglichkeiten der Losung noch eher eingeschriinkt?. Man darf wohl annehmen, daf}
damit nicht das letzte Wort gesprochen ist.

Widhtig ist die Erkenntnis: Das Gotteshaus wird nicht erst durch den Tabernakel
zum Gotteshaus. Das Gotteshaus ist heilig kraft seiner Bestimmung und kraft seiner
Weihe. Es ist bezeichnend, dafl im Ritus der Kirchweihe, der in seiner bisherigen

4 Cod. Iur. Can. c. 1274 § 1.

5 Ebd. c. 1268 § 2.

¢ Acta Ap. Sed. 48 (1956) 722. Deutsche Ausgabe der Akten des Kongresses von J. Wa g -
ner, Erneuerung der Liturgie aus dem Geist der Seelsorge, Trier 1957, S. 858 1.

7 Dekret der Ritenkongregation vom 1. Juni 1957: Acta Ap. Sed. 49 (1957) 425f.



Die Eudharistie als Mitte unserer Frb'mmigkeit 191

Form wahrhaftig nicht wortkarg ist, die Heiligkeit des Raumes mit keinem Wort
von der eucharistischen Gegenwart hergeleitet wird, aufler in dem Sinn, daf} hier
und auf diesem Tisch das heilige Opfer dargebracht werden soll.

Andererseits kann man durchaus und in aller Ehrlichkeit die Anwesenheit des
heiligen Sakramentes als eine Bereicherung des Gotteshauses empfinden. Der duflere
hochgewdlbte Raum mit seinem Mauerwerk soll uns jedesmal an den geistigen Bau
erinnern, der, wie es in der Postcommunio des Kirchweihfestes heifit, aus lebendigen
und erlesenen Steinen fiir Gottes Majestit errichtet ist, an die heilige Kirche; das ist
sein symbolischer Sinn. Wenn ich aber beim Betreten des Raumes das Ewige Licht
erblicke, dann weifl ich: hier ist auch der Grundstein, auf dem der ganze Bau auf-
ruht, und ich fithle mich erst doppelt heimisch und doppelt dazu angeregt, Gott
dafiir zu preisen, dafl es solch heiligen Raum auf Erden gibt. Die Besuchung der
Kirche wird dann ein Lob Gottes sein fiir seine gnadenreiche Nahe in Christus und
in der Kirche; aber die Besuchung der Kirche muf8 nicht notwendig im besonderen
und ausschlieBlichen Sinn eine Besuchung des Allerheiligsten sein.

Allgemein gesprochen: Es mufl nicht alle Frommigkeit und alles Beten um den
Tabernakel kreisen. Woh! aber soll alles Gebet, so wie das ganze Christenleben, ein
Beten und Leben in Christus sein, eingefagt in die Gemeinschaft mit dem, der das
Haupt der Kirde ist. Der irdische Hohepunkt dieses Betens und des ganzen Christen-
lebens ist dann aber die Feier der Eucharistie, besonders die sonntigliche Feier mit
der ganzen Gemeinde. Aber gerade weil diese Feier Héhepunkt sein soll, sollen und
dirfen auch ihre Vorstufen nicht vernachldssigt werden. Nicht die moglichste Han-
fung der Messen ist das Ideal, sondern eine solche Ordnung des Gottesdienstes, in
der die heilige Messe so wiirdig als moglich, als ein Gottesdienst des Gottesvolkes,
im Geiste und in der Wahrheit, begangen wird. Dazu gehért aber, dafl Vorstufen
vorhanden sind. So wie in der Messe selbst der eigentlichen eucharistischen Hand-
lung die Vormesse mit ihren Lesungen vorausgeht, so wie die Liturgie der Kirche
neben der Feier der Eucharistie das Offizium kennt, so sollen auch fiir das christliche
Volk das vorbereitende Beten, Betrachten, Gedenken, die Andacht im alten und im
neuen Sinn, ihre Stelle haben. So wird dann die Eucharistie erst wirklich die Mitte
christlicher Frommigkeit sein.






