
184 Josef Andreas Jungmann 

Distanz zur Welt, in der Preisgabe jeder falschen innerweltlichen Sicherung, in der 
paulinischen Dialektik des •Habens als hätte man nichts" (1 Kor 7, 20ff.) und in der 
Erwartung des Endes dieser Weltgestalt. 

Der Zug zur nahen Endvollendung, der diesem Sakrament eignet, führt auch dazu, 
die Bedeutung der Gegenwart Christi in ihm anders zu sehen, als es die volkstümliche 
Frömmigkeit gemeinhin tut. Hier ist der Eindruck vorherrschend, daß Christus 
gegenwärtig wird, nur um auf der Erde zu weilen, den Menschen in dieser gott- 
fernen Welt geistlichen Trost zu schenken, sie in den Genuß einer himmlischen Gabe 
zu setzen und ihnen die Möglichkeit der Anbetung zu geben. So gesehen wird die 
Eucharistie eine Gabe, die zwar vom Himmel stammt, die aber doch im Grunde nur 
dazu dient, den Menschen im Irdischen zu bestätigen und zu befestigen. Damit ist die 
eigentliche Dynamik der Eucharistie verkannt, die letztlich nicht dahin zielt, etwas 
Himmlisches auf die Erde zu stellen und in den irdischen Grenzen zu belassen, sondern 
die umgekehrt darauf geht, das Irdische dem Himmel entgegenzuheben, seine Gren- 
zen zu sprengen und es der Endvollendung zuzuführen. Der eschatologische Zug 
dieses Sakramentes lehrt uns, im eucharistischen Christus nicht ein ins irdische Dasein 
eingeschlossenes göttliches Wesen zu sehen, das uns eine irdische Erfüllung bringt, 
sondern den im Kommen befindlichen himmlischen Herrn, der uns eine himmlische 
Verheißung ist, indem er uns aus der irdischen Enge in seine Volloffenbarung hinein- 
ruft und uns ihr entgegenhebt. 

Die Eucharistie als Mitte unserer Frömmigkeit 

Von Josef Andreas Jungmann SJ, Innsbruck 

Es gibt in der katholischen Kirche eine legitime Art der Frömmigkeit, bei der die 
Eucharistie eindeutig und beherrschend, aber doch auf eine besondere Art in der 
Mitte steht. Sie ist am deutlichsten verkörpert in den zahlreichen Vereinigungen und 
religiösen Kongregationen, die die Anbetung des heiligsten Sakramentes als ihre 
zentrale Aufgabe oder doch als den Rückhalt ihrer apostolischen Arbeit nennen. 
Sie hat eine Blütezeit erlebt im 19. Jahrhundert. Aber sie geht zurück auf jene 
eucharistische Bewegung, die um die Wende des 12. Jahrhunderts eingesetzt hat als 
Wirkung einerseits des religiösen Aufschwunges jener Zeit, anderseits der heiligen 
Scheu, die dem Altarssakrament gegenüber gefordert wurde. Eine öftere Kommunion 
glaubte man nicht wagen zu dürfen, so wollte man wenigstens im anbetenden Auf- 
blick des Segens dieses Sakramentes teilhaft werden. Im Kult des Sakramentes 
konzentrierte sich diese Frömmigkeit. Im 16. Jahrhundert hat die Reaktion auf die 
Leugnung der eucharistischen Gegenwart durch die Reformatoren die Bewegung nur 
noch verstärken können. So ist die Eucharistie für weite Kreise der Kirche zum Mittel- 
punkt einer innigen und echten Frömmigkeit geworden, wenn auch einer Frömmig- 
keit von eigener Prägung. Es wäre ein leichtes, eine lange Reihe von kanonisierten 
Heiligen aufzuzählen, die von dieser Art der Frömmigkeit gelebt haben. Noch in 



Die Eucharistie als Mitte unserer Frömmigkeit 185 

unserer Zeit setzt sich ihre Reihe fort: Charles de Foucauld, der Wüstenheilige (und 
die Kleinen Brüder Jesu haben sein Programm aufgenommen), baut seinen Plan für 
die Heilung der Welt darauf auf, daß überall dort, wo die Gottesferne am größten 
ist, Heiligtümer entstehen sollten, an denen Christus im heiligsten Sakrament ange- 
betet wird, Heiligtümer, die dann Ausgangspunkte würden für die Werke christ- 
licher Liebe. 

Diese Weise der Auffassung des heiligsten Sakramentes hat dann zahlreiche For- 
men hervorgebracht, die ins Gesamtleben der Kirche übergreifen. Die Segensandach- 
ten entstehen. Fronleichnam und seine Prozession werden zu Höhepunkten des Kir- 
chenjahres. Der Tabernakel rückt in die Mitte des Gotteshauses. Die Monstranz wird 
ausgebildet. Der Aussetzungsthron wird vielfach in den Altaraufbau eingefügt. Ja, 
es bildet sich in weiten Kreisen der Gläubigen die Anschauung, daß das Gotteshaus 
erst dann zum Gotteshaus geworden ist und Ehrerbietung verlangt, wenn vor dem 
Tabernakel das Ewige Licht brennt. 

Neben diese Betrachtungsweise, die auf Abstand und Verehrung gegenüber dem 
Altarssakrament angelegt ist, ist in unserem Jahrhundert eine andere getreten, die 
dem heiligsten Sakrament gegenüber einen anderen Standort einnimmt und so eine 
andere Perspektive gewinnt. Sie ist nicht auf Abstand und Anbetung, sondern auf 
Nähe und Anschluß angelegt. Sie hat sich ausgebreitet ohne eigentliche Polemik gegen 
das, was bisher gewesen war. Sie ist ein wesentliches Element der innerkirchlichen 
Erneuerungsbestrebungen in unserem Jahrhundert geworden. Sie besteht zunächst 
in dem Versuch, zurückzuschauen hinter das, was vor dem Auftreten jener eucha- 
ristischen Bewegung des 12./13. Jahrhunderts geübt wurde. 

Der erste Schritt in dieser Richtung ist geschehen durch Pius X., den Heiligen, 
und zwar mit seinem Dekret von 1905 über die öftere Kommunion. Darin wird aus- 
drücklich auf die Praxis der alten Kirche und der ersten Christen hingewiesen. Und 
es wird gleich zu Anfang betont: Wenn Christus und seine Kirche die tägliche Kom- 
munion wünschen, so liegt der Grund dafür nicht darin, •daß durch die heilige 
Kommunion der Herr verehrt und verherrlicht werden solle", sondern darin, daß 
die Gläubigen durch den Empfang geheiligt werden sollen1. Es wird also der Ge- 
brauch des Sakramentes in den Vordergrund gerückt. 

Aber die eigentliche Wendung ist gekommen mit der Liturgischen Bewegung, die 
einige Jahre später eingesetzt hat. Sie war lange vorbereitet durch die kirchenhisto- 
rischen Studien des vorausgegangenen Jahrhunderts, durch die Beschäftigung mit 
den Schriften der Väter und mit den Denkmälern des frühen Christentums, und sie 
begann mit der sozusagen plötzlichen Erkenntnis, daß unter dem Boden, auf dem wir 
uns alle Tage bewegen, ein unerhörter Schatz verborgen liegt, daß nämlich in den 
heiligen Texten und Riten, die wir alle Tage gebrauchen, eine Weise der Frömmig- 
keit verkörpert ist, die mit der Blüte der Kirche in ihrer Frühzeit irgendwelchen 
Zusammenhang haben muß und die zugleich in ihrer schlichten Einfachheit und 
Tiefe den Bedürfnissen unserer Zeit besonders zu entsprechen schien. Man begann 
also wieder auf die Texte zu achten, die wir beten, auf den Plural der Gebete, auf 
die Aufrufe an das Volk, die darin enthalten sind, und vor allem auf den Gesamt- 

1 Denzinger n. 1981. 



186 Josef Andreas Jungmann 

plan der eudiaristischen Feier. Eucharistia, das heißt ja Danksagung, das ist ein 
Tun, das ist die heilige Handlung selbst, das ist das dankende und anbetende Dar- 
bringen des Opfers des Neuen Bundes. Die Anbetung wendet sich also dorthin, 
wohin sich letztlich alle Anbetung wenden muß, nicht in erster Linie zum Sakrament 
selbst, sondern zum letzten Ursprung und Ziel aller Dinge, zum Vater unseres Herrn 
Jesus Christus. Und sie vollzieht sich nicht neben dem geheimnisvollen Geschehen 
der heiligen Messe, das man ja immer heiliggehalten und als kostbares Vermächtnis 
des Herrn weitergetragen und geübt hat, sondern in ihm. Wir wenden uns zu Gott 
hin nach dem Gesetz, das mit dem innersten Wesen des Christentums gegeben ist, 
nämlich im Anschluß an Christus den Herrn, der uns durch sein Sterben und Auf- 
erstehen den Weg zu Gott gebahnt hat, also in seinem Opfer, in seiner Eucharistie. 
Auf diesem Wege wurde auch die Bewegung für die öftere Kommunion, die noch in 
den zwanziger Jahren des Jahrhunderts immer wieder in ermüdender Weise nur 
mit dem Wunsch des Heiligen Vater begründet wurde und die schon zu erlahmen 
drohte, aufgefangen und neu unterbaut. Die Kommunion, und zwar die Kommunion 
innerhalb der Messe, wurde nun zur Selbstverständlichkeit; sie ist einfach die Teil- 
nahme am Opfermahl. Henry Fischer hat die Entwicklung, die sich auf kateche- 
tischem Gebiet in diesem Sinne vollzogen hat, in seinem Buche dargestellt2, die Ent- 
wicklung von einem isolierenden Verständnis des Meßopfers zum organischen, von 
der isolierten Betrachtung der Kommunion zu ihrer Einfügung in den Gang der 
Liturgie. Es wird auf solche Weise erreicht, daß eucharistische Frömmigkeit nicht 
mehr entweder eine fromme Andacht ist neben anderen, neben Marienverehrung 
und Heiligenverehrung und neben der Messe, oder aber wohl die zentrale Form 
katholischer Frömmigkeit, aber mit einer Zentrierung, die dem wirklichen Zentrum 
nicht vollkommen entspricht, die jedenfalls dem ganzen ersten Jahrtausend fremd 
war. 

Man kann den Unterschied vielleicht so formulieren: Die eucharistische Frömmig- 
keit, die im Sinn der letzten Jahrhunderte den Kult der Eucharistie in den Vorder- 
grund rückte, heftete ihren Blick auf das heiligste Sakrament und sagte sich: hier ist 
der Heiland, hier ist der Mittelpunkt allen Christentums, hier ist Gott selber gegen- 
wärtig. Die eucharistische Frömmigkeit, die aus der Liturgischen Bewegung hervor- 
gegangen ist und in der die altchristliche Haltung der Eucharistie gegenüber wieder- 
auflebt, bejaht selbstverständlich die reale Gegenwart, bejaht die Anbetungswürdig- 
keit des Herrn im Sakrament, aber sie fügt hinzu: Die Gegenwart des Herrn im 
Sakrament ist nicht das Letzte, ist auch nicht seine eigentliche Daseinsweise. Die 
Gegenwart des Herrn in der heiligen Hostie an tausend und tausend Orten ist zwar 
eine wirkliche, aber sekundäre Gegenwart, gewissermaßen erst eine Spiegelung der 
primären Gegenwart. Die primäre Gegenwart, die primäre Daseinsweise des Herrn 
ist diejenige, in der er kraft seiner Auferstehung mit seiner verklärten Menschheit 
zur Rechten des Vaters ist. Die Eucharistie muß darum gewissermaßen transparent 
gesehen werden auf den verklärten Christus hin, dorthin, wo er in der Herrlichkeit 
des Vaters lebt, und das Gebet der Kirche geht darum dort, wo es in seiner vollen 

2 H. Fischer, Eucharistiekatechese und Liturgische Erneuerung, Düsseldorf 1959. Vgl. 
dazu die Besprechung in diesem Heft. 



Die Eucharistie als Mitte unserer Frömmigkeit 187 

klassischen Form erscheint, an Gott den Vater, durch Christus den Herrn, per 
Christum dominum nostrum. 

Auf solche Weise wird zugleich die Verbindung hergestellt zu einem anderen 
Strom in den Bemühungen um die religiöse Erneuerung der Gegenwart, zum heils- 
geschichtlichen Denken. Das Christentum ist nicht ein System von Wahrheiten nach 
Art eines philosophischen Systems, jeder Begriff an seinem logisdien Ort, sondern 
das Christentum ist ein Geschehen, ein Handeln Gottes mit den Menschen, ist ein 
geschichtlicher Vorgang, der in der Auferstehung Christi seinen Kulminationspunkt 
erreicht hat und der sich in der Geschichte der Kirche fortsetzt. Und Christus selbst 

ist darum nicht eine Gestalt der Vergangenheit, die nur in der eucharistischen Ge- 
genwart für uns festgehalten wäre, zum Trost in unserer irdischen Einsamkeit, son- 
dern Christus der Herr, der Kyrios, ist eine gegenwärtige Größe, er ist der Herr aller 
Zeiten; denn als der Fortlebende, Verklärte und nur als solcher ist er das Haupt der 
Kirche, ist er die Kraft, aus der die Kirche lebt und aus der sie sich durch die Jahr- 
hunderte hindurch behauptet. 

In solchem Zusammenhang möchten wir also die Eucharistie nicht mehr bloß 
sehen als Sakrament der Gegenwart Christi. Das ist ein Teilaspekt; wir möchten das 
Ganze. Wir möchten die Eucharistie sehen als das Sakrament, in dem wir Christi 
Leib und Blut dankend Gott darbringen. Damit wird die Eucharistie auf eine andere, 
aber nur noch umfassendere Weise zum Mittelpunkt christlicher Frömmigkeit. Drei 
Momente werden in solcher Auffassung der Eucharistie betont: die Darbringung, 
also das Tun; das dankende Darbringen oder Gedenken; das Wir solcher Dar- 
bringung. 

Die Eucharistie ist ein Tun. Die Eucharistie ist nicht ein statisches Sakrament 
(wenn es ein solches überhaupt gibt), sondern ein dynamisches. Die Eucharistie ver- 
wirklicht ihren Sinn, indem sie vollzogen wird. Eucharistia heißt ja Danksagung. 
Gratias agamus Domino Deo nostro, so lautet der Aufruf zur Eucharistie. Ein Dank- 
gebet steigt zu Gott empor, und das Dankgebet wird zur dankenden Darbringung, 
und die Darbringung von Brot und Wein wird zur Darbringung von Christi Leib 
und Blut, und die Darbringung von Christi Leib und Blut vollendet sich im 
Empfang, in der Kommunion. 

Dabei ist dieses Tun auch nicht ein solches, das rein im geistigen Raum sich voll- 
zöge, jenseits der irdischen Dinge. In diesem Tun, im Darbringen, wird die irdische 
Welt zu Gott hingetragen. Denn so sehr es richtig ist, daß Christi Leib und Blut 
unser Opfer ist in der Eucharistie, so ist es doch ebenso klar, daß nach Christi An- 
ordnung Brot und Wein der Ausgangspunkt sind und bleiben für unsere Darbrin- 
gung. Brot und Wein, das bedeutet aber das, wovon wir leben, und unser Leben 
selbst. Brot und Wein bedeuten zugleich die Frucht unserer Arbeit, der profanen 
alltäglichen Arbeit, bedeuten Wirtschaft und Technik. Alle sechs Tage der Werk- 
arbeit sollen hineinmünden in das eucharistische Opfer am Tage des Herrn. In der 
Eucharistie wird so unser ganzes Leben zu Gott hingetragen. 

Eucharistie ist sodann gedenkendes Tun: Unde et memores ... So beginnt das 
erste Gebet nach der Wandlung: Indem wir gedenken seines heilbringenden Lei- 
dens ... bringen wir dar. Das Gedenken steht im Auftrag des Herrn sogar im Vor- 



188 Josef Andreas Jungmann 

dergrund: Tut dies zu meinem Gedächtnis. Die Messe ist zuerst Gedächtnis und 
dann erst, daraus hervorgehend, Opfer. Sie ist Anamnese, also Vergegenwärtigüng 
des Erlösungswerkes, das in Leiden, Sterben und Auferstehen des Gottmenschen 
geschehen ist. Und zwar die Handlung selber ist schon diese Vergegenwärtigung, ein 
Gedanke, dem bekanntlich Odo Casel zu Anerkennung verholfen hat. Aber diese 
objektive Vergegenwärtigung in der sakramentalen Handlung, also in der Wand- 
lung, soll subjektiv und personal nach vollzogen werden im Gedenken der feiernden 
Gemeinde. Darum die Worte der Anamnese nach der Wandlung, darum das Dank- 
gebet selber mit seinem Inhalt, besonders in seiner festtäglichen Abwandlung, wo 
die großen Heilstatsachen aufgeführt werden. Dankgebet ist ja Gedenkgebet. Und 
darum wird das Gedenken weiter ausgebreitet in den Lesungen der Vormesse, deren 
Inhalt ja die Heilstatsachen sind. Die Lesungen umgreifen im Laufe des kirchlichen 
Jahres den ganzen Umkreis der Heilsgeschichte, und insofern ist die Feier der 
Eucharistie wieder nichts anderes als Zusammenfassung der ganzen Heilsgeschichte 
und zugleich der Verkündigung der Heilsgeschichte in Predigt und Katechese. Sie ist 
Glaubensverkündigung, nach dem Wort des heiligen Paulus: Ihr sollt den Tod des 
Herrn verkündigen, bis er kommt (1 Kor 11,26). Sie ist gewissermaßen Kristalli- 
sationspunkt des christlichen Bewußtseins, des Bewußtseins davon, daß wir Erlöste, 
Auferstandene sind. Sie ist Mitte der christlichen Frömmigkeit auch in der Dimen- 
sion der Zeit, eben als Gedächtnis. 

Die so verstandene Eucharistie und die so in der Eucharistie beständig eingeübte 
Dankesgesinnung und Dankbarkeit könnte von großer Bedeutung sein für das christ- 
liche Leben. Sie war es jedenfalls im Denken des frühen Christentums. Sie war es im 
Denken eines hl. Paulus, der nicht müde wird, Gott zu preisen, daß wir heraus- 
gerissen sind aus der Gewalt der Finsternis und hineinversetzt in das Reich seines 
geliebten Sohnes (Kol 1, 13). Sie könnte es auch heute sein, sofern nur die Glaubens- 
verkündigung die Liturgie unterstützt. 

Noch ein Moment ist zu nennen, in dem die zentrale Stellung der Eucharistie indem 
angedeuteten Sinn innerhalb christlicher Frömmigkeit offenbar wird, das ist ihr 
Gemeinschaftscharakter. Eucharistie ist Feier der Kirche und Darstellung der Kirche. 
Die Eucharistie ist das Opfer, das Christus mit seiner Kirche darbringt. Alle Amts- 
gebete des Priesters in der Messe, vor allem alle Gebete, die laut gesprochen werden, 
sind im Plural gehalten: Wir bitten, wir danken ...; dein Volk, deine Familie, deine 
Kirche. Dabei ist Kirche in einem sehr konkreten Sinn gemeint. Gewiß denken wir 
auch an die Universalkirche, toto orbe terrarum, in die wir eingegliedert sind, mit 
der wir Gemeinschaft haben. Aber in erster Linie ist die hier versammelte Kirche 
gemeint: diese Pfarrgemeinde, diese Gemeinschaft von Gläubigen. Ja, Kirche wird 
im vollen Sinn erst in der konkreten Feier der Eucharistie verwirklicht. Die Kirche 
ist zwar eine Institution, die immer besteht: in ihrer Hierarchie, in ihren mannig- 
fachen Einrichtungen der Erziehung und der Caritas und der Menschenbildung. Aber 
ihre vollkommenste Selbstdarstellung erreicht die Kirche erst in der Feier der 
Eucharistie. Da wird Kirche Ereignis. Wenn die Kinder der Kirche zusammenkom- 
men und zusammen beten und singen und darbringen und den Leib des Herrn emp- 
fangen • da ereignet sich Kirche, und zwar Kirche als Gemeinschaft derer, die 



Die Eucharistie als Mitte unserer Frömmigkeit 189 

Christus angehören, die an seinem Leben Anteil haben, die in Liebe miteinander 
verbunden sind, die mit Christus die Welt überwunden haben oder doch zu über- 
winden hoffen. In der Kirche, die Eucharistie feiert, wird das Wort der Geheimen 
Offenbarung verwirklicht: Ecce tabernaculum Dei cum hominibus (Apok 21, 3). Die 
Himmelswelt greift herein in die Menschenwelt und führt sie zur Einheit zusammen. 

Die Feier der Eucharistie faßt also den Kosmos zusammen und trägt ihn zu Gott 
hin; sie faßt die Heilsgeschichte und damit die Weltgeschichte zusammen; sie ist die 
Versammlung der erlösten Menschheit, in der Kirche. So dürfte deutlich geworden 
sein, daß wir wirklich berechtigt sind, die Eucharistie als Mitte der christlichen Fröm- 
migkeit zu betrachten, und zwar die Feier der Eucharistie, nicht in erster Linie den 
Kult der Eucharistie. Einige Folgerungen ergeben sich daraus von selbst. 

Eine erste Folgerung wird in der Erkenntnis bestehen, daß es notwendig ist, die 
Gläubigen zu diesem volleren Verständnis der Eucharistie hinzuführen. Der neue 
deutsche Katechismus leistet in dieser Hinsicht vorzügliche Arbeit, und zwar nach 
verschiedenen Richtungen, ganz abgesehen von der Eucharistielehre selbst. Hier wer- 
den die irdischen Dinge immer wieder über die Liturgie der Kirche auf Gott bezogen. 
Hier ist die heilsgeschichtliche Linie festgehalten, so daß die frohe Botschaft zur 
Geltung kommt. Hier ist die Kirche richtig dargestellt als Gemeinschaft der Gläu- 
bigen. Selbstverständlich ist dann ebenso wichtig die Betätigung, die verstehende, 
lebendige Mitfeier der Eucharistie, die rechte Gestaltung des Gottesdienstes im 
Geiste der Liturgischen Erneuerung. Um diesem Anliegen zu dienen, ist soeben von 
der Liturgischen Kommission eine neue Fassung der Richtlinien verabschiedet wor- 
den, die dem heutigen Stand der Möglichkeiten und der Erfahrungen angepaßt ist: 
•Richtlinien für die Feier der heiligen Messe in Gemeinschaft". 

Daß auch die Kommunion auf solche Weise in einem neuen Licht erscheint, ist 
schon angedeutet worden. Sie ist einfach die Vollendung der Mitfeier, die Bestäti- 
gung und Befestigung der Gemeinschaft mit Christus und der Gemeinschaft unter- 
einander in der Kirche. Die sacra communio ist so das Band der communio sanc- 
torum. Wenn die Kommunion in diesem Zusammenhang gesehen wird, dann wird 
auch jene Vorstellung überwunden werden, derzufolge die Höhe des geistlichen 
Lebens an der Zahl der Kommunionen gemessen wird, derzufolge auch jeder Ausfall 
einer Kommunion (oder einer Zelebration) als großes Unglück betrachtet wird. In 
solchem Fall ist ja die geistige Kommunion gegeben; das ist das durchaus löbliche 
Verlangen nach der Kommunion, dort wo die wirkliche Kommunion einmal nicht 
möglich ist. Aber noch wichtiger als die geistige Kommunion im genannten Sinn ist 
das, was man mit gutem Grund und im Einklang mit einer langen und alten Über- 
lieferung die geistliche Kommunion genannt hat3. Das ist das Einssein mit Christus 
im Heiligen Geist, in der Gnade. Das ist die manducatio spiritualis, die durch Glaube 
und Liebe geschieht. Die sakramentale Kommunion kann nichts Höheres leisten, als 

daß sie in uns dieses geistliche Gastmahl erneuert und verstärkt. Darum auch in den 
Kommuniongebeten der Messe die Bitte, daß der Genuß des österlichen Sakra- 
mentes in uns immerfort andauern möge, daß wir immerfort in der Danksagung, 

* H. R. Schlette, Art. •Geistliche Kommunion": Lexikon f. Theologie u. Kirdie IV 
(1960) 622f, und die dort zitierte Literatur. 



190 Josef Andreas Jungmann 

also in der •Eucharistie", verbleiben möchten, oder die kühne Bitte, daß uns nach 
dem Empfang des Sakramentes noch höhere Gaben (beneficia potiora) zuteil werden 
möchten; das ist eben die dauernde und schließlich die endgültige Gemeinschaft mit 
Christus. 

Wenn so die Feier der Eucharistie und der Empfang des Sakramentes in die erste 
Linie gerückt wird, bedeutet das nicht, daß der Kult der Eucharistie nun abgetan 
werden solle. Er soll nur in die zweite Linie gerückt werden. Das geringere Ver- 
ständnis für die Feier der Eucharistie und die Erschwerung der Kommunion im Mit- 
telalter hat zur Ausbildung dieser Formen geführt, Formen, die aber von bleiben- 
dem Wert sind, so wie auch sonst Notzeiten zu Entdeckungen führen, die wertvollen 
Fortschritt bedeuten können. Diese Formen sollen nur in die Hierarchie der religiö- 
sen Werte richtig eingereiht werden. Die Aussetzung des Allerheiligsten soll sich 
nicht in die Feier der Eucharistie eindrängen, soweit nicht ein besonderer Grund für 
die Verbindung spricht (Fronleichnam)4. Sie soll ihre eigene Stelle haben: in abend- 
lichen Andachten, allenfalls als Schlußsegen am Ende einer Feier. Die eucharistische 

, Prozession, besonders an Fronleichnam, bleibt dort, wo sie in einer gläubigen Um- 
welt sich bewegen kann, eine der schönsten Offenbarungen des katholischen Glau- 
bensbewußtsein, wo die Kirche nach Ständen gegliedert, in heiliger Freude, mit dem 
Aufgebot allen Glanzes und allen Reichtums, mit ihrem kostbarstem Schatz, dem 
heiligen Sakrament, in der Öffentlichkeit erscheint, wahrhaftig als sichtbare Kirche, 
als corpus mysticum der kirchlichen Gemeinschaft um das corpus mysticum des 
Sakramentes. 

In eine neue Beleuchtung gerät auch die Frage der Aufbewahrung des Allerheilig- 
sten im Gotteshaus: der Tabernakel. Wir wollen nicht zurück zu einer primitiven 
Behandlung des heiligsten Sakramentes, wie sie in früherer Zeit vielfach stattgefun- 
den hat, wo das eucharistische Brot nur in irgendeiner Nische der Kirche oder einem 
Kästchen der Sakristei verwahrt wurde. Es soll, wie es der Codex juris canonici ver- 

langt, in praecellentissimo loco5 verwahrt werden. Andererseits hat die liturgische 
Erneuerung zum Verlangen geführt, den Altar wirklich als Altar, als mensa Domini, 
darstellen zu können, ohne Zutat, ohne Aufbau, wenn möglich auch ohne Taber- 
nakel. Das hat zu einer Krise geführt, die auch heute nicht überwunden ist. Pius XII. 
hat noch in seiner Rede nach dem Pastoralliturgischen Kongreß von Assisi 1956 
betont, es handle sich •nicht so sehr um die materielle Gegenwart des Tabernakels 
auf dem Altar", wesentlich sei, •daß man begreift: der gleiche Herr ist auf dem Altar 
und im Tabernakel gegenwärtig"8. Doch hat die kirchliche Gesetzgebung seitdem die 
Möglichkeiten der Lösung noch eher eingeschränkt7. Man darf wohl annehmen, daß 
damit nicht das letzte Wort gesprochen ist. 

Wichtig ist die Erkenntnis: Das Gotteshaus wird nicht erst durch den Tabernakel 
zum Gotteshaus. Das Gotteshaus ist heilig kraft seiner Bestimmung und kraft seiner 
Weihe. Es ist bezeichnend, daß im Ritus der Kirchweihe, der in seiner bisherigen 

4 Cod. Iur. Can. c. 1274 § 1. 
6 Ebd. c. 1268 § 2. 
6 Acta Ap. Sed. 48 (1956) 722. Deutsche Ausgabe der Akten des Kongresses von J.Wag. 

n e r,  Erneuerung der Liturgie aus dem Geist der Seelsorge, Trier 1957, S. 358 f. 
7 Dekret der Ritenkongregation vom 1. Juni 1957: Acta Ap. Sed. 49 (1957) 425f. 



Die Eucharistie als Mitte unserer Frömmigkeit 191 

Form wahrhaftig nicht wortkarg ist, die Heiligkeit des Raumes mit keinem Wort 
von der eucharistischen Gegenwart hergeleitet wird, außer in dem Sinn, daß hier 
und auf diesem Tisch das heilige Opfer dargebracht werden soll. 

Andererseits kann man durchaus und in aller Ehrlichkeit die Anwesenheit des 
heiligen Sakramentes als eine Bereicherung des Gotteshauses empfinden. Der äußere 
hochgewölbte Raum mit seinem Mauerwerk soll uns jedesmal an den geistigen Bau 
erinnern, der, wie es in der Postcommunio des Kirchweihfestes heißt, aus lebendigen 
und erlesenen Steinen für Gottes Majestät errichtet ist, an die heilige Kirche; das ist 
sein symbolischer Sinn. Wenn ich aber beim Betreten des Raumes das Ewige Licht 
erblicke, dann weiß ich: hier ist auch der Grundstein, auf dem der ganze Bau auf- 
ruht, und ich fühle mich erst doppelt heimisch und doppelt dazu angeregt, Gott 
dafür zu preisen, daß es solch heiligen Raum auf Erden gibt. Die Besuchung der 
Kirche wird dann ein Lob Gottes sein für seine gnadenreiche Nähe in Christus und 
in der Kirche; aber die Besuchung der Kirche muß nicht notwendig im besonderen 
und ausschließlichen Sinn eine Besuchung des Allerheiligsten sein. 

Allgemein gesprochen: Es muß nicht alle Frömmigkeit und alles Beten um den 
Tabernakel kreisen. Wohl aber soll alles Gebet, so wie das ganze Ghristenleben, ein 
Beten und Leben in Christus sein, eingefügt in die Gemeinschaft mit dem, der das 
Haupt der Kirche ist. Der irdische Höhepunkt dieses Betens und des ganzen Christen- 
lebens ist dann aber die Feier der Eucharistie, besondere die sonntägliche Feier mit 
der ganzen Gemeinde. Aber gerade weil diese Feier Höhepunkt sein soll, sollen und 
dürfen auch ihre Vorstufen nicht vernachlässigt werden. Nicht die möglichste Häu- 
fung der Messen ist das Ideal, sondern eine solche Ordnung des Gottesdienstes, in 
der die heilige Messe so würdig als möglich, als ein Gottesdienst des Gottesvolkes, 
im Geiste und in der Wahrheit, begangen wird. Dazu gehört aber, daß Vorstufen 
vorhanden sind. So wie in der Messe selbst der eigentlichen eucharistischen Hand- 
lung die Vormesse mit ihren Lesungen vorausgeht, so wie die Liturgie der Kirche 
neben der Feier der Eucharistie das Offizium kennt, so sollen auch für das christliche 
Volk das vorbereitende Beten, Betrachten, Gedenken, die Andacht im alten und im 
neuen Sinn, ihre Stelle haben. So wird dann die Eucharistie erst wirklich die Mitte 
christlicher Frömmigkeit sein. 




