Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfiillung

Uon der Bedeutung des eucharistischen Mysteriums
fiir die dhristliche Laienfrémmigkeit

Von Alfons Auer, Wirzburg

Uorbemerkung: Die folgenden Uberlegungen werden vom Verf. in einem Buch
iiber ,Die Weltverpflichtung des christlichen Laien“, das demnichst im Patmos-
Verlag, Diisseldorf, erscheinen wird, im einzelnen belegt, ausfihrlich begriindet
und in einem gréBeren Zusammenhang dargestellt. Der Leser moge im Auge be-
halten, dafl hier nicht eine umfassende Schau, sondern nur ein einzelner, allerdings
wichtiger Aspekt des eucharistischen Mysteriums dargestellt wird.

Hat die heilige Eucharistie, zu deren Feier auf dem Miinchener Weltkongrefl wir
uns anschicken, einen realen Bezug zur Welt? In ihrer gegenwirtigen geschichtlichen
Situation ist diese Welt dadurch gekennzeichnet, dafi die ,Krisis der Einheit“.
seit Jahrzehnten in der gesamten Menschheit latent vorhanden, durch die neueste
technische Entwicklung in die offene Aktualitit getreten ist. Die Christenheit, die in
dieser Welt lebt, hat lingst zu begreifen begonnen, dafl ihr dieses Jahrhundert,
unabweisbar wie keines zuvor, die Sorge um die Ordnung der menschlichen Gemein-
schaft und um den verantwortlichen Gebrauch der materiellen Dinge auferlegt. An
diese Welt kann man nicht in einer redlichen und wirksamen Weise herankommen,
wenn man in der Eucharistie nur eine Sache reinster und intimster Innerlichkeit und
in ihrem heiligen Brot nur eine ,Seelenspeise” sieht. Aber das ist gar nicht die volle
Wabhrheit der Eucharistie. Die volle Wahrheit greift weit iber diesen individual-’
religidsen Aspekt hinaus. Eine Beschrinkung auf diesen stiinde im tiefsten Wider-
spruch zu den eigentlichen Anliegen der Heilsgeschichte. Im Angesichte Gottes gibt
es nicht ein Gewimmel von Individuen, von denen jedes auf eigene Faust sein reli-
gioses Leben gestaltet. Die Menschen in dieser Welt leben nicht ohne innere organi-
sche Verbindung miteinander. Und es ist auch nicht so, dal die Menschen als reine
Geist- oder Seelenwesen existierten, die der sie umgebenden dinglichen Welt ohne
Auftrag und ohne Maoglichkeit gegeniiber stiinden, die sich der Dinge gar nur als
lastiger Storung zu erwehren hitten. Das Verhiltnis der heutigen Christenheit zur
Welt ist viel offener, positiver und verbindlicher geworden, als es in fritheren Zeiten
der Fall war. Und genau auf diese Situation hin zielt unsere Frage: Ist die heilige
Eucharistie nur das zentrale Mysterium unserer Gemeinschaft mit Gott — oder aber
ist sie auch das zentrale Mysterium unseres Verhiltnisses zur Welt, der christlich-
sittlichen Gestaltyng menschlicher Gemeinschaft und Gesellschaft und des verant-
wortlichen Handelns an und in der Welt der Dinge?

Die Eucharistie im Ganzen des Heilsmysteriums

Unsere Uberlegung mufl sehr tief ansetzen. Das Geheimnis des dreifaltigen Gottes
besteht darin, dafl der Vater sich selbst erkennt im Sohn und dafl Vater und Sohn



\

Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfiillung 193

sich im Heiligen Geiste liebend umfangen. Das Mysterium des dreifaltigen Gottes
soll sich nach aufien fortsetzen und nachbilden. Dies und nichts anderes ist der Sinn
der Heilsgeschichte. Die Fortsetzung und Nachbildung des Mysteriums der Gottheit
ereignet sich vor allem dadurch, daf der Sohn Gottes Mensch wird: in der Inkar-
nation nimmt er eine geschaffene menschliche Natur an und macht sie jener Einheit
mit dem Vater teilhaftig, die er selbst mit ihm hat. Aber nicht nur diese eine mensch-
liche Natur, sondern das ganze menschliche Geschlecht tritt mit Gott in diese Ge-
meinschaft: der menschgewordene Sohn verbindet sich — eben durch seine Mensch-
werdung — in der innigsten Weise mit der ganzen Menschheit zu einem Leibe, wie er
selbst mit dem Vater ein Geist ist. Durch die Einheit des Christus-Leibes aber werden
alle Menschen in der Gnade auch der gottlichen Natur Christi teithaft. Dieses Ge-
heimnis bezeichnet das Neue Testament mit dem zentralen Begriff der Einverleibung
der gesamten Menschheit unter das Haupt Christus — griechisch ,anakephalaiosis®
(Eph 1, 10).

Worin liegt nun aber die Bedeutung der Eucharistie? In der Eucharistie wird diese
reale Einheit des Sohnes Gottes mit allen Menschen besiegelt und der Vollendung
entgegengefihrt. In ihr werden die Menschen dem Sohne Gottes in der innigsten
und realsten Weise einverleibt und dadurch der Offenbarung der vollen Herrlich-
keit immer néher gebracht. Nur in der Verbundenheit mit dem Gottmenschen gibt es
das Heil, nur in ihr jene Verherrlichung, die Gott von uns erwartet und verlangt.

Im Sakrament der Eucharistie begegnen sich Vergangenheit und Zukunft. Das
Mysterium der Inkarnation, das in der Vergangenheit vollzogen wurde, wird gegen-
wirtig: die Einverleibung der Menschheit unter das Haupt Christus wird fir jeden
einzelnen, der sich in Glaube und Liebe dafiir 6ffnet, real. Die Eucharistie verbindet
gleichzeitig mit der Zukunft: sie leitet von der in der Inkarnation begonnenen Ein-
verleibung der Menschheit in Christus zu ihrer Erfilllung und Vollendung in der
Wiederkunft des Herrn hiniiber. Der Zustand der Vollendung ist im Sakrament auf
mystische Weise bereits gegenwirtig. So entspricht es der Weltzeit, in der wir leben:
sie ist schon voll himmlischen Geistes, aber sie trigt noch die irdische Gestalt mit all
ihren Hiillen und Grenzen. Noch herrschen Haf}, Neid und Gier unter den Men-
schen. Im Innern aber herrscht Christus und sein Geist, im Innern wichst sein Leben
und sein Leib und gewinnt von Tag zu Tag an Wirklichkeit, mag auch das duflere
Wachstum mit dem inneren nicht Schritt halten kénnen. Das Sakrament steht im
Zwischenreich von der ,fleischlichen“ Existenz des Jesus von Nazareth und der herr-
lichen Existenz des vollendeten Christus. Die eucharistische Einverleibung der
Menschheit in Christus ist mehr als ihr Anfang in der Menschwerdung, aber weniger
als ihre Vollendung in der kommenden Welt. Sie fingt jene auf und leitet zu dieser
uber. So ist die Gegenwart des Herrn in der Eucharistie ,der Weg der Welt in die
Erfillung® (0. Mauer).

In der Eucharistie ereignet sich also Heilsgeschichte. In ihr ist die Welt, d. h. die
menschliche Gemeinschaft und der dingliche Kosmos, unterwegs zu ihrer Erfilllung
und Vollendung in der Herrlichkeit. In ihr wird alles, was im , Wort* der Schépfung
erschaffen und in der Fleischwerdung des ,Wortes“ dem innergéttlichen Leben
anfanghaft eingeordnet wurde, der letzten und erfillenden Einlosung dieses , Wor-
tes“ entgegengetragen. Das soll im Folgenden deutlicher entfaltet werden.



194 Alfons Auer
Eucharistie als Erfilllung menschlicher Gemeinschaft

- Von Anfang an ist der Mensch auf die Gemeinschaft hin bestimmt. Die Mensch-
heit ist von Gott als Ganzes geschaffen. Vor allem die Viter der Kirche haben bei
der Interpretation des Schopfungsbegriffes nicht zunichst die Schépfung der Indi-
viduen, des ersten Mannes und der ersten Frau, vor Augen, sondern vornehmlich die
Erschaffung der Menschheit als eines einzigen Ganzen. So sagt etwa Irendus: ,Gott
pflanzt zu Beginn der Zeiten den Weinstock des menschlichen Geschlechtes und liebt
das menschliche Ganze zirtlich.“ Freilich ist diese Einheit des Menschheitsganzen

durch die Siinde auseinandergefallen. In tausend Stiicke wurde die Gemeinschaft
~ zerschlagen, zu einer Staubwolke von Individuen, in denen Geist und Wille sich
fortan widerstreiten. Origenes sagt: ,Wo die Siinde ist, da ist die Trennung®.
die Zerstiickelung, die Individualisation in des Wortes schlimmster Bedeutung. Schon
das Alte Testament zeichnet erschiitternde Bilder entordneter Gemeinschaften, in
denen der Mensch nicht zu seiner Ergénzung und Erfiillung kommt und dem Schop-
fer die schuldige Ehre verweigert wird. Aus Adams Siinde folgt die Entdeckung der
Nacktheit und der Brudermord Kains — zwei Ereignisse, die uns anmuten wie grelle
Blitze, in deren hellem Schein die ganze Tiefe der menschlichen Verwundung an
zwei entscheidenden Stellen menschlicher Vergemeinschaftung sichtbar wird. Die
Siinde bleibt mit ihren verheerenden Folgen nicht im Innern des Menschen, sie wu-
chert weiter in seine sozialen Gestaltungen hinein.

Diese zersetzende und zerstreuende Wirkung der Siinde wurde aber in der Mensch-
werdung des Herrn grundsatzlich aufgehoben. Der Gottmensch stiftete Frieden und
Einheit. Er hat in seinem Leib die ganze Menschheit in eine neue Solidaritit gefithrt:
aus einer Gemeinschaft von siindigen Menschen wurde die briiderliche Gemeinschaft
der Gotteskinder, Christi Leib ist nicht einfach sein ,privater® Leib, so wie unser
Leib wenigstens in gewissem Sinn der unsrige ist. Christi Leib ist schon die Gemein-
schaft aller Menschen.

Johannes spricht von dieser neuen Gemeinschaft gern im Bilde vom Weinstodk
und den Reben, Paulus in den Bildern vom Gottesbau, den Christus errichtet und
dessen Grund- und Eckstein er selber ist, von der Ehe Christi mit seiner Braut der
Kirche, vor allem aber im Bilde von dem einen Leib, dessen Glieder die Erlosten
sind, dessen Haupt er selber ist. Dieser Gedanke steht grof und beherrschend im
Erl6sungsverstindnis der Viter. Christus wird gefeiert als der Friede, der in seiner
Person alles Getrennte und Zerstreute zusammengefiihrt hat. Er trigt alle Menschen
in sich, in ihm ist die Menschheit als Ganzes gegenwirtig . . .

Darin gipfelt also die Inkarnation, dafl das ewige , Wort“ eine menschliche Natur
annimmt und dafl es mit dieser Natur in der Welt einen Stiitzpunkt errichtet, von
dem aus es alles an sich ziehen kann. Weil Christi Menschennatur mit allen anderen
menschlichen Naturen in realem Zusammenhang steht, nimmt er sie alle in die
Solidaritit seiner Person auf und wird dadurch zum Haupt des ganzen Geschlechtes.
Jetzt, wo es sein Leib geworden ist, vermag er es zu seiner Gemeinschaft mit dem
Vater emporzuheben und seine eigene Verbundenheit mit dem Vater auch auf seinen
Leib iiberstromen zu lassen. Das war der Sinn seines Kommens in die Welt, daf alle
eins seien wie der Vater in ihm und er im Vater. So sagte er selbst am Ende seines



Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfiilllung 195

Daseins: ,Ich habe die Herrlichkeit, die du mir gegeben, ihnen gegeben, damit sie
eins seien, wie wir eins sind“ (Joh 17, 22).

Diese in der Inkarnation begriindete neue Gemeinschaft der Menschen in Christus
dauert fort und verwirklicht sich immer mehr in der Eucharistie, in jener heiligen
Mahlgemeinschaft, in der Christus seinen Leib in der Gestalt des Brotes reicht. Der
Apostel Paulus schreibt im ersten Korintherbrief (10, 17): ,Ein Leib sind wir die
vielen, die wir alle an dem einen Brote Anteil haben.“ Diese Auffassung nahm im
Denken der Kirchenviter die erste Stelle ein und wirkte in einem breiten Strom bis
ins Mittelalter hinein (H. de Lubac).

Nicht weniger als die paulinische Verkiindigung von dem ,einen Leib*, den alle
bilden, die von dem einen Brote essen, hat die eucharistische Symbolik gewirkt. Was
ist mit eucharistischer Symbolik gemeint? Zunichst das Mahl als die Grundgestalt
der Eucharistie. Das Mahl hat immer als eine Grundform menschlichen Gemein-
schaftsvollzugs gegolten, und darum mufite sich sein Bildgehalt in der christlichen
Gemeinde besonders fruchtbar entfalten. Man wird zwar sagen miissen, dafl mit dem
Schwund der Symbolfahigkeit auch die eucharistische Grundgestalt des Mahles vielen
aus dem Bewufltsein gekommen ist, zumal ja auch die einfache mensa in den Gottes-
hidusern durch {ibermachtige und erdriikende Aufbauten um die Evidenz ihrer Zei-
chenhaftigkeit gebracht wurde. Trotzdem hat sich die Rede vom ,Tisch des Herrn®
durchgehalten und mit dieser Rede auch die Vorstellung der Mahlgemeinschaft, in
der der erhohte Herr seinen Leib zum Genusse darreicht, um alle, die sich ihm darin
verbinden, auch untereinander zu vergemeinschaften. — Neben der (eigentlich
sakramentalen) eucharistischen Symbolik haben wir noch die Natursymbolik von Brot
und Wein. Sie findet sich schon in der sog. Zwolfapostellehre, einer bekannten Schrift
aus der ersten Halfte des 2. Jahrhunderts. Da heifit es: , Wie dieses Brot zerstreut
war iber die Hiigel hin und nun, zusammengebracht, eines geworden ist, also wird
zusammengebracht deine Kirche von den Enden der Erde in dein Reich.“ Das Haupt -
schafft die Einbeit des Leibes. Das eucharistische Mahl und das eucharistische Brot
stellen also in ihrer Symbolik und ihrer mystischen Wirklichkeit die gegenseitige
Einheit aller dar, die in Christus verbunden sind. Cyrill von Alexandrien sagt in
seiner Erklirung zum Johannesevangelium: , Wie man ein Stiick Wachs mit einem
anderen zusammentut und im Feuer schmilzt und so aus beiden eins madht, so wer-
den wir durch die Teilnahme am Leibe Christi und an seinem kostbaren Blute er in
uns und wir in ihm zur Einheit verbunden. Auf andere Weise kann auch nicht leben-
dig gemacht werden, was von Natur verweslich ist, es sei denn, es werde leiblich ver-
flochten mit dem Leibe dessen, der von Natur das Leben ist: des Einziggeborenen.*

In der Eucharistie wird also jene Solidaritit der Menschen, die in der Inkarnation
anhob, immerfort vergegenwirtigt. Sie wird immer dichter und machtiger und reift
so mehr und mehr jener Gestalt der Vollendung entgegen, die ihr in der Wieder-
kunft des Herrn geschenkt werden wird. Wir diirfen die Fucharistie also nicht sta-
tisch mifiverstehen, In ihr ist die Gemeinschaft der Menschen mit Gott und unter-
einander auf dem Weg in die offene und vollkommene Herrlichkeit. In ihr wird
diese Vollendungsgestalt auch nicht etwa nur verkiindet, sondern sie entfaltet als
Entelechie ihre verborgene, aber machtig vorandriangende Dynamik in der Geschichte.
In der Eucharistie vollzieht sich auf mystische, d. h. auf eine geheimnisvoll-reale



196 Alfons Auer

Weise das grofle Ereignis der Sozialisation, der universalen Vergemeinschaftung.
Hier ist das Kommende schon gegenwirtig. Hier ist das Ziel eigentlich schon erreicht.
Alle, die Menschenantlitz tragen, sind durch Jesus Christus solidarisch verbunden. In
Ihm sind sie vor dem Angesichte Gottes gegenwirtig, um ihm die schuldige An-
betung, um ihm Dank und Preis darzubringen. In Thm wird ihnen immer wieder
Vers6hnung und Vergebung aller Schuld, des Hasses, des Neides, der Gier zuteil. In
Ihm wird dem einzelnen und dem Ganzen der Menschengemeinschaft immer wieder
friedenstiftende Kraft geschenkt.

Wir sagen also: in der stindigen Feier der Eucharistie gewinnt die Liebes- und
Friedensordnung Christi an realer Dichte, an Macht und Festigkeit. Aber diese Chri-
stusordnung muf} nun in der konkreten Wirklichkeit der Geschichte realisiert wer-
den. Das Mysterium ist ein drangender Imperativ zur christlich-sittlichen Gestaltung
menschlicher Gemeinschaft und Gesellschaft.

Haf und Neid, Selbstsucht und Lieblosigkeit widersprechen zutiefst jener Ge-
meinschaft, die im heiligen Mahl gestiftet wird. Schon Paulus hat die Korinther we-
gen ihres selbstsiichtigen Verhaltens beim Herrenmahl hart getadelt. Wenn die Rei-
chen vor den Augen der Armen im Uberflufl schwelgen und sie hungern lassen, dann
wird darin die in der Eucharistie aufgerichtete Ordnung der Liebe und des Friedens
gestort. Die Siinde gegen die Licbe ist eine Siinde gegen die Gemeinschaft des Lei-
bes Christi. Es ist von tiefer Bedeutung, dafl Jesus selbst am Grindonnerstagabend
seinen Jingern die Fufle gewaschen und das neue Gebot der Liebe gegeben hat: im
Zusammenhang mit dem eucharistischen Mahl weist er sie durch sein Beispiel und
sein Wort auf die sittliche Verbindlichkeit der neuen Liebesgemeinschaft hin, Der
Auflenstehende und der abgestandene Katholik haben ein echtes Empfinden dafiir,
daf die Lieblosigkeit derer, die tiglich zum heiligen Mahl gehen, im krassen Wider-
spruch zum eucharistischen Mysterium steht. Kaum einer hat diese Verbindlichkeit
der Liebe so oft und so eindringlich ausgesprochen wie Augustin. ,O Sakrament der
Liebe! O Zeichen der Einheit! O Band der Liebe! Wer leben will, hat, wo er lebe;
hat, wovon er lebe. Er trete hinzu und glaube; er lasse sich eingliedern, um belebt
zu werden. Er schrecke nicht zuriick vor der Verbindung der Glieder, er sei kein
faules Glied, das abgeschlagen zu werden verdient, er sei kein verwachsenes Glied,
dessen man sich schimen miifite. Er sei ein schénes, ¢in zum Ganzen passendes, ein
gesundes Glied! Er halte fest am Leibe, er lebe fir Gott!“ Wer aber das Geheimnis
der Liebe empfingt und dann in der konkreten Lebenswirklichkeit das Band der
Liebe und des Friedens nicht festhilt, der empfangt ein Zeugnis gegen sich, der ,ifit
und trinkt sich das Gericht hinein® (1 Kor 11, 29).

Wer an der Eucharistie teilnimmt, der mufl am Unfrieden der Welt leiden, iiber
ihn trauvern und ihn zu dberwinden suchen. Vielleicht kann das an dem aktuellen
Beispiel der franzésischen Arbeiterpriester deutlich werden. Diese Priester gehorten
nicht mehr zum pfarrlichen Seelsorgeklerus und haben ihre Messe nicht in der Pfarr-
gemeinschaft, sondern einsam auf ihrem Zimmer gefeiert. Nun hat man ihnen den
Vorwurf gemacht, sie hitten, zumindest am Anfang ihrer Wirksamkeit, die eucha-
ristische Feier nicht mehr jeden Morgen begangen. Manche wollten den Grund dafiir
in menschlicher Schwiche sehen oder in einem zunehmenden Unvermdgen, die sakra-
mentalen Wirklichkeiten zu verstehen. Neulich hat André Collonge in einem kriti-



Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfillung 197

schen Bericht iiber die Arbeiterpriester die gegenteilige Ansicht vertreten. Er behaup-
tet namlich, diese Priester hitten anfangs die Messe deswegen weniger oft gefeiert,
weil sie deren Gehalt nun viel besser verstanden hitten. Das leuchtet ein. Man
braucht ja nur an die herzliche Briiderlichkeit zu denken, in der diese Priester mit
den Arbeitern verbunden waren, dann begreift man die Verwirrung, die sich ihrer
Herzen und ihrer Vernunft bemichtigte, wenn sie die Messe plétzlich allein zelebrie-
ren muften, wenn niemand da war, mit dem sie Mahlgemeinschaft halten und das
Brot brechen konnten, wenn gerade jene fehlten, mit denen sie in der Wirklichkeit
des beruflichen Lebens zusammen waren. Vielleicht sind diese nicht gefeierten Mahl-
gemeinschaften, diese nicht gebrochenen Brote sogar eine eindringlichere Verkiin-
digung christlicher Gemeinschaft als manche oberfliachlich begangene Mahlgemein-
schaft und manches nur gewohnheitsmiflig gebrochene Brot.

Die in der Fucharistie gewirkte Gemeinschaft will iiber den sakramentalen Bereich
hinaus verwirklicht werden. Sie drangt zur Auswirkung in der Gesinnung der Liebe
und Giite. Wir lassen noch einmal den hl. Augustin zu Wort kommen: ,Ihr seid
der Leib Christi und seine Glieder. Wenn ihr also der Leib Christi und seine Glie-
seid, so liegt euer eigenes Geheimnis auf dem Tisch des Herrn: euer eigenes Geheim-
nis empfanget ihr. Ihr antwortet Amen zu dem, was ihr selber seid, und unterschreibt
es durch diese Antwort. Du horst: Leib Christi, und du antwortest: Amen. Sei ein
Glied am Leibe Christi, auf dafl dein Amen wahr sei . ..“ Dieses Ja und Amen zur
Eucharistie mufl also der Christ sprechen, wenn er aus der Mahlgemeinschaft mit
dem Herrn wieder in seine konkreten Lebensgemeinschaften hineintritt: in Ehe und
Familie, in Hausgemeinschaft und Nachbarschaft, in Freundschaft und Kamerad-
schaft, in berufliche und gesellschaftliche Verbundenheiten, in jedwede Form mensch-
licher Vergemeinschaftung und Vergesellschaftung. In der Eucharistie will Christus
alle an sich ziehen, alle miteinander versohnen und befrieden und alle zusammen
vor das Angesicht des Vaters bringen. Das gilt fiir die kleinen Einzelgemeinschaften.
Es gilt in gleicher Weise fiir die menschliche Gesamtgemeinschaft. Und gerade dies
ist von unerhorter aktueller Bedeutung. Seit dem Morgen der Menschheitsgeschichte
ist die von Gott verfiigte Einheit aller Menschen nie so intensiv erfahrbar gewesen
wie heute. Die ganze Menschheit ist durch die technische Entwicklung einander nahe
gebracht, sie ist zu einer bisher unvorstellbaren Solidaritit der Angst und der Hoff-
nung zusammengetrieben. Es ist eine universalsoziale Temperatur entstanden. Die
schopfungsmifige Ureinheit des Menschengeschlechtes ist neu und eindringlich in
Erinnerung gerufen.

Diese ganze Menschheit ist unter Christus als dem Haupt in eins gefat und der
Liebe des Vaters zuriickgegeben. Wer das Geheimnis der Eucharistie versteht und
verstehend feiert, der weif}, zu welcher Liebes- und Friedensordnung die Menschheit
durch Jesus Christus bestimmt ist. Er leidet unter allen Verwundungen dieser Ord-
nung und travert iiber die Unzulidnglichkeit auch noch der besten Versuche, diese
Ordnung zu verwirklichen. Er weiff aber auch, dafl alle Verwundung immer wieder
geheilt und alle Unznldnglichkeit immer wieder versshnt wird im Ereignis der
Eucharistie. Er weifl, dafl die Gemeinschaft der Menschen — ob die einzelnen das
wissen oder nicht, ob sie es wollen oder nicht! — in der Feier der Eucharistie ihren
hochsten Daseinssinn erfillt, indem sie mit ihrem Haupte Christus, dem Herrn der



198 Alfons Auer

Welt, ihre Anbetung und ihren Lobpreis darbringt. Und schlielich weifl er, daf in
der Eudharistie diese Gemeinschaft der Menschen auf dem Weg zu ihrer letzten Er-
fiillung ist, dafl diese letzte Erfilllung sich immer weiter entfaltet und verwirklicht
und dafl keine Dummbeit, keine Bosheit und kein Unvermégen der Menschen sie
letztlich aufzuhalten oder zu verhindern vermag.

Das Ganze sei verdeutlicht am Beispiel der ehelichen Gemeinschaft. Wenn zwei
junge Menschen sich zur Gemeinschaft ehelicher Liebe verbinden, dann schwebt
ihnen ein Ideal, eine Vollendungsgestalt ihrer Gemeinschaft vor. Sie suchen zu
erkennen, wer sie sind, welches die natiirliche Mitgift ihrer beider Personlichkeiten
und ihrer Gemeinschaft ist. Die ideale Vollendungsgestalt ihrer Ehe ist in jhrer
natiirlichen Mitgift angelegt, keimhaft enthalten und ihnen von hier aus verbindlich
auferlegt. Die Vollendungsgestalt existiert als Anlage in ihrer konkreten Natur, im
{ibrigen aber nur in ihrer Vorstellung. Der Christ weifl mehr. Er weifl, dafl die natiir-
liche Mitgift der beiden Menschen und ibrer Gemeinschaft durch das Sakrament der
Ehe in die Liebe Christi aufgenommen ist und jener Gestalt der Vollendung ent-
gegengetragen wird, die ihr in der Parusie des Herrn in voller und offener Herrlich-
keit zuteil werden wird. Er weifl auch, dafl diese Vollendungsgestalt ehelicher Ge-
meinschaft in mystisch-realer Weise vorausverwirklicht wird in der Eucharistie —
mystisch-real, d. h. noch nicht in voller und offener, sondern erst in anfanghafter und
noch verborgener, aber doch in wirklicher Herrlichkeit. Diese Vollendungsgestalt
existiert also nicht etwa nur in der Zukunft — dann ware sie natiirlich nur der Vor-
stellung, der Phantasie und der Sehnsucht erreichbar. Sie existiert bereits in der Ge-
genwart, und zwar in der mystischen Realitit des eucharistischen Sakramentes. Und
der christliche Mensch lebt aus dieser Realitdt. Aus ihr heraus tritt er immer wieder
an die konkrete Gestaltung seiner Gemeinschaft heran. In sie hinein bringt er immer
wieder diese Gemeinschaft, in ihr heilt er sie, in ihr 148t er sie den hdchsten geisti~
gen Akt, den Akt der Anbetung leisten, Die Vollendungsgestalt besteht also nicht
nur in der Ordoung der Vorstellung und der Phantasie, sondern in der mystisch-
realen, der sakramentalen Ordnung, die wiederum letztlich nur die Vorform der
vollen und offenen Erfillung ist. Und dies gilt fiir jede einzelne menschliche Ge-
meinschaft und fiir die Gemeinschaft aller Menschen im Ganzen.

Aus den bisherigen Darlegungen ist schon klar geworden, dafl die endgiltige
Vollendungsgestalt, die in der Eucharistie priasent wird, den menschlichen Ge-
meinschaften nicht von oben aufgedringt, nicht im Sinne einer Fremdbestimmung
von auflen her ,zugemutet® wird. Die Schopfungsordnung im ganzen und im ein-
zelnen ist von Anfang an auf das Heilsmysterium und damit auf die Eucharistie zu-
bestimmt. Darum haben alle menschlichen Gemeinschaften schon ,von Natur aus*
e¢in ontologisches Gefélle zur Eucharistie hin. Und wer dieser dynamischen Inten-
tionalitat der natirlichen Ordnung in Glaube, Hoffnung und Liebe folgt, wird sozu-
sagen von selbst zum Mysterium der Eudharistie hingedringt.

Das ist das Letzte, was zu sagen ist. In der Eucharistie ist die Welt auf dem Wege
zur Vollendung. Die Feier der Eucharistie tragt die Sehnsucht nach Erfallung in
sich. So ist sie das eigentliche Sakrament der Hoffnung. Wiederum sagt es Augustin:
~Die Eucharistie bezeichnet das Ende der Zeiten, da die Ruhe der Heiligen nicht
mehr im Sakrament der Hoffnung liegen wird, in dem in der jetzigen Zeit dieKirche



Die Eudharistie als Weg der Welt in die Erfiillung 199

noch ihre Einheit vollzieht.“ Die Heilige Schrift spricht in vielen Bildern aus, dafl
auch das ewige Leben, das Leben also in der vollen und offenen Herrlichkeit, die
Gestalt der Gemeinschaft haben wird. Das jenseitige Leben wird ein gemeinschaft-
liches Leben sein. Es wird sein das Kénigreich, in dem der Thronende seine Herr-
schaft ausiibt. Es wird sein die Stadt Gottes, die Johannes mit so leuchtenden Farben
schildert. Es wird sein die heilige Mahlgemeinschaft, die nicht nur Gemeinschaft der
Seligen mit Gott, sondern auch Gemeinschaft der Seligen unter sich ist. Es wird sein
jene heilige und ewige Hochzeit der Licbe, die der dreifaltige Gott mit seiner
Menschheit feiert.

So ist in der Eucharistie die ganze Heilsgeschichte umschlossen. In diesem Sa-
krament kommt die Schopfung niher zu ihrem Ziel. Darum hat es einen tiefen Sinn,
wenn die byzantinischen Liturgien, die sich ihrer kosmischen Dimensionen wohl
bewuft sind, im Augenblick der Wandlung den Schépfungsbericht ins Gedidhtnis
rufen und wenn die abendlindische Kirche die Lesungen der Osternachtfeier mit
dem Schopfungsbericht beginnt. In der Eucharistie dauert auch die in der Mensch-
werdung Christi begriindete neue Gemeinschaft der Liebe und des Friedens fort
und ‘wichst zu immer stirkerer Méchtigkeit. In der Eucharistie ereignet sich schlief8-
lich die erinnernde Vergegenwirtigung der kommenden Parusie. (Auch dies spre-
chen die byzantinischen Liturgien aus.) Was sich in der Eucharistie ereignet, wird
der Herr der Herrlichkeit bei seiner glorreichen Wiederkunft vollenden.

Dafl in der Eucharistie die Welt unterwegs zu ihrer Erfillung ist, gilt aber nicht
nur fir die menschliche Gemeinschaft, sondern auch fir die dingliche Welt, d. h.
also den Leib des Menschen und fiir alle Dinge, die mit uns da sind und unsere
Welt ausmachen.

Eucharistie als Erfiilllung des leibhaften Daseins

Der Apostel Paulus weist immer wieder darauf hin, da8 die Christusgemeinschaft
die sicherste Garantie der leiblichen Auferstehung ist. Das Herrenwort (Joh 6, 56)
» Wer mein Fleisch it und mein Blut trinkt, der bleibt in mir und ich in ihm®, rich-
tet sich nicht nur auf dieSeele, sondern auf den ganzenMenschen in seiner leibhaften
Existenz. Nur einer spiritualistisch verdinnten Frommigkeit gilt die Fucharistie
ausschliefllich als ,Seelenspeise“. Wenn die Kirche bei der Spendung der heiligen
Eucharistie betet: ,Der Leib unseres Herrn Jesus Christus bewahre deine Seele zum
ewigen Leben®, so meint sie mit anima — Seele nichts anderes als das Leben, das
irdische Leben, genauer: das konkrete menschliche Ich in seinem irdisch-leibhaften
Dasein. Es mag sein, dafl die Bezeichnung ,Seelenspeise* zunichst nur die Unter-
scheidung von der gewGhnlichen leiblichen Nahrung ausdriicken will. In Wirklich-
keit weckt sie eben doch die Vorstellung, dafl die Eucharistie nur auf die Seele wirkt.
Wir treten aber in ihr nicht mit dem innergéttlichen , Wort“, sondern mit dem Gott-
menschen in Gemeinschaft. Darin, und faktisch nur darin, liegt das Unterpfand
vnserer leiblichen Anferstehung.

Die Wirkung der Eucharistie auf die leibhafte Seinsweise des Empfingers ist in
der Geschichte der Theologie und der Frommigkeit nicht sehr beachtet worden. In



200 Alfons Auer

der neuesten Zeit hat nun aber die Christenheit ein sehr viel positiveres Verhaltnis
zur leibhaften und zur welthaften Existenz gefunden. Das bedeutet fiir die Theologie
einen echten Impuls, in ihrer Lehre von der Eucharistie die diesbeziiglichen, bis jetzt
ein wenig kiimmerlichen Ansitze weiter zu entfalten und fruchtbar zu machen.

Nach der Lehre der Viter und auch neuerer Theologen gewdhrt die Eucharistie
nicht bloff ein Anrecht auf die kiinftige leibliche Auferstehung, sondern sie wirkt
verklirend auf die leibhafte Existenz des Menschen ein. Es ist nicht denkbar, dafl
das ,Leben der Welt“ diejenigen, in denen es ist, nicht in allen Schichten ihres Da-
seins lebendig macht. Ignatius von Antiochien sagt, dafl auch unsere Leiber aus der
Eucharistie gendhrt werden und zu ihrer Zeit zar Ehre und Herrlichkeit des Vaters
auferstehen werden. Cyrill von Alexandrien gebraucht ein merkwiirdiges, aber
starkes Bild: ,Wie wir den Funken in Stroh einhiillen, um den Feuersamen zu
bewahren, so hat auch unser Herr Jesus Christus durch sein Fleisch uns sein Leben
eingegegeben und hat es uns eingesenkt wie den Samen der Unsterblichkeit, der alles,
was in uns Verweslichkeit ist, abtun wird.“ Was wirkt nun aber die Eucharistie in
der menschlichen Leibhaftigkeit? Die Theologen sagen, sie belebt und verwandelt
sie, sie wirkt in ihr als Gegengift gegen den Tod und als Heilmittel zur Unsterblich-
keit. In der Eucharistie macht Christus unseren Leib seinem verherrlichten Leib
mehr nnd mehr dhnlich. Diese Verdhnlichung und Umgestaltung bedeutet auf der
einen Seite Schwachung der Begierlichkeit, Starkung zum Kampf gegen dic Anfech-
tungen, also Ordnung, Befriedung, Heilung von innen her, auf der anderen Seite
verleiht sie ein besonderes Anrecht auf die glorreiche Auferstehung.

Natiirlich kénnen wir nicht sagen, in welcher Weise die heilende und verklarende
Wirkung des eucharistischen Mysteriums auf den menschlichen Leib erfolgt. Aber
das steht fest, dafl seine Heilskraft das leibhafte Dasein des Menschen notwendiger-
weise mit umgreift. Denn das leibhafte Dasein ist fiir den Menschen so wesentlich,
daf alles, was ihn in seiner personalen Innerlichkeit ergreift, auch sein Sein im
Leibe mitergreift. Menschsein gibt es nur im Leibe. Darum ist in der Inkarnation
auch das leibhafte Sein des Menschen dem ,Wort“ mit ejnverleibt worden. In der
Fucharistie aber reift unser Sein im Leibe jener Vollendungsgestalt entgegen, die
sich in der Auferstehung des Fleisches ereignen wird. Die liturgischen Texte spre-
chen denn auch ganz unbefangen aus: es moge die heilige Kommunion bis ins leib-
hafte Dasein des Menschen hinein wirksam werden.

So konnen wir auch hier sagen: Was in der Schopfung dem Menschen als spezi-

- fische Daseinsweise zubestimmt und zuerschaffen, was in der Inkarnation anfanghaft
in die Innerlichkeit Gottes heimgeholt ist, das wird durch die Eucharistie jener Ge-
stalt der Vollendung entgegengefiihrt, die in der Wiederkunft des Herrn allen Men-
schen in sichtbarer und vollkommener Herrlichkeit zuteil werden wird: das Sein im
Leibe.

Eucharistie als Erfiilllung der Weltdinge

Durch die leibhafte Existenz ist der Mensch aber auch der Welt der materiellen
Dinge unlésbar verbunden. Er ist ein Teil der Dingwelt, in vielfacher Weise von ihr
abhingig und aus ihr lebend. Er ist aber auch iiber sie hinausgerufen und mit ihrer
herrscherlichen Gestaltung beauftragt. Die Weltdinge kulminieren im Menschen. Er



Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfillung 201

ist kein zufilliger Gegenstand auf dieser Welt. Die Welt ist ohne ihn nicht denk-
bar. Es fehlten ihr ohne den Menschen das Haupt und die Sinnmitte. Er ist die
Klammer, durch die Geistiges und Kérperliches in eins gebunden sind. In ihm erwacht
das blof} dingliche Sein zu Geist und Freiheit. Mensch und Kosmos sind sich also wie
Haupt und Leib zugeordnet. Der Kosmos ist die erweiterte Leiblichkeit des Men-
schen. Er hat keine eigene Geschichte, kein eigenes Heil und kein eigenes Unbheil.
Was er hat, Heil und Unbheil, hat er vom Menschen. Was dem Menschen zuteil wird
und was der Mensch ans Geist und Freiheit vollzieht, das wirkt sich notwendig auch
im Kosmos aus — genau so wie in seinem Leibe. Weil die Welt im Menschen gegen-
wirtig und in eins gefafit ist, darum ist er in ihrer Geschichte der Entscheidende und
Verantwortende.

Seine Siinde hat die Welt entordnet. Die Dinge sind nun nicht mehr selbstver-
stindlich Fithrer zu Gott. Thr Glanz erscheint nicht mehr selbstverstindlich als Ab-
glanz Gottes, sondern oft als Figenglanz der Dinge und wird darum dem Menschen
leicht zur Verfihrung, Die Dinge unterwerfen sich nicht mehr selbstverstdndlich der
menschlichen Herrschaft, sie geben ihre Frucht nur widerspenstig oder gar feind-
selig, und es mag sein, daf sie gegen ihren Herrscher aufstehen und sein Joch
abschiitteln, daf sie ithn zum Sklaven machen und sein Wesen verkehren.

Indem aber der Gottmensch durch seinen Leib die Menschheit in sich aufnahm
und sie aus der Zerstreuung zur Gemeinschaft fagte, hat er sich auch die Welt ein-
verleibt. Sie gehort ja unabldsbar zum Menschen, Weil sie dem Menschen als Ort
seines irdischen Daseins wesensmaflig zugehort, darum kann sie nicht auferhalb des
Heiles bleiben. Darum muf} es geschehen, dafl der Gottmensch, indem er Haupt des
Menschengeschlechtes wird, auch Haupt der ganzen materiellen Kreatur wird. Wenn
der Mensch in seinem vollen leib-seelischen Dasein in die Gemeinschaft mit Gott
aufgenommen wird, dann kann die iibrige Kreatur nicht draufien bleiben. Tatsdch-
lich wird der Gottmensch durch seine Verbindung mit der Menschennatur zugleich
Triger und Hypostase der ganzen Schépfung: er trégt sie, sie ist in ihn wie in ihre
Woaurzel eingesenkt. Alles, was der Mensch in sich umschlieft, geht in seine Einver-
leibung mit dem , Wort® ein.

Das ist aber wiederum nicht so zu verstehen, als ware damit ein endgiiltiger und
starrer Zustand heraufgefithrt, der jede weitere Entwicklung und Dynamik aus-
schlosse. Im Gegenteil: Der Logos hat sich ja nicht mit abstrakten Wesenheiten,
sondern mit konkreten Dingen verbunden. Alles Konkrete aber steht im Fluf} des
Gesdhichtlichen. So kann man sagen, daf} das ewige ,Wort” durch seine Mensch-
werdung in die volle Solidaritdt mit der gesamten Geschichte — und zwar nicht nur
des Menschen, sondern des ganzen Kosmos — getreten ist (H. de Lubac). Der Gott-
mensch ist die Ineinsfassung nicht nur des menschlichen und dinglichen Seins, son-
dern auch des menschlichen und dinglichen Werdens. Er fafit alles, was im Strudel
des geschichtlichen Werdens steht, die Menschen und die Dinge, in sich zusammen
und trigt es durch die letzte Stunde der Heilsgeschichte hindurch.

Der Gottmensch umfaflt in seinem Leibe die ganze Welt und ihre Geschichte. Er
ist der grofle Sammler und Ineinsfasser, der universale Mittler, in dem das ganze
Universum gleichsam ,zu Hause® ist. In ihm ist alles daheim. In ihm ist alles an
jenen Ort gebracht, der ihm von Anfang an zubestimmt ist. Es bleibt, was es ist,



202 Alfons Auer

und doch ist alles an ihm anders geworden. Der vor etlichen Jahren verstorbene
Berliner Theologe Johannes Pinsk spricht dies in einem schonen Bilde aus: ,Die
Menschwerdung des Sohnes Gottes ist fiir den Kosmos wie ein Vorzeichen, das vor
eine Melodie gesetzt wird. Die Notenzeichen bleiben dieselben, auch die Intervalle
bleiben in den meisten Féllen dieselben; und doch ist der Klang der Melodie ein
ganz anderer geworden; ein einziges Vorzeichen wandelt Moll in Dur und um-
gekehrt. So ist auch grundsitzlich und keimhaft der Kosmos in der Menschwerdung
als Ganzes ,christlich transponiert worden.“

Das wird am Ende erfiillt und offenbar werden, wenn der wiederkommende Herr
die Vollendung und Verkldrung der Welt herauffithren wird. Die Herrlichkeit des
Menschen wird sich auch seiner erweiterten Leiblichkeit mitteilen. Sonst konnte der
Kosmos keine wiirdige und entsprechende Wohnung des neuen Menschen werden.
Die Welt wird zwar zuvor durch eine Katastrophe hindurchgehen miissen, aber sie
wird nicht in ihr untergehen. Was von Gott geschaffen und vom Menschen nach dem
Sinne Gottes gestaltet wurde, wird auch in der Ewigkeit dauern. Denn was Christus
angenommen hat, das entlafit er nicht mehr aus seinem Leib.

Nun gilt auch hier, was oben von Eucharistie und menschlicher Gemeinschaft
gesagt wurde: was in der Menschwerdung begann, das wird in der Eucharistie besta-
tigt, entfaltet und der endgiiltigen Erfiillung entgegengefithrt. In Brot und Wein
der Eucharistie wird fortgefiihrt, was im geschichtlichen Herrenleib begonnen war:
die Heimholung der Welt, der Weltdinge also und all ihrer Ordnungen. Wie kann
das sein?

In der Eucharistie setzt sich die Inkarnation fort. Wenn man nun fiir die Aus-
deutung des eucharistischen Geschehens die historische Menschwerdung als Modell
nimmt, kann man sagen, daf sich der Kyrios in der Eucharistie das Brot in analoger
Weise verbindet, wie sich das ewige ,Wort“ bei seiner Menschwerdung einen
menschlichen Leib verbunden hat. Nun sind im geschichtlichen Leib des Gottmen-
schen alle einzelnen menschlichen Naturen in eins verbunden und — wenigstens
potentiell, also der Moglichkeit nach — in die Herrlichkeit Gottes anfgenommen.
Ahnlich ist es in der Eucharistie: Brot und Wein sind Exponenten des Kosmos. Sie
vertreten in der Ehre, die ihnen zuteil wird, die Ganzheit des dinglichen Kosmos.
In dem, was in der Eucharistie an Brot und Wein geschieht, kiindigt sich die letzte
Méglichkeit und die letzte Bestimmung jeglicher Kreatur an, nimlich Triger und
Zeichen gottlicher Herrlichkeit zu werden. Dies wird sich in der Wiederkunft des
Herrn erfillen. Damit ist aber nicht gesagt, dafl die Feier der Eucharistie die dem
Kosmos durch Christi Heilswerk eingesenkten Herrlichkeitskriafte nicht schon hier
und jetzt wachsen und sich entfalten 1dft. ,Die Zukunft hat schon begonnen.“ Die
Konsekration im strengen Sinn erfafit zwar genau das Stiick Brot und den Becher
Wein, iiber die die Herrenworte ,Das ist mein Leib* und ,Das ist mein Blut®
gesprochen werden, also nicht jegliches Brot, nicht jeglichen Wein und vollends
nicht jegliche Kreatur. Und doch nehmen alle Kreaturen an der durch die sakramen-
tale Feier wachsenden Christusherrlichkeit teil. In Brot und Wein der Eucharistie
wird die groe Wandlung, die geheimnisvolle Neuwerdung aller Kreaturen nicht
nur vorausverkiindet, sondern bereits anbruchsweise, nimlich mystisch, verwirklicht.
Brot und Wein sind nicht nur Keimzellen einer neuen Menschheit, sondern auch



Die Eucharistie als (Weg der Welt in die Erfillung 203

einer neuen Welt. Die gegenwirtige Welt wird immer mehr dem Zustand ihrer
Vollendung angenihert. Sie wird immer mehr heil und rein gemacht, immer mehr
auch einbezogen in die kultische Anbetung, die sich in der Eucharistie ereignet — so,
wie es in der Apokalypse heifit: ,Die ganze Schopfung im Himmel, auf Erden,
unter der Erde und auf dem Meere, alles, was dort ist, horte ich sprechen: Dem, der
auf dem Throne sitzt, und dem Lamme sei Lob und Ehre und Ruhm und Macht von
Ewigkeit zu Ewigkeit.“

Aber es ist noch mehr zu sagen. In der Eucharistie wird nicht nur die Schépfung
mit Gott verbunden, sondern auch eine geheimnisvolle Kommunion zwischen Mensch
und Kosmos hergestellt und gepflegt. Mensch und Kosmos riicken ndher zu ihrem
Haupt, zu ihrer gemeinsamen Sinnmitte. Damit aber wird der Friede zwischen bei-
den immer wieder neu und immer tiefer begriindet. Indem die Eucharistie Mensch
und Welt zu ihrer gemeinsamen Quelle zuriickfihrt, iiberwindet sie Unordnung und
Feindschaft zwischen ihnen. Darum dringt die Eucharistie den Menschen iiber das
blof8c Verlangen nach dem eigenen Heil hinaus und legt ihm die Sorge um das Heil
der ganzen Schépfung verbindlich ans Herz.

In der Eucharistie baut Christus der Herr jetzt schon an der kommenden Welt. Er
gibt den Dingen immer mehr jene Gestalt, jene Reinheit, jene Schonheit und Har-
monie, die ihnen durch das ,Wort* in den Mysterien der Schopfung und des Heils
bereits keimhaft eingegriindet sind. In der Eucharistie drangt er den Kosmos voran
auf dem Weg in die Vollendung, in die Herrlichkeit der Verkldrung.

So ist es also wirklich wahr, dafl Brot und Wein der Eucharistie Keimzellen der
neuen Welt sind. Nun wachsen aber Brot und Wein nicht nur aus jhren Keimen und
nicht nur aus der Kraft des Bodens und der Sonne. Sie bediirfen auch des mensch-
lichen Tuns. Alles menschliche Tun geht ja darauf, den Kosmos so zu ordnen, dafl
der Mensch von ithm leben kann, und ihn so schon zu gestalten, die in ihm verbor-
genen Sinnwerte so klar sichtbar werden zu lassen, dafl er an ihm frohlich werden
kann, So wird in der Eucharistie auch das menschliche Tun mitgeheiligt, und zwar
nicht nur das menschliche Mittun beim Wachsen des Brotes und des Weines, sondern
jegliches menschliche Tun. Man wird gewifl sagen konnen, daff der Sinn der
menschlichen Arbeit — ndmlich die Sorge um das tigliche Brot und die geistige
Durchdringung der Welt — im Tun des Bauern und des Weingéirtners am eindeu-
tigsten bewahrt ist und am sichtbarsten zum Ausdruck kommt. Doch das schliefit nicht
aus, dafl auch alles andere menschliche Tun, etwa das technische, das wirtschaftliche
oder das kinstlerische Handeln, aus den gleichen Sinnwerten heraus geschieht. An
der Stelle aber, wo der Sinn am deutlichsten anschaubar ist, sehen wir, daf} die Her-
vorbringungen des menschlichen Tuns nicht ganz und gar verbraucht, daf sie vielmehr
in ihren Exponenten, also in Brot und Wein, zum Altar gebracht und dort iiber alle
innerweltliche Bedeutung hinaus dem ewigen Leben verbunden werden. Das fand
im Opfergang der alten Kirche noch seinen sichtbaren Ausdruck: die Gemeinde trug
das Ergebnis ihres beruflichen Schaffens, Brot und Wein und andere Nahrungs-
mittel, zur sonntiaglichen Eucharistiefeier, und dort durfte es in den Dienst der Ver-
gegenwartigung des Herrn, oder, soweit es dazu nicht nétig war, zumindest in den
Dienst der briiderlichen Liebe treten.



204 Alfons Auer

Johannes Pinsk hat recht: ,Der Gottmensch ist das Schicksal des Kosmos. Der
Kosmos wird durch ihn erhoht. Eine Welt, in der Brot und Wein Leib und Blut
Christi werden und damit wahrhaft Triiger des gottlichen Lebens sein konnen, ist
gréfer, ist inhaltsreicher, ist um eine Dimension desLebens erweitert worden gegen-
tiber einer Welt, in der man von Brot und Wein nur weiff, dafl sie vergingliche
Nahrung sind fir ein vergingliches Leben.“ Nun verstehen wir auch, warum die
Theologie in fast allen Jahrhunderten neue Anliufe nimmt, die Transsubstan-
tiation, die Wesensverwandlung von Brot und Wein und die Gegenwart Christi im
eucharistischen Sakrament klarer zu bestimmen. Gewif}, der Aufenstehende sieht
darin leicht theologisches Glasperlenspiel oder zwedkloses Gezink und eitlen Streit
um Worte oder Begriffe. Und man kann es verstehen, wenn Luther sich von diesen
scheinbar nichtigen Streitereien mit den Worten abwendet: ,Es gehe dem Brot, wie
ihm wolle. Die Hauptsache ist, daf der Leib Christi da ist.“ Luther hat immer an
die Gegenwart Christi im Altarssakrament geglaubt. Aber dem katholischen Chri-
sten will und kann dies nicht geniigen. Denn am Schicksal dieses Brotes entscheidet
sich das Schicksal der Welt. Wenn dieses Brot nicht verwandelt wird, dann wird die
Welt nicht verwandelt. In der Verwandlung des Brotes kiindigt sich das endgiiltige
Schicksal der Welt an. Ohne die Verwandlung des Brotes sechen wir keinen Weg zur
Auferstehung des Fleisches und zur Verklirung der Welt. Das verwandelte Brot ist
Unterpfand des neuen Himmels und der neuen Erde.

Schluff

Wir sind von der Frage ausgegangen, ob die Eucharistie eine reale Bezichung hat
zu der Welt, in der wir leben — zur Welt der Dinge, des menschlichen Handelns an
‘den Dingen, der menschlichen Herrschaft iiber sie mit all ihren Schrecken und ihren
Faszinationen, und zur Welt des Menschen, die durch die Entwicklung der moder-
nen Technik sich selbst wieder als Ganzes zu erfahren begonnen hat, die aber zu-
gleich erfahren hat, dafl sich keine friedliche Gesamtgemeinschaft gestalten lift,
wenn ihr nicht aus den kleinen Gemeinschaften der Ehe, der Familie, der Freund-
schaft, der Nachbarschaft, der beruflichen und gesellschaftlichen Verbundenheit her-
aus die Krifte der Zucht und der Ordnung, der Liecbe und des Friedens zustrémen.
Wir haben dariiber nachgedacht, dafl die Eucharistie zu dieser konkreten geschicht-
lichen Welt eine wesentliche Bezichung hat, mag sie auch so tief liegen, dafl der
oberflichliche Christ ihrer kaum je gewahr wird. Doch diese Beziehung verwirklicht
sich auch ohne ihr Gewahrwerden durch die vielen. In der Eucharistie sind Mensch-
heit und Welt auf dem Weg in ihre Erfilllung. Christus ist die eigentliche Gestalt
der Menschheit und der Welt: Er ist beiden seit dem Anfang ihrer Geschichte als
»Wort® der Schapfung eingegriindet. Er verleibt sich beide in der Mitte der Ge-
schichte als Gottmensch ein und fithrt sie wieder der Liebe Gottes zu. Er wird beide
am Tage der Parusie als Kyrios vollenden. In der Eucharistie aber wird diese
Vollendungsgestalt der Menschheit und des Kosmos sakramental verkiindet und
anbruchsweise verwirklicht. In der Eucharistie entfaltet sie als Entelechie, als causa
finalis, ihre verborgene, aber machtvoll vorandriangende Dynamik in der Geschichte.
Gewif}, dieser Weg in die Erfiillung liegt in der Ordnung des Sakramentes, des



Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfiilllung 205

Mysteriums. Das bedeutet aber keine geringere, sondern nur eine andersartige Wirk-
lichkeitsdichte.

In der Ordnung des Mysteriums, in der Eucharistie, ist aller ethischen Bemithung
um die christliche Gestaltung der menschlichen Gemeinschaft und der dinglichen
Welt die Zielgestalt gesetzt: nun ist nur noch geschichtlich zu verwirklichen und
durchzusetzen, was in der Eucharistie bereits mystische Prasenz besitzt, die Liebes-
und Friedensordnung Jesu Christi. Was K. Rahner von der Inkarnation sagt, kann
man auf jhre stindige Vergegenwirtigung und ibre Fortfithrung in der Eucharistie
anwenden: In die Menschwerdung — sagt er, und man kann hinzufiigen: in die
Eucharistie — kann die dibrige Menschheit ,kosmisch, moralisch, religios, gnaden-
haft und eschatologisch . .. bei all ihrer denkbaren ,Entwicklung’ nur asymptotisch
hineinwachsen . . ., (sie kann sie) aber nie iiberbieten. .., weil die Hohe aller ,Ent-
wicklung® fiir die ganze Welt schon gegeben ist, so sehr noch innerweltlich im Spie-
gel und Gleichnis aller noch ausstchenden Geschichte und eschatologisch sich offen-
baren muf, was da schon endgiiltig geschehen ist“. Im christlichen Mysterium der
Eucharistie ist die gottliche Ordnung objektiv, d. h. mystisch-real bereits hergestellt.
Das Heilsziel ist, wenn auch noch nicht in der Sichtbarkeit und in der ganzen Fiille,
schon erreicht.

Um dies zu bekunden, um dieses Evangelium allen Menschen und jeglicher leben-
den und dinglichen Kreatur zu verkiinden, feiert die Kirche Jahr fiir Jahr das Fest
des heiligen Fronleichnam. Diese jihrliche Feier verdichtet sich zu unerhérter Ein-
dringlichkeit und zu unerhértem Glanz in den groflen Weltkongressen zu Ehren
der heiligen Eucharistie. In der Feier des Fronleichnamsfestes und der grofien Welt-
kongresse bekennt sich die Kirche zur Inkarnation Gottes, zu seiner fortdauernden
Anwesenheit in der Welt und ihrer Geschichte durch die Eucharistie und zu ihrer
Vollendung in der Wiederkunft des Herrn. Wenn sie den Herrenleib im Gold ihrer
Monstranzen durch die Straflen trigt, dann verkiindet sie in aller Uffentlichkeit
Gottes unwiderrufliches Ja zum Menschen und seiner Gemeinschaft, zur Welt und
zur menschlichen Arbeit an ihrer Schonheit und Ordnung. Sie bekennt aber auch
ihre Bereitschaft und ihre Entschlossenheit, sich dieses ,Ja und Amen“ Gottes zu
eigen zu machen und die Welt mit der gleichen Liebe zu suchen und zu umarmen,
mit der es Christus in der Inkarnation getan hat und in der Eucharistie immerfort tut.
Das also ist der tiefste Sinn des Fronleichnamsfestes und der grofien eucharistischen
Kongresse, dafl Gottes Ja zur Menschheit und zur Welt durch die Geschichte hin-
durch horbar bleibt.

Im Gottmenschen und seinem eucharistischen Mysterium befindet sich die ganze
Schépfung auf dem Weg in die offene und vollkommene Herrlichkeit. Mit diesem
Bewufitsein steht der Christ in der Geschichte — auch und gerade in einer Zeit wie
der unsrigen, wo die Menschheit in die bisher groBartigste Phase ihrer Auferen Ent-
wicklung eintritt, wo sie — nach dem Wort eines franzdsischen Naturwissenschaft-
lers — die letzten Anker lichtet, die sie noch an die Steinzeit ketten. Wir wissen
nicht, wohin die Fahrt geht. Aber wir wissen, dafl im Gottmenschen jede Geschichte
bereits am Ziel ist, dafl es nur noch darum geht, das, was in ihm bereits Wirklichkeit
ist, geschichtlich so weit als méglich durchzusetzen — namlich den heilen Menschen
und die heile Welt.



206 Robert Scherer

So gewinnen wir aus der Betrachtung der Eucharistie eine tiefe Einsicht in unseren
christlichen Weltauftrag. Wir sollen und kénnen nicht nur unsere Seele retten. Die-
ser Seele ist der Leib verbunden und durch den Leib die Welt und die Gemeinschaft
der Menschen. Uber alles aber, was uns durch den Leib anvertraut ist, zu verfiigen,
es in Liebe und Herrscherlichkeit zur Ordnung und Schonheit zu gestalten, es der
Herrlichkeit Gottes entgegenzufiihren, das ist die Ehre, die uns von Gott zuteil
wurde. Die Christenheit muf} einsehen, dafl die weltlose Vertikale einer mifiver-
standenen christlichen Frommigkeit ergdnzt und vollendet werden muff durch die
Horizontale, die blofle Hinwendung zu Gott durch die christliche Einverleibung der
Welt. Die heilige Eucharistie ist das spezifische Sakrament dieser welthaften From-
migkeit. Darum handelt es sich bei dieser welthaften Frommigkeit nicht um eine
theologische Lieblingsidee, die man mehr oder weniger interessant finden kann —-
nicht um ein Wahlfach, in dem man nicht geprift wird. Es geht hier vielmehr um
das eigentlich Christliche, um die Durchsetzung der Inkarnation und der Eucha-
ristie in der konkreten Wirklichkeit des Lebens und der Geschichte.

Wenn der grofie Miinchener Weltkongref der katholischen Christenheit das Ge-
heimnis der heiligen Eucharistie in seiner ganzen Tiefe feiert und wiirdigt, dann
wird er reiche und vielfaltige Friichte bringen fiir die Kirche vnd fir die Welt.

Die Eucharistie und der Christ in der Welt

Von Robert Scherer, Freiburgi. Br.

Die Eucharistie war von jeher das zentrale Geheimnis unseres Glaubens, das am
starksten das praktische Leben in der Kirche bestimmt hat. In diesem Sinn ist es von
den Theologen immer wieder gepriesen worden. Nun gehort es zu den psycholo-
gischen Erfahrungen des Menschen, dafl die Dinge, die als hochste Werte dargestellt’
und gepriesen werden, in der Wirklichkeit des Lebens oft wenig Gewicht haben.
Denken wir an das Licht, ohne das es weder Leben noch Erkenntnis gibt. Wie selbst-
verstindlich nehmen wir dieses Phinomen, und wie wenig machen sich die Menschen
dartiber Gedanken.

Es kommt ein Zweites hinzu. Wenn die Theologen von der Gegenwart der Eucha-
ristie in der Kirche reden, dann denken sie spontan und zunichst an den inneren
Raum der Kirche. Mit Recht ist dort der privilegierte Ort zu suchen, an dem sich das
Heilswirken Christi vergegenwartigt. Die Gefahr solcher Sicht aber liegt darin, die
Wirklichkeit der eucharistischen Gegenwart zu verkiirzen und damit das christliche
Leben ungerechtfertigterweise in einen rein sakramentalen Raum zu bannen. Der
tibrige weltliche Raum, innerhalb dessen sich die christliche Existenz zu entfalten hat,
bleibt diesem Sakralen entzogen, so daf der Christ in der Welt faktisch in zwei
Welten lebt oder zumindest das schizophrene Gefiihl hat, als Christ mit zwei Welten
fertig werden zu miissen. Die eine Welt wird dann als die firr das iibernatiirliche





