
Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfüllung 

Von der Bedeutung des eucharistischen Mysteriums 

für die christliche Laienfrömmigkeit 

Von Alfons A u e r, Würzburg 

Vorbemerkung: Die folgenden Überlegungen werden vom Verf. in einem Buch 
über •Die Weltverpflichtung des christlichen Laien", das demnächst im Patmos- 
Verlag, Düsseldorf, erscheinen wird, im einzelnen belegt, ausführlich begründet 
und in einem größeren Zusammenhang dargestellt. Der Leser möge im Auge be- 
halten, daß hier nicht eine umfassende Schau, sondern nur ein einzelner, allerdings 
wichtiger Aspekt des eucharistischen Mysteriums dargestellt wird. 

Hat die heilige Eucharistie, zu deren Feier auf dem Münchener Weltkongreß wir 
uns anschicken, einen realen Bezug zur Welt? In ihrer gegenwärtigen geschichtlichen 
Situation ist diese Welt dadurch gekennzeichnet, daß die •Krisis der Einheit", 
seit Jahrzehnten in der gesamten Menschheit latent vorhanden, durch die neueste 
technische Entwicklung in die offene Aktualität getreten ist. Die Christenheit, die in 
dieser Welt lebt, hat längst zu begreifen begonnen, daß ihr dieses Jahrhundert, 
unabweisbar wie keines zuvor, die Sorge um die Ordnung der menschlichen Gemein- 
schaft und um den verantwortlichen Gebrauch der materiellen Dinge auferlegt. An 
diese Welt kann man nicht in einer redlichen und wirksamen Weise herankommen, 
wenn man in der Eucharistie nur eine Sache reinster und intimster Innerlichkeit und 
in ihrem heiligen Brot nur eine •Seelenspeise" sieht. Aber das ist gar nicht die volle 
Wahrheit der Eucharistie. Die volle Wahrheit greift weit über diesen individual- 
religiösen Aspekt hinaus. Eine Beschränkung auf diesen stünde im tiefsten Wider- 
spruch zu den eigentlichen Anliegen der Heilsgeschichte. Im Angesichte Gottes gibt 
es nicht ein Gewimmel von Individuen, von denen jedes auf eigene Faust sein reli- 
giöses Leben gestaltet. Die Menschen in dieser Welt leben nicht ohne innere organi- 
sche Verbindung miteinander. Und es ist auch nicht so, daß die Menschen als reine 
Geist- oder Seelenwesen existierten, die der sie umgebenden dinglichen Welt ohne 
Auftrag und ohne Möglichkeit gegenüber stünden, die sich der Dinge gar nur als 
lästiger Störung zu erwehren hätten. Das Verhältnis der heutigen Christenheit zur 
Welt ist viel offener, positiver und verbindlicher geworden, als es in früheren Zeiten 
der Fall war. Und genau auf diese Situation hin zielt unsere Frage: Ist die heilige 
Eucharistie nur das zentrale Mysterium unserer Gemeinschaft mit Gott • oder aber 
ist sie auch das zentrale Mysterium unseres Verhältnisses zur Welt, der christlich- 
sittlichen Gestaltung menschlicher Gemeinschaft und Gesellschaft und des verant- 
wortlichen Handelns an und in der Welt der Dinge? 

Die Eucharistie im Ganzen des Heilsmysteriums 

Unsere Überlegung muß sehr tief ansetzen. Das Geheimnis des dreifaltigen Gottes 
besteht darin, daß der Vater sich selbst erkennt im Sohn und daß Vater und Sohn 



Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfüllung 193 

sich im Heiligen Geiste liebend umfangen. Das Mysterium des dreifaltigen Gottes 
soll sich nach außen fortsetzen und nachbilden. Dies und nichts anderes ist der Sinn 
der Heilsgeschichte. Die Fortsetzung und Nachbildung des Mysteriums der Gottheit 
ereignet sich vor allem dadurch, daß der Sohn Gottes Mensch wird: in der Inkar- 
nation nimmt er eine geschaffene menschliche Natur an und macht sie jener Einheit 
mit dem Vater teilhaftig, die er selbst mit ihm hat. Aber nicht nur diese eine mensch- 
liche Natur, sondern das ganze menschliche Geschlecht tritt mit Gott in diese Ge- 
meinschaft: der menschgewordene Sohn verbindet sich • eben durch seine Mensch- 
werdung • in der innigsten Weise mit der ganzen Menschheit zu einemheibe, wie er 
selbst mit dem Vater ein Geist ist. Durch die Einheit des Christus-Leibes aber werden 
alle Menschen in der Gnade auch der göttlichen Natur Christi teilhaft. Dieses Ge- 
heimnis bezeichnet das Neue Testament mit dem zentralen Begriff der Einverleibung 
der gesamten Menschheit unter das Haupt Christus • griechisch •anakephalaiosis" 
(Eph 1, 10). 

Worin liegt nun aber die Bedeutung der Eucharistie? In der Eucharistie wird diese 
reale Einheit des Sohnes Gottes mit allen Menschen besiegelt und der Vollendung 
entgegengeführt. In ihr werden die Menschen dem Sohne Gottes in der innigsten 
und realsten Weise einverleibt und dadurch der Offenbarung der vollen Herrlich- 
keit immer näher gebracht. Nur in der Verbundenheit mit dem Gottmenschen gibt es 
das Heil, nur in ihr jene Verherrlichung, die Gott von uns erwartet und verlangt. 

Im Sakrament der Eucharistie begegnen sich Vergangenheit und Zukunft. Das 
Mysterium der Inkarnation, das in der Vergangenheit vollzogen wurde, wird gegen- 
wärtig: die Einverleibung der Menschheit unter das Haupt Christus wird für jeden 
einzelnen, der sich in Glaube und Liebe dafür öffnet, real. Die Eucharistie verbindet 
gleichzeitig mit der Zukunft: sie leitet von der in der Inkarnation begonnenen Ein- 
verleibung der Menschheit in Christus zu ihrer Erfüllung und Vollendung in der 
Wiederkunft des Herrn hinüber. Der Zustand der Vollendung ist im Sakrament auf 
mystische Weise bereits gegenwärtig. So entspricht es der Weltzeit, in der wir leben: 
sie ist schon voll himmlischen Geistes, aber sie trägt noch die irdische Gestalt mit all 
ihren Hüllen und Grenzen. Noch herrschen Haß, Neid und Gier unter den Men- 
schen. Im Innern aber herrscht Christus und sein Geist, im Innern wächst sein Leben 
und sein Leib und gewinnt von Tag zu Tag an Wirklichkeit, mag auch das äußere 
Wachstum mit dem inneren nicht Schritt halten können. Das Sakrament steht im 
Zwischenreich von der •fleischlichen" Existenz des Jesus von Nazareth und der herr- 
lichen Existenz des vollendeten Christus. Die eucharistiscbe Einverleibung der 
Menschheit in Christus ist mehr als ihr Anfang in der Menschwerdung, aber weniger 
als ihre Vollendung in der kommenden Welt. Sie fängt jene auf und leitet zu dieser 
über. So ist die Gegenwart des Herrn in der Eucharistie •der Weg der Welt in die 
Erfüllung" (O. Mauer). 

In der Eucharistie ereignet sich also Heilsgeschichte. In ihr ist die Welt, d. h. die 
menschliche Gemeinschaft und der dingliche Kosmos, unterwegs zu ihrer Erfüllung 
und Vollendung in der Herrlichkeit. In ihr wird alles, was im •Wort" der Schöpfung 
erschaffen und in der Fleischwerdung des •Wortes" dem innergöttlichen Leben 
anfanghaft eingeordnet wurde, der letzten und erfüllenden Einlösung dieses •Wor- 
tes" entgegengetragen. Das soll im Folgenden deutlicher entfaltet werden. 



194 Alfons Auer 

Eucharistie als Erfüllung menschlicher Gemeinschaft 

Von Anfang an ist der Mensch auf die Gemeinschaft hin bestimmt. Die Mensch- 
heit ist von Gott als Ganzes geschaffen. Vor allem die Väter der Kirche haben bei 
der Interpretation des Schöpfungsbegriffes nicht zunächst die Schöpfung der Indi- 
viduen, des ersten Mannes und der ersten Frau, vor Augen, sondern vornehmlich die 
Erschaffung der Menschheit als eines einzigen Ganzen. So sagt etwa Irenäus: •Gott 
pflanzt zu Beginn der Zeiten den Weinstock des menschlichen Geschlechtes und liebt 
das menschliche Ganze zärtlich." Freilich ist diese Einheit des Menschheitsganzen 
durch die Sünde auseinandergefallen. In tausend Stücke wurde die Gemeinschaft 
zerschlagen, zu einer Staubwolke von Individuen, in denen Geist und Wille sich 
fortan widerstreiten. Origenes sagt: •Wo die Sünde ist, da ist die Trennung", 
die Zerstückelung, die Individualisation in des Wortes schlimmster Bedeutung. Schon 
das Alte Testament zeichnet erschütternde Bilder entordneter Gemeinschaften, in 
denen der Mensch nicht zu seiner Ergänzung und Erfüllung kommt und dem Schöp- 
fer die schuldige Ehre verweigert wird. Aus Adams Sünde folgt die Entdeckung der 
Nacktheit und der Brudermord Kains • zwei Ereignisse, die uns anmuten wie grelle 
Blitze, in deren hellem Schein die ganze Tiefe der menschlichen Verwundung an 
zwei entscheidenden Stellen menschlicher Vergemeinschaftung sichtbar wird. Die 
Sünde bleibt mit ihren verheerenden Folgen nicht im Innern des Menschen, sie wu- 
chert weiter in seine sozialen Gestaltungen hinein. 

Diese zersetzende und zerstreuende Wirkung der Sünde wurde aber in der Mensch- 
werdung des Herrn grundsätzlich aufgehoben. Der Gottmensch stiftete Frieden und 
Einheit. Er hat in seinem Leib die ganze Menschheit in eine neue Solidarität geführt: 
aus einer Gemeinschaft von sündigen Menschen wurde die brüderliche Gemeinschaft 
der Gotteskinder. Christi Leib ist nicht einfach sein •privater" Leib, so wie unser 
Leib wenigstens in gewissem Sinn der unsrige ist. Christi Leib ist schon die Gemein- 
schaft aller Menschen. 

Johannes spricht von dieser neuen Gemeinschaft gern im Bilde vom Weinstock 
und den Reben, Paulus in den Bildern vom Gottesbau, den Christus errichtet und 
dessen Grund- und Eckstein er selber ist, von der Ehe Christi mit seiner Braut der 
Kirche, vor allem aber im Bilde von dem einen Leib, dessen Glieder die Erlösten 
sind, dessen Haupt er selber ist. Dieser Gedanke steht groß und beherrschend im 
Erlösungsverständnis der Väter. Christus wird gefeiert als der Friede, der in seiner 
Person alles Getrennte und Zerstreute zusammengeführt hat. Er trägt alle Menschen 
in sich, in ihm ist die Menschheit als Ganzes gegenwärtig ... 

Darin gipfelt also die Inkarnation, daß das ewige •Wort" eine menschliche Natur 
annimmt und daß es mit dieser Natur in der Welt einen Stützpunkt errichtet, von 
dem aus es alles an sich ziehen kann. Weil Christi Menschennatur mit allen anderen 
menschlichen Naturen in realem Zusammenhang steht, nimmt er sie alle in die 
Solidarität seiner Person auf und wird dadurch zum Haupt des ganzen Geschlechtes. 
Jetzt, wo es sein Leib geworden ist, vermag er es zu seiner Gemeinschaft mit dem 
Vater emporzuheben und seine eigene Verbundenheit mit dem Vater auch auf seinen 
Leib überströmen zu lassen. Das war der Sinn seines Kommens in die Welt, daß alle 
eins seien wie der Vater in ihm und er im Vater. So sagte er selbst am Ende seines 



Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfüllung 195 

Daseins: •Ich habe die Herrlichkeit, die du mir gegeben, ihnen gegeben, damit sie 
eins seien, wie wir eins sind" (Joh 17, 22). 

Diese in der Inkarnation begründete neue Gemeinschaft der Menschen in Christus 
dauert fort und verwirklicht sich immer mehr in der Eucharistie, in jener heiligen 
Mahlgemeinschaft, in der Christus seinen Leib in der Gestalt des Brotes reicht. Der 
Apostel Paulus schreibt im ersten Korintherbrief (10, 17): •Ein Leib sind wir die 
vielen, die wir alle an dem einen Brote Anteil haben." Diese Auffassung nahm im 
Denken der Kirchenväter die erste Stelle ein und wirkte in einem breiten Strom bis 
ins Mittelalter hinein (H. de Lubac). 

Nicht weniger als die paulinische Verkündigung von dem •einen Leib", den alle 
bilden, die von dem einen Brote essen, hat die eucharistische Symbolik gewirkt. Was 
ist mit euchariistischer Symbolik gemeint? Zunächst das Mahl als die Grundgestalt 
der Eucharistie. Das Mahl hat immer als eine Grundform menschlichen Gemein- 
schaftsvollzugs gegolten, und darum mußte sich sein Bildgehalt in der christlichen 
Gemeinde besonders fruchtbar entfalten. Man wird zwar sagen müssen, daß mit dem 
Schwund der Symbolfähigkeit auch die eucharistische Grundgestalt des Mahles vielen 
aus dem Bewußtsein gekommen ist, zumal ja auch die einfache mensa in den Gottes- 
häusern durch übermächtige und erdrückende Aufbauten um die Evidenz ihrer Zei- 
chenhaftigkeit gebracht wurde. Trotzdem hat sich die Rede vom •Tisch des Herrn" 
durchgehalten und mit dieser Rede auch die Vorstellung der Mahlgemeinschaft, in 
der der erhöhte Herr seinen Leib zum Genüsse darreicht, um alle, die sich ihm darin 
verbinden, auch untereinander zu vergemeinschaften. • Neben der (eigentlich 
sakramentalen) eucharistischen Symbolik haben wir noch die Natursymbolik von Brot 
und Wein. Sie findet sich schon in der sog. Zwölf apostellehre, einer bekannten Schrift 
aus der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts. Da heißt es: •Wie dieses Brot zerstreut 
war über die Hügel hin und nun, zusammengebracht, eines geworden ist, also wird 
zusammengebracht deine Kirche von den Enden der Erde in dein Reich." Das Haupt 
schafft die Einheit des Leibes. Das eucharistische Mahl und das eucharistische Brot 
stellen also in ihrer Symbolik und ihrer mystischen Wirklichkeit die gegenseitige 
Einheit aller dar, die in Christus verbunden sind. Cyrill von Alexandrien sagt in 
seiner Erklärung zum Johannesevangelium: •Wie man ein Stück Wachs mit einem 
anderen zusammentut und im Feuer schmilzt und so aus beiden eins macht, so wer- 
den wir durch die Teilnahme am Leibe Christi und an seinem kostbaren Blute er in 
uns und wir in ihm zur Einheit verbunden. Auf andere Weise kann auch nicht leben- 
dig gemacht werden, was von Natur verweslich ist, es sei denn, es werde leiblich ver- 
flochten mit dem Leibe dessen, der von Natur das Leben ist: des Einziggeborenen." 

In der Eucharistie wird also jene Solidarität der Menschen, die in der Inkarnation 
anhob, immerfort vergegenwärtigt. Sie wird immer dichter und mächtiger und reift 
so mehr und mehr jener Gestalt der Vollendung entgegen, die ihr in der Wieder- 
kunft des Herrn geschenkt werden wird. Wir dürfen die Eucharistie also nicht sta- 
tisch mißverstehen. In ihr ist die Gemeinschaft der Menschen mit Gott und unter- 
einander auf dem Weg in die offene und vollkommene Herrlichkeit. In ihr wird 
diese Vollendungsgestalt auch nicht etwa nur verkündet, sondern sie entfaltet als 
Entelechie ihre verborgene, aber mächtig vorandrängende Dynamik in der Geschichte. 
In der Eucharistie vollzieht sich auf mystische, d. h. auf eine geheimnisvoll-reale 



196 Alfons Auer 

Weise das große Ereignis der Sozialisation, der universalen Vergemeinschaftung. 
Hier ist das Kommende schon gegenwärtig. Hier ist das Ziel eigentlich schon erreicht. 
Alle, die Menschenantlitz tragen, sind durch Jesus Christus solidarisch verbunden. In 
Ihm sind sie vor dem Angesichte Gottes gegenwärtig, um ihm die schuldige An- 
betung, um ihm Dank und Preis darzubringen. In Ihm wird ihnen immer wieder 
Versöhnung und Vergebung aller Schuld, des Hasses, des Neides, der Gier zuteil. In 
Ihm wird dem einzelnen und dem Ganzen der Menschengemeinschaft immer wieder 
friedenstiftende Kraft geschenkt. 

Wir sagen also: in der ständigen Feier der Eucharistie gewinnt die Liebes- und 
Friedensordnung Christi an realer Dichte, an Macht und Festigkeit. Aber diese Chri- 
stusordnung muß nun in der konkreten Wirklichkeit der Geschichte realisiert wer- 
den. Das Mysterium ist ein drängender Imperativ zur christlich-sittlichen Gestaltung 
menschlicher Gemeinschaft und Gesellschaft. 

Haß und Neid, Selbstsucht und Lieblosigkeit widersprechen zutiefst jener Ge- 
meinschaft, die im heiligen Mahl gestiftet wird. Schon Paulus hat die Korinther we- 
gen ihres (selbstsüchtigen Verhaltens beim Herrenmahl hart getadelt. Wenn die Rei- 
chen vor den Augen der Armen im Überfluß schwelgen und sie hungern lassen, dann 
wird darin die in der Eucharistie aufgerichtete Ordnung der Liebe und des Friedens 
gestört. Die Sünde gegen die Liebe ist eine Sünde gegen die Gemeinschaft des Lei- 
bes Christi. Es ist von tiefer Bedeutung, daß Jesus selbst am Gründonnerstagabend 
seinen Jüngern die Füße gewaschen und das neue Gebot der Liebe gegeben hat: im 
Zusammenhang mit dem eucharistischen Mahl weist er sie durch sein Beispiel und 
sein Wort auf die sittliche Verbindlichkeit der neuen Liebesgemeinschaft hin. Der 
Außenstehende und der abgestandene Katholik haben ein echtes Empfinden dafür, 
daß die Lieblosigkeit derer, die täglich zum heiligen Mahl gehen, im krassen Wider- 
spruch zum eucharistischen Mysterium steht. Kaum einer hat diese Verbindlichkeit 
der Liebe so oft und so eindringlich ausgesprochen wie Augustin. •0 Sakrament der 
Liebe! O Zeichen der Einheit! O Band der Liebe! Wer leben will, hat, wo er lebe; 
hat, wovon er lebe. Er trete hinzu und glaube; er lasse sich eingliedern, um belebt 
zu werden. Er schrecke nicht zurück vor der Verbindung der Glieder, er sei kein 
faules Glied, das abgeschlagen zu werden verdient, er sei kein verwachsenes Glied, 
dessen man sich schämen müßte. Er sei ein schönes, ein zum Ganzen passendes, ein 
gesundes Glied! Er halte fest am Leibe, er lebe für Gott!" Wer aber das Geheimnis 
der Liebe empfängt und dann in der konkreten Lebenswirklichkeit das Band der 
Liebe und des Friedens nicht festhält, der empfängt ein Zeugnis gegen sich, der •ißt 
und trinkt sich das Gericht hinein" (1 Kor 11, 29). 

Wer an der Eucharistie teilnimmt, der muß am Unfrieden der Welt leiden, über 
ihn trauern und ihn zu überwinden suchen. Vielleicht kann das an dem aktuellen 
Beispiel der französischen Arbeiterpriester deutlich werden. Diese Priester gehörten 
nicht mehr zum pfarrlichen Seelsorgeklerus und haben ihre Messe nicht in der Pfarr- 
gemeinschaft, sondern einsam auf ihrem Zimmer gefeiert. Nun hat man ihnen den 
Vorwurf gemacht, sie hätten, zumindest am Anfang ihrer Wirksamkeit, die eucha- 
ristische Feier nicht mehr jeden Morgen begangen. Manche wollten den Grund dafür 
in menschlicher Schwäche sehen oder in einem zunehmenden Unvermögen, die sakra- 
mentalen Wirklichkeiten zu verstehen. Neulich hat Andre Collonge in einem kriti- 



Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfüllung 197 

sehen Bericht über die Arbeiterpriester die gegenteilige Ansicht vertreten. Er behaup^- 
tet nämlich, diese Priester hätten anfangs die Messe deswegen weniger oft gefeiert, 
weil sie deren Gehalt nun viel besser verstanden hätten. Das leuchtet ein. Man 
braucht ja nur an die herzliche Brüderlichkeit zu denken, in der diese Priester mit 
den Arbeitern verbunden waren, dann begreift man die Verwirrung, die sich ihrer 
Herzen und ihrer Vernunft bemächtigte, wenn sie die Messe plötzlich allein zelebrie- 
ren mußten, wenn niemand da war, mit dem sie Mahlgemeinschaft halten und das 
Brot brechen konnten, wenn gerade jene fehlten, mit denen sie in der Wirklichkeit 
des beruflichen Lebens zusammen waren. Vielleicht sind diese nicht gefeierten Mahl- 
gemeinschaften, diese nicht gebrochenen Brote sogar eine eindringlichere Verkün- 
digung christlicher Gemeinschaft als manche oberflächlich begangene Mahlgemein- 
schaft und manches nur gewohnheitsmäßig gebrochene Brot. 

Die in der Eucharistie gewirkte Gemeinschaft will über den sakramentalen Bereich 
hinaus verwirklicht werden. Sie drängt zur Auswirkung in der Gesinnung der Liebe 
und Güte. Wir lassen noch einmal den hl. Augustin zu Wort kommen: •Ihr seid 
der Leib Christi und seine Glieder. Wenn ihr also der Leib Christi und seine Glie- 
seid, so liegt euer eigenes Geheimnis auf dem Tisch des Herrn: euer eigenes Geheim- 
nis empfanget ihr. Ihr antwortet Amen zu dem, was ihr selber seid, und unterschreibt 
es durch diese Antwort. Du hörst: Leib Christi, und du antwortest: Amen. Sei ein 
Glied am Leibe Christi, auf daß dein Amen wahr sei..." Dieses Ja und Amen zur 
Eucharistie muß also der Christ sprechen, wenn er aus der Mahlgemeinschaft mit 
dem Herrn wieder in seine konkreten Lebensgemeinschaften hineintritt: in Ehe und 
Familie, in Hausgemeinschaft und Nachbarschaft, in Freundschaft und Kamerad- 
schaft, in berufliche und gesellschaftliche Verbundenheiten, in jedwede Form mensch- 
licher Vergemeinschaftung und Vergesellschaftung. In der Eucharistie will Christus 
alle an sich ziehen, alle miteinander versöhnen und befrieden und alle zusammen 
vor das Angesicht des Vaters bringen. Das gilt für die kleinen Einzelgemeinschaften. 
Es gilt in gleicher Weise für die menschliche Gesamtgemeinschaft. Und gerade dies 
ist von unerhörter aktueller Bedeutung. Seit dem Morgen der Menschheitsgeschichte 
ist die von Gott verfügte Einheit aller Menschen nie so intensiv erfahrbar gewesen 
wie heute. Die ganze Menschheit ist durch die technische Entwicklung einander nahe 
gebracht, sie ist zu einer bisher unvorstellbaren Solidarität der Angst und der Hoff- 
nung zusammengetrieben. Es ist eine universalsoziale Temperatur entstanden. Die 
schöpfungsmäßige Ureinheit des Menschengeschlechtes ist neu und eindringlich in 
Erinnerung gerufen. 

Diese ganze Menschheit ist unter Christus als dem Haupt in eins gefaßt und der 
Liebe des Vaters zurückgegeben. Wer das Geheimnis der Eucharistie versteht und 
verstehend feiert, der weiß, zu welcher Liebes- und Friedensordnung die Menschheit 
durch Jesus Christus bestimmt ist. Er leidet unter allen Verwundungen dieser Ord- 
nung und trauert über die Unzulänglichkeit auch noch der besten Versuche, diese 
Ordnung zu verwirklichen. Er weiß aber auch, daß alle Verwundung immer wieder 
geheilt und alle Unzulänglichkeit immer wieder versöhnt wird im Ereignis der 
Eucharistie. Er weiß, daß die Gemeinschaft der Menschen • ob die einzelnen das 
wissen oder nicht, ob sie es wollen oder nicht! • in der Feier der Eucharistie ihren 
höchsten Daseinssinn erfüllt, indem sie mit ihrem Haupte Christus, dem Herrn der 



198 Alfons Auer 

Welt, ihre Anbetung und ihren Lobpreis darbringt. Und schließlich weiß er, daß in 
der Eucharistie diese Gemeinschaft der Menschen auf dem Weg zu ihrer letzten Er- 
füllung ist, daß diese letzte Erfüllung sich immer weiter entfaltet und verwirklicht 
und daß keine Dummheit, keine Bosheit und kein Unvermögen der Menschen sie 
letztlich aufzuhalten oder zu verhindern vermag. 

Das Ganze sei verdeutlicht am Beispiel der ehelichen Gemeinschaft. Wenn zwei 
junge Menschen sich zur Gemeinschaft ehelicher Liebe verbinden, dann schwebt 
ihnen ein Ideal, eine Vollendungsgestalt ihrer Gemeinschaft vor. Sie suchen zu 
erkennen, wer sie sind, welches die natürliche Mitgift ihrer beider Persönlichkeiten 
und ihrer Gemeinschaft ist. Die ideale Vollendungsgestalt ihrer Ehe ist in ihrer 
natürlichen Mitgift angelegt, keimhaft enthalten und ihnen von hier aus verbindlich 
auferlegt. Die Vollendungsgestalt existiert als Anlage in ihrer konkreten Natur, im 
übrigen aber nur in ihrer Vorstellung. Der Christ weiß mehr. Er weiß, daß die natür- 
liche Mitgift der beiden Menschen und ihrer Gemeinschaft durch das Sakrament der 
Ehe in die Liebe Christi aufgenommen ist und jener Gestalt der Vollendung ent- 
gegengetragen wird, die ihr in der Parusie des Herrn in voller und offener Herrlich- 
keit zuteil werden wird. Er weiß auch, daß diese Vollendungsgestalt ehelicher Ge- 
meinschaft in mystisch-realer Weise vorausverwirklicht wird in der Eucharistie • 
mystisch-real, d. h. noch nicht in voller und offener, sondern erst in anfanghafter und 
noch verborgener, aber doch in wirklicher Herrlichkeit. Diese Vollendungsgestalt 
existiert also nicht etwa nur in der Zukunft • dann wäre sie natürlich nur der Vor- 
stellung, der Phantasie und der Sehnsucht erreichbar. Sie existiert bereits in der Ge- 
genwart, und zwar in der mystischen Realität des eucharistischen Sakramentes. Und 
der christliche Mensch lebt aus dieser Realität. Aus ihr heraus tritt er immer wieder 
an die konkrete Gestaltung seiner Gemeinschaft heran. In sie hinein bringt er immer 
wieder diese Gemeinschaft, in ihr heilt er sie, in ihr läßt er sie den höchsten geisti- 
gen Akt, den Akt der Anbetung leisten. Die Vollendungsgestalt besteht also nicht 
nur in der Ordnung der Vorstellung und der Phantasie, sondern in der mystisch- 
realen, der sakramentalen Ordnung, die wiederum letztlich nur die Vorform der 
vollen und offenen Erfüllung ist. Und dies gilt für jede einzelne menschliche Ge- 
meinschaft und für die Gemeinschaft aller Menschen im Ganzen. 

Aus den bisherigen Darlegungen ist schon klar geworden, daß die endgültige 
Vollendungsgestalt, die in der Eucharistie präsent wird, den menschlichen Ge- 
meinschaften nicht von oben aufgedrängt, nicht im Sinne einer Fremdbestimmung 
von außen her •zugemutet" wird. Die Schöpfungsordnung im ganzen und im ein- 
zelnen ist von Anfang an auf das Heilsmysterium und damit auf die Eucharistie zu- 
bestimmt. Darum haben alle menschlichen Gemeinschaften schon •von Natur aus" 
ein ontologisches Gefälle zur Eucharistie hin. Und wer dieser dynamischen Inten- 
tionalität der natürlichen Ordnung in Glaube, Hoffnung und Liebe folgt, wird sozu- 
sagen von selbst zum Mysterium der Eucharistie hingedrängt. 

Das ist das Letzte, was zu sagen ist. In der Eucharistie ist die Welt auf dem Wege 
zur Vollendung. Die Feier der Eucharistie trägt die Sehnsucht nach Erfüllung in 
sich. So ist sie das eigentliche Sakrament der Hoffnung. Wiederum sagt es Augustin: 
•Die Eucharistie bezeichnet das Ende der Zeiten, da die Ruhe der Heiligen nicht 
mehr im Sakrament der Hoffnung liegen wird, in dem in der jetzigen Zeit die Kirche 



Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfüllung 199 

noch ihre Einheit vollzieht." Die Heilige Schrift spricht in vielen Bildern aus, daß 
auch, das ewige Leben, das Leben also in der vollen und offenen Herrlichkeit, die 
Gestalt der Gemeinschaft haben wird. Das jenseitige Leben wird ein gemeinschaft- 
liches Leben sein. Es wird sein das Königreich, in dem der Thronende seine Herr- 
schaft ausübt. Es wird sein die Stadt Gottes, die Johannes mit so leuchtenden Farben 
schildert. Es wird sein die heilige Mahlgemeinschaft, die nicht nur Gemeinschaft der 
Seligen mit Gott, sondern auch Gemeinschaft der Seligen unter sich ist. Es wird sein 
jene heilige und ewige Hochzeit der Liebe, die der dreifaltige Gott mit seiner 
Menschheit feiert. 

So ist in der Eucharistie die ganze Heilsgeschichte umschlossen. In diesem Sa- 
krament kommt die Schöpfung näher zu ihrem Ziel. Darum hat es einen tiefen Sinn, 
wenn die byzantinischen Liturgien, die sich ihrer kosmischen Dimensionen wohl 
bewußt sind, im Augenblick der Wandlung den Schöpfungsbericht ins Gedächtnis 
rufen und wenn die abendländische Kirche die Lesungen der Osternachtfeier mit 
dem Schöpfungsbericht beginnt. In der Eucharistie dauert auch die in der Mensch- 
werdung Christi begründete neue Gemeinschaft der Liebe und des Friedens fort 
und wächst zu immer stärkerer Mächtigkeit. In der Eucharistie ereignet sich schließ- 
lich die erinnernde Vergegenwärtigung der kommenden Parusie. (Auch dies spre- 
chen die byzantinischen Liturgien aus.) Was sich in der Eucharistie ereignet, wird 
der Herr der Herrlichkeit bei seiner glorreichen Wiederkunft vollenden. 

Daß in der Eucharistie die Welt unterwegs zu ihrer Erfüllung ist, gilt aber nicht 
nur für die menschliche Gemeinschaft, sondern auch für die dingliche Welt, d. h. 
also den Leib des Menschen und für alle Dinge, die mit uns da sind und unsere 
Welt ausmachen. 

Eucharistie als Erfüllung des leibhaften Daseins 

Der Apostel Paulus weist immer wieder darauf hin, daß die Christusgemeinschaft 
die sicherste Garantie der"leiblichen Auferstehung ist. Das Herrenwort (Joh 6, 56) 
•Wer mein Fleisch ißt und mein Blut trinkt, der bleibt in mir und ich in ihm"', rich- 
tet sich nicht nur auf die Seele, sondern auf den ganzen Menschen in seiner leibhaften 
Existenz. Nur einer spiritualistisch verdünnten Frömmigkeit gilt die Eucharistie 
ausschließlich als •Seelenspeise". Wenn die Kirche bei der Spendung der heiligen 
Eucharistie betet: •Der Leib unseres Herrn Jesus Christus bewahre deine Seele zum 
ewigen Leben", so meint sie mit anima = Seele nichts anderes als das Leben, das 
irdische Leben, genauer: das konkrete menschliche Ich in seinem irdisch-leibhaften 
Dasein. Es mag sein, daß die Bezeichnung •Seelenspeise" zunächst nur die Unter- 
scheidung von der gewöhnlichen leiblichen Nahrung ausdrücken will. In Wirklich- 
keit weckt sie eben doch die Vorstellung, daß die Eucharistie nur auf die Seele wirkt. 
Wir treten aber in ihr nicht mit dem innergöttlichen •Wort", sondern mit demGott- 
menschen in Gemeinschaft. Darin, und faktisch nur darin, liegt das Unterpfand 
unserer leiblichen Auferstehung. 

Die Wirkung der Eucharistie auf die leibhafte Seinsweise des Empfängers ist in 
der Geschichte der Theologie und der Frömmigkeit nicht sehr beachtet worden. In 



200 Alfons Auer 

der neuesten Zeit hat nun aber die Christenheit ein sehr viel positiveres Verhältnis 
zur leibhaften und zur welthaften Existenz gefunden. Das bedeutet für die Theologie 
einen echten Impuls, in ihrer Lehre von der Eucharistie die diesbezüglichen, bis jetzt 
ein wenig kümmerlichen Ansätze weiter zu entfalten und fruchtbar zu machen. 

Nach der Lehre der Väter und auch neuerer Theologen gewährt die Eucharistie 
nicht bloß ein Anrecht auf die künftige leibliche Auferstehung, sondern sie wirkt 
verklärend auf die leibhafte Existenz des Menschen ein. Es ist nicht denkbar, daß 
das •Leben der Welt" diejenigen, in denen es ist, nicht in allen Schichten ihres Da- 
seins lebendig macht. Ignatius von Antiochien sagt, daß auch unsere Leiber aus der 
Eucharistie genährt werden und zu ihrer Zeit zur Ehre und Herrlichkeit des Vaters 
auferstehen werden. Cyrill von Alexandrien gebraucht ein merkwürdiges, aber 
starkes Bild: •Wie wir den Funken in Stroh einhüllen, um den Feuersamen zu 
bewahren, so hat auch unser Herr Jesus Christus durch sein Fleisch uns sein Leben 
eingegegeben und hat es uns eingesenkt wie den Samen der Unsterblichkeit, der alles, 
was in uns Verweslichkeit ist, abtun wird." Was wirkt nun aber die Eucharistie in 
der menschlichen Leibhaftigkeit? Die Theologen sagen, sie belebt und verwandelt 
sie, sie wirkt in ihr als Gegengift gegen den Tod und als Heilmittel zur Unsterblich- 
keit. In der Eucharistie macht Christus unseren Leib seinem verherrlichten Leib 
mehr und mehr ähnlich. Diese Verähnlichung und Umgestaltung bedeutet auf der 
einen Seite Schwächung der Begierlichkeit, Stärkung zum Kampf gegen die Anfech- 
tungen, also Ordnung, Befriedung, Heilung von innen her, auf der anderen Seite 
verleiht sie ein besonderes Anrecht auf die glorreiche Auferstehung. 

Natürlich können wir nicht sagen, in welcher Weise die heilende und verklärende 
Wirkung des eucharistischen Mysteriums auf den menschlichen Leib erfolgt. Aber 
das steht fest, daß seine Heilskraft das leibhafte Dasein des Menschen notwendiger- 
weise mit umgreift. Denn das leibhafte Dasein ist für den Menschen so wesentlich, 
daß alles, was ihn in seiner personalen Innerlichkeit ergreift, auch sein Sein im 
Leibe mitergreift. Menschsein gibt es nur im Leibe. Darum ist in der Inkarnation 
auch das leibhafte Sein des Menschen dem •Wort" mit einverleibt worden. In der 
Eucharistie aber reift unser Sein im Leibe jener Vollendungsgestalt entgegen,'die 
sich in der Auferstehung des Fleisches ereignen wird. Die liturgischen Texte spre- 
chen denn auch ganz unbefangen aus: es möge die heilige Kommunion bis ins leib- 
hafte Dasein des Menschen hinein wirksam werden. 

So können wir auch hier sagen: Was in der Schöpfung dem Menschen als spezi- 
fische Daseinsweise zubestimmt und zuerschaffen, was in der Inkarnation anfanghaft 
in die Innerlichkeit Gottes heimgeholt ist, das wird durch die Eucharistie jener Ge- 
stalt der Vollendung entgegengeführt, die in der Wiederkunft des Herrn allen Men- 
schen in sichtbarer und vollkommener Herrlichkeit zuteil werden wird: das Sein im 
Leibe. 

Eucharistie als Erfüllung der Weltdinge 

Durch die leibhafte Existenz ist der Mensch aber auch der Welt der materiellen 
Dinge unlösbar verbunden. Er ist ein Teil der Dingwelt, in vielfacher Weise von ihr 
abhängig und aus ihr lebend. Er ist aber auch über sie hinausgerufen und mit ihrer 
herrscherlichen Gestaltung beauftragt. Die Weltdinge kulminieren im Menschen. Er 



Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfüllung 201 

ist kein zufälliger Gegenstand auf dieser Welt. Die Welt ist ohne ihn nicht denk- 
bar. Es fehlten ihr ohne den Menschen das Haupt und die Sinnmitte. Er ist die 
Klammer, durch die Geistiges und Körperliches in eins gebunden sind. In ihm erwacht 
das bloß dingliche Sein zu Geist und Freiheit. Mensch und Kosmos sind sich also wie 
Haupt und Leib zugeordnet. Der Kosmos ist die erweiterte Leiblichkeit des Men- 
schen. Er hat keine eigene Geschichte, kein eigenes Heil und kein eigenes Unheil. 
Was er hat, Heil und Unheil, hat er vom Menschen. Was dem Menschen zuteil wird 
und was der Mensch aus Geist und Freiheit vollzieht, das wirkt sich notwendig auch 
im Kosmos aus • genau so wie in seinem Leibe. Weil die Welt im Menschen gegen- 
wärtig und in eins gefaßt ist, darum ist er in ihrer Geschichte der Entscheidende und 
Verantwortende. 

Seine Sünde hat die Welt entordnet. Die Dinge sind nun nicht mehr selbstver- 
ständlich Führer zu Gott. Ihr Glanz erscheint nicht mehr selbstverständlich als Ab- 
glanz Gottes, sondern oft als Eigenglanz der Dinge und wird darum dem Menschen 
leicht zur Verführung. Die Dinge unterwerfen sich nicht mehr selbstverständlich der 
menschlichen Herrschaft, sie geben ihre Frucht nur widerspenstig oder gar feind- 
selig, und es mag sein, daß sie gegen ihren Herrscher aufstehen und sein Joch 
abschütteln, daß sie ihn zum Sklaven machen und sein Wesen verkehren. 

Indem aber der Gottmensch durch seinen Leib die Menschheit in sich aufnahm 
und sie aus der Zerstreuung zur Gemeinschaft fügte, hat er sich auch die Welt ein- 
verleibt. Sie gehört ja unablösbar zum Menschen. Weil sie dem Menschen als Ort 
seines irdischen Daseins wesensmäßig zugehört, darum kann sie nicht außerhalb des 
Heiles bleiben. Darum muß es geschehen, daß der Gottmensch, indem er Haupt des 
Menschengeschlechtes wird, auch Haupt der ganzen materiellen Kreatur wird. Wenn 
der Mensch in seinem vollen leib-seelischen Dasein in die Gemeinschaft mit Gott 
aufgenommen wird, dann kann die übrige Kreatur nicht draußen bleiben. Tatsäch- 
lich wird der Gottmensch durch seine Verbindung mit der Menschennatur zugleich 
Träger und Hypostase der ganzen Schöpfung: er trägt sie, sie ist in ihn wie in ihre 
Wurzel eingesenkt. Alles, was der Mensch in sich umschließt, geht in seine Einver- 
leibung mit dem •Wort" ein. 

Das ist aber wiederum nicht so zu verstehen, als wäre damit ein endgültiger und 
starrer Zustand heraufgeführt, der jede weitere Entwicklung und Dynamik aus- 
schlösse. Im Gegenteil: Der Logos hat sich ja nicht mit abstrakten Wesenheiten, 
sondern mit konkreten Dingen verbunden. Alles Konkrete aber steht im Fluß des 
Geschichtlichen. So kann man sagen, daß das ewige •Wort" durch seine Mensch- 
werdung in die volle Solidarität mit der gesamten Geschichte • und zwar nicht nur 
des Menschen, sondern des ganzen Kosmos • getreten ist (H. de Lubac). Der Gott- 
mensch ist die Ineinsfassung nicht nur des menschlichen und dinglichen Seins, son- 
dern auch des menschlichen und dinglichen Werdens. Er faßt alles, was im Strudel 
des geschichtlichen Werdens steht, die Menschen und die Dinge, in sich zusammen 
und trägt es durch die letzte Stunde der Heilsgeschichte hindurch. 

Der Gottmensch umfaßt in seinem Leibe die ganze Welt und ihre Geschichte. Er 
ist der große Sammler und Ineinsfasser, der universale Mittler, in dem das ganze 
Universum gleichsam •zu Hause" ist. In ihm ist alles daheim. In ihm ist alles an 
jenen Ort gebracht, der ihm von Anfang an zubestimmt ist. Es bleibt, was es ist, 



202 Alfons Auer 

und doch ist alles an ihm anders geworden. Der vor etlichen Jahren verstorbene 
Berliner Theologe Johannes Pinsk spricht dies in einem schönen Bilde aus: •Die 
Menschwerdung des Sohnes Gottes ist für den Kosmos wie ein Vorzeichen, das vor 
eine Melodie gesetzt wird. Die Notenzeichen bleiben dieselben, auch die Intervalle 
bleiben in den meisten Fällen dieselben; und doch ist der Klang der Melodie ein 
ganz anderer geworden; ein einziges Vorzeichen wandelt Moll in Dur und um- 
gekehrt. So ist auch grundsätzlich und keimhaft der Kosmos in der Menschwerdung 
als Ganzes .christlich' transponiert worden." 

Das wird am Ende erfüllt und offenbar werden, wenn der wiederkommende Herr 
die Vollendung und Verklärung der Welt heraufführen wird. Die Herrlichkeit des 
Menschen wird sich auch seiner erweiterten Leiblichkeit mitteilen. Sonst könnte der 
Kosmos keine würdige und entsprechende Wohnung des neuen Menschen werden. 
Die Welt wird zwar zuvor durch eine Katastrophe hindurchgehen müssen, aber sie 
wird nicht in ihr untergehen. Was von Gott geschaffen und vom Menschen nach dem 
Sinne Gottes gestaltet wurde, wird auch in der Ewigkeit dauern. Denn was Christus 
angenommen hat, das entläßt er nicht mehr aus seinem Leib. 

Nun gilt auch hier, was oben von Eucharistie und menschlicher Gemeinschaft 
gesagt wurde: was in der Menschwerdung begann, das wird in der Eucharistie bestä- 
tigt, entfaltet und der endgültigen Erfüllung entgegengeführt. In Brot und Wein 
der Eucharistie wird fortgeführt, was im geschichtlichen Herrenleib begonnen war: 
die Heimholung der Welt, der Weltdinge also und all ihrer Ordnungen. Wie kann 
das sein? 

In der Eucharistie setzt sich die Inkarnation fort. Wenn man nun für die Aus- 
deutung des eucharistischen Geschehens die historische Menschwerdung als Modell 
nimmt, kann man sagen, daß sich der Kyrios in der Eucharistie das Brot in analoger 
Weise verbindet, wie sich das ewige •Wort" bei seiner Menschwerdung einen 
menschlichen Leib verbunden hat. Nun sind im geschichtlichen Leib des Gottmen- 
schen alle einzelnen menschlichen Naturen in eins verbunden und • wenigstens 
potentiell, also der Möglichkeit nach • in die Herrlichkeit Gottes aufgenommen. 
Ähnlich ist es in der Eucharistie: Brot und Wein sind Exponenten des Kosmos. Sie 
vertreten in der Ehre, die ihnen zuteil wird, die Ganzheit des dinglichen Kosmos. 
In dem, was in der Eucharistie an Brot und Wein geschieht, kündigt sich die letzte 
Möglichkeit und die letzte Bestimmung jeglicher Kreatur an, nämlich Träger und 
Zeichen göttlicher Herrlichkeit zu werden. Dies wird sich in der Wiederkunft des 
Herrn erfüllen. Damit ist aber nicht gesagt, daß die Feier der Eucharistie die dem 
Kosmos durch Christi Heilswerk eingesenkten Herrlichkeitskräfte nicht schon hier 
und jetzt wachsen und sich entfalten läßt. •Die Zukunft hat schon begonnen." Die 
Konsekration im strengen Sinn erfaßt zwar genau das Stück Brot und den Becher 
Wein, über die die Herrenworte •Das ist mein Leib" und •Das ist mein Blut" 
gesprochen werden, also nicht jegliches Brot, nicht jeglichen Wein und vollends 
nicht jegliche Kreatur. Und doch nehmen alle Kreaturen an der durch die sakramen- 
tale Feier wachsenden Christusherrlichkeit teil. In Brot und Wein der Eucharistie 
wird die große Wandlung, die geheimnisvolle Neuwerdung aller Kreaturen nicht 
nur vorausverkündet, sondern bereits anbruchsweise, nämlich mystisch, verwirklicht. 
Brot und Wein sind nicht nur Keimzellen einer neuen Menschheit, sondern auch 



Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfüllung 203 

einer neuen Welt. Die gegenwärtige Welt wird immer mehr dem Zustand ihrer 
Vollendung angenähert. Sie wird immer mehr heil und rein gemacht, immer mehr 
auch einbezogen in die kultische Anbetung, die sich in der Eucharistie ereignet • so, 
wie es in der Apokalypse heißt: •Die ganze Schöpfung im Himmel, auf Erden, 
unter der Erde und auf dem Meere, alles, was dort ist, hörte ich sprechen: Dem, der 
auf dem Throne sitzt, und dem Lamme sei Lob und Ehre und Ruhm und Macht von 
Ewigkeit zu Ewigkeit." 

Aber es ist noch mehr zu sagen. In der Eucharistie wird nicht nur die Schöpfung 
mit Gott verbunden, sondern auch eine geheimnisvolle Kommunion zwischen Mensch 
und Kosmos hergestellt und gepflegt. Mensch und Kosmos rücken näher zu ihrem 
Haupt, zu ihrer gemeinsamen Sinnmitte. Damit aber wird der Friede zwischen bei- 
den immer wieder neu und immer tiefer begründet. Indem die Eucharistie Mensch 
und Welt zu ihrer gemeinsamen Quelle zurückführt, überwindet sie Unordnung und 
Feindschaft zwischen ihnen. Darum drängt die Eucharistie den Menschen über das 
bloße Verlangen nach dem eigenen Heil hinaus und legt ihm die Sorge um das Heil 
der ganzen Schöpfung verbindlich ans Herz. 

In der Eucharistie baut Christus der Herr jetzt schon an der kommenden Welt. Er 
gibt den Dingen immer mehr jene Gestalt, jene Reinheit, jene Schönheit und Har- 
monie, die ihnen durch das •Wort" in den Mysterien der Schöpfung und des Heils 
bereits keimhaft eingegründet sind. In der Eucharistie drängt er den Kosmos voran 
auf dem Weg in die Vollendung, in die Herrlichkeit der Verklärung. 

So ist es also wirklich wahr, daß Brot und Wein der Eucharistie Keimzellen der 
neuen Welt sind. Nun wachsen aber Brot und Wein nicht nur aus ihren Keimen und 
nicht nur aus der Kraft des Bodens und der Sonne. Sie bedürfen auch des mensch- 
lichen Tuns. Alles menschliche Tun geht ja darauf, den Kosmos so zu ordnen, daß 
der Mensch von ihm leben kann, und ihn so schön zu gestalten, die in ihm verbor- 
genen Sinnwerte so klar sichtbar werden zu lassen, daß er an ihm fröhlich werden 
kann. So wird in der Eucharistie auch das menschliche Tun mitgeheiligt, und zwar 
nicht nur das menschliche Mittun beim Wachsen des Brotes und des Weines, sondern 
jegliches menschliche Tun. Man wird gewiß sagen können, daß der Sinn der 
menschlichen Arbeit • nämlich die Sorge um das tägliche Brot und die geistige 
Durchdringung der Welt • im Tun des Bauern und des Weingärtners am eindeu- 
tigsten bewahrt ist und am sichtbarsten zum Ausdruck kommt. Doch das schließt nicht 
aus, daß auch alles andere menschliche Tun, etwa das technische, das wirtschaftliche 
oder das künstlerische Handeln, aus den gleichen Sinnwerten heraus geschieht. An 
der Stelle aber, wo der Sinn am deutlichsten anschaubar ist, sehen wir, daß die Her- 
vorbringungen des menschlichen Tuns nicht ganz und gar verbraucht, daß sie vielmehr 
in ihren Exponenten, also in Brot und Wein, zum Altar gebracht und dort über alle 
innerweltliche Bedeutung hinaus dem ewigen Leben verbunden werden. Das fand 
im Opfergang der alten Kirche noch seinen sichtbaren Ausdruck: die Gemeinde trug 
das Ergebnis ihres beruflichen Schaffens, Brot und Wein und andere Nahrungs- 
mittel, zur sonntäglichen Eucharistiefeier, und dort durfte es in den Dienst der Ver- 
gegenwärtigung des Herrn, oder, soweit es dazu nicht nötig war, zumindest in den 
Dienst der brüderlichen Liebe treten. 



204 Alfons Auer 

Johannes Pinsk hat recht: •Der Gottmensch ist das Schicksal des Kosmos. Der 
Kosmos wird durch ihn erhöht. Eine Welt, in der Brot und Wein Leib und Blut 
Christi werden und damit wahrhaft Träger des göttlichen Lebens sein können, ist 
größer, ist inhaltsreicher, ist um eine Dimension des Lebens erweitert worden gegen- 
über einer Welt, in der man von Brot und Wein nur weiß, daß sie vergängliche 
Nahrung sind für ein vergängliches Leben." Nun verstehen wir auch, warum die 
Theologie in fast allen Jahrhunderten neue Anläufe nimmt, die Transsubstan- 
tiation, die Wesensverwandlung von Brot und Wein und die Gegenwart Christi im 
eucharistischen Sakrament klarer zu bestimmen. Gewiß, der Außenstehende sieht 
darin leicht theologisches Glasperlenspiel oder zweckloses Gezänk und eitlen Streit 
um Worte oder Begriffe. Und man kann es verstehen, wenn Luther sich von diesen 
scheinbar nichtigen Streitereien mit den Worten abwendet: •Es gehe dem Brot, wie 
ihm wolle. Die Hauptsache ist, daß der Leib Christi da ist." Luther hat immer an 
die Gegenwart Christi im Altarssakrament geglaubt. Aber dem katholischen Chri- 
sten will und kann dies nicht genügen. Denn am Schicksal dieses Brotes entscheidet 
sich das Schicksal der Welt. Wenn dieses Brot nicht verwandelt wird, dann wird die 
Welt nicht verwandelt. In der Verwandlung des Brotes kündigt sich das endgültige 
Schicksal der Welt an. Ohne die Verwandlung des Brotes sehen wir keinen Weg zur 
Auferstehung des Fleisches und zur Verklärung der Welt. Das verwandelte Brot ist 
Unterpfand des neuen Himmels und der neuen Erde. 

Schluß 

Wir sind von der Frage ausgegangen, ob die Eucharistie eine reale Beziehung hat 
zu der Welt, in der wir leben • zur Welt der Dinge, des menschlichen Handelns an 
den Dingen, der menschlichen Herrschaft über sie mit all ihren Schrecken und ihren 
Faszinationen, und zur Welt des Menschen, die durch die Entwicklung der moder- 
nen Technik sich selbst wieder als Ganzes zu erfahren begonnen hat, die aber zu- 
gleich erfahren hat, daß sich keine friedliche Gesamtgemeinschaft gestalten läßt, 
wenn ihr nicht aus den kleinen Gemeinschaften der Ehe, der Familie, der Freund- 
schaft, der Nachbarschaft, der beruflichen und gesellschaftlichen Verbundenheit her- 
aus die Kräfte der Zucht und der Ordnung, der Liebe und des Friedens zuströmen. 
Wir haben darüber nachgedacht, daß die Eucharistie zu dieser konkreten geschicht- 
lichen Welt eine wesentliche Beziehung hat, mag sie auch so tief liegen, daß der 
oberflächliche Christ ihrer kaum je gewahr wird. Doch diese Beziehung verwirklicht 
sich auch ohne ihr Gewahrwerden durch die vielen. In der Eucharistie sind Mensch- 
heit und Welt auf dem Weg in ihre Erfüllung. Christus ist die eigentliche Gestalt 
der Menschheit und der Welt: Er ist beiden seit dem Anfang ihrer Geschichte als 
•Wort" der Schöpfung eingegründet. Er verleibt sich beide in der Mitte der Ge- 
schichte als Gottmensch ein und führt sie wieder der Liebe Gottes zu. Er wird beide 
am Tage der Parusie als Kyrios vollenden. In der Eucharistie aber wird diese 
Vollendungsgestalt der Menschheit und des Kosmos sakramental verkündet und 
anbruchsweise verwirklicht. In der Eucharistie entfaltet sie als Entelechie, als causa 
finalis, ihre verborgene, aber machtvoll vorandrängende Dynamik in der Geschichte. 
Gewiß, dieser Weg in die Erfüllung liegt in der Ordnung des Sakramentes, des 



Die Eucharistie als Weg der Welt in die Erfüllung 205 

Mysteriums. Das bedeutet aber keine geringere, sondern nur eine andersartige Wirk- 
lichkeitsdichte. 

In der Ordnung des Mysteriums, in der Eucharistie, ist aller ethischen Bemühung 
um die christliche Gestaltung der menschlichen Gemeinschaft und der dinglichen 
Welt die Zielgestalt gesetzt: nun ist nur noch geschichtlich zu verwirklichen und 
durchzusetzen, was in der Eucharistie bereits mystische Präsenz besitzt, die Liebes- 
und Friedensordnung Jesu Christi. Was K. Rahner von der Inkarnation sagt, kann 
man auf ihre ständige Vergegenwärtigung und ihre Fortführung in der Eucharistie 
anwenden: In die Menschwerdung • sagt er, und man kann hinzufügen: in die 
Eucharistie • kann die übrige Menschheit •kosmisch, moralisch, religiös, gnaden- 
haft und eschatologisch... bei all ihrer denkbaren ,Entwicklung: nur asymptotisch 
hineinwachsen..., (sie kann sie) aber nie überbieten ..., weil die Höhe aller .Ent- 
wicklung' für die ganze Welt ischon gegeben ist, so sehr noch innerweltlich im Spie- 
gel und Gleichnis aller noch ausstehenden Geschichte und eschatologisch sich offen- 
baren muß, was da schon endgültig geschehen ist". Im christlichen Mysterium der 
Eucharistie ist die göttliche Ordnung objektiv, d. h. mystisch-real bereits hergestellt. 
Das Heilsziel ist, wenn auch noch nicht in der Sichtbarkeit und in der ganzen Fülle, 
schon erreicht. 

Um dies zu bekunden, um dieses Evangelium allen Menschen und jeglicher leben- 
den und dinglichen Kreatur zu verkünden, feiert die Kirche Jahr für Jahr das Fest 
des heiligen Fronleichnam. Diese jährliche Feier verdichtet sich zu unerhörter Ein- 
dringlichkeit und zu unerhörtem Glanz in den großen Weltkongressen zu Ehren 
der heiligen Eucharistie. In der Feier des Fronleichnamsfestes und der großen Welt- 
kongresse bekennt sich die Kirche zur Inkarnation Gottes, zu seiner fortdauernden 
Anwesenheit in der Welt und ihrer Geschichte durch die Eucharistie und zu ihrer 
Vollendung in der Wiederkunft des Herrn. Wenn sie den Herrenleib im Gold ihrer 
Monstranzen durch die Straßen trägt, dann verkündet sie in aller Öffentlichkeit 
Gottes unwiderrufliches Ja zum Menschen und seiner Gemeinschaft, zur Welt und 
zur menschlichen Arbeit an ihrer Schönheit und Ordnung. Sie bekennt aber auch 
ihre Bereitschaft und ihre Entschlossenheit, sich dieses •Ja und Amen" Gottes zu 
eigen zu machen und die Welt mit der gleichen Liebe zu suchen und zu umarmen, 
mit der es Christus in der Inkarnation getan hat und in der Eucharistie immerfort tut. 
Das also ist der tiefste Sinn des Fronleichnamsfestes und der großen eucharistischen 
Kongresse, daß Gottes Ja zur Menschheit und zur Welt durch die Geschichte hin- 
durch hörbar bleibt. 

Im Gottmenschen und seinem eucharistischen Mysterium befindet sich die ganze 
Schöpfung auf dem Weg in die offene und vollkommene Herrlichkeit. Mit diesem 
Bewußtsein steht der Christ in der Geschichte • auch und gerade in einer Zeit wie 
der unsrigen, wo die Menschheit in die bisher großartigste Phase ihrer äußeren Ent- 
wicklung eintritt, wo sie • nach dem Wort eines französischen Naturwissenschaft- 
lers • die letzten Anker lichtet, die sie noch an die Steinzeit ketten. Wir wissen 
nicht, wohin die Fahrt geht. Aber wir wissen, daß im Gottmenschen jede Geschichte 
bereits am Ziel ist, daß es nur noch darum geht, das, was in ihm bereits Wirklichkeit 
ist, geschichtlich so weit als möglich durchzusetzen • nämlich den heilen Menschen 
und die heile Welt. 



206 Robert Scherer 

So gewinnen wir aus der Betrachtung der Eucharistie eine tiefe Einsicht in unseren 
christlichen Weltauftrag. Wir sollen und können nicht nur unsere Seele retten. Die- 
ser Seele ist der Leib verbunden und durch den Leib die Welt und die Gemeinschaft 
der Menschen. Über alles aber, was uns durch den Leib anvertraut ist, zu verfügen, 
es in Liebe und Herrscherlichkeit zur Ordnung und Schönheit zu gestalten, es der 
Herrlichkeit Gottes entgegenzuführen, das ist die Ehre, die uns von Gott zuteil 
wurde. Die Christenheit muß einsehen, daß die weltlose Vertikale einer mißver- 
standenen christlichen Frömmigkeit ergänzt und vollendet werden muß durch die 
Horizontale, die bloße Hinwendung zu Gott durch die christliche Einverleibung der 
Welt. Die heilige Eucharistie ist das spezifische Sakrament dieser welthaften Fröm- 
migkeit. Darum handelt es sich bei dieser welthaften Frömmigkeit nicht um eine 
theologische Lieblingsidee, die man mehr oder weniger interessant finden kann • 
nicht um ein Wahlfach, in dem man nicht geprüft wird. Es geht hier vielmehr um 
das eigentlich Christliche, um die Durchsetzung der Inkarnation und der Eucha- 
ristie in der konkreten Wirklichkeit des Lebens und der Geschichte. 

Wenn der große Münchener Weltkongreß der katholischen Christenheit das Ge- 
heimnis der heiligen Eucharistie in seiner ganzen Tiefe feiert und würdigt, dann 
wird er reiche und vielfältige Früchte bringen für die Kirche und für die Welt. 

Die Eucharistie und der Christ in der Welt 

Von Robert Scherer, Freiburg i. Br. 

Die Eucharistie war von jeher das zentrale Geheimnis unseres Glaubens, das am 
stärksten das praktische Leben in der Kirche bestimmt hat. In diesem Sinn ist es von 
den Theologen immer wieder gepriesen worden. Nun gehört es zu den psycholo- 
gischen Erfahrungen des Menschen, daß die Dinge, die als höchste Werte dargestellt 
und gepriesen werden, in der Wirklichkeit des Lebens oft wenig Gewicht haben. 
Denken wir an das Licht, ohne das es weder Leben noch Erkenntnis gibt. Wie selbst- 
verständlich nehmen wir dieses Phänomen, und wie wenig machen sich die Menschen 
darüber Gedanken. 

Es kommt ein Zweites hinzu. Wenn die Theologen von der Gegenwart der Eucha- 
ristie in der Kirche reden, dann denken sie spontan und zunächst an den inneren 
Raum der Kirche. Mit Recht ist dort der privilegierte Ort zu suchen, an dem sich das 
Heilswirken Christi vergegenwärtigt. Die Gefahr solcher Sicht aber liegt darin, die 
Wirklichkeit der eucharistischen Gegenwart zu verkürzen und damit das christliche 
Leben ungerechtfertigterweise in einen rein sakramentalen Raum zu bannen. Der 
übrige weltliche Raum, innerhalb dessen sich die christliche Existenz zu entfalten hat, 
bleibt diesem Sakralen entzogen, so daß der Christ in der Welt faktisch in zwei 
Welten lebt oder zumindest das schizophrene Gefühl hat, als Christ mit zwei Welten 
fertig werden zu müssen. Die eine Welt wird dann als die für das übernatürliche 




