
206 Robert Scherer 

So gewinnen wir aus der Betrachtung der Eucharistie eine tiefe Einsicht in unseren 
christlichen Weltauftrag. Wir sollen und können nicht nur unsere Seele retten. Die- 
ser Seele ist der Leib verbunden und durch den Leib die Welt und die Gemeinschaft 
der Menschen. Über alles aber, was uns durch den Leib anvertraut ist, zu verfügen, 
es in Liebe und Herrscherlichkeit zur Ordnung und Schönheit zu gestalten, es der 
Herrlichkeit Gottes entgegenzuführen, das ist die Ehre, die uns von Gott zuteil 
wurde. Die Christenheit muß einsehen, daß die weltlose Vertikale einer mißver- 
standenen christlichen Frömmigkeit ergänzt und vollendet werden muß durch die 
Horizontale, die bloße Hinwendung zu Gott durch die christliche Einverleibung der 
Welt. Die heilige Eucharistie ist das spezifische Sakrament dieser welthaften Fröm- 
migkeit. Darum handelt es sich bei dieser welthaften Frömmigkeit nicht um eine 
theologische Lieblingsidee, die man mehr oder weniger interessant finden kann • 
nicht um ein Wahlfach, in dem man nicht geprüft wird. Es geht hier vielmehr um 
das eigentlich Christliche, um die Durchsetzung der Inkarnation und der Eucha- 
ristie in der konkreten Wirklichkeit des Lebens und der Geschichte. 

Wenn der große Münchener Weltkongreß der katholischen Christenheit das Ge- 
heimnis der heiligen Eucharistie in seiner ganzen Tiefe feiert und würdigt, dann 
wird er reiche und vielfältige Früchte bringen für die Kirche und für die Welt. 

Die Eucharistie und der Christ in der Welt 

Von Robert Scherer, Freiburg i. Br. 

Die Eucharistie war von jeher das zentrale Geheimnis unseres Glaubens, das am 
stärksten das praktische Leben in der Kirche bestimmt hat. In diesem Sinn ist es von 
den Theologen immer wieder gepriesen worden. Nun gehört es zu den psycholo- 
gischen Erfahrungen des Menschen, daß die Dinge, die als höchste Werte dargestellt 
und gepriesen werden, in der Wirklichkeit des Lebens oft wenig Gewicht haben. 
Denken wir an das Licht, ohne das es weder Leben noch Erkenntnis gibt. Wie selbst- 
verständlich nehmen wir dieses Phänomen, und wie wenig machen sich die Menschen 
darüber Gedanken. 

Es kommt ein Zweites hinzu. Wenn die Theologen von der Gegenwart der Eucha- 
ristie in der Kirche reden, dann denken sie spontan und zunächst an den inneren 
Raum der Kirche. Mit Recht ist dort der privilegierte Ort zu suchen, an dem sich das 
Heilswirken Christi vergegenwärtigt. Die Gefahr solcher Sicht aber liegt darin, die 
Wirklichkeit der eucharistischen Gegenwart zu verkürzen und damit das christliche 
Leben ungerechtfertigterweise in einen rein sakramentalen Raum zu bannen. Der 
übrige weltliche Raum, innerhalb dessen sich die christliche Existenz zu entfalten hat, 
bleibt diesem Sakralen entzogen, so daß der Christ in der Welt faktisch in zwei 
Welten lebt oder zumindest das schizophrene Gefühl hat, als Christ mit zwei Welten 
fertig werden zu müssen. Die eine Welt wird dann als die für das übernatürliche 



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 207 

Heil unwesentliche Welt dargestellt oder gar als die böse Welt, von der man sich 
fernhalten soll. Allerhöchstem läßt man sie als Wartesaal Gottes gelten. Die wirk- 
liche andere Welt ist dann die übernatürliche. 

Diese Auffassung ist für jeden, der seine Berufung als Christ in der Welt ernst 
nimmt und im Bewußtsein lebt, daß alles, was Gott geschaffen hat, auch Christus 
unterworfen ist, untragbar. Sie bedeutet zudem eine unberechtigte Einzäunung des 
Herrschaftsbereiches Gottes auf den sakralen Raum, während in Wirklichkeit Chri- 
stus auf Grund seiner Stellung in der Heilsgeschichte nicht nur der Herr der kos- 
mischen Welt, sonden der ganzen Geschichte ist, d. h. aber, des Lebens eines jeden 
einzelnen von uns bis in alle Einzelheiten seines Schicksals hinein, aller Geschlechter, 
Völker und Rassen. Seltsamerweise wird dieser Gesichtspunkt gesehen, wenn von 
der Allgegenwart Gottes die Rede ist. Darum ist auf dem Boden selbst der außer- 
christlichen Mystik diese Wahrheit sowohl anerkannt, als auch immer wieder gelebt 
worden. Wenn sie manchen Irrungen und Übertreibungen anheimfiel, so liegt es 
sicherlich nur daran, daß Gott außerhalb des Christentums nicht real und konkret 
verstanden werden kann, und zwar aus dem einfachen Grund, weil es vom Menschen 
zu Gott keinen anderen Weg gibt als den Weg Gottes zu den Menschen. Dieser 
Weg Gottes zu den Menschen aber ist das Erscheinen Gottes in Menschengestalt, das 
Leben, Sterben und Auferstehen Christi, das in der Geschichte der Menschheit durch 
das eucharistische Geheimnis so konkret gegenwärtig geworden ist, daß kein Ereignis 
mehr denkbar ist, das nicht von diesem gott-menschlichen Lebensschicksal und der 
damit gegebenen Entscheidung betroffen wäre. Demgegenüber ist es sinnlos, einzelne 
Tatbestände in der Welt zu isolieren, um sie dann als isolierte Vorgänge oder Er- 
eignisse neutral zu werten, denn im Leben gibt es das nicht, und auch das isolierte 
Individuum existiert nur in der Phantasie gewisser Metaphysiker oder Philosophen. 
So muß denn auch die Schöpfung unter ihrem Haupte Christus als eine in sich zusam- 
menhängende geschichtliche Welt verstanden werden, in der jedes Element, mag es 
noch so materiell gebunden sein, in Beziehung steht zum Ganzen, d. h. aber zur per- 
sonalen Freiheit des Menschen und damit zur Entscheidung für oder gegen Christus, 
als dem zentralen Ereignis und der entscheidenden Macht in der weltumspannenden 
Geschichte. 

Das bedeutet zunächst, daß auch die Kirche nicht isoliert von der gesamten Schöp- 
fung gedacht werden kann. Sie ist eingesenkt wie das Saatkorn in der Erde, sie wirkt 
als solche kaum sichtbar wie der Sauerteig im Ganzen der Welt, und man kann ihre 
Gegenwart eigentlich an den Früchten ihres Wirkens erkennen, daran, daß der 
Raum von Freiheit, von Wahrheit, Liebe und Friede immer mehr vorhanden ist und 
sich im Leben der einzelnen und der Gemeinschaft auswirkt. Denn da, wo dieser 
Raum zu leuchten beginnt, offenbart sich der Bund Gottes mit den Menschen, kon- 
kret und geschichtlich ausgedrückt, die Vereinigung des Weges Christi zum Vater 
mit dem Weg der Menschen und zwar so, daß der Weg Christi als das Heilsgeheim- 
nis der Eucharistie wirklich gegenwärtig wird im realen und nüchternen Weg des 
Christen in der Welt. Mit anderen Worten, der menschliche Weg, der mit aller Ver- 
antwortung durchschritten wird, d. h. unter Berücksichtigung aller für das Wohl der 
Gemeinschaft und des einzelnen notwendigen Schritte, verwandelt sich kraft der 



208 Robert Scherer 

eucharistischen Gegenwart zum Weg Christi in der Geschichte der Menschheit. Und 
das ist der Weg der Christen in der geschichtlichen Welt, der sich nicht a priori 
reglementieren läßt. Es ist nicht einmal so, daß man von jedem Schritt des einzelnen 
oder einer Gruppe mit Sicherheit sagen kann, daß er in jeder Hinsicht richtig sei. 
Weder besitzen wir die Wahrheit im ganzen, noch verfügen wir über Anfang und 
Ende unseres Lebens, als daß wir in der kurzen und verworrenen Spanne unseres in 
einer so verwickelten Welt verstrickten Lebens uns einer solchen Gewißheit erfreuen 
könnten. Gewiß glauben wir an die Gegenwart Christi und an die Wirklichkeit 
Gott-Vaters, zu dem wir heimkehren sollen, doch steht diese Heimkehr selbst außer- 
halb unserer Verfügungsgewalt; denn all unser Sinnen und Tun, so recht und wert- 
voll es auch sein mag, vermag aus sich selber nicht dieses letzte Lebensziel zu garan- 
tieren. Wohl aber vermag es, wenn es in der rechten Offenheit vollzogen wird und 
von der rechten Absicht geleitet ist, im Raum der eucharistischen Wirklichkeit in den 
Weg Christi verwandelt zu werden. Wenn wir also die Gegenwart des eucharisti- 
schen Geheimnisses in unserem Leben wahrmachen wollen, müssen wir uns der 
realen Tragweite dieser Gegenwart bewußt werden. Wir wollen darum in drei 
Punkten den Charakter dieser Gegenwart zu erläutern versuchen. Wir sprechen zu- 
erst von der eucharistischen Gegenwart als der Vorwegnahme des eschatologischen 
Mahles, zweitens von der eucharistischen Gegenwart als Todesgedächtnis und drit- 
tens von der eucharistischen Gegenwart als Gemeinschaftsmahl mit dem Herrn und 
untereinander. 

Eucharistische Gegenwart als Vorwegnahme des eschatologischen Mahles 

Es geht mir hier nicht darum, die dogmatischen Grundlagen für diese Glaubens- 
aussage zu entfalten. Darüber ist im Vorhergehenden genügend gesagt worden. Ich 
möchte vielmehr auf die ungeheure Spannweite dieser Glaubensaussage aufmerksam 
machen, die vom Anfang der Schöpfung bis zur endgültigen letzten Neuschöpfung 
der Welt reicht, d. h. bis zum Wiederkommen Christi, der alles zusammenfassen 
wird, um es seinem Vater zu Füßen zu legen. Die Achse, um die sich die Menschheits- 
geschichte in diesem zusammenfassenden Sinn dreht, ist Jesus Christus, der zugleich 
der Gipfel der ganzen Schöpfungsgeschichte ist. In Christus vollendet sich der Bund, 
der schon im Alten Testament zwischen Gott und den Menschen geschlossen wurde. 
Er vollendet sich in dem Sinn, als die Herrlichkeit Gottes immer mehr erstrahlt, in 
dem Sinn letzten Endes auch, als die Liebe Gottes oder die Liebe zwischen Vater 
und Sohn, der der Erste der ganzen Schöpfung ist, immer mächtiger wird. Diese 
Liebe, die nichts anderes ist als der Heilige Geist selber, hält diesen heiligen Bund 
durch die ganze Geschichte hindurch aufrecht, und eben dieser selbe Geist wird bei 
der Neuschöpfung der Vollender des Werkes Christi sein in dem Augenblick, da 
Christus mit der verwandelten Schöpfung hinter isich zum Vater zurückkehren wird. 
An diesem Tage wird das eschatologische Mahl Wirklichkeit sein, jene Gemeinschaft 
der Auserwählten und Seligen, um deretwillen Gott die Welt erschaffen hat. 

Wir sind daran gewohnt, dieses Ereignis als in ferner Zukunft liegend nicht recht 
zu realisieren. Kein Auge hat es gesehen, kein Ohr hat es vernommen... Das Un- 



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 209 

bestimmte und Ferne der Zukunft bleibt zwar immer ein starker Anreiz für unsere 
Phantasie. Es ist das große Reservoir all unserer Hoffnungen. Die Frommen über- 
tragen das auf die Zukunft des Jenseits. Es ist aber die Frage, ob Christus die Ge- 
genwart der Vorwegnahme des eschatologischen Mahles so verstanden wissen will. 
Eine Vorwegnahme ist schließlich nicht nur ein Hoffen auf etwas Zukünftiges, son- 
dern zugleich auch eine wirkliche Gegenwart. 

Freilich scheint vieles dafür zu sprechen, daß diese Vorwegnahme nur im Sinne 
eines Hoffens zu verstehen ist. Die nüchterne Wirklichkeit sieht nicht so aus, als 
gingen wir einer idealen Vollendung der Welt entgegen. Zwar gibt es viele gute 
menschliche Ansätze dazu, aber ebensowenig läßt sich leugnen, daß diese Ansätze 
zum Guten mit einer unheimlich stetigen Gewalt immer wieder verhindert, unter- 
drückt, gehemmt oder gar unmöglich gemacht werden. Die Gegenwart des Bösen in 
der Welt gehört zu den rätselhaftesten Phänomenen menschlichen Lebens und 
menschlicher Geschichte. Und wenn uns auch der Glaube hierfür den Grund er- 
schließt, so bleibt das Böse in seinen Wirkungen und in seinem Überhandnehmen für 
uns immer unheimlich und rätselhaft. Aber auch schon die Grenzen menschlichen 
Vermögens, menschlichen Lebens, vor allem auch die geschichtliche Begrenztheit 
unserer Einsicht, unseres Wissens und unserer Macht zwingen uns zur Anerkenntnis, 
daß der Glaube an einen gradlinigen Fortschritt in der Geschichte eine Illusion ist! 
Den besten Absichten und Bestrebungen des einzelnen Menschen setzen stärkere 
Mächte, dann auch schon Krankheit, Leid und Tod ein Ende. Das Kampffeld, auf 
dem Licht und Finsternis um die Herrschaft kämpfen, bleibt immerzu in Bewegung. 
Und zuweilen sieht es so aus, als drohe die Finsternis das Licht endgültig zu ver- 
drängen. Ist es da ein Wunder, wenn die Christen sehnsüchtig auf eine bessere Welt 
hoffen, wenn sie den jetzigen Zustand lediglich als einen Durchgang auffassen, und 
vielleicht sogar allen Ernstes geneigt sind, sich diesem Kampf bzw. dieser umstritte- 
nen und fragwürdigen Welt zu entziehen, obwohl sie es im Grunde nicht können, da 
der Kampf nicht nur außerhalb ihrer tobt, sondern genauso in ihnen selbst? 

Und doch glauben wir an die eucharistische Gegenwart als Vorwegnahme des 
eschatologischen Mahles. Wir glauben an die Gegenwart jenes göttlichen Bundes, 
der durch die Vereinigung Christi mit dem Menschen und durch diese Vereinigung 
hindurch die Schöpfung bereits miteinbezieht. Der Christ, der im Glauben an diese 
Vereinigung und im Vollzug der eucharistischen Gegenwart in der Kirche die Herr- 
lichkeit der Liebe Gottes durch sich hindurch strahlen läßt, zieht damit ein Stück 
Schöpfung, ein Stück Welt, in das Heilsgeschehen hinein, das bis in das kommende 
Reich am Tage der Vollendung reicht. In dieser eucharistischen Vergegenwärtigung 
vollzieht sich also nicht nur das Ereignis, daß wir, die Glieder Christi, in Christus 
aufgenommen werden, daß wir uns damit seinem Werk der Heilsverwirklichung 
einfugen; es wird vielmehr damit zugleich dieser göttliche Bund zu einer Kraft die 
in die Gemeinschaft der Menschen und selbst in die materielle Schöpfung hinaus- 
strahlt. Diese Ausstrahlung wird um so weiter reichen, je größer der geschichtliche 
Welthorizont des einzelnen ist. 

Wenn dem so ist, dann gibt es keine neutrale Welt mehr. Alles, was der Mensch 
schafft, alles, was er denkt und empfindet, steht entweder im Bann dieser göttlichen 



210 Robert Scher er 

Liebe und dieses göttlichen Lichtes, oder aber, es bleibt im Dunkel der Unentschie- 
denheit, ja der Finsternis jenes Machtbereiches, der gegen Gott ist. Gewiß läßt sich 
nicht immer leicht entscheiden, ob wir mit unseren Taten, mit unserem Denken auf 
der Seite des Lichtes stehen oder auf der der Finsternis. Unserem Glauben steht 
unentwegt unser Unglaube entgegen, der den andern zum Ärgernis wird. Sicher 
aber ist das Eine, daß alle Mühe, alle Arbeit, aller Kampf, der aus der Mitte der 
eucharistischen Gegenwart heraus geleistet wird, an der Unvergänglichkeit dieser 
selben Kraft teil hat und aus dieser Kraft heraus alle Vergänglichkeit überdauert. 
Wenn der Apostel.von den Toten sagt, ihre Werke folgen ihnen nach, dann ist 
damit nicht eine bildliche Redensart gemeint, sondern er denkt an die Realität einer 
gegenwärtigen geschichtlich inkarnierten Geist-Wirklichkeit, die nicht vergeht, son- 
dern in der Geschichte immerzu wirksam bleibt, so wie der Geist eines guten Vaters 
oder einer guten Mutter in den Kindern weiter wirksam bleiben mag. 

Es ist also nicht gleichgültig, was wir Christen in dieser Welt, in der Politik, in 
der Öffentlichkeit, im Beruf, in der Familie tun. Es gibt im absoluten Sinn keine 
neutrale Sphäre, was nicht heißt, daß es nicht relativ eigenständige Kultursachge- 
biete gibt. Diese Relativität bedingt aber geradezu die Einheit des Ganzen unter 
einem absoluten Punkt, der allerdings für uns im absoluten Geheimnis verhüllt 
bleibt. Was wir erfahren im Laufe unseres Lebens und im Laufe der Geschichte, ist 
die wachsende Offenbarung oder Verhüllung jenes Bundes, der Gott und Schöpfung, 
Christus und Menschheit zusammenhält. An die Gegenwart dieses Bundes zu glau- 
ben, seine Vollendung zu erhoffen, dazu gibt uns die wirkliche Liebe die Kraft, jene 
Liebe, die offen bleibt für den andern, für seine Nöte, für das, was geschehen muß, 
um die Eintracht und den Frieden im engsten Raum und soweit es- in unserer Macht 
liegt zu verwirklichen. Diese Liebe ist keine andere als die, die den Anfang der 
Schöpfung zusammenhält. Es handelt sich also nicht um eine nur jenseitige Wirklich- 
keit und Gegenwart, sondern um eine Wirklichkeit, die alles Irdische umfaßt und 
umgreift, die alles Vergangene und Zukünftige umspannt, um die eucharistische 
Gegenwart Christi, welche die Mitte ist allen Gotteslobes und aller Danksagung bis 
ans Ende der Zeiten und darüber hinaus. 

// 

Eucharistische Gegenwart als Todesgedächtnis 

Auch hier kommt es uns weniger darauf an, diesen Aspekt dogmatisch zu entfal- 
ten, als vielmehr zu zeigen, in welchem geistigen Raum die Glaubensaussage zu ver- 
stehen ist, daß wir in der Feier der Eucharistie der Gegenwart des Todes Christi 
gedenken, nämlich des Todes Christi am Kreuz, so sehr, daß dieses Geheimnis des 
Kreuzes für unser ganzes christliches Leben eine zentrale Stellung gewinnt. 

Daß Christus gestorben ist, bleibt ein besonderes Geheimnis, weil wir nicht ver- 
stehen können, wie Gott, auch wenn er in Menschengestalt erscheint, sein mensch- 
liches Leben dem Tode unterwirft. Der Tod Christi ist aber unlöslich verbunden mit 
seiner Auferstehung; es handelt sich beim Kreuzesereignis also um einen bloßen 
Durchgang durch den Tod, der zwar ein wirklicher Tod ist, an dem aber zugleich der 
Sieg über den Tod offenbar werden soll. 



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 211 

In einem andern Sinn scheint es jedoch zum Menschsein Christi zu gehören, daß 
er wie alle Menschen sterblich ist. Es gibt auf dieser Erde kein Leben ohne Tod, ja 
ohne dauerndes Sterben. Leben zeigt sich uns in seinem Werden und in seiner Ge- 
schichte immer nur als wachsendes und sterbendes zugleich. Es gehört zu den harten 
und unerbittlichen Realitäten unserer Lebenserfahrung, daß wir in unserer eigenen 
Lebensentfaltung immer zunehmender und schmerzlicher uns unserer Grenzen, 

unserer Unzulänglichkeiten, unseres Unvermögens und unserer Ohnmacht bewußt 
werden. Wir meinen damit nicht eine Erfahrung, die aus der Resignation heraus uns 
zuweilen überfällt, wir meinen nicht den Pessimismus jener, die immerzu jammern, 
daß doch alles vergänglich sei, daß es sich nicht lohne zu leben. Nein, wir denken an 
solche, die leben wollen und sich das Leben etwas kosten lassen, die mit all ihren 
Kräften sich dem Dienst am Leben der menschlichen Gesellschaft widmen, auch 
wenn sie wissen, daß jede Lebenszeit vergeht, daß alles seine Zeit hat, die deshalb 
aber nicht resignieren, sondern wirken, solange es Zeit ist; an solche, die um die 
Gegenwart des Todes wissen, ebenso aber auch um die Gegenwart dessen, was über 
den Tod hinaus im Leben weiter wirksam und gegenwärtig bleibt. Christus ist in eine 
solche Welt des Lebens und des Todes gekommen, er selber hat auf das hingewiesen, 
was von den Propheten her weiterlebte, obwohl sie längst tot waren. Er hat wie wir 
um den Tod gewußt als Realität, der gleichwohl nicht das letzte Wort hat in der 
Schöpfung, auch wenn die Sünde der ersten Menschen ihn verschuldet hat. Es bleibt 
die alles Einzelleben umgreifende lebendige Überlieferung der Menschheit, gespeist 
von der fortlebenden Gegenwart einer Unzahl von Generationen und Einzelleben 
und dem Fortleben ihrer Taten und Worte. Gewiß ist dies eine nicht ausreichende 
Antwort auf das Rätsel des immerzu auf uns zukommenden Todes im Leben. Aber 
wir sollten diesen Ansatz einer Antwort, wie er schon in Sokrates' Rede nach dem 
Richterspruch zum Ausdruck kommt, nicht gering schätzen, auch wenn noch viele 
Rätsel des Todes dunkel bleiben. 

Wenn wir nun das Todesgedächtnis feiern in der Eucharistie, meinen wir zwar 
auch die Gegenwart dieses Todes in und durch Christus, dieses Todes, der als Folge 
der Sünde ein für allemal in der Auferstehung überwunden wurde und damit unser 
Sterben mit in seine Auferstehung hineingenommen hat. Dem wäre auch so, wenn 
unser Herr eines natürlichen Todes gestorben wäre. Sein Tod wäre auch so ein für 
uns undurchdringliches Geheimnis. Aber das Leben Christi, der von sich gesagt hat, 
•ich bin das Leben", ist als ein menschliches gewaltsam durch die diesem Leben und 
der Wahrheit gegenüber verschlossenen Menschen zerstört worden. Seine Schergen 
haben ihn zur Ohnmacht erniedrigt, in die er sich, obwohl er Gott ist, hineingeschickt 
hat. Und diese Weise des Todes enthüllt uns mehr noch als die natürliche die Realität 
des Feindes des Lebens; wenn irgend einer das Leben in seinem vollendetsten Sinn 
gewollt hat, dann war es der Herr, dessen Aufgabe darin aufging, den Willen 
Gottes zu erfüllen, und zwar in einem Maße, wie es von keinem Sterblichen je er- 
reicht wurde. Dieses vollkommenste Leben nun wird vernichtet, zertreten, weil seine 
Feinde es nicht wollen, weil sie es hassen, und sollte es ihr eigenes Leben kosten. Der 
Tod Christi am Kreuz ist das große Zeichen von Kampf des Bösen gegen das Gute 
bis zur äußersten Vernichtung, er ist also das Zeichen einer Gegenwart zweier sich 



212 Robert Scher er 

widersprechender, sich ausschließender und bekämpfender Mächte, wobei die eine, 
die böse, geschichtlich über die gute siegt, wenn auch nur vorübergehend, bis der 
Herr über Leben und Tod den Bösen endgültig vernichtet. 

Aber ist dieses Schicksal, wenn wir von seinem göttlichen Geheimnis absehen, 
menschlich gesprochen denn so außerordentlich? Gibt es nicht den Fall des Sokrates, 
und gibt es heute nicht die millionenfache Liquidierung von solchen, die um ihres 
Einsatzes für die Wahrheit willen von den totalitären Machthabern immer wieder 
vernichtet werden, dazu noch abseits der Öffentlichkeit? In der Tat, so ist es. Aber 
eben dieses heutige Geschehen zeugt nur um so mehr von der fortlebenden Gegen- 
wart dieses immer wieder zum Himmel schreienden Ereignisses, daß die, die das 
wahre Leben hassen, es töten, ja, fast möchte man sagen, es vernichten, auslöschen 
müssen. Durch den göttlichen Bund der Schöpfung geht ein Riß, ein Sichselbstauf- 
heben des Geschöpfes in der Verneinung Gottes. Dieser Riß wäre ein unheilbarer 
geblieben, hätte Christus nicht diesen Tod des wahren Geschöpfes auf sich genom- 
men und so den Weg Gottes zu uns und von uns zu ihm wieder geöffnet, darin der 
Sinn der Erlösung liegt. 

Wahrhaftig, der Tod Christi ist gegenwärtig im Sterben seiner Jünger und Nach- 
folger. Darin liegt das Wesentliche des Christentums. Und doch ist nicht der Tod an 
sich etwas Erstrebenswertes oder das Sterben. Selbst unser Herr hat sich mit seiner 
ganzen menschlichen Natur dagegen gesträubt: •Herr, wenn es möglich ist, laß 
diesen Kelch an mir vorübergehen!" Überhaupt sind Tod und Sterben nicht etwas, 
worüber wir im eigentlichen Sinn verfügen könnten. Sie bilden unser Geschick, es 
bleibt uns nichts anderes übrig, als uns darein zu schicken, wenn wir vorher alles 
getan haben, was in unseren Kräften und Möglichkeiten liegt, uns davor zu schützen 
oder dagegen zu wehren. Es muß dies gesagt werden gegenüber einer kurzschlüssigen 
Kreuzestheologie, die von vornherein das Opfer im Sinne einer Selbstvernichtung 
als den einzigen Sinn des christlichen Lebens hinstellt und jedem Versuch gegenüber, 
dem positiven Lebenssinn der Schöpfungsordnung gerecht zu werden, immer nur das 
Kreuz sieht, ganz abgesehen davon, daß es, so wie die Dinge liegen, in dieser Welt, 
keinen einzigen positiven Dienst am Leben oder an der Welt gibt, ohne daß dafür 
immer auch der Preis der Selbstverleugnung gezahlt wird. Darum konnte der hl. 
Paulus schon auf das Beispiel des Stadions hinweisen, wo um eines vergänglichen 
Zieles willen ein Preis gezahlt wird. Natürlich sind alle Ziele dieser Welt vergäng- 
lich, unser ganzes Dasein untersteht dem Gesetz der Geschichtlichkeit und damit auch 
der Vergänglichkeit. Aber es gibt kein anderes Leben als dieses, durch das hindurch 
wir unser Heil wirken sollen. Auch das Leben in den Klöstern untersteht diesem 
Gesetz der Vergänglichkeit, genauso wie das der Christen in der Welt. Die Wege 
des Menschen sind alle mit Fragwürdigkeit belastet, auch die der edelsten und besten, 
und nichts erscheint dem Menschen verführerischer, als Gott auf dem Weg auserlese- 
ner selbstgewählter Opfer sich zu nähern. Damit aber verfällt der Mensch der Ver- 
suchung, über Gott zu verfügen, dadurch, daß er bestimmte Wege der Selbstent- 
sagung auf sich nimmt, ohne Rücksicht darauf, ob diese Wege ihm von Gott zugewie- 
sen sind. Diese Frage ist leichter zu klären in den Fällen schwerer Lebensschicksale, 
die unverschuldet dem einzelnen auferlegt sind. Noch fehlt uns eine Unterscheidungs- 



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 213 

lehre des christlichen Lebens für unsere Zeit, die für die Echtheit des Opferbegriffes 
empfindlicher geworden ist. 

Ein solches vom negativen Aspekt des Todes ausgehendes Verständnis der eucha- 
ristischen Gegenwart des Todes Christi wäre zum mindesten einseitig. Es würde die 
Heilsordnung auf den Kopf stellen, wollte man den Weg des sterblichen und ster- 
benden Menschen zum Mittelpunkt der Heilsgeschichte machen. Es würde dies auch 
die Kraft und die Möglichkeiten des einzelnen überfordern, der im individualisti- 
schen Sinn überschätzt würde. Das Wesen des Menschen liegt im Personalen. Das 
Personale im Menschen aber fügt sich zwangsläufig der Ordnung der Gemeinschaft 
ein, und nur in der größtmöglichen Harmonie von Person und Gemeinschaft wird 
der Sinn der Schöpfungsordnung und Schöpfungsgeschichte erfüllt. Die eucharistische 
Gegenwart des Kreuzweges Christi innerhalb unseres eigenen Todesweges hat also 
nicht den Sinn, das Opfer als solches über alles zu preisen, sondern an die Verwand- 
lung dieses vom Tode beschatteten Daseins zu glauben, das in seinem negativen und 
passiven Aspekt als ein Mitleiden mit Christus zu verstehen ist. Dieses Mitleiden mit 
Christus ist aber nur etwas Vorübergehendes, ein Durchgang. Er wird getragen von 
einem positiven Aspekt, von der Gegenwart des seit der Auferstehung verklärten 
Herrn, beim Vater im Himmel. Und im Aufleuchten des Weges Christi als des 
Weges der göttlichen Liebe, aus der Kraft des Heiligen Geistes, wird unser Lebens- 
und Leidensweg als Weg der Schöpfung ebenfalls schon jetzt ein Stück weit mitver- 
klärt. Jedes Tun des Menschen, das in und aus der Kraft der eucharistischen Gegen- 
wart den Bund Gottes mit den Menschen verwirklicht, d. h. transparentes Zeichen 
für die gegenwärtige göttliche Liebe wird, läßt die Schöpfung Gottes vom Menschen 
her gesehen zu ihrer Erfüllung kommen, auch wenn sie im Ganzen gesehen noch in 
Wehen liegt. Diese Geistgegenwart der Liebe Gottes in den christusverbundenen 
Menschen wird dieser Welt nicht mehr genommen werden, sie ist schon jetzt sichtbar 
für die, die mit den Augen des Glaubens sehen, und :sie wird allen offenbar werden 
am Tage des Gerichts. Der Ort, an dem dieses Geheimnis der eucharistischen Gegen- 
wart sichtbar wird, ist die Kirche, aber nicht nur die Amtskirche in ihrer hierarchi- 
schen Ordnung, sondern die Kirche aller gläubig Gesinnten und gläubig Tätigen, die 
unter vielfältigen Opfern daran arbeiten, das Antlitz dieser Welt im Sinne'der 
erlösten Schöpfungsordnung zu gestalten und zu verwandeln als gemeinsames Werk 
mit Gott, unserem Schöpfer und Erlöser; denn in die Antwort des Geschöpfes ist seit 
dem Nein der gefallenen Engel und der gefallenen Menschen ein störendes, ja zer- 
störendes Element in der Geschichte der Schöpfung eingegangen, das den Weg zu 
Gott in einen Weg von Gott weg immerfort zu verderben droht, so daß unser kon- 
kreter Weg zu Gott immerzu auch eine Rückkehr, eine Rückwendung vom Weg ist, 
der uns von Gott wegführen möchte. Alle rechte Aszese hat hierin ihre Wurzel und 
nicht in einem Vorwegnehmen des Todes, es sei denn als Durchgang. Denn den Tod 
können wir nur als ein Nichtseinsollendes empfinden und müssen ihn als unerbitt- 
liche Tatsache hinnehmen. Allerdings ist diese Umkehr oder Sinnesänderung vom 
Standpunkt der gefallenen Welt her gesehen etwas, das mit dem Sterben zu tun hat, 
mit der Verkürzung unseres Ichs und seiner Strebungen, niemals aber mit der Ver- 
nichtung unseres Selbst. Unser Selbst, wenn man dieses Selbst als die Herzmitte 



214 Robert Scherer 

unserer von Gott angesprochenen Person versteht, findet geradezu erst zu sich selbst, 
indem unser Ich sich losläßt, sich in der Haltung der Gelassenheit schwingen läßt bei 
aller Festigkeit und Leidenschaftlichkeit des Zugriffs der Welt gegenüber. Diese 
paradoxe Haltung des Christen ist nur möglich auf Grund der Geborgenheit seines 
Tuns und Lassens in der gottmenschlichen Partnerschaft dank der eucharistischen 
Gegenwart des Todes Christi als höchstem Akt der göttlichen Liebe. 

Denn nun müssen wir diesen Tod in seinem eigentlichen tieferen Sinn zu verstehen 
suchen. Bis jetzt sperrten wir uns nur dagegen, ihn als ein Leitmotiv unseres Lebens 
anzuerkennen, auch wenn wir ihn als mitbegleitenden Aspekt unseres Lebens nicht 
verleugnen konnten. Als solcher schien er uns menschlich gesprochen auch bei Chri- 
stus nichts Außergewöhnliches darzustellen, wenn wir vom darin verborgenen gött- 
lichen Mysterium absehen. Tatsächlich bliebe uns der Sinn des Todes Christi ohne 
dessen sakramentale Realität in der Eucharistie zwar ehr- und anbetungswürdig, 
aber doch auch fremd, wie ja auch unser menschliches Sterben uns immer fremd 
bleiben wird. 

Wenn der Herr, der uns die Speise des Brotes darreicht als seinen Leib, sowie den 
Kelch seines Blutes zur Vergebung der Sünden, uns heißt, eingedenk seiner davon zu 
essen und zu trinken, dann bedarf dieses Tun einer tieferen Besinnung, soll es wirk- 
lich mit dem Tod am Kreuz in Zusammenhang gebracht werden. Dieses Geheiß ist 
in der Tat das große Geheimnis für unser Leben. Denn indem der Herr uns essen 
und trinken heißt und wir seinem Gebote folgend dies tun, wird dieses in sich schon 
höchst sinnvolle Zeichen des Mahles in einem Ausmaß transparent, daß darin, und 
zwar in diesem ganzen Zeichen und seinem Vollzug, Christus selbst als der sich uns 
Hingebende gegenwärtig wird. Gerade der Tod Christi am Kreuz ist, abgesehen von 
der Auferstehung, die nachfolgen wird, viel mehr und hintergründiger als ein Tod, 
er ist ein äußerster gottmenschlicher Akt der Liebe, der sich über die eucharistische 
Mahlgemeinschaft gegenwärtig setzt, indem er dieses Mahl stiftet als Realität eines 
wirklichen Bundes der Liebe zwischen Gott und uns und damit auch zwischen uns 
untereinander. 

Das, was im Mahl dargereicht wird, ist, schon natürlich gesehen, etwas für uns 
Hingegebenes, Leben, das für uns vernichtet wurde. Darum bedient sich der Herr 
dieses uns so geläufigen und vielsagenden Zeichens, weil es berufen ist, eine Hingabe 
unvergleichlich höheren Ausmaßes gegenwärtig zu setzen kraft seines Wortes und 
seines Willens. Und so erst gewinnt das Kreuz für uns den richtigen Sinn eines Aktes 
göttlicher Liebe, der zugleich ein menschlicher Akt stellvertretender menschlicher 
Liebe ist, gibt von nun an der Antwort des Menschen auf seines Schöpfers Anruf die 
durch die Sünde verlorengegangene Sinnmitte wieder, und zwar in einer noch herr- 
licheren Form als bei der ersten Schöpfung des Menschen. Nicht Leben und nicht Tod 
sind von nun an maßgebend, sondern das Maß unserer mitschöpferischen Liebe, 
unseres Teilnehmendürfens am Erlösungswerk Christi im Sinn einer herrlicheren 
Wiederherstellung der Schöpfung. In dem Maß, als wir in dieser Liebe, durch diese 
Liebe und aus dieser Liebe leben, wird unser ganzes Leben transparent werden und 
die Welt um uns herum jenes Lichtes und jener Wärme teilhaftig werden, die von 
Gott kommen. 



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 215 

Es wird viel von Freiheit in der Welt gesprochen, von einer Freiheit, die es in 
Wirklichkeit kaum gibt. Die, welche die Macht besitzen, wissen das und setzen sich 
oft über die Freiheit und das Gewissen der einzelnen hinweg. Für diese Mächtigen 
der Erde, die sich allein die Freiheit vorbehalten, ist die Freiheit im Grunde nur 
Ungebundenheit zum Zwecke willkürlicher Herrschaft. Es gibt in Wirklichkeit 
Freiheit nur da, wo der Mensch im vollen Sinn zur Person wird, d. h. wo er sich im 
Anspruch durch die Welt und den Mitmenschen von Gott ansprechen läßt, wo er sich 
diesem göttlichen Anspruch, der immer Liebe ist, öffnet. Das tut er in der eucharisti- 
schen Vereinigung, da er sich dem höchsten Akt freier Hingabe des Gottmenschen 
einfügt und in diesem Akt der Einfügung seiner selbst alles einbezieht an mitmensch- 
lichen Bindungen, an Weltverantwortung, die ihm aus seinen Bindungen den Welt- 
aufgaben gegenüber erwächst. Es gibt für den Christen keine nur rein kirchliche 
Existenz, diese schließt vielmehr seinen ganzen Welthorizont ein. Es gibt keinen Akt 
der Hingabe an Christus jenseits dieser Welt, und selbst am Ende der Zeiten soll die 
Welt als eine neue und verwandelte unter Christi Herrschaft, als eine Gotteswelt, 
der Raum sein, in dem die Seligen Gott anbeten werden. 

/// 

A. Eucharistische Gegenwart als Vereinigung mit dem Herrn 

Durch Christus, mit Christus und in Christus, das ist unser Weg zum Vater. Es 
gibt keinen andern Weg. Alle religiösen Wege der Menschheit sind Irrwege und 
führen zur frommen Kultur unseres Ich, wenn sie sich nicht letzten Endes als religiöser 
Weg im sich uns erschließenden Wege Gottes enthüllen. Christus ist unser erster 
großer Bruder, der uns vorangeht auf dem Wege zum Vater; nur in seinem Geiste 
vermögen wir, Ihm zu folgen. Dieses Ereignis der Vereinigung mit Christus im 
Nachvollzug seines Sterbens und seiner Auferstehung vollzieht sich in einem bestimm- 
ten Raum, jedoch nicht in einem rein geistigen, sondern in einem unserer Existenz- 
weise angemessenen Raum, in der sakramentalen Welt der Kirche. 

Dieses Sein in Christus in der sakramentalen Gestalt macht den Raum der Kirche 
aus, so daß die Kirche nichts anderes ist als das große Sakrament der Christus-Ver- 
bundenheit. Die einzelnen Sakramente bedeuten der Kirche gegenüber nur Differen- 
zierungen des einen großen Sakramentes, der Eucharistie, in Bezug auf die elemen- 
taren Ereignisse des menschlichen Lebens, wie die Taufe nach der Geburt, die Fir- 
mung nach dem Reifealter, die Ehe für den Lebensbund, die Letzte Ölung für die 
Kranken, das Sakrament der Buße für die Schuld und das Sakrament der Priester- 
weihe im Dienst der eucharistischen Gemeinschaft, so daß das ganze Menschenleben 
in den sakramentalen Organismus der Kirche eingefangen ist. Die Bedeutung des 
Sakramentalen liegt darin, daß das, was unter den jeweiligen Zeichen der einzelnen 
Sakramente sich ereignet, auch konkret geschichtlich vollzogen werden muß. Die 
Gegenwart der Christus-Verbundenheit kann nicht etwas rein Geistiges bleiben, 
wenn auch der Geist Christi, der Heilige Geist, diese Verbundenheit bewirkt. Sie 
muß sich im Leben und im Werk der Glieder Christi sichtbar auswirken. Die Kirche 
ist nicht eine unsichtbare. Alle Versuche einer reinen Geistkirche sind als häretisch 
verworfen worden. Freilich beschränkt sich die Kirche nicht auf die Sichtbarkeit der 



216 Robert Scherer 

Werke ihrer Gläubigen. In der Frühkirche erkannte man die Christen daran, wie sie 
einander liebten. Die christliche Verwandlung unserer gesamten Weltbezüge im Sinne 
der Schöpfungsgeschichte gehört mit zur sichtbaren Kirche. In diesem Sinn gehören 
auch jene zu Christus, die, wenn sie auch nicht zur rechtlichen Gemeinschaft der 
Kirche gehören, ihrer Gesinnung und ihren Taten nach vom Geist Christi beseelt 
sind, auch wenn sie selbst davon nichts wissen. Die Gegenwart des Heilswirkens 
Christi muß sich immer auch geschichtlich erfahrbar auswirken, soll die Glaubens- 
wirklichkeit nicht zu einer bloßen supranaturalistischen Ideologie herabsinken. In- 
sofern wird es immer schwer sein, die äußeren Grenzen der Kirche abzustecken, 
denn die juridischen Grenzen decken sich nicht mit dem wirklichen seinsmäßigen 
Bereich der Kirche der Christusverbundenen. 

Entscheidend an dem kirche-stiftendenRaum oder Feld der eucharistischen Gegen- 
wart Christi in der Welt ist die verwandelnde Kraft dieses Ereignisses. Es ist, als ob 
die Schöpfung dank dieses Ereignisses nicht nur einen neuen Impuls, sondern ein 
qualitativ neues Ziel erhalten hätte. Denn nicht mehr eine nur natürliche Vollendung 
der Schöpfung ist jetzt das letzte Ziel des Menschen und der Geschichte • darin mag 
der Nichtchrist mit dem Christen konkurrieren •, sondern die letzte Offenbarung 
Christi als Haupt einer neuen Schöpfung. Das ist der neue Sinn der Welt, der sakra- 
mental schon gegenwärtig gesetzt wird in der Kirche, indes mit dem doppelten Ant- 
litz dieses Zeichens als eines Anzeigenden und eines Hinweisenden. Das Anzeigende 
des sakramentalen Zeichens bezieht sich auf die geschichtliche Weise der gegenwärti- 
gen Auswirkung der eucharistischen Gegenwart, die ihrer geschichtlichen Gestalt ent- 
sprechend nur unvollkommen sein kann. Wir sind immer nur auf dem Wege zu Gott 
mit all unserem Mühen und Streben, das gilt vom einzelnen und von den Gruppen 
mit ihrem besonderen und begrenzten Auftrag, das gilt aber auch von der Kirche im 
ganzen, die im Stande der Pilgerschaft sich befindet. Gewiß werden einzelne ihrer 
Vertreter immer wieder von den Visionen des vollendeten Reiches versucht, und 
solche Versuchungen wirken sich leicht bis in die Theologie aus, noch mehr in ihrer 
Weise zu regieren. 

Das Hinweisende des sakramentalen Zeichens bezieht sich auf das Kommende in 
der Endzeit und läßt uns Christen als Menschen erscheinen, die Ausschau halten nach 
Gott, die auf das Kommen des Herrn warten. So fühlen sich die Christen keineswegs 
als eine Partei, als eine sich abschließende und von den andern abgrenzende Ge- 
meinschaft. Sie wissen sich bei aller kirchlichen Gebundenheit offen im Bewußtsein 
dessen, daß die Herrschaft Christi erst am Kommen ist, daß noch nicht offenbar 
geworden ist, wie groß die Herrlichkeit seines Reiches ist. 

Das heißt auf unser Leben übertragen, daß eucharistische Frömmigkeit ihrem 
Wesen nach apostolisch ist, nicht in dem Sinn, wie Parteieiferer die andern außer- 
halb der Partei zu überreden oder mit mehr oder weniger sanfter Gewalt unter ihr 
Joch hineinzuzwingen versuchen. Das Apostolat im Sinne des Herrn ist ein Zeugnis- 
geben von seiner Herrlichkeit, ein Aufleuchtenlassen jener inneren Glut des Her- 
zens, die aus der Flamme des Herzens Jesu genährt wird, aus jener in uns gegen- 
wärtigen und waltenden Liebe des Herrn. Nur dürfen das nicht bloß Worte sein, es 
muß die Kraft der heiligen Mahlgemeinschaft real wirksam werden, und das nicht 



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 217 

nur im sakralen Raum der Kirche, sondern draußen in der Welt, in unserem kon- 
kreten Lebensraum. In diesem Sinn entläßt uns die Kirche am Schluß einer jeden 
heiligen Messe durch den Mund des Priesters in die Welt hinaus, in unsere Familie, 
in den Kreis unserer Arbeit, in die Öffentlichkeit. Dort ist das Erdreich, in das das 
Samenkorn eingesenkt werden soll, damit es sterbe und Frucht trage. Wie ein Sauer- 
teig sollen wir hineingemengt werden in diese Welt, um zu wirken. Die eucharisti- 
sche Gegenwart Christi hört nicht an den Toren der Kirche auf, sie drängt durch uns 
hinaus bis in die letzten Winkel der Erde, auf daß alles Ihm Untertan sei, alles von 
Seiner Liebe erfaßt werde. 

B. Eucharistische Gegenwart in der Gemeinschaft untereinander 

Wenn wir hier von Gemeinschaft untereinander sprechen, dann ist das keine 
romantische Angelegenheit, sondern etwas ungemein Nüchternes, daran wir nicht 
nur Freude haben, sondern uns unser Leben lang wundreiben. Die Gemeinschaft, die 
unter den sakramentalen Zeichen gemeint ist, lebt zwar schon von der Wurzel her 
real, sie ist aber noch nicht vollendet, geschweige denn vollkommen. Es ist doch so, 
daß wir uns in frommer Stimmung auf Katholikentagen, in einem schönen Hochamt, 
gern in der großen Gemeinschaft aufgehoben fühlen. Solche Gefühle halten, wie wir 
aus Erfahrung wissen, der Wirklichkeit gegenüber nicht stand. Und selbst die Ge- 
meinschaft in den Klöstern sieht nicht immer so ideal aus, wie manche sie ersehnen. 
Schon unter den Aposteln gab es Dissonanzen, obgleich sie dem Herrn sehr nahe- 
standen. 

Bleiben wir aber bei den Gemeinschaftsformen in der Welt. Da gibt es das Zu- 
hause, das Miteinander- oder Auseinanderleben der Eltern, das spannungsreiche 
Feld zwischen den Generationen, zwischen Eltern und Kindern, der Jugend unter- 
einander, die Gemeinschaft der Schule, der Kameradschaft, der Lehrzeit in einem 
Betrieb, die Betriebsgemeinschaft, das Verhältnis von Arbeitgebern und Arbeitneh- 
mern, die Werkgemeinschaft, die Öffentlichkeit, das kommunale Leben, das politi- 
sche Leben usw. usw., ein Vielfaches von ineinandergreifenden Gemeinschaften, um 
deren friedlichem Zusammenleben willen die Besten sich immerfort Gedanken ma- 
chen und Lösungswege anregen und versuchen, die viel Kraft kosten und uns nie zur 
Ruhe kommen lassen. Die Geschichte der Politik, des sozialen Lebens und der Wirt- 
schaft, aber auch die Geschichte der Technik und aller Wissenschaften, die in ihren 
Diensten stehen, geben Zeugnis von der gigantischen Weltaufgabe der Menschheit, 
an der ein jeder im engsten Kreis seines Arbeitsbereiches mitbeteiligt ist. Daß es 
keine christlichen Patentlösungen auf diesen Gebieten der Weltgestaltung und Welt- 
beherrschung gibt, darf uns nicht entmutigen. Der echte Wettbewerb zwischen den 
geschichtlichen und darum partiellen Lösungen ist unser christlich-menschlicher Bei- 
trag, den wir leisten können. Er wird wie die einzelnen Körner zu einem Brot ver- 
wandelt werden. 

All dieses Tun erhält seinen nächstliegenden Sinn darin, das Zusammenleben der 
Menschen in einem Frieden zu ordnen, der jedem den ihm zur Vervollkommnung 
seiner Person notwendigen Freiheitsraum läßt oder überhaupt erst schenkt. Je mehr 
die Völker zusammenarbeiten, statt sich gegenseitig zu unterdrücken, desto eher mag 



218 Robert Sdierer 

es gelingen, eine Form der Gesellschaft und der Wirtschaft zu finden, die diesem 
Ziele näherkommt. Je mehr die einzelnen Völker, Gruppen und auch die Einzelmen- 
schen sich isolieren, um nur ihrem eigenen Wohl zu leben, desto schwieriger wird es 
sein, dieses Ziel des Friedens zu erreichen. Eines jedenfalls ist Tatsache: wo auch 
immer wir stehen, es liegt in unserer Macht, unser Leben so zu führen, daß es ent- 
weder gemeinschaftsstiftend oder gemeinschaftsstörend wirkt. Etwas Neutrales 
dazwischen gibt es nicht. Wir mögen uns über die Auswirkungen unserer Lebens- 
führung täuschen, doch läßt sich nicht leugnen, daß wenn wir uns dem Aufbau echter 
Gemeinschaft durch unser individualistisches Verhalten in den Weg stellen, wir 
Unfrieden stiften, und wenn wir uns personal der echten Gemeinschaft öffnen, 
indem wir uns selbst transparent machen für das Werk des Wahren und Guten, jener 
Friede um uns wachsen kann, der der Gemeinschaft den ihr entsprechenden Raum 
gibt. An diesem Gesetz ist nicht zu rütteln, und es gibt nichts, was nicht diesem 
Dienst am Menschen untergeordnet werden könnte. Alle Arbeit, alle Berufe, sind 
ihrem ursprünglichen Sinn nach diesem einen Ziel zugeordnet. Es gibt keinerlei Sach- 
gebiete, die sich ihrem Bezug zum Menschen entziehen dürfen. Wo dies geschieht, 
entziehen sie sich der Verfügungsgewalt des Menschen und werden ihm zum Ver- 
hängnis. 

Freilich kann ebensogut alles diesem Dienst entzogen oder gar gegen diesen Dienst 
gebraucht werden: Macht, Besitz, Wissen, Technik und selbst die Kultur, wenn sie 
herausgenommen werden aus ihrer Dienstfunktion gegenüber dem Menschen. Es ist 
eigentlich banal, dies zu sagen, weil wir dies als etwas Alltägliches beobachten. Und 
weil solches geschäftige Treiben nicht mehr dem wahren Menschen zugeordnet ist, 
sondern den tyrannischen Herrschern, den von der Herrschaft des Geldes Besessenen, 
den von Ruhmsucht blinden Wissenschaftlern und Technikern, den bloßen Ge- 
nießern des Lebens, darum hat das Wort Welt im religiösen Bereich einen üblen 
Klang. Die böse Welt muß man sich selber überlassen, so reden die Frommen. Das 
ist aber nicht christlich gedacht. Sicher ist nicht eitel Friede auf dieser Welt, und der 
Herr selbst hat seinen Jüngern gesagt, er sei nicht gekommen, Frieden zu bringen, 
sondern das Schwert, das die Geister scheidet. Der Friede wird für uns immer nur 
wie ein Ansatz bleiben. In seiner Vollkommenheit gehört er der neuen Erde an. Er 
muß aber mit allen Mitteln und mit großer Anstrengung gewollt und so weit als 
möglich realisiert werden. Weil er ansatzweise immer wieder gegenwärtig ist, wer- 
den die Bösen ihn auch immer wieder bekämpfen, weil sie mit sich selbst uneins sind. 
Wenn wir also dem Frieden in der Gemeinschaft zu dienen streben, in der Familie, 
im Betrieb, in der Politik, so heißt das weder, daß wir alles hinnehmen, noch uns 
alles gefallen lassen; denn der wahre Friede kostet immer einen harten und aus- 
dauernden Kampf gegen die sich verschließenden Mächte um uns und in uns selbst. 
Wir werden nie wissen, ob unserem Bemühen der ersehnte Erfolg beschieden wird, 
wir dürfen aber gewiß sein, daß all unsere Arbeit in dieser Richtung einbezogen ist 
in die Reichweite der eucharistischen Gegenwart, und mag die Arbeit, der wir uns 
hingeben, noch so unscheinbar und bescheiden sein. Sie füllt den größten Teil 
unseres Tageslaufes aus, weil so viele davon leben müssen; und darum wünschten 
wir Laien, daß ihrer als einem christlichen Auftrag in der Verkündigung mit mehr 



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 219 

Verständnis und mit mehr Liebe gedacht würde, kann sie doch eine Form tätigen 
Gebetes sein, indem sie dank der eucharistischen Verwandlungskraft in Gottes Werk 
einbezogen wird. 

Je höher der Einsatz und die Verantwortung des einzelnen im Arbeitsprozeß der 
Gesellschaft stehen, um so mehr muß er sich bemühen, sachlich seiner Aufgabe nach- 
zukommen, um so mutiger muß er eingreifen, wenn er merkt, daß das Gefüge der 
Arbeitsleistungen nicht auf das Wohl des Ganzen gerichtet ist, und er muß das um 
so mehr tun, als er feststellt, daß gemeinschaftszerstörende Interessen mit im Spiele 
sind. Jeder, der aus Erfahrung weiß, welche unterirdischen Kämpfe im öffentlichen 
Leben, in der Politik, in den Betrieben geführt werden, weiß auch, wie viel mensch- 
liche Kraft eingesetzt werden muß, um das Beste zu erhalten und zu fördern. Ist das 
aber nicht die alltägliche Form, in der das christliche Gewissen und die christliche 
Liebe sich unaufhaltsam zu bewähren haben? Weiß der Klerus genug von der Last, 
die den christlichen Laien aufgebürdet ist, von den schlaflosen Nächten, die so viele 
Verantwortliche an Führungsstellen quälen, weil die Gewissensnot sie nicht losläßt? 
Diese Not wäre ihnen fremd, wenn sie sich nicht von der Sendung Christi getrieben 
wüßten, von dem inneren Auftrag der Verwandlung dieser Welt, wie sie nun einmal 
ist, und aus der uns der Herr nicht herausnehmen wollte. Das Exerzitium für diese 
Art des Lebens, das doch das der allermeisten Menschen ist, wurde noch nicht 
geschrieben. Und doch entspringt es genauso wie das der Mönche und Ordensleute 
an der Quelle der Eucharistie. Alle Arbeit an der Menschengemeinschaft dient der 
Verwandlung der Erdstoffe in die materielle und geistige Speise für das große Mahl, 
zu dem die Menschheit geladen ist. Der Hunger ist groß und die Not unübersehbar. 
Unser Gebet ist kurz, aber der Herr hat es uns in den Mund gelegt: Herr, gib uns 
heute unser tägliches Brot! Er gibt sich uns selber zur Speise hin, auf daß wir stark 
seien zur Arbeit für sein Reich und in seinem Geiste wirken. 




