206 Robert Scherer

So gewinnen wir aus der Betrachtung der Eucharistie eine tiefe Einsicht in unseren
christlichen Weltauftrag. Wir sollen und kénnen nicht nur unsere Seele retten. Die-
ser Seele ist der Leib verbunden und durch den Leib die Welt und die Gemeinschaft
der Menschen. Uber alles aber, was uns durch den Leib anvertraut ist, zu verfiigen,
es in Liebe und Herrscherlichkeit zur Ordnung und Schonheit zu gestalten, es der
Herrlichkeit Gottes entgegenzufiihren, das ist die Ehre, die uns von Gott zuteil
wurde. Die Christenheit muf} einsehen, dafl die weltlose Vertikale einer mifiver-
standenen christlichen Frommigkeit ergdnzt und vollendet werden muff durch die
Horizontale, die blofle Hinwendung zu Gott durch die christliche Einverleibung der
Welt. Die heilige Eucharistie ist das spezifische Sakrament dieser welthaften From-
migkeit. Darum handelt es sich bei dieser welthaften Frommigkeit nicht um eine
theologische Lieblingsidee, die man mehr oder weniger interessant finden kann —-
nicht um ein Wahlfach, in dem man nicht geprift wird. Es geht hier vielmehr um
das eigentlich Christliche, um die Durchsetzung der Inkarnation und der Eucha-
ristie in der konkreten Wirklichkeit des Lebens und der Geschichte.

Wenn der grofie Miinchener Weltkongref der katholischen Christenheit das Ge-
heimnis der heiligen Eucharistie in seiner ganzen Tiefe feiert und wiirdigt, dann
wird er reiche und vielfaltige Friichte bringen fiir die Kirche vnd fir die Welt.

Die Eucharistie und der Christ in der Welt

Von Robert Scherer, Freiburgi. Br.

Die Eucharistie war von jeher das zentrale Geheimnis unseres Glaubens, das am
starksten das praktische Leben in der Kirche bestimmt hat. In diesem Sinn ist es von
den Theologen immer wieder gepriesen worden. Nun gehort es zu den psycholo-
gischen Erfahrungen des Menschen, dafl die Dinge, die als hochste Werte dargestellt’
und gepriesen werden, in der Wirklichkeit des Lebens oft wenig Gewicht haben.
Denken wir an das Licht, ohne das es weder Leben noch Erkenntnis gibt. Wie selbst-
verstindlich nehmen wir dieses Phinomen, und wie wenig machen sich die Menschen
dartiber Gedanken.

Es kommt ein Zweites hinzu. Wenn die Theologen von der Gegenwart der Eucha-
ristie in der Kirche reden, dann denken sie spontan und zunichst an den inneren
Raum der Kirche. Mit Recht ist dort der privilegierte Ort zu suchen, an dem sich das
Heilswirken Christi vergegenwartigt. Die Gefahr solcher Sicht aber liegt darin, die
Wirklichkeit der eucharistischen Gegenwart zu verkiirzen und damit das christliche
Leben ungerechtfertigterweise in einen rein sakramentalen Raum zu bannen. Der
tibrige weltliche Raum, innerhalb dessen sich die christliche Existenz zu entfalten hat,
bleibt diesem Sakralen entzogen, so daf der Christ in der Welt faktisch in zwei
Welten lebt oder zumindest das schizophrene Gefiihl hat, als Christ mit zwei Welten
fertig werden zu miissen. Die eine Welt wird dann als die firr das iibernatiirliche



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 207

Heil unwesentliche Welt dargestellt oder gar als die bose Welt, von der man sich
fernhalten soll. Allerhdchstens 148t man sie als Wartesaal Gottes gelten. Die wirk-
liche andere Welt ist dann die iibernatiirliche.

Diese Auffassung ist fiir jeden, der seine Berufung als Christ in der Welt ernst
nimmt und im Bewufltsein lebt, dafl alles, was Gott geschaffen hat, auch Christus
unterworfen ist, untragbar. Sie bedeutet zudem eine unberechtigte Einziunung des
Herrschaftsbereiches Gottes auf den sakralen Raum, wihrend in Wirklichkeit Chri-
stus auf Grund seiner Stellung in der Heilsgeschichte nicht nur der Herr der kos-
mischen Welt, sonden der ganzen Geschichte ist, d. h. aber, des Lebens eines jeden
einzelnen von uns bis in alle Einzelheiten seines Schicksals hinein, aller Geschlechter,
Vilker und Rassen. Seltsamerweise wird dieser Gesichtspunkt geschen, wenn von
der Allgegenwart Gottes die Rede ist. Darum ist auf dem Boden selbst der aufler-
christlichen Mystik diese Wahrheit sowohl anerkannt, als auch immer wieder gelebt
worden. Wenn sie manchen Irrungen und Ubertreibungen anheimfiel, so liegt es
sicherlich nur daran, dafl Gott auferhalb des Christentums nicht real und konkret
verstanden werden kann, und zwar aus dem einfachen Grund, weil es vom Menschen
zu Gott keinen anderen Weg gibt als den Weg Gottes zu den Menschen. Dieser
Weg Gottes zu den Menschen aber ist das Erscheinen Gottes in Menschengestalt, das
Leben, Sterben und Auferstehen Christi, das in der Geschichte der Menschheit durch
das eucharistische Geheimnis so konkret gegenwiértig geworden ist, dal kein Ereignis
mehr denkbar ist, das nicht von diesem gott-menschlichen Lebensschicksal und der
damit gegebenen Entscheidung betroffen wire. Demgegeniiber ist es sinnlos, einzélne
Tatbestinde in der Welt zu isolieren, um sie dann als isolierte Vorginge oder Er-
eignisse neutral zu werten, denn im Leben gibt es das nicht, und auch das isolierte
Individuum existiert nur in der Phantasie gewisser Metaphysiker oder Philosophen.
So muf} denn auch die Schopfung unter ihrem Haupte Christus als eine in sich zusam-
menhéngende geschichtliche Welt verstanden werden, in der jedes Element, mag es
noch so materiell gebunden sein, in Beziehung steht zum Ganzen, d. h. aber zur per-
sonalen Freiheit des Menschen und damit zur Entscheidung fiir oder gegen Christus,

als dem zentralen Ereignis und der entscheidenden Macht in der weltumspannenden
Geschichte.

Das bedeutet zunachst, dafl auch die Kirche nicht isoliert von der gesamten Schop-
fung gedacht werden kann. Sie ist eingesenkt wie das Saatkorn in der Erde, sie wirkt
als solche kaum sichtbar wie der Sauerteig im Ganzen der Welt, und man kann ihre
Gegenwart eigentlich an den Friichten ihres Wirkens erkennen, daran, dafl der
Raum von Freiheit, von Wahrheit, Liebe und Friede immer mehr vorhanden ist und
sich im Leben der einzelnen und der Gemeinschaft auswirkt. Denn da, wo dieser
Raum zu leuchten beginnt, offenbart sich der Bund Gottes mit den Menschen, kon-
kret und geschichtlich ausgedriickt, die Vereinigung des Weges Christi zum Vater
mit dem Weg der Menschen und zwar so, dafl der Weg Christi als das Heilsgeheim-
nis der Eucharistie wirklich gegenwértig wird im realen und niichternen Weg des
Christen in der Welt. Mit anderen Worten, der menschliche Weg, der mit aller Ver-
antwortung durchschritten wird, d. h. unter Beriicksichtigung aller fiir das Wohl der
Gemeinschaft und des einzelnen notwendigen Schritte, verwandelt sich kraft der



208 . Robert Scherer

cucharistischen Gegenwart zum Weg Christi in der Geschichte der Menschheit. Und
das ist der Weg der Christen in der geschichtlichen Welt, der sich nicht a priori
reglementieren 1aBt. Es ist nicht einmal so, dafl man von jedem Schritt des einzelnen
oder einer Gruppe mit Sicherheit sagen kann, dafl er in jeder Hinsicht richtig sei.
Weder besitzen wir die Wahrheit im ganzen, noch verfiigen wir iiber Anfang und
Ende unseres Lebens, als dafl wir in der kurzen und verworrenen Spanne unseres in
einer so verwickelten Welt verstrickten Lebens uns einer solchen Gewifiheit erfreuen
konnten. Gewify glauben wir an die Gegenwart Christi und an die Wirklichkeit
Gott-Vaters, zu dem wir heimkehren sollen, doch steht diese Heimkehr selbst aufler-
halb unserer Verfiigungsgewalt; denn all unser Sinnen und Tun, so recht und wert-
voll es auch sein mag, vermag aus sich selber nicht dieses letzte Lebensziel zu garan-
tieren. Wohl aber vermag es, wenn es in der rechten Offenheit vollzogen wird und
von der rechten Absicht geleitet ist, im Raum der eucharistischen Wirklichkeit in den
Weg Christi verwandelt zu werden. Wenn wir also die Gegenwart des eucharisti-
schen Geheimnisses in unserem Leben wahrmachen wollen, miissen wir uns der
realen Tragweite dieser Gegenwart bewuflt werden. Wir wollen darum in drei
Punkten den Charakter dieser Gegenwart zu erldutern versuchen. Wir sprechen zu-
erst von der eucharistischen Gegenwart als der Vorwegnahme des eschatologischen
Mahles, zweitens von der eucharistischen Gegenwart als Todesgedichtnis und drit-
tens von der eucharistischen Gegenwart als Gemeinschaftsmahl mit dem Herrn und
untereinander.

I
Eucharistische Gegenwart als Uorwegnahme des eschatologischen Mahles

Es geht mir hier nicht darum, die dogmatischen Grundlagen fir diese Glaubens-
aussage zu entfalten. Dariiber ist im Vorhergehenden geniigend gesagt worden. Ich
mochte vielmehr auf die ungeheure Spannweite dieser Glaubensaussage aufmerksam
machen, die vom Anfang der Schopfung bis zur endgiiltigen letzten Neuschopfung
der Welt reicht, d. h. bis zum Wiederkommen Christi, der alles zusammenfassen
wird, um es seinem Vater zu Filen zu legen. Die Achse, um die sich die Menschheits-
geschichte in diesem zusammenfassenden Sinn dreht, ist Jesus Christus, der zugleich
der Gipfel der ganzen Schopfungsgeschichte ist. In Christus vollendet sich der Bund,
der schon im Alten Testament zwischen Gott und den Menschen geschlossen wurde.
Er vollendet sich in dem Sinn, als die Herrlichkeit Gottes immer mehr erstrahlt, in
dem Sinn letzten Endes auch, als die Liebe Gottes oder die Liebe zwischen Vater
und Sohn, der der Erste der ganzen Schopfung ist, immer machtiger wird. Diese
Liebe, die nichts anderes ist als der Heilige Geist selber, hilt diesen heiligen Bund
durch die ganze Geschichte hindurch aufrecht, und eben dieser selbe Geist wird bei
der Neuschépfung der Vollender des Werkes Christi sein in dem Augenblick, da
Christus mit der verwandelten Schopfung hinter sich zum Vater zuriickkehren wird.
An diesem Tage wird das eschatologische Mahl Wirklichkeit sein, jene Gemeinschaft
der Auserwahlten und Seligen, um deretwillen Gott die Welt erschaffen hat.

Wir sind daran gewohnt, dieses Ereignis als in ferner Zukunft liegend nicht recht
zu realisieren. Kein Auge hat es gesehen, kein Ohr hat es vernommen . .. Das Un-



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 209

bestimmte und Ferne der Zukunft bleibt zwar immer ein starker Anreiz fiir unsere
Phantasie. Es ist das grofle Réservoir all unserer Hoffnungen. Die Frommen iiber-
tragen das auf die Zukunft des Jenseits. Es ist aber die Frage, ob Christus die Ge-
genwart der Vorwegnahme des eschatologischen Mahles so verstanden wissen will.
Eine Vorwegnahme ist schlieBlich nicht nur ein Hoffen auf etwas Zukiinftiges, son-
dern zugleich auch eine wirkliche Gegenwart.

Freilich scheint vieles dafiir zn sprechen, dafl diese Vorwegnahme nur im Sinne
eines Hoffens zu verstehen ist. Die niichterne Wirklichkeit sieht nicht so aus, als
gingen wir einer idealen Vollendung der Welt entgegen. Zwar gibt es viele gute
menschliche Ansitze dazu, aber ebensowenig 14t sich leugnen, dafl diese Ansitze
zum Guten mit einer unheimlich stetigen Gewalt immer wieder verhindert, unter-
driickt, gehemmt oder gar unméglich gemacht werden. Die Gegenwart des Bdsen in
der Welt gehort zu den ritselhaftesten Phéinomenen menschlichen Lebens und
menschlicher Geschichte. Und wenn uns auch der Glaube hierfiir den Grund er-
schlieBt, so bleibt das Bose in seinen Wirkungen und in seinem Uberhandnehmen fiir
uns immer unheimlich und rétselhaft. Aber auch schon die Grenzen menschlichen
Vermégens, menschlichen Lebens, vor allem auch die geschichtliche Begrenztheit
unserer Einsicht, unseres Wissens und unserer Macht zwingen uns zur Anerkenntnis,
daf der Glaube an einen gradlinigen Fortschritt in der Geschichte eine Illusion ist.
Den besten Absichten und Bestrebungen des einzelnen Menschen setzen stirkere
Michte, dann auch schon Krankheit, Leid und Tod ein Ende. Das Kampffeld, auf
dem Licht und Finsternis um die Herrschaft kimpfen, bleibt immerzu in Bewegung.
Und zuweilen sieht es so aus, als drobe die Finsternis das Licht endgiltig zu ver-
dringen. Ist es da ein Wunder, wenn die Christen sehnsiichtig auf eine bessere Welt
hoffen, wenn sie den jetzigen Zustand lediglich als einen Durchgang auffassen, und
vielleicht sogar allen Ernstes geneigt sind, sich diesem Kampf bzw. dieser umstritte-
nen und fragwiirdigen Welt zu entziehen, obwohl sie es im Grunde nicht kénnen, da
der Kampf nicht nur auferhalb ihrer tobt, sondern genauso in ihnen selbst?

Und doch glauben wir an die eucharistische Gegenwart als Vorwegnahme des
eschatologischen Mahles. Wir glauben an die Gegenwart jenes gottlichen Bundes,
der durch die Vereinigung Christi mit dem Menschen und durch diese Vereinigung
hindurch die Schépfung bereits miteinbezieht. Der Christ, der im Glauben an diese
Vereinigung und im Vollzug der eucharistischen Gegenwart in der Kirche die Herr-
lichkeit der Liebe Gottes durch sich hindurch strahlen 14ft, zieht damit ein Stiick
Schépfung, ein Stiick Welt, in das Heilsgeschehen hinein, das bis in das kommende
Reich am Tage der Vollendung reicht. In dieser eucharistischen Vergegenwirtigung
vollzieht sich also nicht nur das Ereignis, dafl wir, die Glieder Christi, in Christus
aufgenommen werden, da wir uns damit seinem Werk der Heilsverwirklichung
cinfiigen; es wird vielmehr damit zugleich dieser gottliche Bund zu einer Kraft, die
in die Gemeinschaft der Menschen und selbst in die materielle Schopfung hinaus-

strahlt. Diese Ausstrahlung wird um so weiter reichen, je grofer der geschichtliche
Welthorizont des einzelnen ist.

Wenn dem so ist, dann gibt es keine neutrale Welt mehr. Alles, was der Mensch
schafft, alles, was er denkt und empfindet, steht entweder im Bann dieser gottlichen



210 Robert Scherer

Liebe und dieses gottlichen Lichtes, oder aber, es bleibt im Dunkel der Unentschie-
denheit, ja der Finsternis jenes Machtbereiches, der gegen Gott ist. Gewifl 1afit sich
nicht immer leicht entscheiden, ob wir mit unseren Taten, mit unserem Denken auf
der Seite des Lichtes stehen oder auf der der Finsternis. Unserem Glauben steht
unentwegt unser Unglaube entgegen, der den andern zum Argernis wird. Sicher
aber ist das Eine, dafl alle Miihe, alle Arbeit, aller Kampf, der aus der Mitte der
eucharistischen Gegenwart heraus geleistet wird, an der Unvergénglichkeit dieser
selben Kraft teil hat und aus dieser Kraft heraus alle Verginglichkeit iiberdanert.
Wenn der Apostel. von den Toten sagt, ihre Werke folgen ihnen nach, dann ist
damit nicht eine bildliche Redensart gemeint, sondern er denkt an die Realitit einer
gegenwirtigen geschichtlich inkarnierten Geist-Wirklichkeit, die nicht vergeht, son-
dern in der Geschichte immerzu wirksam bleibt, so wie der Geist eines guten Vaters
oder einer guten Mutter in den Kindern weiter wirksam bleiben mag.

Es ist also nicht gleichgiiltig, was wir Christen in dieser Welt, in der Politik, in
der Offentlichkeit, im Beruf, in der Familie tun. Es gibt im absoluten Sinn keine
neutrale Sphére, was nicht heifit, dafl es nicht relativ eigenstindige Kultursachge-
biete gibt. Diese Relativitit bedingt aber geradezu die Einheit des Ganzen unter
einem absoluten Punkt, der allerdings fiir uns im absoluten Geheimnis verhiillt
bleibt. Was wir erfahren im Laufe unseres Lebens und im Laufe der Geschichte, ist
die wachsende Offenbarung oder Verhiillung jenes Bundes, der Gott und Schopfung,
Christus und Menschheit zusammenhilt. An die Gegenwart dieses Bundes zu glau-
ben, seine Vollendung zu erhoffen, dazu gibt uns die wirkliche Liebe die Kraft, jene
Liebe, die offen bleibt fiir den andern, fiir seine Néte, fir das, was geschehen muf§,
um die Eintracht und den Frieden im engsten Raum und soweit es in unserer Macht
liegt zu verwirklichen. Diese Liebe ist keine andere als die, die den Anfang der
Schopfung zusammenhilt. Es handelt sich also nicht um eine nur jenseitige Wirklich-
keit und Gegenwart, sondern um eine Wirklichkeit, die alles Irdische umfaflt und
umgreift, die alles Vergangene und Zukiinftige umspannt, um die eucharistische
Gegenwart Christi, welche die Mitte ist allen Gotteslobes und aller Danksagung bis
ans Ende der Zeiten und dartiber hinaus.

11
Eucharistische Gegenwart als Todesgedichtnis

Auch hier kommt es uns weniger darauf an, diesen Aspekt dogmatisch zu entfal-
ten, als vielmehr zu zeigen, in welchem geistigen Raum die Glaubensaussage zu ver-
stehen ist, daf wir in der Feier der Eucharistie der Gegenwart des Todes Christi
gedenken, ndmlich des Todes Christi am Kreuz, so sehr, daf dieses Geheimnis des
Krenzes fur unser ganzes christliches Leben eine zentrale Stellung gewinnt.

Dafl Christus gestorben ist, bleibt ein besonderes Geheimnis, weil wir nicht ver-
stehen konnen, wie Gott, auch wenn er in Menschengestalt erscheint, sein mensch-
liches Leben dem Tode unterwirft. Der Tod Christi ist aber unléslich verbunden mit
seiner Anferstehung; es handelt sich beim Kreuzesereignis also um einen blofen
Durchgang durch den Tod, der zwar ein wirklicher Tod ist, an dem aber zugleich der
Sieg iiber den Tod offenbar werden soll.



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 211

In einem andern Sinn scheint es jedoch zum Menschsein Christi zu gehéren, dafl
er wie alle Menschen sterblich ist. Es gibt auf dieser Erde kein Leben ohne Tod, ja
ohne dauerndes Sterben. Leben zeigt sich uns in seinem Werden und in seiner Ge-
schichte immer nur als wachsendes und sterbendes zugleich. Es gehort zu den harten
und unerbittlichen Realitdten unserer Lebenserfahrung, dafl wir in unserer eigenen
Lebensentfaltung immer zunehmender und schmerzlicher uns unserer Grenzen,
unserer Unzulidnglichkeiten, unseres Unvermogens und unserer Ohnmacht bewufit
werden. Wir meinen damit nicht eine Erfahrung, die aus der Resignation heraus uns
zuweilen {berfallt, wir meinen nicht den Pessimismus jener, die immerzu jammern,
daf doch alles verginglich sei, daBl es sich nicht lohne zu leben. Nein, wir denken an
solche, die leben wollen und sich das Leben etwas kosten lassen, die mit all ihren
Kriften sich dem Dienst am Leben der menschlichen Gesellschaft widmen, auch
wenn sie wissen, dafl jede Lebenszeit vergeht, dafl alles seine Zeit hat, die deshalb
aber nicht resignieren, sondern wirken, solange es Zeit ist; an solche, die um die
Gegenwart des Todes wissen, ebenso aber auch um die Gegenwart dessen, was iiber
den Tod hinaus im Leben weiter wirksam und gegenwirtig bleibt. Christus ist in eine
solche Welt des Lebens und des Todes gekommen, er selber hat auf das hingewiesen,
was von den Propheten her weiterlebte, obwohl sie lingst tot waren. Er hat wie wir
um den Tod gewufit als Realitdt, der gleichwohl nicht das letzte Wort hat in der
Schépfung, auch wenn die Siinde der ersten Menschen ihn verschuldet hat. Es bleibt
die alles Einzelleben umgreifende lebendige Uberlieferung der Menschheit, gespeist
von der fortlebenden Gegenwart einer Unzahl von Generationen und Einzelleben
und dem Fortleben ibrer Taten und Worte. Gewif} ist dies eine nicht ausreichende
Antwort auf das Rétsel des immerzu auf uns zukommenden Todes im Leben. Aber
wir sollten diesen Ansatz einer Antwort, wie er schon in Sokrates‘ Rede nach dem
Richterspruch zum Ausdruck kommt, nicht gering schitzen, auch wenn noch viele
Ritsel des Todes dunkel bleiben.

Wenn wir nun das Todesgedichtnis feiern in der Eucharistie, meinen wir zwar
auch die Gegenwart dieses Todes in und durch Christus, dieses Todes, der als Folge
der Siinde ein fir allemal in der Auferstehung iiberwunden wurde und damit unser
Sterben mit in seine Auferstehung hineingenommen hat. Dem wire auch so, wenn
unser Herr eines natiirlichen Todes gestorben wire. Sein Tod wire auch so ein fiir
uns undurchdringliches Geheimnis. Aber das Leben Christi, der von sich gesagt hat,
»ich bin das Leben®, ist als ein menschliches gewaltsam durch die diesem Leben und
der Wahrheit gegeniiber verschlossenen Menschen zerstort worden. Seine Schergen
haben ihn zur Ohnmacht erniedrigt, in die er sich, obwohl er Gott ist, hineingeschickt
hat. Und diese Weise des Todes enthiillt uns mehr noch als die natirliche die Realitét
des Feindes des Lebens; wenn irgend einer das Leben in seinem vollendetsten Sinn
gewollt hat, dann war es der Herr, dessen Aufgabe darin aufging, den Willen
Gottes zu erfilllen, und zwar in einem Mafle, wie es von keinem Sterblichen je er-
reicht wurde. Dieses vollkommenste Leben nun wird vernichtet, zertreten, weil seine
Feinde es nicht wollen, weil sie es hassen, und sollte es ihr eigenes Leben kosten. Der
Tod Christi am Kreuz ist das grofle Zeichen von Kampf des Bosen gegen das Gute
bis zur duflersten Vernichtung, er ist also das Zeichen einer Gegenwart zweier sich



212 o Robert Scherer

widersprechender, sich ausschliefender und bekéimpfender Michte, wobei die eine,
die bose, geschichtlich iiber die gute siegt, wenn auch nur voriibergehend, bis der
Herr iiber Leben und Tod den Bésen endgiiltig vernichtet.

Aber ist dieses Schicksal, wenn wir von seinem gottlichen Geheimnis abschen,
menschlich gesprochen denn so auerordentlich? Gibt es nicht den Fall des Sokrates,
und gibt es heute nicht die millionenfache Liquidierung von solchen, die um ihres
Einsatzes fiir die Wahrheit willen von den totalitiren Machthabern immer wieder
vernichtet werden, dazu noch abseits der Uffentlichkeit? In der Tat, so ist es. Aber
eben dieses heutige Geschehen zeugt nur um so mehr von der fortlebenden Gegen-
wart dieses immer wieder zum Himmel schreienden Ereignisses, daf} die, die das
wahre Leben hassen, es toten, ja, fast mochte man sagen, es vernichten, ausloschen
missen. Durch den géttlichen Bund der Schopfung geht ein Rifi, ein Sichselbstauf-
heben des Geschopfes in der Verneinung Gottes. Dieser Riff wire ein unheilbarer
geblieben, hitte Christus nicht diesen Tod des wahren Geschopfes auf sich genom-
men und so den Weg Gottes zu uns und von uns zu ihm wieder gesffnet, darin der
Sinn der Erl6sung liegt.

Wahrhaftig, der Tod Christi ist gegenwartig im Sterben seiner Jiinger und Nach-
folger. Darin liegt das Wesentliche des Christentums. Und doch ist nicht der Tod an
sich etwas Erstrebenswertes oder das Sterben. Selbst unser Herr hat sich mit seiner
ganzen menschlichen Natur dagegen gestraubt: ,Herr, wenn es moglich ist, laf
diesen Kelch an mir voriibergehen!“ Uberhaupt sind Tod und Sterben nicht etwas,
woriiber wir im eigentlichen Sinn verfiigen konnten. Sie bilden unser Geschick, es
bleibt uns nichts anderes iibrig, als uns darein zu schicken, wenn wir vorher alles
getan haben, was in unseren Kraften und Méglichkeiten liegt, uns davor zu schiitzen
oder dagegen zu wehren. Es muf} dies gesagt werden gegeniiber einer kurzschliissigen
Kreuzestheologie, die von vornherein das Opfer im Sinne einer Selbstvernichtung
als den einzigen Sinn des christlichen Lebens hinstellt und jedem Versuch gegeniiber,
dem positiven Lebenssinn der Schépfungsordnung gerecht zu werden, immer nur das
Kreuz sieht, ganz abgesehen davon, daf es, so wie die Dinge liegen, in dieser Welt,
keinen einzigen positiven Dienst am Leben oder an der Welt gibt, ohne daf} dafiir
immer auch der Preis der Selbstverleugnung gezahlt wird. Darum konnte der hl.
Paulus schon auf das Beispiel des Stadions hinweisen, wo um eines verginglichen
Zieles willen ein Preis gezahlt wird. Natiirlich sind alle Ziele dieser Welt vergiing-
lich, unser ganzes Dasein untersteht dem Gesetz der Geschichtlichkeit und damit auch
der Verginglichkeit. Aber es gibt kein anderes Leben als dieses, durch das hindurch
wir unser Heil wirken sollen. Auch das Leben in den Kléstern untersteht diesem
Gesetz der Verganglichkeit, genauso wie das der Christen in der Welt. Die Wege
des Menschen sind alle mit Fragwiirdigkeit belastet, auch die der edelsten und besten,
und nichts erscheint dem Menschen verfiihrerischer, als Gott auf dem Weg auserlese-
ner selbstgewdhlter Opfer sich zu nidhern, Damit aber verfillt der Mensch der Ver-
suchung, iiber Gott zu verfiigen, dadurch, dafl er bestimmte Wege der Selbstent-
‘sagung auf sich nimmt, ohne Riicksicht darauf, ob diese Wege ihm von Gott zugewie-
sen sind. Diese Frage ist leichter zu kliren in den Fillen schwerer Lebensschicksale,
die unverschuldet dem einzelnen auferlegt sind. Noch fehlt uns eine Unterscheidungs-



Die Eucharistie und der Christ in der Welt ’ v 213

lehre des christlichen Lebens fiir unsere Zeit, die fiir die Echtheit des Opferbegriffes
empfindlicher geworden ist.

Ein solches vom negativen Aspekt des Todes ausgehendes Verstindnis der eucha-
ristischen Gegenwart des Todes Christi wire zum mindesten einseitig. Es wiirde die
Heilsordnung auf den Kopf stellen, wollte man den Weg des sterblichen und ster-
benden Menschen zum Mittelpunkt der Heilsgeschichte machen. Es wiirde dies anch
die Kraft und die Mdglichkeiten des einzelnen iiberfordern, der im individualisti-
schen Sinn iiberschitzt wiirde. Das Wesen des Menschen liegt im Personalen. Das
Personale im Menschen aber fiigt sich zwangsliufig der Ordnung der Gemeinschaft
ein, und nur in der groftmoglichen Harmonie von Person und Gemeinschaft wird
der Sinn der Schopfungsordnung und Schépfungsgeschichte erfiillt. Die eucharistische
Gegenwart des Kreuzweges Christi innerhalb unseres eigenen Todesweges hat also
nicht den Sinn, das Opfer als solches iiber alles zu preisen, sondern an die Verwand-
lung dieses vom Tode beschatteten Daseins zu glauben, das in seinem negativen und
passiven Aspekt als ein Mitleiden mit Christus zu verstehen ist. Dieses Mitleiden mit
Christus ist aber nur etwas Voriibergehendes, ein Durchgang. Er wird getragen von
einem positiven Aspekt, von der Gegenwart des seit der Auferstehung verklirten
Herrn, beim Vater im Himmel. Und im Aufleuchten des Weges Christi als des
Weges der gottlichen Liebe, aus der Kraft des Heiligen Geistes, wird unser Lebens-
und Leidensweg als Weg der Schépfung ebenfalls schon jetzt ein Stick weit mitver-
klart. Jedes Tun des Menschen, das in und aus der Kraft der eucharistischen Gegen-
wart den Bund Gottes mit den Menschen verwirklicht, d. h. transparentes Zeichen
fiir die gegenwirtige gottliche Liebe wird, 148t die Schopfung Gottes vom Menschen
her gesehen zu ihrer Erfiillung kommen, auch wenn sie im Ganzen gesehen noch in
Wehen liegt. Diese Geistgegenwart der Liebe Gottes in den christusverbundenen
Menschen wird dieser Welt nicht mehr genommen werden, sie ist schon jetzt sichtbar
fiir die, die mit den Augen des Glaubens sehen, und sie wird allen offenbar werden
am Tage des Gerichts. Der Ort, an dem dieses Geheimnis der eucharistischen Gegen-
wart sichtbar wird, ist die Kirche, aber nicht nur die Amtskirche in ihrer hierarchi-
schen Ordnung, sondern die Kirche aller gliubig Gesinnten und gliubig Titigen, die
unter vielfiltigen Opfern daran arbeiten, das Antlitz dieser Welt im Sinne der
erlGsten Schopfungsordnung zu gestalten und zu verwandeln als gemeinsames Werk
mit Gott, unserem Schépfer und Erléser; denn in die Antwort des Geschopfes ist seit
dem Nein der gefallenen Engel und der gefallenen Menschen ein stérendes, ja zer-
storendes Element in der Geschichte der Schopfung eingegangen, das den Weg zu
Gott in einen Weg von Gott weg immerfort zu verderben droht, so daft unser kon-
kreter Weg zu Gott immerzu auch eine Riickkehr, eine Riickwendung vom Weg ist,
der uns von Gott wegfithren méchte. Alle rechte Aszese hat hierin ihre Wurzel und
nicht in einem Vorwegnehmen des Todes, es sei denn als Durchgang. Denn den Tod
kénnen wir nur als ein Nichtseinsollendes empfinden und miissen ihn als unerbitt-
liche Tatsache hinnehmen. Allerdings ist diese Umkehr oder Sinnesinderung vom
Standpunkt der gefallenen Welt her gesehen etwas, das mit dem Sterben zu tun hat,
mit der Verkiirzung unseres Ichs und seiner Strebungen, niemals aber mit der Ver-
nichtung unseres Selbst. Unser Selbst, wenn man dieses Selbst als die Herzmitte



214 Robert Scherer

unserer von Gott angesprochenen Person versteht, findet geradezu erst zu sich selbst,
indem unser Ich sich loslaBt, sich in der Haltung der Gelassenheit schwingen lifit bei
aller Festigkeit und Leidenschaftlichkeit des Zugriffs der Welt gegeniiber. Diese
paradoxe Haltung des Christen ist nur moglich auf Grund der Geborgenheit seines
Tuns und Lassens in der gottmenschlichen Partnerschaft dank der eucharistischen
Gegenwart des Todes Christi als hochstem Akt der gottlichen Liebe.

Denn nun miissen wir diesen Tod in seinem eigentlichen tieferen Sinn zu verstehen
suchen. Bis jetzt sperrten wir uns nur dagegen, ihn als ein Leitmotiv unseres Lebens
anzuerkennen, auch wenn wir ihn als mitbegleitenden Aspekt unseres Lebens nicht
verleugnen konnten. Als solcher schien er uns menschlich gesprochen auch bei Chri-
stus nichts Auflergewohnliches darzustellen, wenn wir vom darin verborgenen gott-
lichen Mysterium absehen. Tatsichlich bliebe uns der Sinn des Todes Christi ohne
dessen sakramentale Realitit in der Eucharistie zwar ehr- und anbetungswiirdig.

aber doch auch fremd, wic ja auch unser menschliches Sterben uns immer fremd
bleiben wird.

Wenn der Herr, der uns die Speise des Brotes darreicht als seinen Leib, sowie den
Kelch seines Blutes zur Vergebung der Sunden, uns heiflt, eingedenk seiner davon zu
essen und zu trinken, dann bedarf dieses Tun einer tieferen Besinnung, soll es wirk-
lich mit dem Tod am Kreuz in Zusammenhang gebracht werden. Dieses Geheiff ist
in der Tat das grofle Geheimnis fir unser Leben. Denn indem der Herr uns essen
und trinken heif}t nnd wir seinem Gebote folgend dies tun, wird dieses in sich schon
hochst sinnvolle Zeichen des Mahles in einem Ausmafl transparent, dafl darin, und
zwar in diesem ganzen Zeichen und seinem Vollzug, Christus selbst als der sich uns
Hingebende gegenwirtig wird. Gerade der Tod Christi am Kreuz ist, abgesehen von
der Auferstehung, die nachfolgen wird, viel mehr und hintergriindiger als ein Tod,
er ist ein duflerster gottmenschlicher Akt der Liebe, der sich iiber die eucharistische
Mahlgemeinschaft gegenwirtig setzt, indem er dieses Mahl stiftet als Realitit eines
wirklichen Bundes der Licbe zwischen Gott und uns und damit auch zwischen uns
untereinander.

Das, was im Mahl dargereicht wird, ist, schon natiirlich gesehen, etwas fiir uns
Hingegebenes, Leben, das fiir uns vernichtet wurde. Darum bedient sich der Herr
dieses uns so geldufigen und vielsagenden Zeichens, weil es berufen ist, eine Hingabe
unvergleichlich hdheren Ausmafes gegenwirtig zu setzen kraft seines Wortes und
seines Willens. Und so erst gewinnt das Kreuz fiir uns den richtigen Sinn eines Aktes
gottlicher Liebe, der zugleich ein menschlicher Akt stellvertretender menschlicher
Liebe ist, gibt von nun an der Antwort des Menschen auf seines Schopfers Anruf die
durch die Siinde verlorengegangene Sinnmitte wieder, und zwar in einer noch herr-
licheren Form als bei der ersten Schépfung des Menschen. Nicht Leben und nicht Tod
sind von nun an mafigebend, sondern das Mafl nnserer mitschopferischen Liebe,
unseres Teilnehmendiirfens am Erlésungswerk Christi im Sinn einer herrlicheren
Wiederherstellung der Schopfung. In dem Mag, als wir in dieser Liebe, durch diese
Liebe und aus dieser Liebe leben, wird unser ganzes Leben transparent werden und
die Welt um uns herum jenes Lichtes und jener Warme teilhaftig werden, die von
Gott kommen,



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 215

Es wird viel von Freiheit in der Welt gesprochen, von einer Freiheit, die es in
Wirklichkeit kaum gibt. Die, welche die Macht besitzen, wissen das und setzen sich
oft iiber die Freiheit und das Gewissen der einzelnen hinweg. Fiir diese Machtigen
der Erde, die sich allein die Freiheit vorbehalten, ist die Freiheit im Grunde nur
Ungebundenheit zum Zwedke willkiirlicher Herrschaft. Es gibt in Wirklichkeit
Freiheit nur da, wo der Mensch im vollen Sinn zur Person wird, d. h. wo er sich im
Anspruch durch die Welt und den Mitmenschen von Gott ansprechen 14fit, wo er sich
diesem géttlichen Anspruch, der immer Liebe ist, 6ffnet. Das tut er in der eucharisti-
schen Vereinigung, da er sich dem héchsten Akt freier Hingabe des Gottmenschen
einfiigt und in diesem Akt der Einfiigung sciner selbst alles einbezicht an mitmensch-
lichen Bindungen, an Weltverantwortung, die thm aus seinen Bindungen den Welt-
aufgaben gegeniiber erwichst. Es gibt fiir den Christen keine nur rein kirchliche
Existenz, diese schlieBt vielmehr seinen ganzen Welthorizont ein. Es gibt keinen Akt
der Hingabe an Christus jenseits dieser Welt, und selbst am Ende der Zeiten soll die
Welt als eine neue und verwandelte unter Christi Herrschaft, als eine Gotteswelt,
der Raum sein, in dem die Seligen Gott anbeten werden.

I
A. Eucharistische Gegenwart als Uereinigung mit dem Herrn

Durch Christus, mit Christus und in Christus, das ist unser Weg zum Vater. Es
gibt keinen andern Weg. Alle religiosen Wege der Menschheit sind Irrwege und
fithren zur frommen Kultur unseres Ich, wenn sie sich nicht letzten Endes als religidser
Weg im sich uns erschlieBenden Wege Gottes enthiillen. Christus ist unser erster
grofler Bruder, der uns vorangeht auf dem Wege zum Vater; nur in seinem Geiste
vermbgen wir, [hm zu folgen. Dieses Ereignis der Vereinigung mit Christus im
Nachvollzug seines Sterbens und seiner Auferstehung vollzicht sich in einem bestimm-
ten Raum, jedoch nicht in einem rein geistigen, sondern in einem unserer Existenz-
weise angemessenen Raum, in der sakramentalen Welt der Kirche.

Dieses Sein in Christus in der sakramentalen Gestalt macht den Raum der Kirche
aus, so daf} die Kirche nichts anderes ist als das grofle Sakrament der Christus-Ver-
bundenheit. Die einzelnen Sakramente bedeuten der Kirche gegeniiber nur Differen-
zierungen des einen groflen Sakramentes, der Eucharistie, in Bezug auf die elemen-
taren Ereignisse des menschlichen Lebens, wie die Taufe nach der Geburt, die Fir-
mung nach dem Reifealter, die Ehe fiir den Lebensbund, die Letzte Ulung fiir die
Kranken, das Sakrament der Bufle fiir die Schuld und das Sakrament der Priester-
weihe im Dienst der eucharistischen Gemeinschaft, so dafl das ganze Menschenleben
in den sakramentalen Organismus der Kirche eingefangen ist. Die Bedeutung des
Sakramentalen liegt darin, dafl das, was unter den jeweiligen Zeichen der einzelnen
Sakramente sich ereignet, auch konkret geschichtlich vollzogen werden mufl. Die
Gegenwart der Christus-Verbundenheit kann nicht etwas rein Geistiges bleiben,
wenn auch der Geist Christi, der Heilige Geist, diese Verbundenheit bewirkt. Sie
muf sich im Leben und im Werk der Glieder Christi sichtbar auswirken. Die Kirche
ist nicht eine unsichtbare. Alle Versuche einer reinen Geistkirche sind als hiretisch
verworfen worden. Freilich beschrankt sich die Kirche nicht auf die Sichtbarkeit der



216 Robert Scherer

Werke ihrer Gliubigen. In der Friihkirche erkannte man die Christen daran, wie sie
einander liebten. Die christliche Verwandlung unserer gesamten Weltbeziige im Sinne
der Schopfungsgeschichte gehdrt mit zur sichtbaren Kirche. In diesem Sinn gehéren
auch jene zu Christus, die, wenn sie auch nicht zur rechtlichen Gemeinschaft der
Kirche gehéren, ihrer Gesinnung und ihren Taten nach vom Geist Christi beseelt
sind, auch wenn sie selbst davon nichts wissen. Die Gegenwart des Heilswirkens
Christi muf sich immer auch geschichtlich erfahrbar auswirken, soll die Glaubens-
wirklichkeit nicht zn einer blofien supranaturalistischen Ideologie herabsinken. In-
sofern wird es immer schwer sein, die dufleren Grenzen der Kirche abzustecken,
denn die juridischen Grenzen decken sich nicht mit dem wirklichen seinsmifiigen
Bereich der Kirche der Christusverbundenen.

Entscheidend an dem kirche-stiftenden Raum oder Feld der eucharistischen Gegen-
wart Christi in der Welt ist die verwandelnde Kraft dieses Ereignisses. Es ist, als ob
die Schopfung dank dieses Ereignisses nicht nur einen neuen Impuls, sondern ein
qualitativ neues Ziel erhalten hitte. Denn nicht mehr eine nur natiirliche Vollendung
der Schopfung ist jetzt das letzte Ziel des Menschen und der Geschichte — darin mag
der Nichtchrist mit dem Christen konkurrieren —, sondern die letzte Offenbarung
Christi als Haupt einer neuen Schopfung. Das ist der neue Sinn der Welt, der sakra-
mental schon gegenwirtig gesetzt wird in der Kirche, indes mit dem doppelten Ant-
litz dieses Zeichens als eines Anzeigenden und eines Hinweisenden. Das Anzeigende
des sakramentalen Zeichens bezicht sich auf die geschichtliche Weise der gegenwarti-
gen Auswirkung der eucharistischen Gegenwart, die ihrer geschichtlichen Gestalt ent-
sprechend nur unvollkommen sein kann. Wir sind immer nur auf dem Wege zu Gott
mit all unserem Mithen und Streben, das gilt vom einzelnen und von den Gruppen
mit ihrem besonderen und begrenzten Auftrag, das gilt aber auch von der Kirche im
ganzen, die im Stande der Pilgerschaft sich befindet. Gewil werden einzelne ihrer
Vertreter immer wieder von den Visionen des vollendeten Reiches versucht, und
solche Versuchungen wirken sich leicht bis in die Theologie aus, noch mehr in ihrer
Weise zu regieren. v

Das Hinweisende des sakramentalen Zeichens bezieht sich auf das Kommende in
der Endzeit und 148t uns Christen als Menschen erscheinen, die Ausschau halten nach
Gott, die auf das Kommen des Herrn warten. So fithlen sich die Christen keineswegs
als eine Partei, als eine sich abschlieBende und von den andern abgrenzende Ge-
meinschaft. Sie wissen sich bei aller kirchlichen Gebundenheit offen im Bewufitsein
dessen, dafl die Herrschaft Christi erst am Kommen ist, dal noch nicht offenbar
geworden ist, wie grof} die Herrlichkeit seines Reiches ist.

Das heifit auf unser Leben iibertragen, dafl eucharistische Frommigkeit ihrem
Wesen nach apostolisch ist, nicht in dem Sinn, wie Parteieiferer die andern aufier-
halb der Partei zu iiberreden oder mit mehr oder weniger sanfter Gewalt unter ihr
Joch hineinzuzwingen versuchen. Das Apostolat im Sinne des Herrn ist ein Zeugnis-
geben von seiner Herrlichkeit, ein Aufleuchtenlassen jener inneren Glut des Her-
zens, die aus der Flamme des Herzens Jesu gendhrt wird, aus jener in uns gegen-
wirtigen und waltenden Liebe des Herrn. Nur diirfen das nicht blo Worte sein, es
mufl die Kraft der heiligen Mahlgemeinschaft real wirksam werden, und das nicht



Die Eucharistie und der Christ in der Welt 217

nur im sakralen Raum der Kirche, sondern draufien in der Welt, in unserem kon-
kreten Lebensraum. In diesem Sinn entlafit uns die Kirche am Schlul einer jeden
heiligen Messe durch den Mund des Priesters in die Welt hinaus, in unsere Familie,
in den Kreis unserer Arbeit, in die Uffentlichkeit. Dort ist das Erdreich, in das das
Samenkorn eingesenkt werden soll, damit es sterbe und Frucht trage. Wie ein Sauer-
teig sollen wir hineingemengt werden in diese Welt, um zn wirken. Die eucharisti-
sche Gegenwart Christi hért nicht an den Toren der Kirche auf, sie dringt durch uns
hinaus bis in die letzten Winkel der Erde, auf daf alles IThm untertan sei, alles von
Seiner Liebe erfafit werde.

B. Eucharistische Gegenwart in der Gemeinschaft untereinander

Wenn wir hier von Gemeinschaft untereinander sprechen, dann ist das keine
romantische Angelegenheit, sondern etwas ungemein Niichternes, daran wir nicht
nur Freude haben, sondern uns unser Leben lang wundreiben. Die Gemeinschaft, die
unter den sakramentalen Zeichen gemeint ist, lebt zwar schon von der Wurzel her
real, sie ist aber noch nicht vollendet, geschweige denn vollkommen. Es ist doch so,
dafl wir uns in frommer Stimmung auf Katholikentagen, in einem schonen Hochamt,
gern in der groflen Gemeinschaft aufgehoben fithlen. Solche Gefiihle halten, wie wir
aus Erfahrung wissen, der Wirklichkeit gegeniiber nicht stand. Und selbst die Ge-
meinschaft in den Klostern sieht nicht immer so ideal aus, wie manche sie ersehnen.
Schon unter den Aposteln gab es Dissonanzen, obgleich sie dem Herrn sehr nahe-
standen.

Bleiben wir aber bei den Gemeinschaftsformen in der Welt. Da gibt es das Zu-
hause, das Miteinander- oder Auseinanderleben der Eltern, das spannungsreiche
Feld zwischen den Generationen, zwischen Eltern und Kindern, der Jugend unter-
einander, die Gemeinschaft der Schule, der Kameradschaft, der Lehrzeit in einem
Betrieb, die Betriebsgemeinschaft, das Verhiltnis von Arbeitgebern und Arbeitneh-
mern, die Werkgemeinschaft, die Offentlichkeit, das kommunale Leben, das politi-
sche Leben usw. usw., ein Vielfaches von ineinandergreifenden Gemeinschaften, um
deren friedlichem Zusammenleben willen die Besten sich immerfort Gedanken ma-
chen und Lésungswege anregen und versuchen, die viel Kraft kosten und uns nie zur
Ruhe kommen lassen. Die Geschichte der Politik, des sozialen Lebens und der Wirt-
schaft, aber auch die Geschichte der Technik und aller Wissenschaften, die in ihren
Diensten stehen, geben Zeugnis von der gigantischen Weltaufgabe der Menschheit,
an der ein jeder im engsten Kreis seines Arbeitsbereiches mitbeteiligt ist. Daf} es
keine christlichen Patentldsungen auf diesen Gebieten der Weltgestaltung und Welt-
beherrschung gibt, darf uns nicht entmutigen. Der echte Wettbewerb zwischen den
geschichtlichen und darum partiellen Lésungen ist unser christlich-menschlicher Bei-
trag, den wir leisten konnen. Er wird wie die einzelnen Kérner zu einem Brot ver-
wandelt werden.

All dieses Tun erhilt seinen néchstliegenden Sinn darin, das Zusammenleben der
Menschen in einem Frieden zu ordnen, der jedem den ihm zur Vervollkommnung
seiner Person notwendigen Freiheitsraum 148t oder iiberhaupt erst schenkt. Je mehr
die Volker zusammenarbeiten, statt sich gegenseitig zu unterdriicken, desto eher mag



218 Robert Scherer

es gelingen, eine Form der Gesellschaft und der Wirtschaft zu finden, die diesem
Ziele niherkommt. Je mehr die einzelnen Viélker, Gruppen und auch die Einzelmen-
schen sich isolieren, um nur ihrem eigenen Wohl zu leben, desto schwieriger wird es
sein, dieses Ziel des Friedens zu erreichen. Fines jedenfalls ist Tatsache: wo auch
immer wir stehen, es liegt in unserer Macht, unser Leben so zu fithren, daf} es ent-
weder gemeinschaftsstiftend oder gemeinschaftsstorend wirkt. Etwas Neutrales
dazwischen gibt es nicht. Wir mogen uns Gber die Auswirkungen unserer Lebens-
fihrung tiuschen, doch 148t sich nicht leugnen, da wenn wir uns dem Aufbau echter
Gemeinschaft durch unser individualistisches Verhalten in den Weg stellen, wir
Unfrieden stiften, und wenn wir uns personal der echten Gemeinschaft 6ffnen,
indem wir uns selbst transparent machen fir das Werk des Wahren und Guten, jener
Friede um uns wachsen kann, der der Gemeinschaft den ihr entsprechenden Raum
gibt. An diesem Gesetz ist nicht zu riitteln, und es gibt nichts, was nicht diesem
Dienst am Menschen untergeordnet werden konnte. Alle Arbeit, alle Berufe, sind
ihrem urspriinglichen Sinn nach diesem einen Ziel zugeordnet. Es gibt keinerlei Sach-
gebiete, die sich ihrem Bezug zum Menschen entziehen dirfen. Wo dies geschieht,
entziehen sie sich der Verfiigungsgewalt des Menschen und werden ihm zum Ver-
héngnis.

Freilich kann ebensogut alles diesem Dienst entzogen oder gar gegen diesen Dienst
gebraucht werden: Macht, Besitz, Wissen, Technik und selbst die Kultur, wenn sie
herausgenommen werden aus ihrer Dienstfunktion gegeniiber dem Menschen. Es ist
eigentlich banal, dies zu sagen, weil wir dies als etwas Alltdgliches beobachten. Und
weil solches geschidftige Treiben nicht mehr dem wahren Menschen zugeordnet ist,
sondern den tyrannischen Herrschern, den von der Herrschaft des Geldes Besessenen,
den von Ruhmsucht blinden Wissenschaftlern und Technikern, den bloflen Ge-
nieflern des Lebens, darum hat das Wort Welt im religiésen Bereich einen iiblen
Klang. Die bose Welt mufl man sich selber {iberlassen, so reden die Frommen. Das
ist aber nicht christlich gedacht. Sicher ist nicht eitel Friede auf dieser Welt, und der
Herr selbst hat seinen Jiingern gesagt, er sei nicht gekommen, Frieden zu bringen,
sondern das Schwert, das die Geister scheidet. Der Friede wird fiir uns immer nur
wie ein Ansatz bleiben. In seiner Vollkommenheit gehért er der neuen Erde an. Er
mufl aber mit allen Mitteln und mit grofler Anstrengung gewollt und so weit als
moglich realisiert werden. Weil er ansatzweise immer wieder gegenwirtig ist, wer-
den die Bosen ihn auch immer wieder bekdmpfen, weil sie mit sich selbst uneins sind.
‘Wenn wir also dem Frieden in der Gemeinschaft zu dienen streben, in der Familie,
im Betrieb, in der Politik, so heiflt das weder, daf wir alles hinnehmen, noch uns
alles gefallen lassen; denn der wahre Friede kostet immer einen harten und aus-
dauernden Kampf gegen die sich verschlieBenden Méchte um uns und in uns selbst.
Wir werden nie wissen, ob unserem Bemiihen der ersehnte Erfolg beschieden wird,
wir dirfen aber gewif sein, dafl all unsere Arbeit in dieser Richtung einbezogen ist
in die Reichweite der eucharistischen Gegenwart, und mag die Arbeit, der wir uns
hingeben, noch so unscheinbar und bescheiden sein. Sie fillt den grofiten Teil
unseres Tageslaufes aus, weil so viele davon leben miissen; und darum wiinschten
wir Laien, daf§ ihrer als einem christlichen Auftrag in der Verkiindigung mit mehr



" Die Eucharistie und der Christ in der Welt 219

Verstindnis und mit mehr Liebe gedacht wiirde, kann sie doch eine Form tatigen
Gebetes sein, indem sie dank der eucharistischen Verwandlungskraft in Gottes Werk
einbezogen wird.

Je hoher der Einsatz und die Verantwortung des einzelnen im Arbeitsprozef} der
Gesellschaft stehen, um so mehr mufd er sich bemiihen, sachlich seiner Aufgabe nach-
zukommen, um so mutiger mufl er eingreifen, wenn er merkt, dafl das Gefiige der
Arbeitsleistungen nicht auf das Wohl des Ganzen gerichtet ist, und er mufl das um
so mehr tun, als er feststellt, dafl gemeinschaftszerstorende Interessen mit im Spiele
sind. Jeder, der aus Erfahrung weifi, welche unterirdischen Kampfe im offentlichen
Leben, in der Politik, in den Betrieben gefithrt werden, weifl auch, wie viel mensch-
liche Kraft eingesetzt werden muf}, um das Beste zu erhalten und zu férdern. Ist das
aber nicht die alltigliche Form, in der das christliche Gewissen und die christliche
Liebe sich unaufhaltsam zu bewihren haben? Weif§ der Klerus genug von der Last,
die den christlichen Laien aufgebiirdet ist, von den schlaflosen Néachten, die so viele
Verantwortliche an Fithrungsstellen quélen, weil die Gewissensnot sie nicht loslafit?
Diese Not wire ihnen fremd, wenn sie sich nicht von der Sendung Christi getrieben
wiiten, von dem inneren Auftrag der Verwandlung dieser Welt, wie sie nun einmal
ist, und aus der uns der Herr nicht herausnehmen wollte. Das Exerzitium fir diese
Art des Lebens, das doch das der allermeisten Menschen ist, wurde noch nicht
geschrieben. Und doch entspringt es genauso wie das der Ménche und Ordensleute
an der Quelle der Eucharistie. Alle Arbeit an der Menschengemeinschaft dient der
Verwandlung der Erdstoffe in die materielle und geistige Speise fiir das grofie Mahl,
zu dem die Menschheit geladen ist. Der Hunger ist grof und die Not uniibersehbar.
Unser Gebet ist kurz, aber der Herr hat es uns in den Mund gelegt: Herr, gib uns
heute unser tagliches Brot! Er gibt sich uns selber zur Speise hin, auf daf wir stark
seien zur Arbeit fir sein Reich und in seinem Geiste wirken.






