
LITERATUR    BERICHT 

Das Abendmahlsgespräch in der evangelischen Kirche Deutschlands heute 

Im Jahre 1958 sind dem Rat der Evangelischen Kirche Deutschlands (EKD) acht theolo- 
gische Sätze über das Sakrament des Altares, die sog. Arnoldshainer Thesen, unterbreitet 
worden. Sie entstanden auf Anregung der zweiten Kirchenversammlung von Treysa (1947), 
in der beschlossen worden war: •Die Kirchenversammlung bittet den Rat der EKD, sich 
darum zu bemühen, daß ein verbindliches theologisches Gespräch über die Lehre vom Heili- 
gen Abendmahl im Hinblick auf die kirchliche Gemeinschaft zustande kommt"1. Die Thesen 
sind im Auftrage des Rates der EKD von einer Theologenkommission nach langjähriger und 
mühseliger Arbeit formuliert worden. 

Der Inhalt der Thesen 

Dem Text der Thesen ist eine nicht unwichtige Präambel vorausgeschickt. In dieser wird 
gesagt, •was Theologen lutherischen, reformierten und unierten Bekenntnisses innerhalb der 
EKD, bestimmt durch den Ertrag der neueren exegetischen Arbeit am NT, heute auf die 
Fragen nach Wesen, Gabe und Empfang des Heiligen Abendmahls gemeinsam antworten 
können. Diese Sätze beanspruchen nicht, eine volle Entfaltung der theologischen Lehre vom 
Abendmahl zu bieten ... sie sind aber der Überzeugung, damit nichts zugunsten eines Kom- 
promisses ausgelassen zu haben, was zum Verständnis von Wesen, Gabe und Empfang des 
Heiligen Abendmahls unerläßlich ist"2. Auch die Überschrift ist wichtig: •Was hören wir 
als Glieder der einen apostolischen Kirche als entscheidenden Inhalt des biblischen Zeugnis- 
ses vom Abendmahl?"3. Es wird gefragt, was man als entscheidenden Inhalt des biblischen 
Zeugnisses als Glieder der einen apostolischen Kirche höre. Man will ausdrücklich nicht als 
lutherischer oder reformierter Christ hören, sondern als Mitglied der einen Kirche und hin- 
hören auf die Heilige Schrift. 

Nun zu den Thesen selbst. Zunächst wird der Stiftungscharakter des Abendmahles fest- 
gestellt. Es •gründet in der Stiftung und im Befehl Jesu Christi (Th. 1/1), der als der er- 
höhte Herr die Seinen an seinen Tisch lädt und so schon •Anteil an der zukünftigen Ge- 
meinschaft im Reiche Gottes" gibt (Th. 1/2). Im Abendmahl handelt Christus •als der durch 
sein Wort im Heiligen Geist gegenwärtige Herr" unter dem, was die Kirche tut (Th. 2/1), 
und eignet uns die Gaben des rettenden Evangeliums zu (Th. 2/2). Das Abendmahl selbst 
ist •gottesdienstliche Handlung" der Gemeinde (Th. 3/1), •unlöslich verbunden mit der Ver- 
kündigung des Heilstodes Jesu, die durch mündliches Wort geschieht" (Th.3/2), in der •unter 
Gebet, Danksagung und Lobpreis . . . Brot und Wein genommen, die Einsetzungsworte des 
Herrn gesprochen und Brot und Wein der Gemeinde zum Essen und Trinken dargereicht" 
werden (Th. 3/3). In ihm wird des Todes Christi gedacht, die Gegenwart des Auferstan- 
denen bekannt und auf die Wiederkunft des Herrn gewartet (Th. 3/4). In der 4., der ent- 
scheidendsten These, wird die Gabe des Abendmahles beschrieben. Die Abendmahlsgabe ist 
der •gekreuzigte und auferstandene Herr"; er läßt sich •in seinem für alle in den Tod 
gegebenen Leib und seinem für alle vergossenen Blut durch sein verheißendes Wort mit 
Brot und Wein, von uns nehmen und nimmt uns damit kraft des Heiligen Geistes in den 
Sieg seiner Herrschaft". In der 5. These werden •unangemessene" Beschreibungen dessen, 
was im Abendmahl geschieht, zurückgewiesen, so die Lehre von der Transsubstantiation, 
von der •Wiederholung des Heilsgeschehens" im Abendmahl, von der Darreichung eines 
naturhaften oder übernatürlichen Stoffes, eines •Parallelismus von leiblichem und seelischem 
Essen als zwei voneinander getrennten Vorgängen" endlich die Lehre, •das leibliche Essen 
als solches mache selig, oder das Anteilbekommen am Leib und Blut Christi sei ein rein 
geistiger Vorgang". In den drei letzten Thesen werden einige Konsequenzen aus der dar- 

1 G. Niemeier, Zur Lehre vom heiligen Abendmahl, München 1958, 8. 
2 G. N i e m e i e r  1. c. 15. s G. N i e m e i e r  1. c. 15. 



224 Literaturbericht 

gelegten Lehre gezogen. Einige seien hier genannt: Das Abendmahl sdiließt die Teilnehmer 
zusammen •zu seinem Leib, der Kirche" (Th. 6/2). Es stellt •auf den Weg des Kreuzes 
Christi", macht uns stark •in dem Kampf, in den (Christus) die Seinen sendet" (Th. 7/1), 
baut die Gemeinde der Brüder auf mit dem Auftrag, daß •auch wir allen denen, die uns 
nötig haben, teilgeben an allem, was wir sind und haben" (Th. 7/2). Endlich: •Weil der 
Herr reich ist für alle, die ihn anrufen, sind alle Glieder seiner Gemeinde zum Mahle ge- 
rufen" (Th. 8/3), aber so, daß •Gottes Wort warnt... vor jeder Mißachtung und jedem 
Mißbrauch des Heiligen Abendmahls" (Th. 8/2)4. 

Die Deutung der Thesen 

Wenn man den Text der vorgelegten Thesen genauer analysiert, bemerkt man, daß sie 
einer letzten Eindeutigkeit entbehren und so eine je verschiedene Deutung zulassen. Das 
veranlaßte die Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands (VELKD), den Rat 
der EKD offiziell um eine Klärung der vom Text her offengebliebenen Fragen zu bitten5. 
Eine dreifache Tendenz wird nämlich in der Formulierung der Thesen spürbar: Die Ten- 
denz, die Historizität der Abendmahlsberichte zugunsten eines überhistorischen Sinnes ab- 
zuschwächen; die Tendenz, den personal-spirituellen Aspekt der Abendmahlsgabe zuungun- 
sten des somatischen zu betonen; die Tendenz einer Reduzierung des Institutionellen, des 
geschichtlich Sich-Durchhaltenden zugunsten eines aktuellen, geistgewirkten Ereignisses des 
Abendmahlsgeschehens. 

In der ersten These wird das Abendmahl ausdrücklich als Stiftung Jesu Christi bekannt. 
Es wird aber bewußt jede genauere zeitliche Fixierung dieser Stiftung ausgelassen; es ist 
nicht mehr die Rede •von der Nacht, da er verraten wurde" (1 Kor 11, 24). In einem authen- 
tischen Kommentar, in der •Solida Declaratio" der offiziellen Erläuterungen, wie August 
Kimme die Voten von Gollwitzer, Meyer und Kreck nennt6, wird diese Auslassung begrün- 
det. Die Betonung der Geschichtlichkeit, so meint Gollwitzer, verrate ein naives Verständnis 
der neutestamentlichen Aussagen; eine Bekenntnisaussage müsse sich von solcher Naivität 
freihalten. Spreche eine solche •von der institutio Christi, so meint sie damit nicht ein histo- 
risches Urteil, sondern • wie in all unserem Hören auf das Neue Testament • die Ge- 
wißheit, daß wir im neutestamentlichen Christuszeugnis durch das Zeugnis der Gemeinde 
hindurch Auftrag und Verheißung des Herrn der Kirche in seiner Einheit als des Irdischen 
und Erhöhten vernehmen"7. Wir sehen: die Unterscheidung zwischen dem Christus der 
Geschichte und dem der Verkündigung, des Kerygma der Urgemeinde, liegt hier zugrunde 
bis dazu hin, daß das Historische, die geschichtlichen Ereignisse des Lebens Jesu als für das 
Glaubensbekenntnis unwesentlich abgewertet werden. Die äußerste Konsequenz dieser Theo- 
logie hat bekanntlich Rudolf Bultmann gezogen, der behauptet: •Die Verkündigung Jesu 
gehört zu den Voraussetzungen der Theologie des Neuen Testaments und ist nicht ein Teil 
dieser selbst"8. Schon der Lutheraner Peter Brunner polemisierte gegen diese Auslegung 
von These 1/1 und betonte, daß die Stiftung des Abendmahls ein vorpfingstliches Ereignis 
sei und als •Befehl" Jesu gebunden •an die Passion und das Ostergeschehen"9. Weitere 
lutherische Theologen schlössen sich der Meinung Brunners an, so vor allem A. Kimme, der 
die unhistorische Deutung der Abendmahlsstiftung •einen revolutionären Akt in der christ- 
lichen Lehrgeschichte vom Heiligen Abendmahl"10 nennt. In der Konsequenz dieser Polemik 
forderte der theologische Ausschuß der VELKD die eindeutige geschichtliche Deutung der 
Abendmahlsstiftung durch den •historischen" Christus als verbindlich: •Das Abendmahl ist 
von Jesus Christus in der Nacht des Verrates gestiftet..."". Daß die lutherischen Frei- 

4 G.Niemeier 1. c. 15•18. 
5 Informationsblatt für die Gemeinden in den niederdeutschen Lutherischen Landeskir- 

chen 9. Jahrg. Nr. 1, 9ff. 
6 A. Kimme in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 13. Jahrg. Nr. 7, 101. 
7 H. Gollwitzer in Niemeier, Zur Lehre... 23•24. 
8 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments 31958, 12. 
9 P. Brunner in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 12. Jahrg., 296. 
10 A. Kimme in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 13. Jahrg. Nr. 7, 102. 
11 Informationsblatt... 9. Jahrg. Nr. 1, 9. 



Literaturbericht 225 

kirchen und die Theologen der Missouri-Synode in dieser Sache noch schärfer urteilen, be- 
darf kaum der Erwähnung12. 

In der lutherischen Polemik gegen die zweideutige Fassung der Arnoldshainer Abend- 
mahlsthesen spielt natürlich die Frage nach dem Verständnis der Realpräsenz Christi im 
Abendmahlsmysterium die entscheidende Rolle. Wo liegt der Kontroverspunkt? Zunächst 
muß klar gesehen werden, daß in der 4. These die wirkliche Gegenwart des Herrn im 
Abendmahl bekannt wird. Christus ist Geber und Gabe. Er •handelt... unter dem, was 
die Kirche tut, selbst als der... gegenwärtige Herr" (Th. 2/1) und er •läßt sich in seinem 
für alle in den Tod gegebenen Leib und seinem für alle vergossenen Blut... von uns neh- 
men" (Th. 4) Wie aber ist Christus im Abendmahl wirklich gegenwärtig? Dieses •Wie" 
bleibt ausdrücklich unerörtert. Es werden bewußt Seinsaussagen vermieden und der Akzent 
auf das Tun Christi im Abendmahlsgeschehen gelegt. Im Abendmahlsgeheimnis habe man 
es •nicht mit einem Etwas, sondern mit Ihm selbst zu tun, mit Ihm aber in seiner Einheit 
als dem Irdischen und dem Erhöhten mit der Frucht seines Sterbens.. . mit Ihm also in der 
einmaligen Leibhaftigkeit und Realität seines Sterbens und Auferstehens, die durch sein 
Wort Gegenwart ist"13. Der erhöhte Christus wird gegenwärtig als der, welcher sich in spe- 
zifischer Weise nehmen läßt. •Die Einsetzungsworte sind also weder als Konsekrationsworte 
über Brot und Wein zu verstehen noch als Informationsworte, die uns belehren über das, 
was hier unabhängig von ihnen vorhanden wäre, sondern als ein Teil des Gebens Christi 
selbst, als Verkündigungs- und Zusageworte, mit denen im Akte des Gebens Christus zu- 
geteilt wird"14. Christus gibt im Abendmahl sich selbst, er gibt nichts anderes, als er in 
Predigt, Taufe und • sonderliche(m) Zuspruch der Sündenvergebung" gibt, nämlich die Gabe 
des •rettenden Evangeliums". Nicht das •Was" der Gabe ist im Abendmahl spezifisch, son- 
dern allein das •Wie" des Gebens oder vielmehr des Sichnehmenlassens. •Die Gabe besteht 
nicht so sehr in etwas, was Christus gibt, als vielmehr in der Situation, in die er sich be- 
gibt ... Das Plus, das Proprium des Abendmahls besteht dann darin, daß Christus uns nicht 
nur durch sein Wort das Glauben erlaubt und gebietet, sondern durch sein Wort sich so sehr 
unserem Zugriff aussetzt, daß wir mit unseren leiblichen Akten ihn aufnehmen und an uns 
drücken können"15. Dieses Sich-Nehmen-Lassen ist ein objektives Geschehen. Es ist nicht 
•vom Glauben konstituiert: es geschieht für den Glauben, aber nicht durch den Glauben, 
sondern durch das Wort vor dem Glauben, der dem Worte glaubt"16. Diese nicht gerade 
sehr durchsichtigen Worte dürften durch das Votum des reformierten Theologen W. Kreck 
erhellt werden. Christus ist im Abendmahl gegenwärtig, er schenkt sich uns, aber allein im 
Medium des verheißenden Wortes. •Es wird eine reale Begegnung, ein wirkliches Sichschen- 
ken des Herrn hier bezeugt, ohne doch Zweifel darüber zu lassen, daß all dies durch das 
verheißende Wort geschieht"17. Tatsächlich wird die Abendmahlsgegenwart Christi so ver- 
standen, wie in These 2/1 formuliert worden ist, nämlich als Gegenwart •durch sein Wort 
im Heiligen Geist". Über Christus kann man drei Aussagen machen: •Einmal ist Christus 
Mensch geworden, gestorben, auferstanden und gen Himmel gefahren, und einmal wird er 
wiederkommen in Herrlichkeit. Jetzt aber ist er in seiner Gemeinde durch Wort und Geist 
gegenwärtig"18. 

Die Lutheraner dagegen legten die angeführten Thesen in anderer Weise, nämlich im Sinne 
eines lutherisch vertretbaren Abendmahlsverständnisses aus. So. z. B. Landesbischof Meyer 
in seinem Votum, in dem er meint, daß •alle Aussagen der lutherischen Väter in den Thesen 
enthalten sind. Mit anderen Worten, daß diese Thesen ein gut lutherisches Dokument 
sind"19. Wichtiger ist der Interpretationsversuch des Heidelberger Lutheraners Peter Brun- 
ner. Er bezieht eine Position, die weder von den orthodoxen Lutheranern, noch von den 
strengen Reformierten ganz akzeptiert werden dürfte. Zunächst unterscheidet er streng eine 
allgemeine Gegenwart Christi in der Kirche (er behauptet, daß nur diese in These 2/1 ausge- 
drückt worden sei) von der Gegenwart des Herrn im Altarssakrament. Bezüglich dieser 

12 Informationsblatt: 8. Jahrg. Nr. 22, 357•358. 
13 H. Gollwitzer in Niemeier, Zur Lehre... 28. 
14 H. Gollwitzer 1. c. 29. 15 H. Gollwitzer 1. c. 29. 
16 H. G o 11 w i t z e r 1. c. 30. " W. K r e c k in N i e m e i e r , Zur Lehre ... 43. 
18 W. K r e c k 1. c. 44. "H. Meyer inNiemeier, Zur Lehre... 36. 



226 Literaturbericht 

Gegenwart betont er gleich eindringlich den personalen wie den somatischen Aspekt des 
unter Brot und Wein anwesenden Herrn und scheut keineswegs ontologische Aussagen, sagt 
vielmehr das, was ist und nicht nur das, was geschieht. •Wer die These 4 bejaht, versteht 
Leib und Blut Christi nicht als ein von der Person des Gekreuzigten und Auferstandenen 
abgesondertes wunderhaftes Etwas, aber er versteht Leib und Blut Christi auch nicht als ein 
von dem am Stamm des Kreuzes hängenden Leib und von dem vergossenen Blut getrenn- 
tes personales Selbst. Wer These 4 bejaht, bekennt, daß er beim Abendmahl im Essen und 
Trinken gewiß den gekreuzigten und auferstandenen Herrn selbst empfängt, aber er bekennt 
gleichzeitig, daß er ihn hier nicht anders als in seinem für uns dahingegebenen Opferleib 
und in seinem für uns vergossenen Opferblut empfängt. Eine doketisierende und spiritua- 
lisierende Interpretation der Abendmahlsgabe ist durch These 4 ebenso ausgeschlossen wie 
eine physische oder hyperphysische materialisierende Auffassung"20. Wir sehen: Es handelt 
sich hier um eine im lutherischen Sinne maximalistische Deutung der Arnoldshainer Abend- 
mahlsthesen, die keineswegs unbestritten geblieben ist. Immerhin ist es nicht unwichtig, daß 
ein so angesehener Lutheraner wie der Erlanger Theologe Paul Althaus zu den Thesen be- 
merkt: •Aber ich glaube, daß in den Thesen das, woran dem Lutheraner entscheidend liegen 
muß, gewahrt worden ist"21. 

Diese •interpretatio benigna" der Thesen scheint aber von den meisten Lutheranern ab- 
gelehnt zu werden. Hier dürfte vor allem das Urteil von Ernst Sommerlath, der zuerst der 
Thesenkommission angehörte, dann aber aus grundsätzlichen Erwägungen ausschied, maß- 
gebend geworden zu sein. Der Leipziger Theologe trug seine Bedenken der Bischofskonfe- 
renz und dem Theologischen Ausschuß der VELKD vor22. Es geht auch hier um das Pro- 
prium der Abendmahlsgabe im Unterschied zu anderen Gnadengaben Gottes. Auf der einen 
Seite wird die personale Dimension dieser Gabe betont. •So ist in der Tat die Person Christi 
der Träger und Spender des Abendmahls und zugleich dessen Gabe"23. Auf der anderen 
Seite scheint ihm aber der somatische Aspekt nicht genügend ausdrücklich zu werden. Es 
stimme nicht, daß nach dem Zeugnis des Neuen Testaments jedes •dinghafte" Verständnis 
der Abendmahlsgabe abzuweisen sei. Nirgends werde gesagt, daß wir •Leib und Blut emp- 
fangen ..., daß (Christus) auch seinen Leib und sein Blut in den Elementen gibt... statt- 
dessen (finde sich) ein einseitig-personalistische(r) Ansatz, der Aussagen über die ,res' des 
Sakramentes, nämlich Leib und Blut Christi, als in den Elementen uns zugeteilte Gabe, ge- 
flissentlich vermeidet"24. Sommerlath geht es um diese •Sache". Er lehnt keineswegs jede 
•materia coelestis" ab. •Wenn man ernsthaft vom Leib und Blut reden wollte, dann kann 
man doch nicht daran vorüber, daß es sich um eine übernatürliche, göttliche, himmlische 
.materia' handelt; was ist schließlich Leib und Blut anders als eine geistliche, pneumatisch 
zu verstehende res • falls man Leib und Blut ernstlich nimmt"25. Von diesem Votum offen- 
bar beeindruckt, hat dann die Bischofskonferenz der VELKD betont: •Die positive Würdi- 
gung der Arnoldshainer Abendmahlsthesen setzt voraus, daß sie in Einzelheiten wie folgt 
zu verstehen sind: ... Im Abendmahl gibt sich Jesus Christus, indem er seinen Leib und sein 
Blut gibt, so daß diejenigen, die Brot und Wein essen und trinken, kraft der Verheißung 
der Einsetzungsworte seinen Leib und sein Blut empfangen ... daß in der Spendung und 
im Empfang des Abendmahls das Brot Christi Leib und der Wein Christi Blut ist"26. 

Die 3. Tendenz, die man bei genauerer Analyse der Thesen feststellen kann, ist die starke 
Betonung des geistgewirkten Ereignischarakters des Abendmahlsgeschehens. Dies wird vor 
allem deutlich in der bewußten Ablehnung einer Konsekration als eines zur Stiftung Christi 
gehörenden wesenhaften Elementes. Zwar wird in These 3/3 erklärt, daß •die Einsetzungs- 
worte des Herrn gesprochen und Brot und Wein der Gemeinde zum Essen und Trinken dar- 
gereicht (werden)", jedoch wird auf eine genauere Auslegung dieser Aktion verzichtet, um 
•die Auffassung, es gehöre ein eigener Konsekrationsakt zu den wesentlichen Stücken der 

20 P. B r u n n e r in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 12. Jahrg., 299. 
21 P. Althaus in Ev.-Luth. Kirclienzeitung 14. Jahrg. Nr. 3, 37. 
22 Ev.-Luth. Kirchenzeitung 13. Jahrg. Nr. 3, 34, Anmerkung. 
2» E. Sommerlath in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 13. Jahrg. Nr. 3, 34. 
25 E. S o m m e r 1 a t h 1. c. 34. M E. Sommerlath l.c.34. 
26 Informationsblatt... 9. Jahrg. Nr. 1, 9. 



Literaturbericht 227 

Mahlshandlung, nicht zu befördern", ansonsten rücke •die Wandlungsvorstellung bedenk- 
lich nahe"27. Der Handelnde im Abendmahl ist, wie These 2/1 sagt, •Christus unter dem, 
was die Kirche tut, selbst als der durch sein Wort im Heiligen Geist gegenwärtige Herr". 
Sommerlath ist der Ansicht, daß diese Aussage nicht nur eine allgemeine Gegenwart des 
Herrn in der Kirche zum Inhalt hat, sondern auch und gerade die Art der Gegenwart und 
die des Empfangs Christi im Abendmahl ausdrücken soll und lehnt die andersartige Inter- 
pretation Peter Brunners ab. Christus läßt sich im Abendmahl je und je nehmen in der Ver- 
mittlung des Heiligen Geistes, der das Wort erfüllt und den Glauben bewirkt. Der refor- 
mierte Theologe W. Kreck bemerkt dazu: •Bei aller Würdigung der Gabe, die der Herr 
seiner Gemeinde mit dem heiligen Abendmahl schenkt, wird doch in dem, was darüber ge- 
sagt ist, die reformatorische Korrelation von Wort, Geist und Glaube gewahrt"28. Zum sel- 
ben Ergebnis wird man kommen, wenn man die Frage der •manducatio impiorum" unter- 
sucht. Peter Brunner glaubt, daß eine solche gelehrt sei29. W. Niesei meint, das sei eine 
•ungeheuerliche Behauptung"30. W. Kreck ist der Ansicht, daß in dieser Sache die lutheri- 
sche und reformierte Ansicht in schriftgemäßer Weise überschritten worden sei. Es •kann 
und muß (mit den Lutheranern) gesagt werden: Er, Christus, schenkt sich hier allen, und 
die Realität dieses Gebens wird nicht erst durch eine Reflexion über meine Gläubigkeit ver- 
bürgt; aber zugleich wird (mit den Reformierten) festgehalten: ,Der Glaube empfängt, was 
ihm verheißen ist...' "sl. Auf dieser Linie dürfte auch die Verdeutlichung des Thesentextes 
durch die VELKD liegen: •(Christus) gibt sich allen und wird von allen empfangen, auch 
wenn die Frucht des Abendmahls nur den Glaubenden zuteil wird"32. 

Wenn man die dargelegten Deutungen der Arnoldshainer Abendmahlsthesen auf sich 
wirken läßt, wird man nicht umhin können, dem Lutheraner W. Mundle zuzustimmen, der 
in dürren Worten sagt :•Eine ,Abendmahlskonkordie', die so vieldeutig ist und deren 
theologische Voraussetzungen so wenig geklärt sind..., kann nicht das letzte Wort in der 
theologischen Auseinandersetzung der reformatorischen Bekenntnisse sein"33. 

Der Opfercharakter des Abendmahls 

In der 5. Arnoldshainer These wird erklärt, daß das Abendmahl nicht •angemessen" be- 
schrieben werde, •wenn man lehrt, ... (in ihm) würde eine Wiederholung des Heilsgesche- 
hens vollzogen". In der Diskussion der Thesen ist dieses Anathem eigentümlicher Weise 
kaum berührt worden. Es gibt allerdings den •Einspruch der Lutherischen Bruderkreise", 
der besagt: •These 5 b ist abzulehnen, falls mit ihr jede Lehre von einer repraesentatio des 
Opfers Christi im Heiligen Abendmahl abgewiesen werden soll"34. In der Tat wird der 
Opfercharakter des Abendmahls in den Kirchen der Reformation heute neu diskutiert. So 
haben die lutherischen Theologen der •Sammlung" folgende für den evangelischen Chri- 
sten erstaunliche These veröffentlicht: •Das versöhnende Opfer Christi ist ein unergründ- 
licher Vorgang ... Der Geopferte ist in Ewigkeit der Hohepriester. Er vergegenwärtigt Sein 
Opfer in den Sakramenten der Kirche, vornehmlich in der Eucharistie, und nimmt in sich 
auf das lebendige Mitopfer der Christen. Im eucharistischen Gottesdienst ist nicht nur die 
Person Christi gegenwärtig, sondern auch Sein ganzes Opferhandeln. Das alles geschieht 
nicht ohne Mitwirkung der Kirche, in besonderer Weise des Priesters und Liturgen, der das 
Sakrament verwaltet. Darum ist der christliche Gottesdienst im vollen und eigentlichen 
Sinne ein Opfer. Dabei stehen nicht nur das Sühnopfer Christi und das Dankopfer der Ge- 
meinde einander gegenüber, sondern es vereinigen sich auch Dank, Fürbitte und sühnende 
Hingabe Christi mit Dank, Fürbitte und sühnender Hingabe der Kirche. Die Sühne der 
Christen ist keine Verminderung, sondern eine Vermehrung des Ruhmes Christi"35. Es ist 
verständlich, daß eine solche These den meisten lutherischen Theologen zu weit geht. Peter 

27 H. G o 11 w i t z e r 1. c. 26.       28 W. K r e c k 1. c. 45. ^ P. Brunner I.e. 289. 
30 W. N i e s e 1 in Ref. Kirchenzeitung, 1959, H. 1, Sp. 13. sl W. K r e c k 1. c. 46. 
32 Informationsblatt... 9. Jahrg. Nr. 1,18. 
38 W. Mundle in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 13. Jahrg. Nr. 11, 168. 
34 Informationsblatt... 8. Jahrg. Nr. 22, 355. 
35 Katholisdie Reformation, Stuttgart 1958, 73•74. 



228 Literaturbericht 

Brumier bejaht z. B. den Opfercharakter des Abendmahls: •Ich halte es für recht zu lehren, 
daß in der Feier des Abendmahles mit der Gegenwart des für uns dahingegebenen Leibes 
und des für uns vergossenen Blutes Jesu auch seine Opfertat selbst in endzeitlicher Heils- 
mächtigkeit gegenwärtig ist und nicht nur die Heilsfrucht dieser Heilstat". Abgelehnt aber 
wird das Eingehen des Opfers der Kirche in das Sühnopfer Christi: •Die Meinung, daß 
der Priester zusammen mit der Gemeinde im Abendmahl das Opfer Christi auch seinerseits 
als Opfer • und damit als sühnendes Opfer • darbringt, bestätigt sich uns nicht als in der 
Schrift begründet"36. 

Doch nicht nur in der lutherischen, auch in der reformierten Theologie ist ein neues Ver- 
ständnis des Opfercharakters der Eucharistie gewonnen worden. Wir denken vor allem an 
die Äußerungen der Kommunität von Taize. Der Ausgangspunkt für das Begreifen einer 
sakramentalen Heilsvermittlung ist hier eine neue, die alte Tradition in sich aufnehmende 
Theologie von der Kirche. Diese ist •Leib Christi", in dem die einzelnen Glieder seinshaft 
geeint sind. •In der Gemeinde ... (besteht) eine ontologische und vitale Beziehung zwischen 
denen..., die Gott ausgesondert und geheiligt hat: den Heiligen, den Getauften, die aus 
dem Glauben leben. Die Gemeinschaft der Heiligen ist die Lebensverbindung, die der 
Heilige Geist zwischen den Gliedern des Leibes Christi schafft"37. Von diesem Kirchenver- 
ständnis her wird auch Wesen und Funktion des Liturgen bestimmt. Er repräsentiert den 
Hohenpriester Jesus Christus. Man nimmt die Überlieferung wieder ernst, mit ihrer •Auf- 
fassung vom Amt der Kirche und des Pfarrers als eines sakramentalen Priestertums, als 
eines Priestertums, das das einzige und ewige Priestertum des alleinigen Mittlers Jesus 
Christus, das er selbst in der Kirche wahrnimmt, zeichenhaft darstellt, offenbar, sichtbar und 
gegenwärtig wirksam macht"38. In der Abendmahlslehre dieser betont aus dem Sakrament 
heraus lebenden Kommunität wird die Eucharistie als Opfer verstanden. Sie ist Opfer ein- 
mal als •sakramentale Gegenwart des Kreuzopfers durch die Macht des Hl. Geistes und 
des Wortes und ist die liturgische Darbietung des Opfers des Sohnes durch die Kirche an 
den Vater". Sie ist zweitens Opfer als •Teilnahme der Kirche an der Interzession des Soh- 
nes vor dem Vater im Hl. Geist, im Hinblick auf die Heilszuwendung an alle Menschen und 
im Hinblick auf das Kommen des Reiches in Herrlichkeit". Sie ist drittens Opfer als •Opfer, 
das die Kirche selbst dem Vater darbringt in Einheit mit dem Opfer und der Interzession 
des Sohnes"89. Von daher scheint es mir allerdings inkonsequent zu sein, wenn, man erklärt, 
die Eucharistie sei kein Sühnopfer. •Die Eucharistie, sakramentale Gegenwart des Kreuzopfers 
und liturgische Darbietung dieses Opfers als Dank und Fürbitte an den Vater, ist kein 
Sühnopfer (sacrifice expiatoire)"40. Sühnopfer sei allein Christi Opfer am Kreuz. Innerhalb 
des so verstandenen Opfergeschehens werde Christus wirklich gegenwärtig. •Der Leib und 
das Blut Christi, seine ganze Menschheit und Gottheit sind wahrhaft, real und substanziell 
in der Eucharistie gegenwärtig"41. Das •Wie" steht im Geheimnis, wenngleich sogar eine 
Art von Transsubstantiation gelehrt zu werden scheint. •Das Brot und der Wein der Eucha- 
ristie sind nicht mehr gewöhnliches Brot und gewöhnlicher Wein. Gewiß bleibt ihre chemi- 
sche Natur die von Brot und Wein, aber hinter dieser chemischen Natur muß man im Glau- 
ben die wahre und neue wesenhafte Wirklichkeit dieses Brotes und dieses Weines, nämlich 
den Leib und das Blut Christi erkennen. Die Kirche hält sich nicht an der Tatsache auf, daß 
es sich um echtes Brot und echten Wein im chemischen Sinn handelt; sie glaubt, daß dieses 
Brot und dieser Wein sich verändert haben .. ., daß Christus in seiner Herrlichkeit aus diesen 
armen Elementen die konkrete Gestalt seiner Gegenwart in unserer Mitte ... seinen Leib 
und sein Blut macht. Er schafft einen begrenzten Ort für seine Gegenwart, an dem man ihn 
finden, fühlen und greifbar mit ihm verkehren kann"42. Wenn man bedenkt, daß die Ge- 
meinschaft von Taize eine calvinisch geprägte Kommunität ist, wird man nur erstaunt sein 
können und dankbar Gottes Gnade preisen, die solche Erkenntnisse, die gewiß noch nicht 
in allem geläutert sind, schenkte. 

36 P. B r u n n e r 1. c. 283.     37 M. Thurian, Evangelische Beichte, München 1958, 43. 
98 M. Thurian, Evangelische Beichte .., 163. 
39 M. Thurian, L'Eucharistie, Neuchätel-Paris 1959, 219. 
40 M. Thurian, L'Eucharistie ... 222. 41 M. Thurian, L'Eudiaristie ... 269. 
42 M. Thurian in Weltkirchenlexikon, Stuttgart 1960, Sp. 3. 



Literaturbericht 229 

Ursache des innerevangelischen Abendmahls-Dissensus heute 

Die Arnoldshainer Thesen geben sich als Ergebnis des Hörens der Glieder der einen 
apostolischen Kirche auf den entscheidenden Inhalt des biblischen Zeugnisses vom Abend- 
mahl und dürften doch einen Kompromiß darstellen, der den tieferen Dissensus der ver- 
schiedenen reformatorischen Bekenntnisse nur verbal zu verdecken vermochte. Woran liegt 
das? Es will uns scheinen • und das ist ein erster Grund •, daß die alten Bekenntnisunter- 
schiede auch heute noch wirksam sind: Luther, dessen Abendmahlslehre zunächst stärker 
•symbolistisch" orientiert war, betonte später gegen Karlstadt und die Schweizer mit allem 
Nachdruck die wirkliche und substanzielle Gegenwart der •res", des Leibes und des Blutes 
Christi •unter" Brot und Wein, wie sein Kleiner Katechismus lehrt. Melanchthon hat dann 
bekanntlich in seiner Apologie zur Confessio Augustana eine Übereinstimmung sowohl mit 
der römischen als auch mit der griechischen Kirche in dieser Sache festzustellen vermeint43. 
Calvins Lehre gibt sich als Vermittlung zwischen der Zwingiis und Luthers. Im Abendmahl 
sind Brot und Wein nicht leere Zeichen. Es sind vielmehr Unterpfänder der göttlichen 
Gnade, die deutlich machen, daß in der Mahlfeier Leib und Blut Christi genossen werden, 
aber so, daß dieser Genuß durch den Heiligen Geist vermittelt wird. Im 4. Buch seiner Insti- 
tute heißt es: •Denn wir sind ... fest überzeugt, daß der Leib Christi nach der ständigen 
Art des menschlichen Leibes begrenzt ist und vom Himmel umschlossen wird (vgl. Apg 
3, 21), in den er einmal aufgenommen ist, bis er wiederkommt, um Gericht zu halten; und 
deshalb halten wir es ... für völlig unstatthaft, ihn wieder unter diese vergänglichen Ele- 
mente herabzuziehen oder sich einzubilden, er sei allenthalben gegenwärtig. Das ist aber 
auch in der Tat nicht notwendig, damit wir des Anteilhabens an ihm genießen können: denn 
der Herr gewährt uns durch seinen Geist, die Wohltat, daß wir nach Leib, Geist und Seele 
mit ihm eins werden. Das Band dieser Verbindung ist also der Geist Christi... Paulus... 
lehrt, daß es durch den Geist allein dazu kommt, daß wir den ganzen Christus besitzen 
und als den haben, der in uns bleibt"44. Wir brauchen kaum daran zu erinnern, daß in der 
oben dargestellten Kontroverse über die Deutung der Thesen 4, 5 und 8/2 diese Differenz 
trotz allem unausgetragen bleibt. 

Die Nichtübereinstimmung in der Abendmahlslehre ist aber deshalb so schwer zu behe- 
ben, weil sie • und das ist der zweite Grund der sich durchhaltenden Kontroversen • in tie- 
feren theologischen Unterschieden gründen, die zuvor geklärt werden müßten. Wir denken 
hier vor allem an die christologischen Differenzen. Gewiß bejahen Lutheraner und Calviner 
die christologische Formel von Chalkedon, sie bejahen also, daß in Christus eine Person 
in zwei Naturen ungetrennt und unvermischt existiert. In der genaueren Auslegung dieser 
Formel unterscheiden sie sich aber erheblich. Luther neigt zu einer mehr • alexandrinischen" 
und Calvin zu einer mehr •antiochenischen" Interpretation des Geheimnisses. Für den erste- 
ren gilt das •finitum capax infiniti" bis zu einer extremen, auf die beiden Naturen Christi 
bezogenen •communicatio idiomatum" mit der Konsequenz der Ubiquitätslehre als Deutung 
der somatischen Präsenz des Herrn im Abendmahl, für den letzteren gilt das •finitum inca- 
pax infiniti" bis zu einer mehr verbalen Deutung der Idiomenkommunikation bezüglich der 
beiden gottmenschlichen Naturen mit der Konsequenz des sog. •Extra Calvinisticum", der 
Lehre nämlich, daß die Gottheit des Logos im Fleische Christi anwesend ist, aber nicht 
von, der menschlichen Natur •eingeschlossen" wird, vielmehr auch außerhalb ihrer Wirklich- 
keit und Wirksamkeit hat45. Hier wurde ein rationalistisches Motiv Zwingiis wirksam, der 
die Idiomenkommunikation als bloße Redefigur, als Alloisis bezeichnete, die Luther in der 
Konkordienformel hinwiederum zornig als Larve des Teufels bezeichnete46. Es ist einleuch- 
tend, daß dieser tiefgreifende, das zentrale Geheimnis der Inkarnation Gottes berührende 

43 Apologia Confessionis Aug. Art. X in: Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutheri- 
schen Kirche Göttingen 21952, 248. 

44 Calvin, Institutio Christianae Religionis IV. 17, 12, zitiert nach der Ausgabe und 
Übersetzung von 0. Weber, Neukirchen 1955, 948. 

45 Die Belegstellen in •Das Konzil von Chalkedon III", Würzburg 1954; unter IX be- 
sonders in den Arbeiten von Congar, Witte, Ternus. 

46 F. C,Solida Declaratio VIII in: Bekenntnisschriften . . . 1029. 



230 Literaturbericht 

Lehrunterschied erhebliche Konsequenzen für eine Kirchentheologie und darin wieder für 
eine Lehre von Wort und Sakrament haben muß. 

Wird aber nicht ein Rückgang auf die Hl. Schrift diese Lehrdifferenzen auflösen können? 
Und haben lutherische, unierte und reformierte Theologen sie nicht auflösen wollen im 
gemeinsamen Hören auf das •biblische Zeugnis"? Sie haben das sicherlich gewollt, aber 
gerade darin sind sie in gewissem Sinne gescheitert. Damit haben wir aber den dritten 
Grund für den trotz der Arnoldshainer Thesen sich durchhaltenden Abendmahls-Dissensus 
genannt. Zunächst seien einige Aussagen von Theologen, die z. T. an der Fassung der The- 
sen beteiligt waren, mitgeteilt. Gollwitzer ist der Ansicht, es gäbe keine einheitliche Lehre 
vom Abendmahl im Neuen Testament, es gäbe vielmehr nur ein jeweils differenziertes 
Zeugnis. •Ohne Zweifel können wir nach der Profilierung der einzelnen neutestament- 
lichen Autoren und ihrer jeweiligen Theologie durch die Forschung der letzten Jahrzehnte 
nicht mehr von einer einheitlichen Abendmahlslehre ,des' Neuen Testamentes sprechen, 
wenn darunter eine einheitliche dogmatische Ausformung der Sätze über das Abendmahl 
verstanden werden soll . . . Wir sprechen darum nicht von Lehre, sondern von Zeugnis, 
um damit auszudrücken, daß wir die Texte nach einem auch durch divergierende Formulie- 
rungen hindurch lautwerdenden gemeinsamen Zeugnis vom Heiligen Abendmahl befragt 
haben und daß sie uns auf die Frage nicht stumm geblieben sind"47. Peter Brunner hält 
die Thesen nicht für eine •Zusammenfassung der wissenschaftlich-exegetisch gesicherten 
Erkenntnisse über die neutestamentliche Abendmahlslehre"48. Auch Paul Althaus redet von 
der •Unsicherheit unserer neutestamentlichen Erkenntnis hinsichtlich des historischen Ur- 
sprungs des Abendmahls"49. Wer die •Ergebnisse heutiger exegetischer Bemühungen um das 
Heilige Abendmahl", die Christoph Michael Haufe zusammengestellt hat, studiert, muß 
einen erschreckenden Dissensus der Exegeten bezüglich der neutestamentlichen Abendmahls- 
aussagen feststellen und versteht die Unsicherheit der •Dogmatiker"50. 

Worin nun gründet die Meinungsverschiedenheit der Exegeten? Selbstverständlich sind 
die Aussagen des Neuen Testamentes nicht leicht zu interpretieren. Das Axiom •sacra 
scriptura sui ipsius interpres" ist leichter zu formulieren als zu handhaben. Die lutherische 
Lehre von der •perspicuitas" der Heiligen Schrift entbehrt nicht der Problematik. Entschei- 
dender aber ist die Ungeklärtheit der biblischen Hermeneutik bei den evangelischen Exe- 
geten. Man bedenke den Streit um Bultmann. Ungeklärt ist auch die Beziehung zwischen 
dem •historischen" Christus und dem Christus des Kerygma, nicht nur faktisch, sondern 
auch grundsätzlich. Endlich scheint mir die Meinung Haufes viel für sich zu haben, der 
unter den Exegeten drei Gruppen unterscheidet, die jeweils von ihrem reformatorischen 
Erbe bestimmt werden und die die Schrift schon in einem historisch bestimmten Schema le- 
sen, dem lutherischen, dem reformierten und einem •unierten" wenn darunter ein Schema 
verstanden wird, das von vornherein die bekenntnismäßigen Ansätze synthetisieren will51. 
Mit einem Wort: die genannten hermeneutischen Probleme müßten zunächst hinreichend 
geklärt werden, dann könnte man mit Erfolg gemeinsam als Theologen auf die Hl. Schrift 
hinhören und das so Gehörte satzhaft formulieren. 

Kritische Bemerkungen zur innerevangelischen Abendmahlskontroverse aus katholischer Sicht 

Wir stellten zunächst fest, daß die Thesen die Tendenz haben, die Abendmahls-Stif- 
tung von der Geschichte unabhängig zu machen und das gläubige Bekenntnis an eine so 
verstandene Stiftung nicht zu binden. Der katholische Christ dagegen wird sich immer zur 
unverkürzten Inkarnation Gottes bekennen, d. h. zu dem Glaubenssatz, daß in diesem Men- 
schen Jesus Christus Gott selbst unter uns erschienen ist. Der Christus der Geschichte ist der 
Christus unseres Glaubens. Das Kerygma der Urkirche ist gewiß nachösterliche Botschaft. 
Sie ist Botschaft aus der Erhellung des pfingstlich geschenkten Heiligen Geistes, aber eben 
Botschaft über den Mann aus Nazareth, geboren aus Maria, der Jungfrau, und gestorben 

47 H. G o 11 w i t z e r 1. c. 23. (! P. Brunner I.e. 259. 
49 P. A 11 h a u s in: Ev.-Luth. Kirchenzeitung 14. Jahrg. Nr. 3, 36. 
50 Ch. M. Haufe in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 13. Jahrg. Nr. 11, 168. 
51 Ch. M.Haufe 1. c. 169. 



Literaturbericht 231 

unter Pontius Pilatus. Damit ist natürlich der Exeget nicht entbunden, die hierher gehören- 
den, wahrlich nicht leichten Sachprobleme einer Lösung entgegenzuführen. Alle Forschung 
der Theologen, der Exegeten wie der Dogmatiker, hat sich aber innerhalb des Raumes der 
lehrenden Kirche zu halten, die allein das Charisma der Unfehlbarkeit besitzt. Das Prinzip 
biblischer Hermeneutik impliziert immer schon jenen Geist, den Heiligen Geist, den der 
Vater im Namen Christi gesendet hat und der •euch (d. i. der Kirche) alles weitere lehren 
und euch an alles erinnern wird, was ich euch gesagt habe" (Joh 14, 26). 

Die zweite Tendenz, die in den Thesen festzustellen war, bezog sich auf die Überbetonung 
des personal-spirituellen Aspektes der wirklichen Gegenwart des Herrn im Abendmahl. 
Der katholische Christ bekennt selbstverständlich diese Gegenwart. Unter den Elementen 
von Brot und Wein wird die •leibhaftige Person, das somatisch verfaßte Ich" Christi •im 
Zustand eines Todesopfers (passus im Sinne eines perfectum praesens)"52 gegenwärtig. Ab- 
zulehnen ist die, wenigstens in der Kontroverse immer noch spürbare lutherische Tendenz, 
die •res" des Sakraments von der Person des Herrn zu isolieren, aber ebenso das calvini- 
sche Verständnis der Realpräsenz des Herrn, nach welchem gewiß im Abendmahl die •so- 
matisch verfaßte" Person Christi genossen wird, aber eben im Medium des Heiligen Geistes 
und nicht im Medium des Leibes, der im Himmel •bleibt" und nicht unter Brot und Wein 
anwesend wird. 

Die dritte Tendenz endlich, die sich in den Thesen aussprach, war die Überbetonung des 
Ereignischarakters des Abendmahls. Der Akzent liegt auf dem, was •geschieht" und nicht 
auf dem, was •ist". Ontologisdie Aussagen sind bewußt vermieden worden. Vermieden 
wurde auch die Bindung des Ereignisses an die Institution des Amtes und an die Konse- 
kration des bevollmächtigten Priesters. Der katholische Christ wird in der Feier der 
heiligen Messe immer die Einheit von Institution und Ereignis bekennen. Er weiß um die 
horizontale Dimension, um den wirklich geschichtlichen Anfang, der sich in geschichtlicher 
Greifbarkeit durchhält, bis zur Hörbarkeit des konsekrierenden Aktes des Liturgen kraft der 
Institution Christi, und um die vertikale Dimension, um den Geist, der je und je von oben 
einbricht, aber so einbricht, daß er das Fleisch erfüllt, denn, das Endliche ist offen für das 
Unendliche und lebt aus der Sehnsucht nach dem Unendlichen. 

Noch ein Wort zur These 5/b: •Wenn man lehrt, im Abendmahl würde eine Wieder- 
holung des Heilsgeschehens vollzogen", so lehrt man •nicht angemessen". Das Tridentinum 
lehrt, daß in der heiligen Messe eine Repräsentation des einmal am Kreuze dargebrachten 
Opfers Christi geschehe (D 938), eine Lehre, die, wie wir gesehen haben, heute auch von 
Lutheranern und Calvinern vertreten wird. Weil das Sühnopfer Christi hier gegenwärtig 
wird, ist die heilige Messe als sakramentale Sichtbarkeit dieses Opfers ebenfalls Sühnopfer, 
nicht aber so, daß der sühnende Gehorsamsakt Christi darin •wiederholt" wird. Er wird im 

. Sinne eines •praeteritum praesens" anwesend in der kultischen Eucharistiefeier der Kirche53. 
Kirche ist Christi mystischer Leib, ist zeichenhafte Sichtbarkeit der Anwesenheit Gottes 

in der Welt. Kirche verwirklicht ihr Wesen und erfüllt ihre Wesensaufgabe am tiefsten in 
der Feier der Eucharistie. Aus ihr lebt sie zuletzt und baut sich auf. Denn am Altar, der 
Opferstein und Tisch zugleich ist, wird in der Kraft des proklamierten Konsekrationswortes, 
des mächtigsten Kerygma überhaupt, der Gekreuzigte und Auferstandene als Heil und Hei- 
land gegenwärtig, uns so hineinrufend und hineinziehend in seine erlösende und heiligende 
Person, in der wir allein Zutritt zum Vater im Himmel haben und damit das Ewige Leben, 
das jetzt schon unter den kultisch-sakramentalen Zeichen angebrochen ist. Es ist ein gnaden- 
haftes Ereignis, geistgeschenkt und geistgewirkt, daß in so ergreifender Weise Christen 
der Reformation, Theologen und Glieder der Gemeinden, das wahre Verständnis und die 
wahre Gestalt jenes Sakramentes suchen, von dem Augustinus sagte, daß es Sakrament 
der Frömmigkeit, Zeichen der Einheit und Band der Liebe sei. 
  Hans Wulf SJ 

52 J. B e t z in LTHK* III. Sp. 1143 u. 1156. 
53 J. A. de A I d am a in Sacrae Theologiae Summa IV. Madrid 1953, 335: •Neque sup- 

ponimus multiplicationem actuum voluntatis in Christo pro multiplicatione Missarum. Sed 
unica oblatione sine interruptione perdurante vult et offert singula sacrificia eucharistica, 
quae Ipsi bene nota sunt scientia beatifica et etiam infusa". 




