LI TEIU RATUIRIBEI RTITCHT

Das Abendmahlsgespriich in der evangelischen Kirche Deutschlands heute

Im Jahre 1958 sind dem Rat der Evangelischen Kirche Deutschlands (EKD) acht theolo-
gische Sitze fiber das Sakrament des Altares, die sog. Arnoldshainer Thesen, unterbreitet
worden. Sie entstanden auf Anregung der zweiten Kirchenversammlung von Treysa (1947),
in der beschlossen worden war: ,Die Kirchenversammlung bittet den Rat der EKD, sich
darum zu bemiihen, dafl ein verbindliches theologisches Gesprich aber die Lehre vom Heili-
gen Abendmahl im Hinblick auf die kirchliche Gemeinschaft zustande kommt“!. Die Thesen
sind im Auftrage des Rates der EKD von einer Theologenkommission nach langjihriger und
miihseliger Arbeit formuliert worden.

Der Inhalt der Thesen

Dem Text der Thesen ist eine nicht unwichtige Priambel vorausgeschickt. In dieser wird
gesagt, ,was Theologen lutherischen, reformierten und unierten Bekenntnisses innerhalb der
EKD, bestimmt durch den Ertrag der neueren exegetischen Arbeit am NT, heute auf die
Fragen nach Wesen, Gabe und Empfang des Heiligen Abendmahls gemeinsam antworten
konnen. Diese Sitze beanspruchen nicht, eine volle Entfaltung der theologischen Lehre vom
Abendmahl zu bieten . .. sie sind aber der Uberzeugung, damit nichts zugunsten eines Kom-
promisses ausgelassen zu haben, was zum Verstindnis von Wesen, Gabe und Empfang des
Heiligen Abendmahls unerldfilich ist“2. Auch die Uberschrift ist wichtig: ,Was héren wir
als Glieder der einen apostolischen Kirche als entscheidenden Inhalt des biblischen Zeugnis-
ses vom Abendmahl?“3, Es wird gefragt, was man als entscheidenden Inhalt des biblischen
Zeugnisses als Glieder der einen apostolischen Kirche kére. Man will ausdriicklich nicht als
lutherischer oder reformierter Christ horen, sondern als Mitglied der einen Kirche und hin-
héren auf die Heilige Schrift.

Nun zu den Thesen selbst. Zunidchst wird der Stiftungscharakter des Abendmahles fest-
gestellt. Es ,griindet in der Stiftung und im Befehl Jesu Christi (Th. 1/1), der als der er-
hohte Herr die Seinen an seinen Tisch 14dt und so schon ,Anteil an der zukiinftigen Ge-
meinschaft im Reiche Gottes“ gibt (Th. 1/2). Im Abendmahl handelt Christus ,als der durch
sein Wort im Heiligen Geist gegenwirtige Herr” unter dem, was die Kirche tut (Th. 2/1),
und eignet uns die Gaben des rettenden Evangeliums zu (Th. 2/2). Das Abendmahl selbst
ist ,gottesdienstliche Handlung® der Gemeinde (Th. 8/1), ,unléslich verbunden mit der Ver-
kiindigung des Heilstodes Jesu, die durch miindliches Wort geschieht® (Th.3/2), in der ,unter
Gebet, Danksagung und Lobpreis. .. Brot und Wein genommen, die Einsetzungsworte des
Herrn gesprochen und Brot und Wein der Gemeinde zum Essen und Trinken dargereicht®
werden (Th. 3/8). In ihm wird des Todes Christi gedacht, die Gegenwart des Auferstan-
denen bekannt und auf die Wiederkunft des Herrn gewartet (Th. 3/4). In der 4., der ent-
scheidendsten These, wird die Gabe des Abendmahles beschrieben. Die Abendmahlsgabe ist
der ,gekreuzigte und auferstandene Herr“; er 1dfit sich ,in seinem fir alle in den Tod
gegebenen Leib nnd seinem fiir alle vergossenen Blut durch sein verheiffendes Wort mit
Brot und Wein, von uns nehmen und nimmt uns damit kraft des Heiligen Geistes in den
Sieg seiner Herrschaft“. In der 5. These werden ,unangemessene“ Beschreibungen dessen,
was im Abendmahl geschieht, zuriickgewiesen, so die Lehre von der Transsubstantiation,
von der ,Wiederholung des Heilsgeschehens“ im Abendmahl, von der Darreichung eines
naturhaften oder iibernatiirlichen Stoffes, eines ,Parallelismus von leiblichem und seelischem
Essen als zwei voneinander getrennten Vorgingen“ endlich die Lehre, ,das leibliche Essen
als solches mache selig, oder das Anteilbekommen am Leib und Blut Christi sei ein rein
geistiger Vorgang®. In den drei letzten Thesen werden einige Konsequenzen aus der dar-

1 G.Niemeier, Zur Lehre vom heiligen Abendmahl, Miinchen 1958, 8.
2 G.Niemeier l.c. 15. 3 G.Niemecier l.c 15.



224 Literaturbericht

gelegten Lehre gezogen. Einige seien hier genannt: Das Abendmahl schliefit die Teilnehmer
zusammen ,za seinem Leib, der Kirche® (Th.6/2). Es stellt ,auf den Weg des Kreuzes
Christi“, macht uns stark ,in dem Kampf, in den (Christus) die Seinen sendet* (Th. 7/1),
baut die Gemeinde der Bridder auf mit dem Anftrag, daff ,auch wir allen denen, die uns
nétig haben, teilgeben an allem, was wir sind und haben“ (Th. 7/2). Endlich: , Weil der
Herr reich ist fiir alle, die ihn anrufen, sind alle Glieder seiner Gemeinde zum Mahle ge-
rufen® (Th. 8/8), aber so, dafl ,Gottes Wort warnt... vor jeder Mifachtung und jedem
Miflbrauch des Heiligen Abendmahls“ (Th. 8/2)%.

Die Deutung der Thesen

Wenn man den Text der vorgelegten Thesen genauer analysiert, bemerkt man, daf sie
einer letzten Eindeutigkeit entbehren und so eine je verschiedene Deutung zulassen. Das
veranlafite die Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands (VELKD), den Rat
der EKD offiziell um eine Kldrung der vom Text her offengebliebenen Fragen zu bittenS.
Eine dreifache Tendenz wird nidmlich in der Formulierung der Thesen spiirbar: Die Ten-
denz, die Historizitdt der Abendmahlsberichte zugnnsten eines fiberhistorischen Sinnes ab-
zuschwichen; die Tendenz, den personal-spirituellen Aspekt der Abendmahlsgabe zuungun-
sten des somatischen zu betonen; die Tendenz einer Reduziernng des Institutionellen, des
geschichtlich Sich-Durchhaltenden zugunsten eines aktuellen, geistgewirkten Ereignisses des
Abendmahlsgeschehens.

In der ersten These wird das Abendmahl ausdriicklich als Stiftung Jesa Christi bekannt.
Es wird aber bewufit jede genauere zeitliche Fixierung dieser Stiftung ausgelassen; es ist
nicht mehr die Rede ,von der Nacht, da er verraten warde“ (1 Kor 11, 24). In einem authen-
tischen Kommentar, in der ,Solida Declaratio“ der offiziellen Erliuterungen, wie August
Kimme die Voten von Gollwitzer, Meyer und Kreck nennt$, wird diese Anslassung begriin-
det. Die Betonung der Geschichtlichkeit, so meint Gollwitzer, verrate ein naives Verstindnis
der neutestamentlichen Aussagen; eine Bekenntnisaussage miisse sich von solcher Naivitit
freihalten. Spreche eine solche ,von der institutio Christi, so meint sie damit nicht ein histo-
risches Urteil, sondern — wie in all unserem Héren auf das Neue Testament — die Ge-
wifheit, daf wir im neutestamentlichen Christuszeugnis durch das Zeugnis der Gemeinde
hindurch Auftrag und Verheiflung des Herrn der Kirche in seiner Einheit als des Irdischen
und Erhéhten vernehmen®’. Wir sehen: die Unterscheidung zwischen dem Christus der
Geschichte und dem der Verkiindigung, des Kerygma der Urgemeinde, liegt hier zungrande
bis dazu hin, dafl das Historische, die geschichtlichen Ereignisse des Lebens Jesu als fir das
Glaubensbekenntnis unwesentlich abgewertet werden. Die dnflerste Konsequenz dieser Theo-
logie hat bekanntlich Rudolf Bultmann gezogen, der behauptet: ,Die Verkiindigung Jesu
gehort zu den Voraussetzungen der Theologie des Neuen Testaments und ist nicht ein Teil
dieser selbst“®. Schon der Lutheraner Peter Brunner polemisierte gegen diese Anslegnng
von These 1/1 und betonte, dafl die Stiftung des Abendmahls ein vorpfingstliches Ereignis
sei und als ,Befehl® Jesu gebunden ,an die Passion und das Ostergeschechen“®, Weitere
lutherische Theologen schlossen sich der Meinung Brunners an, so vor allem A. Kimme, der
die unhistorische Deutung der Abendmahlsstiftung ,einen revolutioniren Akt in der christ-
lichen Lehrgeschichte vom Heiligen Abendmahl“1® nennt. In der Konsequenz dieser Polemik
forderte der theologische Ausschuff der VELKD die eindeutige geschichtliche Deutung der
Abendmahlsstiftung durch den ,historischen® Christus als verbindlich: ,Das Abendmahl ist
von Jesus Christus in der Nacht des Verrates gestiftet...“Y, Dafl die lutherischen Frei-

¢ G.Niemeier L c 15—18.

5 Informationsblatt fir die Gemeinden in den niederdeutschen Lutherischen Landeskir-
chen 9. Jahrg. Nr. 1, 9ff.

¢ A. Kimme in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 13. Jahrg. Nr. 7, 101.

7H. Gollwitzer in Niemeier, Zur Lehre...23—24.

8 R.Bultmann, Theologie des Neuen Testaments 31958, 12.

® P. Brunner in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 12. Jahrg., 296.

10 A. Kimme in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 18. Jahrg. Nr. 7, 102.

1 Informationsblatt . . . 9. Jahrg. Nr. 1, 9.



Literatu}beridzt 225

kirchen und die Theologen der Missouri-Synode in dieser Sache noch schirfer urteilen, be-
darf kaum der Erwidhnung?2,

In der lutherischen Polemik gegen die zweidentige Fassung der Arnoldshainer Abend-
mahlsthesen spielt natiirlich die Frage nach dem Verstindnis der Realprisenz Christi im
Abendmahlsmysterinm die entscheidende Rolle. Wo liegt der Kontroverspunkt? Zunichst
mufl kiar gesehen werden, dafl in der 4. These die wirkliche Gegenwart des Herrn im
Abendmahl bekannt wird. Christus ist Geber und Gabe, Er ,handelt. .. unter dem, was
* die Kirche tut, selbst als der ... gegenwirtige Herr® (Th.2/1) und er ,laBt sich in seinem
fiir alle in den Tod gegebenen Leib und seinem fiir alle vergossenen Blut . .. von uns neh-
men“ (Th. 4) Wie aber ist Christus im Abendmahl wirklich gegenwirtig? Dieses , Wie®
bleibt ausdriicklich unerértert. Es werden bewafit Seinsaussagen vermieden und der Akzent
auf das Tun Christi im Abendmahlsgeschehen gelegt. Im Abendmahlsgcheimnis habe man
es ,nicht mit einem Etwas, sondern mit Ikm selbst zu tun, mit IThm aber in seiner Einheit
als dem Irdischen und dem Erhdhten mit der Frucht seines Sterbens. .. mit Thm also in der
einmaligen Leibhaftigkeit und Realitiit seines Sterbens und Auferstehens, die durch sein
Wort Gegenwart ist“13, Der erhihte Christus wird gegenwirtig als der, welcher sich in spe-
zifischer Weise nehmen 148¢. ,Die Einsetzungsworte sind also weder als Konsekrationsworte
iiber Brot und Wein zu verstehen noch als Informationsworte, die uns belehren iiber das,
was hier unabhingig von ihnen vorhanden wire, sondern als ein Teil des Gebens Christi
selbst, als Verkiindigungs- und Zusageworte, mit denen im Akte des Gebens Christus zu-
geteilt wird“¥. Christus gibt im Abendmahl sich selbst, er gibt nichts anderes, als er in
Predigt, Taufe und ,sonderliche(m) Zuspruch der Siindenvergebung® gibt, nimlich die Gabe
des ,rettenden Evangeliums“. Nicht das ,Was“ der Gabe ist im Abendmahl spezifisch, son-
dern allein das ,Wie“ des Gebens oder vielmehr des Sichnehmenlassens. ,Die Gabe besteht
nicht so sehr in etwas, was Christus gibt, als vielmehr in der Situation, in die er sich be-
gibt. .. Das Plus, das Proprium des Abendmahls besteht dann darin, dafi Christus uns nicht
nur durch sein Wort das Glauben erlaubt und gebietet, sondern durch sein Wort sich so sehr
unserem Zugriff aussetzt, dafl wir mit unseren leiblichen Akten ihn aufnehmen und an uns
driicken kénnen“s, Dieses Sich-Nehmen-Lassen ist ein objektives Geschehen. Es ist nicht
»vom Glauben konstituiert: es geschieht fiir den Glauben, aber nicht durch den Glauben,
sondern durch das Wort vor dem Glauben, der dem Worte glaubt“1®. Diese nicht gerade
sehr durchsichtigen Worte diirften durch das Votum des reformierten Theologen W. Kreck
erhellt werden. Christus ist im Abendmahl gegenwirtig, er schenkt sich uns, aber allein im
Medium des verheifenden Wortes. ,Es wird eine reale Begegnung, ein wirkliches Sichschen-
ken des Herrn hier bezeugt, ohne doch Zweifel dariiber zu lassen, daf all dies durch das
verheiflende Wort geschieht“17, Tatsichlich wird die Abendmahlsgegenwart Christi so ver-
standen, wie in These 2/1 formuliert worden ist, namlich als Gegenwart ,durch sein Wort
im Heiligen Geist“. Uber Christus kann man drei Aussagen machen: ,Einmal ist Christus
Mensch geworden, gestorben, auferstanden und gen Himmel gefahren, und einmal wird er
wiederkommen, in Herrlichkeit. Jetz¢ aber ist er in seiner Gemeinde durch Wort und Geist
gegenwartig“18,

Die Lutheraner dagegen legten die angefiihrten Thesen in anderer Weise, nimlich im Sinne
eines lutherisch vertretbaren Abendmahlsverstindnisses aus. So. z. B. Landesbischof Meyer
in seinem Votum, in dem er meint, dafl ,alle Aussagen der lutherischen Viter in den Thesen
enthalten sind. Mit anderen Worten, dafl diese Thesen ein gut lutherisches Dokument
sind“1?, Wichtiger ist der Interpretationsversuch des Heidelberger Lutheraners Peter Brun-
ner. Er bezieht eine Position, die weder von den orthodoxen Lutheranern, noch von den
strengen Reformierten ganz akzeptiert werden diirfte. Zunichst unterscheidet er streng eine
allgemeine Gegenwart Christi in der Kirche (er behauptet, daf nur diese in These 2/1 ausge-
driickt worden sei) von der Gegenwart des Herrn im Altarssakrament. Beziiglich dieser

2 Informationsblatt: 8. Jahrg. Nr. 22, 357—358.

B3 H Gollwitzer in Niemeier, Zur Lehre. .. 28.

4 H Gollwitzer 1 c.29. 15 H Gollwitzer l.c 29.

18 H. Gollwitzer L c. 30. 17 W. Kreck in Niemeier, Zur Lehre. . . 43.
8 W. Kreck Lc 44. ¥ H. Meyer in Niemeier, Zur Lehre. .. 36.



226 Literaturbericht

Gegenwart betont er gleich eindringlich den personalen wie den somatischen Aspekt des
unter Brot und Wein anwesenden Herrn und scheut keineswegs ontologische Aussagen, sagt
vielmehr das, was ist und nicht nur das, was geschieht. ,Wer die These 4 bejaht, versteht
Leib und Blut Christi nicht als ein von der Person des Gekreuzigten und Auvferstandenen
abgesondertes wunderhaftes Etwas, aber er versteht Leib und Blut Christi anch nicht als ein
von dem am Stamm des Kreuzes hingenden Leib und von dem vergossenen Blut getrenn-
tes personales Selbst. Wer These 4 bejaht, bekennt, dafl er beim Abendmahl im Essen und
Trinken gewif§ den gekreuzigten und auferstandenen Herrn selbst empfingt, aber er bekennt
gleichzeitig, daB er ihn hier nicht anders als in seinem fiir uns dahingegebenen Opferleib
und in seinem fir uns vergossenen Opferblut empfingt. Eine doketisierende und spiritua-
lisierende Interpretation der Abendmahlsgabe ist durch These 4 ebenso ausgeschlossen wie
eine physische oder hyperphysische materialisierende Anffassung“®, Wir sehen: Es handelt
sich hier um eine im lutherischen Sinne maximalistische Deutung der Arnoldshainer Abend-
mahlsthesen, die keineswegs unbestritten geblieben ist. Immerhin ist es nicht unwichtig, dafl
ein so angesehener Lutheraner wie der Erlanger Theologe Paul Althans zn den Thesen be-
merkt: ,Aber ich glaube, daf in den Thesen das, woran dem Lutheraner entscheidend liegen
muf, gewahrt worden ist“2.

Diese ,interpretatio benigna“ der Thesen scheint aber von den meisten Lutheranern ab-
gelehnt zu werden. Hier diirfte vor allem das Urteil von Ernst Sommerlath, der zuerst der
Thesenkommission angehérte, dann aber aus grundsitzlichen Erwigungen ausschied, ma8-
gebend geworden zu sein. Der Leipziger Theologe trug seine Bedenken der Bischofskonfe-
renz und dem Theologischen Ausschufl der VELKD vor?. Es geht auch hier um das Pro-
prium der Abendmahlsgabe im Unterschied zn anderen Gnadengaben Gottes. Auf der einen
Seite wird die personale Dimension dieser Gabe betont. ,So ist in der Tat die Person Christi
der Triger und Spender des Abendmahls und zugleich dessen Gabe“®. Auf der anderen
Seite scheint ihm aber der somatische Aspekt nicht geniigend ausdriicklich zu werden. Es
stimme nicht, daf8 nach dem Zeugnis des Neuen Testaments jedes ,dinghafte® Verstindnis
der Abendmahlsgabe abzuweisen sei. Nirgends werde gesagt, daB wir ,Leib und Blut emp-
fangen . .., daf (Christus) anch seinen Leib und sein Blut in den Elementen gibt ... statt-
dessen (finde sich) ein einseitig-personalistische(r) Ansatz, der Anssagen iiber die ,res* des
Sakramentes, nimlich Leib und Blut Christi, als in den Elementen uns zugeteilte Gabe, ge-
flissentlich vermeidet“®%, Sommerlath geht es um diese ,Sache®. Er lehnt keineswegs jede
,materia coelestis® ab. , Wenn man ernsthaft vom Leib und Blut reden wollte, dann kann
man doch nicht daran voriiber, dafl es sich um eine iibernatirliche, gottliche, himmlische
,materia‘ handelt; was ist schlieBlich Leib und Blut anders als eine geistliche, pneumatisch
zu verstehende res — falls man Leib und Blut ernstlich nimmt“2. Von diesem Votum offen-
bar beeindruckt, hat dann die Bischofskonferenz der VELKD betont: ,Die positive Wiirdi-
gung der Arnoldshainer Abendmahlsthesen setzt voraus, daf sie in Einzelheiten wie folgt
zu verstehen sind: . .. Im Abendmahl gibt sich Jesus Christus, indem er seinen Leib und sein
Blut gibt, so daf§ diejenigen, die Brot und Wein essen und trinken, kraft der Verhéiflung
der Einsctzungsworte seinen Leib und sein Blut empfangen ... dafl in der Spendung und
im Empfang des Abendmahls das Brot Christi Leib und der Wein Christi Blut ist“*.

Die 3. Tendenz, die man bei genauerer Analyse der Thesen feststellen kann, ist die starke
Betonung des geistgewirkten Ereignischarakters des Abendmahlsgeschehens. Dies wird vor
allem deutlich in der bewuBiten Ablehnung einer Konsekration als eines zur Stiftung Christi
gehérenden wesenhaften Elementes. Zwar wird in These 3/8 erklirt, daf ,die Einsetzungs-
worte des Herrn gesprochen und Brot und Wein der Gemeinde zum Essen und Trinken dar-
gereicht (werden)*, jedoch wird auf eine genavere Auslegung dieser Aktion verzichtet, um
,die Anffassung, es gehére ein eigener Konsekrationsakt zu den wesentlichen Stiicken der

20 P, Brunner in Ev.-Luth, Kirchenzeitung 12. Jahrg., 299.

2t P, Althaus in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 14. Jahrg. Nr. 3, 37.

22 Ey.-Luth. Kirchenzeitung 13. Jahrg. Nr. 3, 34, Anmerkunng.

2 E Sommerlath in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 13. Jahrg. Nr. 3, 34,

25 E Sommerlath l.c. 34. 2 F Sommerlath l.c 34.
26 Informationsblatt ... 9. Jahrg. Nr. 1,9,



Literaturbericht 227

Mahlshandlung, nicht zu beférdern®, ansonsten riicke ,die Wandlungsvorstellung bedenk-
lich nahe“?’. Der Handelnde im Abendmah! ist, wie These 2/1 sagt, ,Christus unter dem,
was die Kirche tot, selbst als der durch sein Wort im Heiligen Geist gegenwirtige Herr®.
Sommerlath ist der Ansicht, daf} diese Aussage nicht nur eine allgemeine Gegenwart des
Herrn in der Kirche zum Inhalt hat, sondern anch und gerade die Art der Gegenwart und
die des Empfangs Christi im Abendmahl ausdriicken soll und lehnt die andersartige Inter-
pretation Peter Brunners ab. Christus 14fit sich im Abendmahl je und je nehmen in der Ver-
mittlung des Heiligen Geistes, der das Wort erfiillt und den Glauben bewirkt. Der refor-
mierte Theologe W. Kreck bemerkt dazu: ,Bei aller Wiirdigung der Gabe, die der Herr
seiner Gemeinde mit dem heiligen Abendmahl schenkt, wird doch in dem, was dariiber ge-
sagt ist, die reformatorische Korrelation von Wort, Geist und Glaube gewahrt“®. Zum sel-
ben Ergebnis wird man kommen, wenn man die Frage der ,manducatio impiorum® unter-
sucht. Peter Brunner glaubt, dafl eine solche gelehrt sei?®. W. Niesel meint, das sei eine
Jungeheuerliche Behauptung“. W. Kreck ist der Ansicht, dafl in dieser Sache die lutheri-
sche und reformierte Ansicht in schriftgemafier Weise iiberschritten worden sei. Es ,kann
und mufl (mit den Lutheranern) gesagt werden: Er, Christus, schenkt sich hier allen, und
die Realitit dieses Gebens wird nicht erst durch eine Reflexion iiber meine Glinbigkeit ver-
biirgt; aber zugleich wird (mit den Reformierten) festgehalten: ,Der Glaube empfingt, was
ihm verheiflen ist ... “.. Anf dieser Linie diirfte auch die Verdeuntlichung des Thesentextes
durch die VELKD liegen: ,(Christus) gibt sich allen und wird von allen empfangen, aunch
wenn, die Frucht des Abendmahls nur den Glaubenden zuteil wird “32,

Wenn man die dargelegten Dentungen der Arnoldshainer Abendmablsthesen aunf sich
wirken 1afit, wird man nicht nmhin kénnen, dem Lutheraner W. Mundle zuzustimmen, der
in diirren Worten sagt :,Eine ,Abendmahlskonkordie’, die so vieldeutig ist und deren
theologische Voraussetzungen so wenig geklirt sind ..., kann nicht das letzte Wort in der
theologischen Aunseinandersetzung der reformatorischen Bekenntnisse sein“33.

Der Opfercharakter des Abendmahls

In der 5. Arnoldshainer These wird erkliart, dafl das Abenrdmahl nicht ,angemessen“ be-
schrieben werde, ,wenn man lehrt, ... (in ibm) wiirde eine Wiederholung des Heilsgesche-
hens vollzogen®. In der Diskussion der Thesen ist dieses Anathem eigentiimlicher Weise
kaum beriihrt worden. Es gibt allerdings den ,Einspruch der Lutherischen Bruderkreise®,
der besagt: ,These 5 b ist abzulehnen, falls mit ihr jede Lehre von einer repraesentatio des
Opfers Christi im Heiligen Abendmahl abgewiesen werden soll“3%, In der Tat wird der
Opfercharakter des Abendmahls in den Kirchen der Reformation heute neu diskutiert. So
haben die lutherischen Theologen der ,Sammlung® folgende fiir den evangelischen Chri-
sten erstannliche These veroffentlicht: ,Das verschnende Opfer Christi ist ein unergriind-
licher Vorgang . .. Der Geopferte ist in Ewigkeit der Hohepriester. Er vergegenwirtigt Sein
Opfer in den Sakramenten der Kirche, vornehmlich in der Eucharistie, und nimmt in sich
auf das lebendige Mitopfer der Christen. Im encharistischen Gottesdienst ist nicht nur die
Person Christi gegenwirtig, sondern auch Sein ganzes Opferhandeln. Das alles geschieht
nicht ohne Mitwirkung der Kirche, in besonderer Weise des Priesters und Liturgen, der das
Sakrament verwaltet. Darum ist der christliche Gottesdienst im vollen und eigentlichen
Sinne ein Opfer. Dabei stehen nicht nur das Sithnopfer Christi und das Dankopfer der Ge-
meinde einander gegeniiber, sondern es vereinigen sich anch Dank, Fiirbitte und sithnende
Hingabe Christi mit Dank, Fiirbitte und sithnender Hingabe der Kirche. Die Sithne der
Christen ist keine Verminderung, sondern eine Vermehrung des Ruhmes Christi“®5, Es ist
verstindlich, dafl eine solche These den meisten lntherischen Theologen zn weit geht. Peter

27 H. Gollwitzer 1.c.26. 2 W. Kreck l.c. 45. 2% P. Brunner 1c 289.
30 W. Niesel in Ref. Kirchenzeitung, 1959, H. 1, Sp. 13. 3 W. Kreck lc. 46.
32 Informationsblatt ... 9. Jahrg, Nr. 1, 18.

33 W. Mundle in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 13. Jahrg. Nr. 11, 168.

3¢ Informationsblatt . . . 8. Jahrg. Nr. 22, 355.

38 Katholische Reformation, Stuttgart 1958, 73—74.



228 Literaturbericht

Brunner bejaht z. B. den Opfercharakter des Abendmahls: ,Ich halte es fiir recht zu lehren,
dafl in der Feier des Abendmahles mit der Gegenwart des fiir uns dahingegebenen Leibes
und des fiir uns vergossenen Blutes Jesu auch seine Opfertat selbst in endzeitlicher Heils-
michtigkeit gegenwirtig ist und nicht nur die Heilsfrucht dieser Heilstat“. Abgelehnt aber
wird das Eingeben des Opfers der Kirche in das Sihnopfer Christi: ,Die Meinung, daf§
der Priester zusammen mit der Gemeinde im Abendmahl das Opfer Christi auch seinerseits
als Opfer — und damit als sithnendes Opfer — darbringt, bestitigt sich uns nicht als in der
Schrift begriindet 38,

Doch nicht nur in der lutherischen, auch in der reformierten Theologie ist ein neues Ver-
standnis des Opfercharakters der Eucharistie gewonnen worden. Wir denken vor allem an
die Auflerungen der Kommunitit von Taizé. Der Ausgangspunkt fiir das Begreifen einer
sakramentalen Heilsvermittlung ist hier eine neue, die alte Tradition in sich anfnehmende
Theologie von der Kirche. Diese ist ,Leib Christi“, in dem die einzelnen Glieder seinshaft
geeint sind. ,In der Gemeinde. .. (besteht) eine ontologische und vitale Beziehung zwischen
denen..., die Gott ausgesondert und geheiligt hat: den Heiligen, den Getauften, die aus
dem Glauben leben. Die Gemeinschaft der Heiligen ist die Lebensverbindung, die der
Heilige Geist zwischen den Gliedern des Leibes Christi schafft“??. Von diesem Kirchenver-
stindnis her wird auch Wesen und Funktion des Liturgen bestimmt. Er reprasentiert den
Hohenpriester Jesus Christus. Man nimmt die Uberlieferung wieder ernst, mit ihrer ,Auf-
fassung vom Amt der Kirche und des Pfarrers als eines sakramentalen Priestertums, als
eines Priestertums, das das einzige und ewige Priestertum des alleinigen Mittlers Jesus
Christus, das er selbst in der Kirche wahrnimmt, zeichenhaft darstellt, offenbar, sichtbar und
gegenwirtig wirksam macht“38. In der Abendmahlslehre dieser betont aus dem Sakrament
herans lebenden Kommunitit wird die Eucharistie als Opfer verstanden. Sie ist Opfer ein-
mal als ,sakramentale Gegenwart des Kreuzopfers durch die Macht des Hl. Geistes und
des Wortes und ist die liturgische Darbietung des Opfers des Sohnes durch die Kirche an
den Vater“. Sie ist zweitens Opfer als ,Teilnahme der Kirche an der Interzession des Soh-
nes vor dem Vater im HI. Geist, im Hinblick auf die Heilszuwendung an alle Menschen und
im Hinblick auf das Kommen des Reiches in Herrlichkeit“. Sie ist drittens Opfer als ,,Opfer,
das die Kirche selbst dem Vater darbringt in Einheit mit dem Opfer und der Interzession
des Sohnes“®®, Von daher scheint es mir allerdings inkonsequent zu sein, wenn, man erklirt,
die Eucharistie sei keinSithnopfer. ,Die Eucharistie, sakramentale Gegenwart des Kreuzopfers
und liturgische Darbietung dieses Opfers als Dank und Firbitte an den Vater, ist kein
Sithnopfer (sacrifice expiatoire)“4. Siihnopfer sei allein Christi Opfer am Kreuz. Innerhalb
des so verstandenen Opfergeschehens werde Christus wirklich gegenwirtig. ,Der Leib und
das Blut Christi, seine ganze Menschheit und Gottheit sind wahrhaft, real und substanziell
in der Eucharistie gegenwirtig“4l, Das ,Wie“ steht im Geheimnis, wenngleich sogar eine
Art von Transsubstantiation gelehrt zu werden scheint. ,Das Brot und der Wein der Eucha-
ristie sind nicht mehr gewdhnliches Brot und gewéhnlicher Wein. Gewif} bleibt ihre chemi-
sche Natur die von Brot und Wein, aber hinter dieser chemischen Natur mufl man im Glau-
ben die wahre und neue wesenhafte Wirklichkeit dieses Brotes und dieses Weines, namlich
den Leib und das Blat Christi erkennen. Die Kirche halt sich nicht an der Tatsache auf, dafl
es sich um echtes Brot und echten Wein im chemischen Sinn handelt; sie glaubt, dafl dieses
Brot und dieser Wein sich verandert haben . . ., dafl Christus in seiner Herrlichkeit aus diesen
armen Elementen die konkrete Gestalt seiner Gegenwart in unserer Mitte . .. seinen Leib
und sein Blut macht. Er schafft einen begrenzten Ort fiir seine Gegenwart, an dem man ihn
finden, fithlen und greifbar mit ihm verkehren kann“‘?. Wenn man bedenkt, dafl die Ge-
meinschaft von Taizé eine calvinisch geprigte Kommunitit ist, wird man nur erstaunt sein
kénnen und dankbar Gottes Gnade preisen, die solche Erkenntnisse, die gewill noch nicht
in allem geldutert sind, schenkte.

3 P. Brunner L.c.283. % M. Thurian, Evaengelische Beichte, Miinchen 1958, 43.
8 M. Thurian, Evangelische Beichte ... 163.

3 M. Thurian, L'Eucharistie, Neuchatel-Paris 1959, 219.

9 M. Thurian, L' Eucharistie...222. 441 M. Thurian, L'Eucharistie ... 269.
2 M. Thurian in Weltkirchenlexikon, Stuttgart 1960, Sp. 3.



Literaturbericht 229

Ursache des innerevangelischen Abendmahls-Dissensus heute

Die Arnoldshainer Thesen geben sich als Ergebnis des Horens der Glieder der einen
apostolischen Kirche auf den entscheidenden Inhalt des biblischen Zeugnisses vom Abend-
mahl und diirften doch einen Kompromif§ darstellen, der den tieferen Dissensus der ver-
schiedenen reformatorischen Bekenntnisse nur verbal za verdecken vermochte. Woran liegt
das? Es will uns scheinen — und das ist ein erster Grund —, daf die alten Bekenntnisunter-
schiede auch heute noch wirksam sind: Luther, dessen Abendmahlslehre zunichst stirker
»Symbolistisch“ orientiert war, betonte spiter gegen Karlstadt und die Schweizer mit allem
Nachdruck die wirkliche und substanzielle Gegenwart der ,res, des Leibes und des Blutes
Christi ,unter® Brot und Wein, wie sein Kleiner Katechismus lehrt. Melanchthon hat dann
bekanntlich in seiner Apologie zur Confessio Augustana eine Ubereinstimmung sowohl mit
der rémischen als auch mit der griechischen Kirche in dieser Sache festzustellen vermeint4s,
Calvins Lehre gibt sich als Vermittlung zwischen der Zwinglis und Luthers. Im Abendmahl
sind Brot und Wein nicht leere Zeichen. Es sind vielmebr Unterpfinder der géttlichen
Gnade, die deutlich machen, da8 in der Mablfeier Leib und Blut Christi genossen werden,
aber so, dafl dieser Genufl durch den Heiligen Geist vermittelt wird. Im 4. Buch seiner Insti-
tutio heiflt es: ,Denn wir sind ... fest iiberzeugt, dafl der Leib Christi nach der stindigen
Art des menschlichen Leibes begrenzt ist und vom Himmel umschlossen wird (vgl. Apg
8,21), in den er einmal anfgenommen ist, bis er wiederkommt, um Gericht zu halten; und
deshalb halten wir es. .. fiir vollig unstatthaft, ihn wieder unter diese verginglichen Ele-
mente herabzuzichen oder sich einzubilden, er sei allenthalben gegenwirtig. Das ist aber
anch in der Tat nicht notwendig, damit wir des Anteilhabens an ihm genieflen kénnen: denn
der Herr gewibrt uns durch seinen Geist. die Wohltat, dal wir nach Leib, Geist und Seele
mit thm eins werden. Das Band dieser Verbindung ist also der Geist Christi... Paulus. ..
lebrt, dafl es durch den Geist allein dazu kommt, dafl wir den ganzen Christus besitzen
und als den haben, der in uns bleibt“44. Wir brauchen kaum daran zu erinnern, daf in der
oben dargestellten Kontroverse iiber die Deutung der Thesen 4,5 und 8/2 diese Differenz
trotz allem unausgetragen bleibt.

Die Nichtibereinstimmung in der Abendmablslehre ist aber deshalb so schwer zu behe-
ben, weil sie — und das ist der zweite Grund der sich durchhaltenden Kontroversen — in tie-
feren theologischen Unterschieden griinden, die zuvor geklirt werden miifiten. Wir denken
hier vor allem an die christologischen Differenzen. Gewiff bejahen Lutheraner und Calviner
die christologische Formel von Chalkedon, sie bejahen also, daff in Christus eine Person
in zwei Naturen ungetrennt und unvermischt existiert. In der genaueren Ausleguung dieser
Formel unterscheiden sie sich aber erheblich. Luther neigt zu einer mehr ,alexandrinischen
und Calvin zu einer mehr ,antiochenischen® Interpretation des Geheimnisses. Fiir den erste-
ren gilt das ,finitum capax infiniti“ bis zu einer extremen, auf die beiden Naturen Christi
bezogenen ,,communicatio idiomatom* mit der Konsequenz der Ubiquitétslehre als Deutung
der somatischen Prisenz des Herrn im Abendmahl, fiir den letzteren gilt das ,finitum inca-
pax infiniti“ bis zu einer mehr verbalen Deutung der Idiomenkommunikation beziiglich der
beiden gottmenschlichen Naturen mit der Konsequenz des sog. ,Extra Calvinisticum®, der
Lehre nimlich, dafl die Gottheit des Logos im Fleische Christi anwesend ist, aber nicht
von, der menschlichen Natur ,eingeschlossen“ wird, vielmehr auch auflerhalb ihrer Wirklich-
keit und Wirksamkeit bat#5, Hier wurde ein rationalistisches Motiv Zwinglis wirksam, der
die Idiomenkommunikation als blofle Redefigur, als Alloisis bezeichnete, die Luther in der
Konkordienformel hinwiederum zornig als Larve des Teufels bezeichnete®®. Es ist einlench-
tend, dafl dieser tiefgreifende, das zentrale Geheimnis der Inkarnation Gottes beriihrende

4 Apologia Confessionis Aug. Art. X in: Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutheri-
schen Kirche Gottingen 21952, 248,

# Calvin, Institutio Christianae Religionis IU. 17, 12, zitiert nach der Ausgabe und
Ubersetzung von O. Weber, Neukirchen 1955, 948.

* Dic Belegstellen in ,Das Konzil von Chalkedon I11“, Wiirzburg 1954; unter IX be-
sonders in den Arbeiten von Congar, Witte, Ternus. )

# F. C.,Solida Declaratio UIII in: Bekenntnisschriften . . . 1029.



230 ' v Literaturberidzt

Lehrunterschied erhebliche Konsequenzen fiir eine Kirchentheologie nnd darin wieder fiir
eine Lehre von Wort und Sakrament haben mufl.

Wird aber nicht ein Riickgang auf die H1. Schrift diese Lehrdifferenzen auflésen konnen?
Und haben lutherische, unierte nnd reformierte Theologen sie nicht auflésen wollen im
gemeinsamen Héren auf das ,biblische Zeugnis“? Sie haben das sicherlich gewollt, aber
gerade darin sind sie in gewissem Sinne gescheitert. Damit haben wir aber den dritten
Grund fiir den trotz der Arnoldshainer Thesen sich durchhaltenden Abendmahls-Dissensus
genannt. Zunichst seien einige Aussagen von Theologen, die z. T. an der Fassung der The-
sen beteiligt waren, mitgeteilt. Gollwitzer ist der Ansicht, es gibe keine cinheitliche Lehre
vom Abendmahl im Neuen Testament, es gibe vielmehr nur ein jeweils differenziertes
Zeugnis. ,Obne Zweifel kénnen wir nach der Profilierung der einzelnen neutestament-
lichen Autoren und jhrer jeweiligen Theologie durch die Forschung der letzten Jahrzehnte
nicht mehr von einer einheitlichen Abendmahlslehre ,des’ Neuen Testamentes sprechen,
wenn darunter eine einheitliche dogmatische Ausformung der Sitze iiber das Abendmahl
verstanden werden soll . . . Wir sprechen darum nicht von Lehre, sondern von Zeugnis,
um damit anszodriicken, daff wir die Texte nach einem auch durch divergierende Formulie-
rungen hindurch lautwerdenden gemeinsamen Zeugnis vom Heiligen Abendmahl befragt
haben und daf sie uns auf die Frage nicht stumm geblieben sind“4?, Peter Brunner halt
diec Thesen nicht fiir eine ,Zusammenfassung der wissenschaftlich-exegetisch gesicherten
Erkenntnisse iiber die neutestamentliche Abendmahlslehre“s8, Auch Paul Althaus redet von
der ,Unsicherheit unserer neutestamentlichen Erkenntnis hinsichtlich des historischen Ur-
sprungs des Abendmahls“4®. Wer die ,Ergebnisse heutiger exegetischer Bemiithungen um das
Heilige Abendmahl“, die Christoph Michael Haufe zusammengestellt hat, studiert, muf}
einen erschreckenden Dissensus der Exegeten beziiglich der neutestamentlichen Abendmahls-
aussagen feststellen und versteht die Unsicherheit der ,Dogmatiker“s.

Worin nun griindet die Meinungsverschiedenheit der Exegeten? Selbstverstindlich sind
die Aussagen des Neuen Testamentes nicht leicht zu interpretieren. Das Axiom ,sacra
scriptura sui ipsius interpres® ist leichter zu formulieren als zu handhaben. Die lutherische
Lehre von der ,perspicnitas® der Heiligen Schrift entbehrt nicht der Problematik. Entschei-
dender aber ist die Ungeklartheit der biblischen Hermeneutik bei den evangelischen Exe-
geten. Man bedenke den Streit um Bultmann. Ungekladrt ist auch die Beziehung zwischen
dem ,historischen* Christus und dem Christus des Kerygma, nicht nur faktisch, sondern
auch grundsitzlich. Endlich scheint mir die Meinung Haufes viel fiir sich zu haben, der
unter den Exegeten drei Gruppen unterscheidet, die jeweils von ihrem reformatorischen
Erbe bestimmt werden und die die Schrift schon in einem historisch bestimmten Schema le-
sen, dem lutherischen, dem reformierten und einem ,unierten® wenn darunter ein Schema
verstanden wird, das von vornherein die bekenntnismafigen Ansdtze synthetisieren will5.,
Mit einem Wort: die genannten hermeneutischen Probleme miifiten zunichst hinreichend
geklirt werden, dann konnte man mit Erfolg gemeinsam als Theologen auf die HI. Schrift
hinhéren und das so Gehorte satzhaft formulieren.

Kritische Bemerkungen zur innerevangelischen Abendmahlskontroverse aus katholischer Sicht

Wir stellten zunichst fest, daf die Thesen die Tendenz haben, die Abendmahls-Stif-
tung von der Geschichte unabhingig zu machen und das gldubige Bekenntnis an eine so
verstandene Stiftung nicht za binden. Der katholische Christ dagegen wird sich immer zur
unverkiirzten Inkarnation Gottes bekennen, d. h. zu dem Glaubenssatz, dafl in diesem Men-
schen Jesus Christns Gott selbst unter uns erschienen ist. Der Christus der Geschichte ist der
Christus unseres Glaubens. Das Kerygma der Urkirche ist gewifi nachosterliche Botschaft.
Sie ist Botschaft aus der Erhellung des pfingstlich geschenkten Heiligen Geistes, aber eben
Botschaft iiber den Mann aus Nazareth, geboren aus Maria, der Jungfrau, und gestorben

17 H. Gollwitzer lLc. 23, 4 P Brunner Lc. 259.
9 P Althaus in: Ev.-Luth. Kirchenzeitung 14. Jahrg. Nr. 3, 36.

5% Ch.M. Hanf e in Ev.-Luth. Kirchenzeitung 18. Jahrg. Nr. 11, 168.
51 Ch. M.Haufe Lc. 169.



Literaturbericht . 231

unter Pontius Pilatus. Damit ist natiirlich der Exeget nicht entbunden, die hierher gehoren-
den, wahrlich nicht leichten Sachprobleme einer Losung entgegenzufithren. Alle Forschung
der Theologen, der Exegeten wie der Dogmatiker, hat sich aber innerhalb des Ranmes der
lehrenden Kirche zu halten, die allein das Charisma der Unfehlbarkeit besitzt. Das Prinzip
biblischer Hermeneutik impliziert immer schon jenen Geist, den Heiligen Geist, den der
Vater im Namen Christi gesendet hat und der ,euch (d. i. der Kirche) alles weitere lehren
und euch an alles erinnern wird, was ich ench gesagt habe“ (Joh 14, 26).

Die zweite Tendenz, die in den Thesen festzustellen war, bezog sich auf die Uberbetonung
des personal-spirituellen Aspekies der wirklichen Gegenwart des Herrn im Abendmahl.
Der katholische Christ bekennt selbstverstindlich diese Gegenwart. Unter den Elementen
von Brot und Wein wird die ,leibhaftige Person, das somatisch verfafite Ich“ Christi ,im
Zustand eines Todesopfers (passus im Sinne eines perfectum praesens)“5? gegenwirtig. Ab-
zulebnen ist die, wenigstens in der Kontroverse immer noch spiirbare lautherische Tendenz,
die ,res“ des Sakraments von der Person des Herrn zu isolieren, aber ebenso das calvini-
sche Verstindnis der Realprisenz des Herrn, nach welchem gewifl im Abendmahl die ,so-
matisch verfafite“ Person Christi genossen wird, aber eben im Medium des Heiligen Geistes
und nicht im Medium des Leibes, der im Himmel ,bleibt“ und nicht unter Brot und Wein
anwesend wird.

Die dritte Tendenz endlich, die sich in den Thesen aussprach, war die Uberbetonung des
Ereignischarakters des Abendmahls. Der Akzent liegt auf dem, was ,geschieht* und nicht
auf dem, was ,ist“. Ontologische Aussagen sind bewufit vermieden worden. Vermieden
wurde auch die Bindung des Ereignisses an die Institution des Amtes und an die Konse-
kration des bevollmichtigten Priesters. Der katholische Christ wird in der Feier der
heiligen Messe immer die Einheit von Institution und Ereignis bekennen. Er weifl um die
horizontale Dimension, um den wirklich geschichtlichen Anfang, der sich in geschichtlicher
Greifbarkeit durchhilt, bis zur Horbarkeit des konsekrierenden Aktes des Liturgen kraft der
Institution Christi, und um die vertikale Dimension, um den Geist, der je und je von oben
einbricht, aber so einbricht, dafl er das Fleisch erfiillt, denn, das Endliche ist offen fiir das
Unendliche und lebt aus der Sehnsucht nach dem Unendlichen.

Noch ein Wort zur These 5/b: ,Wenn man lehrt, im Abendmahl wiirde eine Wieder-
holung des Heilsgeschehens vollzogen®, so lehrt man ,nicht angemessen“. Das Tridentinum
lebrt, daBl in der heiligen Messe eine Reprisentation des einmal am Kreuze dargebrachten
Opfers Christi geschehe (D 988), eine Lehre, die, wie wir gesehen haben, heute auch von
Lutheranern und Calvinern vertreten wird. Weil das Sithnopfer Christi hier gegenwirtig
wird, ist die heilige Messe als sakramentale Sichtbarkeit dieses Opfers ebenfalls Siihnopfer,
nicht aber so, daf der sithnende Gehorsamsakt Christi darin ,wiederholt* wird. Er wird im
.Sinne eines ,praeteritum praesens® anwesend in der kultischen Eucharistiefeier der Kirchess,

Kirche ist Christi mystischer Leib, ist zeichenhafte Sichtbarkeit der Anwesenheit Gottes
in der Welt. Kirche verwirklicht ihr Wesen und erfilllt ihre Wesensaufgabe am tiefsten in
der Feier der Eucharistie. Aus ihr lebt sie zuletzt und bani sich auf. Denn am Altar, der
Opferstein und Tisch zugleich ist, wird in der Kraft des proklamierten Konsekrationswortes,
des michtigsten Kerygma tiberhaupt, der Gekreuzigte und Auferstandene als Heil und Hei-
land gegenwirtig, uns so hineinrufend und hineinziehend in seine erlésende und heiligende
Person, in der wir allein Zutritt zum Vater im Himmel haben und damit das Ewige Leben,
das jetzt schon unter den kultisch-sakramentalen Zeichen angebrochen ist. Es ist ein gnaden-
haftes Ereignis, geistgeschenkt und geistgewirkt, dafl in so ergreifender Weise Christen
der Reformation, Theologen und Glieder der Gemeinden, das wahre Verstindnis und die
wahre Gestalt jenes Sakramentes suchen, von dem Augustinus sagte, dafl es Sakrament
der Frommigkeit, Zeichen der Einheit und Band der Liebe sei.

Hans Wulf SJ

52 J. Betz in LTHK2III. Sp. 1143 u. 1156.

% J.A.de Aldama in Sacrae Theologiae Summa IU. Madrid 1953, 335: ,Neque sup-
ponimus multiplicationem actuum voluntatis in Christo pro multiplicatione Missarum. Sed
unica oblatione sine interruptione perdurante vult et offert singula sacrificia eudcharistica,
quae Ipsi bene nota sunt scientia beatifica et etiam infusa“.





